Mariano Barbato

Postsikulare Internationale Bezichungen
Eine Replik auf Karsten Lehmann

Karsten Lehmanns religionswissenschaftlicher Beitrag zur Interdependenz von Re-
ligion und Politik und sein Aufruf zu einem interdisziplinéren Gesprdch spricht wich-
tige Punkte an. Wenn man jedoch von der Oberfliche der politikwissenschaftlichen
Debatte weiter in die Tiefe geht, kann man die erfreuliche Entdeckung machen, dass
in den von Lehmann leider nur kurz erwdihnten konstruktivistischen Beitrdgen ein
differenzierteres Religionsverstindnis vorhanden ist, als Lehmann fiir die Interna-
tionalen Beziehungen insgesamt annimmt. Mein Kommentar versucht deshalb in den
ersten beiden Abschnitten mit Blick auf diese Beitrdge, die interdisziplindre Debatte
im Rahmen der Internationalen Beziehungen auf eine stabilere Grundlage zu stellen.
Der dritte Abschnitt erdffnet auf dieser Basis mit dem Blick auf Jiirgen Habermas
einen alternativen Weg fiir ein interdisziplindres Gesprdich. Aus analytischem wie
normativem Interesse heraus wird in den weiteren Abschnitten versucht, sikularis-
tische Engfiihrungen im Sinne von Habermas in Richtung »Postsdkularer Interna-
tionaler Beziehungen« zu tiberwinden.

1. Einleitung’

Als in den Revolutionen und Transformationen von 1989/1990 der Marxismus seine
weltpolitische Rolle als Widerpart des Liberalismus verlor, ergab sich auch fiir die
Theorie der Internationalen Beziehungen (IB) die Notwendigkeit der Neuorientie-
rung. Da deutlich geworden war, dass Ideen und Identitéten die IB pragen (Kratochwil
1993), musste diese Liicke mit weltanschaulich orientierten Konzepten geschlossen
werden. Huntingtons kulturorientierter Realismus (1996) stellte sich so neben dem
bis dahin géngigen Neorealismus. Mit dieser unterkomplexen Ergénzung wurde je-
doch eine Chance vertan. Statt im Sinne eines kulturorientierten Konstruktivismus
(Lapid/Kratochwil 1996) zu differenzieren, wurde Religion als konflikttriachtige Va-
riable etabliert. Wer hier nicht mit Francis Fukuyama (1992) ebenso unterkomplex
widersprechen oder mit Mark Juergensmeyers (1993) New Cold War-Argumentation
etwas differenzierter zustimmen wollte, konnte fast nur mit Scott Appleby (2000) die
Ambivalenz der Religion anerkennen und zu Detailstudien iibergehen.

Bei oberfldchlicher Betrachtung bietet sich dem Religionswissenschaftler Karsten
Lehmann so ein einfach gestricktes Bild der politikwissenschaftlichen Bemiihungen
um die Religion in den IB. Lehmann unterscheidet fiir seine Analyse dieser Bemii-

1 Bedanken mdchte ich mich bei den anonymen Gutachterinnen und Gutachtern, der ZIB-
Redaktion, Katherina Holscher und Birgit Altmann fiir Durchsicht und Kommentare sowie
Saskia Scholz fiir Literaturhinweise zum Heiligen Stuhl als Akteur bei UN-Konferenzen.

Zeitschrift fiir Internationale Beziehungen 119
17.Jg. (2010) Heft 1, S. 119 — 134

71 15:41:50. A - [ —


https://doi.org/10.5771/0946-7165-2010-1-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Forum

hungen zwischen Beitragen auf der Makro- und der Mikroebene. Wihrend er erstere
mit Blick auf Huntington als oberfldchlich und ohne begriffliche Sensibilitit fiir Re-
ligion abtut, erkennt er auf der Mikroebene Gesprichspartner, bei denen er seine
Fallstudie eines religiosen Akteurs ansiedelt. Er mochte aber nicht bei einer einfachen
Fallstudie verharren. In Anlehnung an kulturwissenschaftliche Konzepte der Religi-
onswissenschaft versucht er, das grundsitzliche Argument herauszudestillieren, dass
Religion und Politik — »Religionsgemeinschaften und politische settings« — mitein-
ander verflochten sind und sich in einer gemeinsamen Praxis gegenseitig bedingen.

Damit hat Lehmann ganz recht. Ganz so neu, wie es scheint, ist diese Erkenntnis
jedoch in der Disziplin der IB sowohl grundlegend fiir das Verhéltnis von Akteur und
Struktur wie fiir die konkrete Interdependenz von Politik und Religion nicht. Lehmann
zollt auch denjenigen Tribut, die fiir diese Erkenntnis verantwortlich sind: den »kon-
struktivistischen Ansdtzen«. Da er sich mit ihnen aber nicht weiter beschiftigt, ent-
gehen ihm deren relevante Beitrdge. Stattdessen geht Lehmann weiter davon aus, dass
die Politikwissenschaft Religion schlicht als Variable mit Effekt auf politische Struk-
turen betrachtet. Demgegeniiber stellt er Religionswissenschaft als eine Disziplin vor,
die primir Religionsgemeinschaften in politischen seztings untersucht. Ein interdis-
ziplindres Gesprach stellt er sich so als fruchtbare Zusammenfiithrung der Analyse
politischer Akteure unter Einfluss religidser Strukturen und religidser Akteure unter
Einfluss politischer Strukturen vor.

Diese zusammenfiihrende Analyse findet aber bereits als durchaus diszipliniiber-
greifendes informiertes Unternehmen statt. Zu diesem Unternehmen haben verschie-
dene Teildisziplinen der Politikwissenschaft von der Politischen Theorie bis zur
Komparatistik schon Beachtliches beigetragen. Ich beleuchte hier jedoch ausschlieB3-
lich den konstruktivistischen Beitrag in den IB. In dieser Perspektive ldsst sich sagen,
dass seit den spaten 1980er Jahren der damals im Entstehen begriffene Konstrukti-
vismus um die konzeptionelle Erfassung des Agent-Structure-Problems ringt (Wendt
1987). Um die strikte Separierung von Struktur und Interaktion der Akteure und die
daraus erfolgten Engfiihrungen des Strukturalismus fiir die Makroebene zu iiberwin-
den, wird auf die fiir Akteur wie Struktur konstitutive Praxis fokussiert, in der die
Regelstruktur den Akteuren Orientierung gibt und durch das so geleitete Handeln die
Identitét der Akteure prégt. Jedoch wird den Akteuren iiber ihr intersubjektiv verwo-
benes Handeln wiederum die Moglichkeit eingerdumt, die Regelstruktur zu verédn-
dern. Auf diese Praxis scheint es auch Lehmann anzukommen. Eine Auseinander-
setzung mit dem Konstruktivismus wére deswegen unerlisslich gewesen. Das mochte
ich hier zunichst einleitend nachholen, um das interdisziplindre Gesprich auf einer
solideren Grundlage fortzusetzen.

Der Konstruktivismus féllt in zwei Lager, die Karin Fierke etwas polemisch aber
zutreffend mit »conventional« und »consistent constructivism« charakterisiert (Fier-
ke 2006: 183-190). Alexander Wendt hat sich als conventional constructivist mit dem
Scientific Realism nicht nur epistemologisch nah am Positivismus angesiedelt (Wendt
1999: 39-40, fiir die Debatte dazu vgl. die Beitridge in Guzzini/Leander 2006) und
damit die urspriingliche Schliisselerkenntnis des Konstruktivismus in der Unverein-
barkeit einer offenen Praxis politischen Handelns und einer geschlossen Epistemo-

120

71 15:41:50. A - [ —


https://doi.org/10.5771/0946-7165-2010-1-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Mariano Barbato: Postsikulare Internationale Beziehungen

logie kausaler Variablen aufgegeben (Kratochwil/Ruggie 1986), er hat dabei auch die
Hegelianische Selbstgewissheit des Liberalismus internalisiert und glaubt an den
heraufziehenden liberalen Weltstaat (Wendt 2003: 491, 525-530). Das mangelnde
Interesse fiir Religion ist so epistemologisch wie ontologisch zementiert.

Ein breit verstandener consistent constructivism, der von der Englischen Schule bis
zu postmodernen Ansétzen reicht, ist anders aufgestellt. Er birgt nicht nur den von
Lehmann geforderten Fokus auf das Wechselspiel von Religion und Politik und eine
differenzierte Debatte um den Religionsbegriff, sondern daraus hervorgehend auch
eine Kritik am sdkularistischen Paradigma der IB. Carsten Bagge Laustsen und Ole
Wever mochten den »package deal« (Bagge Laustsen/Waever 2000: 739) aus Posi-
tivismus und Staatensystem iiberwinden, der Religion vor allem als Bedrohung wahr-
nimmt. Realismus und Liberalismus als die beiden klassischen Paradigmen der 1B
haben mit Thomas Hobbes nicht nur den gleichen Ahnherrn, sondern auch den ge-
meinsamen Ursprung in den konfessionellen Biirgerkriegen Europas. Sie hidngen
dementsprechend am Mythos des sdkularen westfalischen Systems, der mit seinem
Wunsch nach Verbannung der Religion wenig zu ihrer Analyse beitragen kann. Eli-
zabeth Shakman Hurd hat die Problematik sékularistischer Engfithrung der Theorie
der IB aufgearbeitet und fiir die Praxis der Disziplin die Vielfalt der Sdkularismen
dargestellt, die in ithren verschiedenen Schattierungen mitunter mit dem Selbstver-
stindnis des befriedenden Vermittlers auftreten, jedoch Konfliktpartei sind (Hurd
2008).

Um dieser sdkularistischen Engfiihrung zu entkommen, plédiert Scott Thomas fiir
eine »post-secular era« (Thomas 2000: 817). Habermas hat den Begriff der postsi-
kularen Gesellschaft in der letzten Dekade populdr gemacht (erstmalig Habermas
2001: 12; fiir einen aktuellen Debattentiberblick vgl. Wenzel/Schmidt 2009; Reder/
Schmidt 2008; Langthaler/Nagl-Docekal 2007). Mit Habermas lésst sich zusitzlich
das normative Potential religidser Semantiken erschlieBen. Damit schlieft sich der
Kreis zur eingangs erwihnten Ablosung des Marxismus. Der Marxismus war nicht
nur Bedrohung, sondern auch kritisches Potential gegeniiber den Blindstellen des
Liberalismus. Habermas sieht die Mdglichkeit, dass die reflexiv gewordenen Welt-
religionen auch diese Aufgabe tibernehmen kénnen (Habermas 2001: 27-29), was nah
an dem von Lehmann aufgefiihrten Krippenbergzitat liegt. Analytisch wie normativ
mochte ich deswegen von den »Postsékularen Internationalen Beziehungen« spre-
chen. Mit diesem Begriffsvorschlag soll klargestellt werden, dass es nicht darum geht,
lediglich dem Phanomen »Religion« mehr Aufmerksamkeit zu widmen. Vielmehr
bedarf es einer Neujustierung der politikwissenschaftlichen Konzeptionen, um die
Interaktion von normativen Theorien und politischer Praxis, die nicht entlang der
Vorhersagen der Sdkularisierungstheorie verlief, erfassen und bearbeiten zu konnen.

Entlang dieser Linien gibt der erste Abschnitt einen historisch-konzeptionellen
Uberblick iiber das Wechselspiel von Politik und Religion aus konstruktivistischer
Perspektive. In einem zweiten Abschnitt stelle ich drei der von Lehmann zwar zitier-
ten, aber dann nicht behandelten Ansdtze mit Blick auf das konzeptionelle Wechsel-
spiel von Politik und Religion und deren differenzierten Religionsbegriff vor. Auf
dieser Grundlage leitet die kurze Einfiihrung des dritten Abschnitts in die postsékulare

ZIB 1/2010 121

71 15:41:50. A - [ —


https://doi.org/10.5771/0946-7165-2010-1-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Forum

Position von Habermas in eine alternative Variante eines interdisziplindren Gespréchs
ein. Im Sinne des normativen wie konzeptionellen Mehrwerts des Beitrags von Ha-
bermas weist der vierte Abschnitt die entstehende Weltoffentlichkeit als eine postsa-
kulare aus; der fiinfte eruiert tentativ am Beispiel der Integrationsforschung das Po-
tential religidser Semantiken fiir politikwissenschaftliche Fragestellungen.

2. Politik und Religion im Wechselspiel

Einfiihrend scheint eine kleine korrigierende historische Heuristik zur Riickkehr der
Religion angebracht. Genauso wenig wie der Kommunismus erst mit den Revolutio-
nen von 1989 seine Anziehungskraft verlor, kehrten die Religionen erst vor zwanzig
Jahren in die politische Sphére zuriick. Gerade weil religiése Diskurse und ihre Trager
auch vorher politisch gewirkt hatten, konnten religids informierte Diskurse die mar-
xistische Liicke schlieBen. Spétestens seit den 1970er Jahren traten religiose Diskurse
an die Stelle der und neben die marxistische Kritik am Liberalismus. Eine heterogene
Mischung religios informierter Diskurse reichte von der lateinamerikanischen Be-
freiungstheologie und der moral majority in den USA iiber die Wahl des polnischen
Papstes und den nordirischen Konflikt bis zur Iranischen Revolution und der Islami-
sierung ehedem sdkular-sozialistisch informierter Konflikte um Paléstina oder Kasch-
mir. Gilles Kepel hat versucht, diesen Prozess mit dem Begriff der »Rache Gottes«
auf den Punkt und in den Buchtitel zu bringen (Kepel 1991; fiir eine nuancierte Aus-
einandersetzung mit dieser Entwicklung vgl. u.a. Casanova 1994). Peter Berger
spricht von der Desékularisierung der Welt und nimmt die von ihm mitentwickelte
Siakularisierungstheorie zuriick: Entgegen der Annahme eines globalen Gleichschritts
von Modernisierung und Sakularisierung setzt sich diese europidische Erfahrung nicht
global durch. Die Welt modernisiert sich, bleibt aber »as furiously religious as it ever
was, and in some places more so than ever« (Berger 1999: 2). Als der Kalte Krieg zu
Ende ging, reklamierten neben Fukuyama auch Papst Johannes Paul II. und die Mud-
schahedin Afghanistans den Sieg fiir sich. Aber selbst wiahrend des Kalten Kriegs und
auch wihrend der zweiten groflen Entwicklungslinie der zweiten Halfte des 20. Jahr-
hunderts, der Entkolonialisierung, war Religion présent. Bei der Kubakrise spielte
Johannes XXIII. eine Vermittlerrolle. Der indische Subkontinent wurde gleich nach
seiner Unabhéngigkeit von muslimisch-hinduistischer Gegnerschaft in Pakistan (spa-
ter Pakistan und Bangladesch) und Indien zerrissen. Selbst in seiner sdkularen Phase
war der Nahostkonflikt nicht ohne den religios informierten Hintergrund der Kon-
trahenten zu verstehen.

Religion war in der Praxis der IB immer prisent. Die liberragende Bedeutung der
Ost-West-Konfrontation hatte ihre Rolle fiir die Theoriebildung der Disziplin der IB
jedoch marginalisiert. Hinzu kommt die mit der sékularen Ausrichtung der Wissen-
schaft einhergehende Blindheit fiir religiose Diskurse. Peter Berger berichtet von ei-
nem diesbeziiglichen Aha-Erlebnis. Thm wurde klar, dass in globaler Perspektive nicht
so genannte Fundamentalisten das ritselhafte Phdnomen darstellen, sondern die sa-
kularen amerikanischen Universititsprofessoren (Berger 1999: 2).

122

71 15:41:50. A - [ —


https://doi.org/10.5771/0946-7165-2010-1-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Mariano Barbato: Postsdikulare Internationale Beziehungen

Der Begriff des Sdkularismus muss dabei als essentially contested concept (Con-
nolly 1974: 9-44) aufgefasst werden. Die géngige Unterscheidung zwischen »gema-
Bigtem« Sakularismus und »striktem« Laizismus hat zwar durchaus ihren heuristi-
schen Wert und wird in diesem Sinne hier auch verwendet, den Varianzen wird sie
aber nicht gerecht. Ohne eine Definition anbieten zu wollen, steht Sakularismus hier
deswegen lediglich als Oberbegriff fiir eine normative Konzeption, die an die Sdku-
larisierungstheorie glaubt und deswegen von einer eindimensionalen Entwicklung
hinsichtlich trennender Ausdifferenzierung von Politik und Religion wie dem Ver-
schwinden der Religion aus der Offentlichkeit und dem Riickgang privater Religio-
sitdt ausgeht (vgl. Casanova 1994).

Wenn nun die Sdkularisierungstheorie nicht hilt, was sie verspricht, und die siku-
laren Universitétsprofessoren deswegen eine neue Brille brauchen, um die a-sékula-
ren IB erfassen zu konnen, mochte ich im oben ausgefiihrten Sinne in Anlehnung an
Habermas und Thomas von Postsdkularen IB sprechen. Dazu muss zunichst das oben
bereits erwidhnte Problem des sikularen Mythos des Westfélischen Friedens dekon-
struiert werden. Anders als der Mythos des Westfdlischen Friedens von 1648 sugge-
riert, der den Sdkularismus als Friedensstifter in weltanschaulichen Konflikten ver-
steht, war der Sékularismus spitere Partei in einer Auseinandersetzung und nicht
Vermittler zwischen zwei religidsen Lagern. Das von daher rithrende Selbstmissver-
stindnis der IB ldsst sich aufldsen: Der Westfdlische Frieden war kein sékularer Frie-
den, sondern ein Religionsfrieden auf konfessioneller Basis mit lediglich indirekt
sakularisierender Wirkung. Zundchst entstand auf der Basis der Formel des Augs-
burger Religionsfriedens nur der souverdne Konfessions- und Territorialstaat im
christlichen Europa (Casanova 2009: 8-12). Mit der langsamen Etablierung der sou-
verdnen Ordnung entstand insofern indirekt auch eine sidkulare internationale Ord-
nung, als weltanschauliche Konflikte nicht mehr in den préstaatlichen Aufgabenbe-
reich von Papst und Kaiser fielen, sondern Sache des Landesherrn wurden und damit
den neu entstehenden zwischenstaatlichen Bereich weniger mit weltanschaulich strit-
tigen Fragen konfrontierten. Scott Thomas stellt zutreffend fest, dass mit dem Fehlen
der weltanschaulichen Fragen in diesem Bereich das Fehlen der Moglichkeit zur Ge-
meinschaftsstiftung einhergeht (Thomas 2000: 819-824, 829-835). Um genau diesen
Riickbau von Gemeinschaft ging es aber in der westfilischen Ordnung. Die mittel-
alterliche Einheit war in den Konfessionskriegen untergegangen und musste um des
Friedens Willen zuriickgenommen und in eine staatlich-territoriale separierte Ord-
nung neuer Gemeinschaften tiberfithrt werden. Mit der Globalisierung endet diese
staatlich-territoriale Losung. Fiir den neuen weltanschaulichen Konflikt um Einheit
spielt der Sékularismus, der beim Westfilischen Frieden noch gar nicht prasent war,
jedoch eine zentrale Rolle.

Mit der Aufklarung zog der Sdkularismus als neue politische Religion in diversen
Varianten herauf, die mit der Franzosischen Revolution und Napoleon fiir die IB
geschichtswirksam wurde, sich primér gegen das Christentum richtete, aber schon
von Napoleon und Kléber bis nach Agypten getragen wurde. Diese Auseinander-
setzung zwischen sikularer Revolution und Heiliger Allianz — so das Selbstverstand-
nis PreuBens, Osterreichs und Russlands im 19. Jahrhundert — erfuhr viele Front-

ZIB 1/2010 123

71 15:41:50. A - [ —


https://doi.org/10.5771/0946-7165-2010-1-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Forum

wechsel, Variationen und Neujustierungen. Mit dem Aufstieg und Untergang der to-
talitir-sdkularen Religionen des 20. Jahrhunderts steht sich nun wieder mutatis
mutandis die urspriingliche Konstellation gegeniiber (vgl. Burleigh 2008).

Diese Auseinandersetzung war auf der sikularen Seite von dem Willen getragen,
die Welt zu einer neuen kosmopolitischen Einheit zu fithren. Fukuyamas Fantasien
vom Ende der Geschichte und Wendtsche Vorstellungen vom liberalen Weltstaat
stehen in dieser Tradition. Gegen diese liberalen Weltbegliickungsphantasien predigt
Huntington seinen Riickzug auf eine kulturbestimmte multipolare Weltordnung, um
den clash zu vermeiden. Wendt hat gegeniiber Huntington jedoch insofern recht, als
dass dieser Riickzug nicht moglich ist. Die Welt ist nicht nur von den Glasfasern des
Internets zusammengezurrt, sie muss sich auch gemeinsamen Problemen vom Kli-
mawandel bis zur Ressourcenverknappung stellen. Ein Bemiihen um Einheit ist des-
wegen unabdingbar. Sie entsteht jedoch nicht automatisch nach Hegelscher Blau-
pause; sie muss vielmehr ausgehandelt werden. Die entstehende Weltdffentlichkeit
wird so kaum eine kosmopolitisch-sékulare sein, sondern eher eine kommunitér-
postsédkulare, wozu der Liberalismus am meisten in seiner pluralistischen Ausrichtung
und mit der Aufgabe laizistischer Homogenititsvorstellungen beitragen kdnnte, um,
in der Formulierung von Scott Thomas, mit »»communitarian< means [...] >cosmo-
politan< ends« zu erreichen (Thomas 2000: 840). Charles Taylor (2009) und Tine
Stein (2007) haben dazu neben Habermas Beitrige geliefert, die auch von der Theorie
der IB gewinnbringend aufgegriffen werden kénnten. Eine solche Agenda muss je-
doch nicht bei Null anfangen, sondern kann auf der Arbeit konstruktivistischer Bei-
trage aufbauen.

3. Konstruktivistische Beitrdge

Lehmann kritisiert, dass in der Politikwissenschaft kein ausreichend geschérfter Re-
ligionsbegriff vorliegt und dabei das Wechselspiel von Religion und Politik nicht
hinreichend analysiert werden kann. Er schldgt deswegen vor, das interdisziplindre
Gesprich zwischen Politikwissenschaft und Religionswissenschaft iiber diesen Punkt
zu fithren. Anders als Lehmann glaubt, hat neben anderen politikwissenschaftlichen
Teildisziplinen auch die Theorie der IB — wie gezeigt — das Wechselspiel von Politik
und Religion durchaus begriffen, auch wenn sich diese Ansdtze noch nicht durchset-
zen konnten. Ein solcher interdisziplindrer Anstof3 sollte deswegen zunéchst dazu
genutzt werden, die bereits vorhandenen relevanten Beitrége der eigenen Teildisziplin
zu wiirdigen. Um im Gesprich mit Lehmann zu bleiben, beschrinke ich mich dabei
auf drei Beitrdge, die Lehmann auffiihrt, sich mit ihnen aber nicht auseinandersetzt.

Vendulka Kubalkova (2000) hat mit ihrem Entwurf einer International Political
Theory bereits vor zehn Jahren den Versuch unternommen, analog zu der Internatio-
nalen Politischen Okonomie ein Feld zu etablieren, das sich auf den Einfluss religidser
Diskurse unter Einschluss sékularer Diskurse auf die Sinnstiftung internationaler Po-
litik konzentriert. Im Anschluss an Robert Gilpins Diktum, dass sich die IB nicht nur
um Macht drehen, sondern auch um die Frage des Wohlstands, die dementsprechend

124

71 15:41:50. A - [ —


https://doi.org/10.5771/0946-7165-2010-1-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Mariano Barbato: Postsikulare Internationale Beziehungen

eigens zu thematisieren wire, fordert Kubalkové eine Offnung der Forschungsagenda
fiir religios informierte Diskurse, die jedoch sdkular informierte Diskurse der Sinn-
stiftung explizit mit einschliefen (Kubalkova 2000: 675-676). Die zunehmende Be-
deutung von »values and the meaning of the very human existence« (Kubalkova 2000:
704) fiir die IB begriindet sie mit der globalen Ausrichtung politischen Agierens, die
nicht mehr eine territorial-staatliche Einhegung weltanschaulicher Fragen zulésst, wie
sie das westfilische System mit seiner weltweiten Verbreitung der Formel des Augs-
burger Religionsfriedens cuius regio eius religio ermoglicht hatte. Eine entstehende
globale Offentlichkeit und das zunehmende Bemiihen um eine normativ informierte
Politische Theorie der IB geben Kubalkova recht, auch wenn sich ihre Terminologie
genauso wenig durchsetzen konnte wie die Uberbetonung religios informierter Dis-
kurse gegeniiber sdkularen.

Kubalkova steht fiir die explizite Problematisierung des bereits erwahnten package
deals aus positivistischer Forschungsausrichtung und der Hegemonie sidkularer Dis-
kurse in der internationalen Politik. Auf der Basis eines explizit an Nicholas Onuf
orientierten Konstruktivismus, in klarer Abgrenzung zu einem conventional oder in
ithrer Terminologie soft constructivism und in Ndhe zu postmodernen Ansdtzen
(Kubalkova 2000: 677-682), stellt sie eine Definition von Religion vor, die sich ers-
tens auf einen konstruktivistischen Regelbegriff stiitzt und zweitens fiir eine Weitung
des Rationalititsbegriffs auf Glaubensaussagen wirbt. Im Gegensatz zu einer Agenda,
wie sie Lehmann zu vertreten scheint, geht es Kubalkova explizit darum, Religion
nicht auf religiose Akteure zu reduzieren, sondern auf der Makroebene zunichst zu
kléren, wie sich religids informierte Diskurse von sdkular informierten Diskursen
unterscheiden. Gegen eine vorschnelle Reduktion auf das Mikrolevel unterscheidet
sie Religionen von Religion (Kubalkova 2000: 682). Die Ontologie der Religion, die
alle Religionen teilen, ist die Unterscheidung zwischen einer normalen (ordinary) und
einer transzendenten Realitdt, wobei beide miteinander verbunden sind, jedoch fiir
transzendente Realitét eine normalsprachliche Beschreibung gemeinhin ausgeschlos-
sen wird (Kubalkova 2000: 682-685). Dennoch wird iiber die Transzendenz und ihre
Verwobenheit mit der sichtbaren Welt kommuniziert:

»The meaning ascribed to the reality of God is fixed nonetheless by social conventions
and can be expressed in everyday language. This rendition is imperfect and requires re-
flection, interpretation, illumination, repetition, metaphor, and ritualisation. Thus Chris-
tianity, Islam, and Judaism derive divine meaning from stories (sacred texts), which are
constantly read and reread and subjected to exegesis« (Kubalkova 2000: 684).

Aus diesem Religionsversténdnis leitet sich das Wechselspiel einer religids-poli-
tisch durchdrungenen Praxis ab. Dieses Unternehmen und seine in der globalen Of-
fentlichkeit signifikante Zahl an Teilnehmern gilt es genauso als verniinftig zu ver-
stehen wie sikular informierte Diskurse. Sobald das geschehen ist, konnen sidkular
und religios informierte Diskurse im Sinne einer politischen Theorie der IB gemein-
sam als konstitutiv fiir das Handeln der Akteure auf der Mikroebene analysiert wer-
den.

Laustsen und Waver setzen ebenfalls bei einer grundsétzlichen Verabschiedung
einer positivistisch-sdkularen Forschungsagenda an: »Freedom of thought is imperi-

ZIB 1/2010 125

71 15:41:50. A - [ —


https://doi.org/10.5771/0946-7165-2010-1-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Forum

led both by religious and secular dogmatism; those who seek a viable political ethic
must follow truth wherever it leads them« (Bagge Laustsen/Waver 2000: 738). Auch
ihre Definition der Religion dhnelt der von Kubalkova:
»We claim that all three levels of religion, faith as the principle of discursivation, the
distintion between transcendent and immanent as the principle of primary coding, and
mediation as the principle of secondary coding will be found in all religions« (Bagge
Laustsen/Waver 2000: 716).

Ebenso streben sie eine Uberwindung der Reduktion von Religion auf einen Faktor
der Gemeinschaftsstiftung an und stellen damit auf die akteursbezogene Mikroebene
ab. Aufbauend auf der securitization theory der Kopenhagener Schule, fiir die Weever
selbst einsteht, zeigen sie den Konflikt zwischen sdkular und religios informierten
Diskursen, mit jeweils weltanschaulichen Referenzobjekten, wobei es ihnen darauf
ankommt, dass sowohl sdkulare wie religiose Akteure diesen securitization move
vornehmen (Bagge Laustsen/Waver 2000: 707-709, 718-724). Auf der Makroebene
betonen sie aber den Gegensatz von Religion und Ideologie. Wahrend Religion fiir
die offene Reinterpretation der Fiillungen des Seins steht und nur dieses sinnvolle
Sein als solches konstituiert, stehen politische Religionen als Ideologien fiir den Ver-
such, diese Bedeutungszuschreibung an das Sein als feste Identitét zu fixieren:

»Religion constitutes being, constitutes the naked subject who essentially is as a being in
front of a transcendental realm. In contrast, ideology constitutes identity. It dresses the
subject in national socialist clothes, Serbian clothes, etc. These identities are presented as
a matter of being, as existential. The subject of religion and the subject of ideology are
different. The case is however that ideology aims at fooling us on that point. Ideologies
create an illusion of a fullness of being while religion stresses that there is always a higher
being barring the subject« (Bagge Laustsen/Wever 2000: 728).

Dem normativen Ziel der desecuritization verpflichtet geht es ihnen darum, diesen
securitization move zu vermeiden bzw. zuriickzudrehen. Dazu soll das Freilegen der
Religion als Glaube vor ihrem Eintreten in einen gemeinschaftsorientierten Diskurs
und nicht zuletzt die Selbstreflexion des weltanschaulich informierten Charakters der
Theorie der IB in ihrem sédkularisierten Wurzelgeflecht von christlich informiertem
Realismus und Englischer Schule beitragen (Bagge Laustsen/Waver 2000: 733-739).
Wever (2008) hat seine Kritik am Sékularismus fortgesetzt.

Friedrich Kratochwil leistet in seinem Beitrag exakt die Differenzierung, die Leh-
mann erst in die Disziplin der IB einbringen mochte. Lehmann stellt es zu Recht als
wichtige Leistung dar, religiose Akteure differenziert innerhalb ihrer religids infor-
mierten Diskurse einzuordnen. Eingebettet in eine Kritik an der positivistischen Re-
duktion der Religion auf ein Faktorenbiindel, bei dem man nicht genau weil3, ob es
zu Gewalt oder Frieden fiihrt (Kratochwil 2005: 114-115), leistet Kratochwil genau
diese differenzierte Analyse von Glaubensgemeinschaften, ihren Regeln und ihrer
Praxis mit entsprechend orthodoxen und heterodoxen Interpretationen von Schrift und
Uberlieferung. Zentral ist fiir ihn dabei, dass selbst ein konstitutives Verstindnis der
Religion fiir die Bildung politischer Gemeinschaften nicht ausreicht, wenn dabei Re-
ligionen auf ihre Glaubensaussagen reduziert werden. Von zentraler Bedeutung ist
die Glaubensgemeinschaft als Interpretationsgemeinschaft, die immer wieder neue
Interpretationsleistungen erbringt und deswegen einen analytischen Einstieg in diese

126

71 15:41:50. A - [ —


https://doi.org/10.5771/0946-7165-2010-1-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Mariano Barbato: Postsdikulare Internationale Beziehungen

Praxis notwendig macht (Kratochwil 2005: 117). Diese Interpretationen stehen in
ihren jeweiligen politischen Kontexten und wirken sich auf diese aus — je nachdem,
wie die Interpretationen von den Kontexten beeinflusst werden. So zeigt Kratochwil,
wie sich diverse Fundamentalismen als hiretische Meinung gegen die eigene Religi-
onsgemeinschaft etablieren und zunichst diese und die von ihr geprigte Gesellschaft
zum Gegner ausrufen (Kratochwil 2005: 128-134). In einer nuancierten Annéherung
zeigt er davor, wie Religion im Unterschied zur Magie eine politische Gemeinschaft
durch die Verdnderung des Selbst konstituiert (Kratochwil 2005: 121-128). Krato-
chwil hat diese Agenda jiingst fortgesetzt (Barabato/Kratochwil 2009).

Auf der gemeinsamen Basis eines breit verstandenen consistent constructivism tei-
len die hier skizzierten Ansitze einen gemeinsamen Fokus auf das Wechselspiel von
Politik und Religion, der es in seiner Tiefenschérfe mit den von Lehmann vorge-
schlagenen religionswissenschaftlichen Beitragen durchaus aufnehmen kann. Den-
noch ist der interdisziplindre Anstof3 von grofler Bedeutung. Gegen die immer noch
starke Hegemonie eines positivistischen Diskurses mit seiner gleichzeitigen Allergie
gegen post-positivistische Epistemologien wie gegen Religion, ldsst sich diese For-
schungsagenda nur mit Mithe durchsetzen. Im Zusammenhang mit der Debatte um
den europdischen Verfassungsvertrag hat Joseph Weiler von »Christophobie« ge-
sprochen (Weiler 2004: 76), was vielleicht etwas iiberspitzt ist, gelegentlich aber doch
im Sinne der dargestellten allergischen Unvertriglichkeit Symptome zeigt. Die an-
erkannte Notwendigkeit einer Politischen Theorie fiir die Globalisierung und die Per-
sistenz religids informierter Diskurse lassen aber die ndchste Dekade nicht ohne
Hoffnung beginnen.

4. Ein alternatives interdisziplindres Gesprdch

Habermas ist fiir die Theorien der IB im Allgemeinen (Niesen/Herborth 2007) und
fir die ZIB im Besonderen kein Unbekannter. Sein Ansatz des kommunikativen
Handelns hat die seit den frithen 1990er Jahren immer wieder aufflackernde ZIB-
Debatte um bargaining und deliberation geprigt.? Seit bald einer Dekade wird in der
Philosophie und angrenzenden Geistes- und Sozialwissenschaften sein Vorschlag ei-
ner postsidkularen Gesellschaft debattiert, der in den IB kaum aufgegriffen wurde.
In der Kiirze des gegebenen Textumfangs ldsst sich der Kern der postsidkularen
Argumentation folgendermaBlen zusammenfassen: Habermas nimmt zunéchst die
Persistenz der Religionsgemeinschaften auch unter der Bedingung fortschreitender
Sédkularisierung wahr. Anders als die religionssoziologische Sékularisierungstheorie
annahm, verschwindet Religion nicht von der Weltbiihne. Den Fundamentalismus
sicht Habermas als soziale Pathologie einer entgleisenden Modernisierung. Doch die
reflexiv gewordenen Weltreligionen gelten ihm als Hort moralischen Handelns, die
sich gegen naturalistische und marktradikale Pathologien der Modernisierung als de-
liberationsfahige Gemeinschaften behaupten. Diese Qualitidt mochte Habermas in den

2 Vgl. fiir einen aktuellen Uberblick Hanrieder (2008).

ZIB 1/2010 127

71 15:41:50. A - [ —


https://doi.org/10.5771/0946-7165-2010-1-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Forum

politischen Raum der Offentlichkeit bringen. Er ruft deswegen dazu auf, die politische
Sphire als Ort des gemeinsamen Gespréchs sidkularer und religidser Biirger zu be-
greifen, die in gegenseitiger Lernbereitschaft aufeinander horen sollen. Dazu soll die
religiose Biirgerin von der proviso befreit werden, ihren religios informierten Beitrag
in siikulare Sprache zu iibersetzen. Diese Ubersetzungsleistung ist dann gemeinsame
Aufgabe aller Biirger. Habermas ruft dazu gerade die sdkularen Biirger auf, denn in
religidsen Semantiken sind Potentiale verborgen, die auch fiir sie Relevanz haben.
Diese Haltung der Lernbereitschaft zeichnet die postsdkulare Gesellschaft gegeniiber
der sikularen Gesellschaft dahingehend aus, dass die sdkularen Biirger die Religion
nicht als einseitig zu durchforstendes Gebiet wahrnehmen, um selbst zu entscheiden,
was noch gebraucht wird, sondern diesen Prozess der Ubersetzung als offenes Ge-
sprach mit religiosen Gemeinschaften verstehen. Diese Offenheit findet eine kontro-
vers debattierte Grenze an den staatlichen Institutionen der Politik. Im Gegensatz zur
zivilgesellschaftlichen Freiheit religioser Argumentation darf innerhalb der Institu-
tionen nur ein siikulares Idiom benutzt werden.?

Fiir eine Ubertragung auf die IB soll hier zum einen iiberpriift werden, unter wel-
chen Bedingungen sich die globale postsikulare Gesellschaft konstituiert und zum
anderen soll im Anschluss an Weiler, der fiir die Integrationstheorie einen dhnlichen
Vorschlag wie Habermas vorgelegt hat, ein Ubersetzungsversuch unternommen wer-
den, der mittels religioser Semantiken sékulare Fragen der Integrationstheorie exem-
plarisch und tentativ zu erhellen versucht.

5. Die postsdkulare Weltgesellschaft

Die entstehende Weltgesellschaft (Albert 2002; Brunkhorst 2009) hat im Gegensatz
zu den verschiedenen mehr oder wenig sékular orientierten Arrangements innerstaat-
licher Gesellschaften in keiner Form ein sdkulares proviso eingefiihrt. Dass dies noch
geschehen wird, ist eher unwahrscheinlich. Zwar haben sich von den USA bis nach
Indien innergesellschaftlich unterschiedliche sikulare Arrangements ausgebildet, so-
dass durchaus von einer globalen Verbreitung des sékularen Staates gesprochen wer-
den kann. Dabei ist auch zu beriicksichtigen, dass selbst die erkldrten laizistischen
Republiken Frankreich und Tiirkei das Mehrheitsbekenntnis — den Katholizismus
bzw. den Sunnismus —, gegen das sie etabliert wurden, privilegiert einbinden. Doch
trotz dieser innergesellschaftlichen Befriedungsstrategien bleibt der Sdkularismus
seinem antireligiosen Image verhaftet, weswegen die sékulare Uberschrift selbst fiir
eine weltgesellschaftliche Variante nach den Mustern erkldrt religionsfreundlicher

3 Fiir eine gute Einfiihrung in die inzwischen weitverzweigte Debatte verhilft die grundlegende
Buchpreisrede Glauben und Wissen (Habermas 2001) wie die in der Debatte mit Joseph
Ratzinger (Habermas/Ratzinger 2005) vertretene Position. Fiir die problematische Trennung
der zivilgesellschaftlichen von der institutionellen Sphére ist der Beitrag zur Religion in der
Offentlichkeit (Habermas 2006) zentral; zu Implikationen fiir die IB vgl. Barbato/Kratochwil
(2009). Vgl. auch Diez/Barbato (2008: 26-28); Barbato (2008a: 109-123); Barbato (2008b:
124-126); Barbato (2008c: 255-260).

128

71 15:41:50. A - [ —


https://doi.org/10.5771/0946-7165-2010-1-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Mariano Barbato: Postsdikulare Internationale Beziehungen

Arrangements wie dem bundesrepublikanischen, englischen oder skandinavischen
Modell weltpolitisch eher nicht zur Verfiigung steht.* Dagegen spricht nicht nur der
empirische Sachverhalt einer erdriickend grof3en, religios orientierten Mehrheit, da-
gegen spricht vor allem der sidkular-religiose Konflikt, den Pippa Norris und Ronald
Inglehart mit sacred vs. secular etwas holzschnittartig, aber doch erhellend auf den
Punkt gebracht haben (Norris/Ingelhart 2004). Wenn der Kampf der Kulturen realiter
gar nicht zwischen religidsen Glaubensgemeinschaften nach dem européischen Vor-
bild der Konfessionskriege ausgetragen wird, sondern entlang des cleavage sacred
vs. secular, dann kann sich unter den gegebenen Mehrheitsverhéltnissen der sdkulare
Diskurs weder durchsetzen, noch sich von einer Konfliktpartei in einen neutralen
Vermittler verwandeln. Eine liberale und plurale Weltoffentlichkeit wird sich des-
wegen als postsikulare Gesellschaft konstituieren miissen, in der alle weltanschauli-
chen Diskurse im Sinne von Connollys deep pluralism zugelassen sind (Connolly
1999: 184-187).

Eine postsdkulare Perspektive auf die Weltgesellschaft ist aber auch von analyti-
schem Vorteil, rdumt sie doch in der Praxis relevanten religiosen Akteuren auch kon-
zeptionell eine grofiere Aufmerksamkeit ein. Lehmanns Auseinandersetzung mit dem
Okumenischen Rat der Kirchen im Zusammenspiel mit UN-Strukturen zeigt das Po-
tential eines empirischen Mehrwerts dieser Konzeption an, die aber als politikwis-
senschaftliche Forschung auch nicht erst etabliert zu werden braucht.

Exemplarisch soll hier auf eine niitzliche Ausweitung der Forschung auf den Hei-
ligen Stuhl verwiesen werden. Obwohl gern als Global Player apostrophiert, da mit
volkerrechtlich besonderem Status ausgestattet und mit dem Papst als Oberhaupt von
einer Milliarde Glaubigen, wird dem Heiligen Stuhl politikwissenschaftlich kaum
Aufmerksamkeit zuteil (Ausnahmen sind Rotte 2007; Gillis 2006).

Im Anschluss an Lehmanns Beispiel zu religiosen Akteuren innerhalb von UN-
Strukturen und zu Norris und Ingleharts These sacred vs. secular fillt beispielsweise
auf, dass der einschldgig religios-sikulare Konflikt der UN-Konferenz von Kairo
wenig erforscht ist. Hier brachte eine Koalition aus katholischen und islamischen
Léandern, inklusive aktiver Nichtregierungsorganisationen und unter vehementem
Einsatz des Heiligen Stuhls, die sidkulare und als neokolonial verstandene Agenda zur
reproduktiven Gesundheit, inklusive einer Festschreibung der Méglichkeit der Ab-
treibung als Menschenrecht, zu Fall bzw. modifizierte sie erheblich.® Eine Analyse
des Heiligen Stuhls wére aber nicht nur auf der Mikroebene lohnend. An diesem
konstanten Akteur der Weltpolitik lieBe sich auf der Makroebene auch der Wandel
von der mittelalterlichen Konzeption iiber das moderne westfilische Staatensystem
bis zur entstehenden postsdkularen Weltoffentlichkeit studieren. Auch auf der nor-
mativen Ebene ist der Heilige Stuhl ein strittiger und streitbarer Impulsgeber in der
Weltgesellschaft. Die Regensburger Rede von Papst Benedikt XVI. nimmt hier einen

4 Vgl. hierzu auch Hurd (2008).

5 Fir eine Einfithrung vgl. Haynes (2007).

6 Vgl. fiir einen politikwissenschaftlichen Einstieg Thomas (2000: 818); ausfiihrlich und kri-
tisch in volkerrechtlicher Perspektive Abdullah (1996), umfassend aus interner Sicht des
Heiligen Stuhls Marucci (1997).

ZIB 1/2010 129

71 15:41:50. A - [ —


https://doi.org/10.5771/0946-7165-2010-1-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Forum

wichtigen Platz ein (Benedikt XVI et al. 2008). Seine Enzyklika zur Globalisierung
baut diese Position aus (Benedikt XVI 2009).

6. Europdische Pilgerschaft

Weiler gehort unstrittig zu den wichtigsten Vertretern der Integrationstheorie. Sein
Vorschlag, der dhnlich wie Habermas dafiir pladiert, religiése Semantiken einzubrin-
gen (Weiler 2004: 21), wurde aber wenig aufgegriffen (Haltern 2006: 415). Sachlich
gesehen konnte dies umso mehr verwundern, als er bereits in seiner Betrachtung der
europdischen Vertragskonzeption die Analogie zum mosaischen Bundesschluss er-
hellend bemiiht (Weiler 1999: 3-9). Im Sinne der von Habermas und Weiler gefor-
derten Ubersetzung soll hier die Konzeption der Pilgerschaft als ein analytisches
Leitbild zur européischen Integrationstheorie nach Lissabon skizziert werden. Ziel
dabei ist es, tentativ zu erhellen, welchen Mehrwert die von Weiler und Habermas
geforderte Aneignung religioser Semantiken fiir politikwissenschaftliche Fragen
bringen konnte. Das integrationstheoretische Beispiel wird zum einen gewéhlt, weil
hier Weiler bereits eine Forschungsagenda entwickelt hat, zum anderen weil gerade
im Bereich der Integrationstheorie Begrifflichkeiten zur Erfassung neuer Phdnomene
und Entwicklungen jenseits von Staatenbund und Bundesstaat relativ unstrittig fehlen
und der Bedarf entsprechend hoch ist.

In aller Kiirze ldsst sich das Konzept Pilgerschaft so umreien: Pilgern ist als Wan-
derschaft immer ein Prozess. Die abstrakte Pilgerschaft der Wanderschaft durchs Le-
ben verbindet sich dabei mit Wallfahrten zu konkreten Zielen. Wéhrend das grof3e
Ziel der Lebenspilgerschaft, der Himmel, erst im Jenseits erreicht wird und dariiber
hinaus hochst vage bleibt, konnen die kleinen Ziele der konkreten Wallfahrten jetzt
und hier erreicht werden. Das grof3e, wenn auch vage Ziel gibt den Antrieb, in pre-
kédren Situationen durchzuhalten und erfolgreich konkrete Ziele der Wallfahrtsorte
jetzt anzustreben. Das Motiv der Pilgerschaft beinhaltet Ruhe und Rast, doch es gibt
kein stabiles Einrichten. Pilgerschaft bleibt stindiges Unterwegssein.

In Analogie zum Integrationsprozess liee sich zweierlei verdeutlichen: Wie die
Lebenspilgerreise hat der europdische Integrationsprozess ein offenes, jetzt nicht er-
reichbares Ziel. Die Européder nennen es »in Vielfalt geeint«. In der Zeit steuern die
Européer wie die Pilgergemeinschaft aus der Perspektive ihres Ideals heraus konkrete
Ziele an. Bei den Pilgern heiflen die Wallfahrtsziele Jerusalem, Rom, Fatima oder
auch Mekka. Bei den Europdern heiflen sie Klimaschutz, Wettbewerbsfahigkeit, En-
ergiesicherheit oder auch Gemeinsame AuBenpolitik.

In dieser Analogie zur Pilgergemeinschaft lieBe sich der Prozesscharakter der EU
in einer Form erschlieBen, wie es die Analogie zum Staat nicht erlaubt. Dieser Pro-
zesscharakter ldsst sich im Hinblick auf Vertiefung und Erweiterung mittels der Pil-
geranalogie noch spezifizieren.

Vertiefung bedeutet flir den Pilger die Vertiefung in Gebet und Gemeinschaft. Der
einzelne Pilger wichst in die Gemeinschaft jedoch nicht hinein, um in einer homo-
genen Masse aufzugehen, sondern um in Besonderheit und Bindungen die gemein-

130

71 15:41:50. A - [ —


https://doi.org/10.5771/0946-7165-2010-1-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Mariano Barbato: Postsdikulare Internationale Beziehungen

same Handlungsfahigkeit entlang der Wallfahrtswege zu stiarken. Die Pilgergemein-
schaft 1adt dabei AuBenstehende ein, sich ihrem Zug anzuschlieen. Dabei werden
Reibungen in der etablierten Pilgergemeinschaft durch die Neupilger zwar verstarkt,
ihren Anspruch, alle aufzunehmen, die sich anschlieBen mochten und dabei gewisse
Grundregeln erfiillen, wiirde die Pilgergemeinschaft aber deswegen nicht aufgeben.
TIhr Selbstversténdnis als Pilger hdngt an dieser Bereitschaft zur Aufnahme neuer
Mitpilger.

Ahnlich ergeht es den Europiern. Wie die Pilger streben sie getreu dem Ideal »in
Vielfalt geeint« nach einer immer engeren Bindung untereinander, ohne ihre natio-
nalen Besonderheiten aufzugeben. Vertiefung zielt nicht auf den homogenen Super-
staat, sondern auf gemeinsame Handlungsféhigkeit. Wie die Pilgergemeinschaft sind
auch die Européer bestrebt, jeden aufzunehmen, der sich ihnen anschlieen mochte,
wenn er den Glauben an das grof3e Ziel teilt und dabei ein paar Grundregeln — der
europdische Katechismus heifit Kopenhagener Kriterien — beherzigen mochte. Wie
die Pilger mochten die Européer gelegentlich lieber unter sich bleiben, kénnen aber
von ihrem Selbstverstindnis her einem Neuen, der die Bedingungen erfiillt, nicht die
Aufnahme verweigern.

Nach der mithsamen Ratifizierung des Vertrags von Lissabon ist die EU weit von
einer Staatswerdung entfernt, bleibt aber doch auf handlungsfahigem Kurs zwischen
Vertiefung und Erweiterung. Das Leitbild einer Pilgergemeinschaft konnte nach Sub-
sidiaritdt und Beichtstuhlverfahren die européische Begrifflichkeit ebenfalls berei-
chern. Der Mehrwert ldge hier in einem neuen metaphorischen Leitbild, das den Pro-
zesscharakter der EU zwischen Erweiterung und Vertiefung nicht als prekére und in
Finalitdtsdebatten zu iiberwindende Besonderheit wahrnimmt, sondern als mogliche
Konzeption einer tragfiahigen politischen Gemeinschaft, die konkrete Probleme und
Projekte gemeinsam angeht.

7. Schluss

Karsten Lehman gebiihrt fiir seinen Anstol3 ebenso Dank wie der ZIB fiir das Auf-
greifen dieses Debattenanstofles in einem Forum. Mein Kommentar 14sst sich mit dem
Pladoyer zusammenfassen, die bereits vorhandenen konstruktivistischen Beitrige, die
ohne sdkularistische Scheuklappen das Wechselspiel von Religion und Politik diffe-
renziert analysieren, zur Kenntnis zu nehmen. Auf dieser Basis ldsst sich dann eine
interdisziplindre Forschungsagenda fortsetzen, die religiose Akteure und Interpreta-
tionsmdglichkeiten ihrer semantischen Potentiale in der Praxis politischer Prozesse
nicht nur analytisch erfassen kann, sondern auch im Sinne einer Politischen Theorie
der IB zu nutzen versteht. Ein Beispiel dafiir sei an den Schluss gestellt: Das aufge-
klarte Eigeninteresse sdkularer Akteure, die nur eine Welt zu Verfiigung haben, kann
mittelfristig zu Mallnahmen gegen den Klimawandel fithren. Es gibt aber keinen
Grund, auf dieser Basis aufgeklarten Eigennutzes Mallnahmen zu ergreifen, die bei-
spielsweise die Rettung der bedrohten Inselstaaten einschlief3t. Dazu wird es vielleicht
stirkerer Vorstellungen einer anvertrauten Schopfung an die gemeinsame Mensch-

ZIB 1/2010 131

71 15:41:50. A - [ —


https://doi.org/10.5771/0946-7165-2010-1-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Forum

heitsfamilie bediirfen, als sie der kosmopolitische Sdkularismus bereithédlt. Wenn die
technische HeilsverheiBung diesseitigen Konsums fiir alle gar an den Grenzen des
materiellen Wachstums scheitern sollte, miisste vielleicht sogar die alte Vertrostung
auf das Jenseits zur Unterstiitzung der allfélligen Verzichtspredigen reaktiviert wer-
den — ob aus rein funktionalen Griinden oder weil man daran glaubt, muss politik-
wissenschaftlich nicht entschieden werden.

Literatur

Abdullah, Yasemin 1996: The Holy See at United Nations Conferences: State or Church, in:
Columbia Law Review 96: 7, 1835-1875.

Albert, Mathias 2002: Zur Politik der Weltgesellschaft. Identitdt und Recht im Kontext interna-
tionaler Vergesellschaftung, Weilerswist.

Appleby, R. Scott 2000: The Ambivalence of the Sacred. Religion, Violence, and Reconciliation,
Lanham, MD.

Bagge Laustsen, Carsten/Wever, Ole 2000: In Defence of Religion: Sacred Referent Objects
for Securitization, in: Millennium 29: 3, 705-739.

Barbato, Mariano/Friedrich V. Kratochwil 2009: Towards a Post-Secular Political Order?, in:
European Political Science Review 1: 3, 317-340.

Barbato, Mariano 2008a: Siinde, Kreuz und Pilgerschaft. Uberlegungen zu Habermas’ Vor-
schlag einer postsdkularen Gesellschaft, in: Goris, Harm/Heimbach-Steins, Marianne
(Hrsg.): Religion in Recht und Politischer Ordnung heute, Wiirzburg, 109-131.

Barbato, Mariano 2008b: Potentiale der Pilgerschaft. Skizzen zu einer politischen Anthropolo-
gie des Pilgers, in: Heimbach-Steins, Marianne/Wielandt, Rotraud (Hrsg.): Was ist Hu-
manitit? Interdisziplindre und interreligiose Perspektiven, Wiirzburg, 119-133.

Barbato, Mariano 2008c: Unterwegs in der Globalisierung: Eine anthropologische-politische
Konzeption der Pilgerschaft, in: Arndt, Friedrich/Dege, Carmen/Ellermann, Christian/
Mayer, Maxilian/Teller, David/Zimmermann, Lisbeth (Hrsg.): Ordnungen im Wandel.
Globale und lokale Wirklichkeiten im Spiegel transdisziplindrer Analysen, Bielefeld,
245-267.

Benedikt XVI., 2009: Die Liebe in der Wahrheit. Die Sozialenzyklika »Caritas in Veritate«,
Freiburg.

Benedikt, XV1./Glucksmann, André/Farouq, Wael/Nusseibeh, Sari/Spaemann, Robert/Weiler,
Joseph 2008: Gott, rette die Vernunft! Die Regensburger Rede des Papstes in der philo-
sophischen Diskussion, Augsburg.

Berger, Peter L. 1999: The Desecularization of the World. A Global Overview, in: Berger, Peter
L (Hrsg.): The Desecularization of the World. Resurgent Religion and World Politics,
Washington, D.C., 1-18.

Brunkhorst, Hauke (Hrsg.) 2009: Demokratie in der Weltgesellschaft, Baden-Baden.

Burleigh, Michael 2008: Irdische Michte, gottliches Heil. Die Geschichte des Kampfes zwischen
Politik und Religion von der Franzosischen Revolution bis in die Gegenwart, Miinchen.

Casanova, José 1994: Public Religion in the Modern World, Chicago, IL.

Casanova, José 2009: Europas Angst vor der Religion, Berlin.

Connolly, William E. 1974: The Terms of Political Discourse, Lexington, KY.

Connolly, William E. 1999: Why I Am Not a Secularist, Minneapolis, MN.

Fierke, Karin 2007: Constructivism, in: Dunne, Timothy/Kurki, Milja/Smith, Steve (Hrsg.):
International Relations Theories. Discipline and diversity, New York, NY, 166—184.

Fukuyama, Francis 1992: Das Ende der Geschichte. Wo stehen wir?, Miinchen.

Diez, Thomas/Mariano Barbato 2008: Christianity, Christendom, Europe: On the Role of Reli-
gion in European Integration, in: Arés 59: 1, 25-35.

132

71 15:41:50. A - [ —


https://doi.org/10.5771/0946-7165-2010-1-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Mariano Barbato: Postsikulare Internationale Beziehungen

Gillis, Chester (Hrsg.) 2006: The Political Papacy. John Paul 11, Benedict XVI, and Their In-
fluence, Boulder, CO.

Guzzini, Stefano/Leander, Anna (Hrsg.) 2006: Constructivism and International Relations. Alex-
ander Wendt and His Critics, New York, NY.

Habermas, Jiirgen 2001: Glauben und Wissen. Friedenspreis des Deutschen Buchhandels 2001,
Frankfurt am Main.

Habermas, Jiirgen 2006: Religion in the Public Sphere, in: European Journal of Philosophy 14:
1, 1-25.

Habermas, Jiirgen/Ratzinger, Joseph (Hrsg.) 2005: Dialektik der Sikularisierung. Uber Ver-
nunft und Religion, Freiburg im Breisgau.

Haltern, Ulrich 2006: Integration durch Recht, in: Bieling, Hans-Jiirgen/Lerch, Marika (Hrsg.)
2006: Theorien der europdischen Integration, Wiesbaden, 399-423.

Hanrieder, Tine 2008: Moralische Argumente in den Internationalen Beziehungen. Grenzen
einer verstandigungstheoretischen »Erklarung« moralischer Debatten, in: Zeitschrift fiir
Internationale Beziehungen 15: 2, 161-186.

Haynes, Jeffrey 2007: An Introduction to International Relations and Religion, Harlow.

Huntington, Samuel P. 1996: Der Kampf der Kulturen. Die Neugestaltung der Weltpolitik im
21. Jahrhundert, Miinchen.

Hurd, Elizabeth S. 2008: The Politics of Secularism in International Relations, Princeton, NJ.

Juergensmeyer, Mark 1993: The New Cold War? Religious Nationalism Confronts the Secular
State, Berkeley, CA.

Kepel, Gilles 1991: Die Rache Gottes. Radikale Moslems, Christen und Juden auf dem Vor-
marsch, Miinchen.

Kratochwil, Friedrich V. 1993: The Embarrassment of Changes: Neo-Realism as the Science of
Realpolitik Without Politics, in: Review of International Studies 19: 1, 63-80.

Kratochwil, Friedrich V. 2005: Religion and (Inter-)National Politics: On the Heuristics of
Identities, Structures, and Agents, in: Alternatives 30: 2, 113-140.

Kratochwil, Friedrich V./Ruggie, John G. 1986: International Organization: A State of the Art
on an Art of the State, in: International Organization 40: 4, 753-775.

Kubalkova, Vendulka 2000: Towards an International Political Theology, in: Millennium 29: 3,
675-704.

Langthaler, Rudolf/Nagl-Docekal, Herta (Hrsg.) 2007: Glauben und Wissen. Ein Symposion
mit Jiirgen Habermas, Wien.

Lapid, Yosef/Kratochwil, Friedrich V. (Hrsg.) 1996: The Return of Culture and Identity in IR
Theory, Boulder, CO.

Marucci, Carl 1997: Serving the Human Family: The Holy See at the Major United Nations
Conferences, New York, NY.

Niesen, Peter/Herborth, Benjamin (Hrsg.) 2007: Anarchie der kommunikativen Freiheit. Jiirgen
Habermas und die Theorie der internationalen Politik, Frankfurt am Main.

Norris, Pippa/Inglehart, Ronald 2004: Sacred and Secular. Religion and Politics Worldwide,
New York, NY.

Reder, Michael/Schmidt, Josef (Hrsg.) 2008: Ein Bewusstsein von dem, was fehlt. Eine Diskus-
sion mit Jiirgen Habermas, Frankfurt am Main.

Rotte, Ralph 2007: Die AuBen- und Friedenspolitik des Heiligen Stuhls. Eine Einfithrung, Wies-
baden.

Stein, Tine 2007: Himmlische Quellen und irdisches Recht. Religiose Voraussetzungen des frei-
heitlichen Verfassungsstaates, Frankfurt am Main.

Taylor, Charles 2009: Ein sékulares Zeitalter, Frankfurt am Main.

Thomas, Scott M. 2000: Taking Religious and Cultural Pluralism Seriously. The Global Resur-
gence of International Society, in: Millennium 29: 3, 815-841.

Weever, Ole 2008: World Conflict over Religion. Secularism as a Flawed Solution, in: Mouritsen,
Per/Jorgensen, Knud E. (Hrsg.): Constituting Communities, 208-235.

ZIB 1/2010 133

71 15:41:50. A - [ —


https://doi.org/10.5771/0946-7165-2010-1-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Forum

Weiler, Joseph H. H. 1999: The Constitution of Europe: »Do the new clothes have an emperor?«
and Other Essays on European Integration, Cambridge.

Weiler, Joseph H. H. 2004: Ein christliches Europa. Erkundungsgénge, Salzburg, Miinchen.

Wendt, Alexander 1987: The Agent-Structure Problem in International Relations Theory, in:
International Organization 41: 3, 335-370.

Wendt, Alexander 1999: Social Theory of International Politics, Cambridge.

Wendt, Alexander 2003: Why a World State is Inevitable, in: European Journal of International
Relations 9: 4, 491-542.

Wenzel, Knut/Schmidt, Thomas M. (Hrsg.) 2009: Moderne Religion? Theologische und religi-
onsphilosophische Reaktionen auf Jiirgen Habermas, Freiburg im Breisgau.

134

71 15:41:50. A - [ —


https://doi.org/10.5771/0946-7165-2010-1-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

