
Mariano Barbato

Postsäkulare Internationale Beziehungen
Eine Replik auf Karsten Lehmann

Karsten Lehmanns religionswissenschaftlicher Beitrag zur Interdependenz von Re-
ligion und Politik und sein Aufruf zu einem interdisziplinären Gespräch spricht wich-
tige Punkte an. Wenn man jedoch von der Oberfläche der politikwissenschaftlichen
Debatte weiter in die Tiefe geht, kann man die erfreuliche Entdeckung machen, dass
in den von Lehmann leider nur kurz erwähnten konstruktivistischen Beiträgen ein
differenzierteres Religionsverständnis vorhanden ist, als Lehmann für die Interna-
tionalen Beziehungen insgesamt annimmt. Mein Kommentar versucht deshalb in den
ersten beiden Abschnitten mit Blick auf diese Beiträge, die interdisziplinäre Debatte
im Rahmen der Internationalen Beziehungen auf eine stabilere Grundlage zu stellen.
Der dritte Abschnitt eröffnet auf dieser Basis mit dem Blick auf Jürgen Habermas
einen alternativen Weg für ein interdisziplinäres Gespräch. Aus analytischem wie
normativem Interesse heraus wird in den weiteren Abschnitten versucht, säkularis-
tische Engführungen im Sinne von Habermas in Richtung »Postsäkularer Interna-
tionaler Beziehungen« zu überwinden.

Einleitung1

Als in den Revolutionen und Transformationen von 1989/1990 der Marxismus seine
weltpolitische Rolle als Widerpart des Liberalismus verlor, ergab sich auch für die
Theorie der Internationalen Beziehungen (IB) die Notwendigkeit der Neuorientie-
rung. Da deutlich geworden war, dass Ideen und Identitäten die IB prägen (Kratochwil
1993), musste diese Lücke mit weltanschaulich orientierten Konzepten geschlossen
werden. Huntingtons kulturorientierter Realismus (1996) stellte sich so neben dem
bis dahin gängigen Neorealismus. Mit dieser unterkomplexen Ergänzung wurde je-
doch eine Chance vertan. Statt im Sinne eines kulturorientierten Konstruktivismus
(Lapid/Kratochwil 1996) zu differenzieren, wurde Religion als konfliktträchtige Va-
riable etabliert. Wer hier nicht mit Francis Fukuyama (1992) ebenso unterkomplex
widersprechen oder mit Mark Juergensmeyers (1993) New Cold War-Argumentation
etwas differenzierter zustimmen wollte, konnte fast nur mit Scott Appleby (2000) die
Ambivalenz der Religion anerkennen und zu Detailstudien übergehen.

Bei oberflächlicher Betrachtung bietet sich dem Religionswissenschaftler Karsten
Lehmann so ein einfach gestricktes Bild der politikwissenschaftlichen Bemühungen
um die Religion in den IB. Lehmann unterscheidet für seine Analyse dieser Bemü-

1.

1 Bedanken möchte ich mich bei den anonymen Gutachterinnen und Gutachtern, der ZIB-
Redaktion, Katherina Hölscher und Birgit Altmann für Durchsicht und Kommentare sowie
Saskia Scholz für Literaturhinweise zum Heiligen Stuhl als Akteur bei UN-Konferenzen.

Zeitschrift für Internationale Beziehungen
17. Jg. (2010) Heft 1, S. 119 – 134

119

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2010-1-119 - am 22.01.2026, 15:41:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2010-1-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hungen zwischen Beiträgen auf der Makro- und der Mikroebene. Während er erstere
mit Blick auf Huntington als oberflächlich und ohne begriffliche Sensibilität für Re-
ligion abtut, erkennt er auf der Mikroebene Gesprächspartner, bei denen er seine
Fallstudie eines religiösen Akteurs ansiedelt. Er möchte aber nicht bei einer einfachen
Fallstudie verharren. In Anlehnung an kulturwissenschaftliche Konzepte der Religi-
onswissenschaft versucht er, das grundsätzliche Argument herauszudestillieren, dass
Religion und Politik – »Religionsgemeinschaften und politische settings« – mitein-
ander verflochten sind und sich in einer gemeinsamen Praxis gegenseitig bedingen.

Damit hat Lehmann ganz recht. Ganz so neu, wie es scheint, ist diese Erkenntnis
jedoch in der Disziplin der IB sowohl grundlegend für das Verhältnis von Akteur und
Struktur wie für die konkrete Interdependenz von Politik und Religion nicht. Lehmann
zollt auch denjenigen Tribut, die für diese Erkenntnis verantwortlich sind: den »kon-
struktivistischen Ansätzen«. Da er sich mit ihnen aber nicht weiter beschäftigt, ent-
gehen ihm deren relevante Beiträge. Stattdessen geht Lehmann weiter davon aus, dass
die Politikwissenschaft Religion schlicht als Variable mit Effekt auf politische Struk-
turen betrachtet. Demgegenüber stellt er Religionswissenschaft als eine Disziplin vor,
die primär Religionsgemeinschaften in politischen settings untersucht. Ein interdis-
ziplinäres Gespräch stellt er sich so als fruchtbare Zusammenführung der Analyse
politischer Akteure unter Einfluss religiöser Strukturen und religiöser Akteure unter
Einfluss politischer Strukturen vor.

Diese zusammenführende Analyse findet aber bereits als durchaus disziplinüber-
greifendes informiertes Unternehmen statt. Zu diesem Unternehmen haben verschie-
dene Teildisziplinen der Politikwissenschaft von der Politischen Theorie bis zur
Komparatistik schon Beachtliches beigetragen. Ich beleuchte hier jedoch ausschließ-
lich den konstruktivistischen Beitrag in den IB. In dieser Perspektive lässt sich sagen,
dass seit den späten 1980er Jahren der damals im Entstehen begriffene Konstrukti-
vismus um die konzeptionelle Erfassung des Agent-Structure-Problems ringt (Wendt
1987). Um die strikte Separierung von Struktur und Interaktion der Akteure und die
daraus erfolgten Engführungen des Strukturalismus für die Makroebene zu überwin-
den, wird auf die für Akteur wie Struktur konstitutive Praxis fokussiert, in der die
Regelstruktur den Akteuren Orientierung gibt und durch das so geleitete Handeln die
Identität der Akteure prägt. Jedoch wird den Akteuren über ihr intersubjektiv verwo-
benes Handeln wiederum die Möglichkeit eingeräumt, die Regelstruktur zu verän-
dern. Auf diese Praxis scheint es auch Lehmann anzukommen. Eine Auseinander-
setzung mit dem Konstruktivismus wäre deswegen unerlässlich gewesen. Das möchte
ich hier zunächst einleitend nachholen, um das interdisziplinäre Gespräch auf einer
solideren Grundlage fortzusetzen.

Der Konstruktivismus fällt in zwei Lager, die Karin Fierke etwas polemisch aber
zutreffend mit »conventional« und »consistent constructivism« charakterisiert (Fier-
ke 2006: 183-190). Alexander Wendt hat sich als conventional constructivist mit dem
Scientific Realism nicht nur epistemologisch nah am Positivismus angesiedelt (Wendt
1999: 39-40, für die Debatte dazu vgl. die Beiträge in Guzzini/Leander 2006) und
damit die ursprüngliche Schlüsselerkenntnis des Konstruktivismus in der Unverein-
barkeit einer offenen Praxis politischen Handelns und einer geschlossen Epistemo-

Forum

120

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2010-1-119 - am 22.01.2026, 15:41:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2010-1-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


logie kausaler Variablen aufgegeben (Kratochwil/Ruggie 1986), er hat dabei auch die
Hegelianische Selbstgewissheit des Liberalismus internalisiert und glaubt an den
heraufziehenden liberalen Weltstaat (Wendt 2003: 491, 525-530). Das mangelnde
Interesse für Religion ist so epistemologisch wie ontologisch zementiert.

Ein breit verstandener consistent constructivism, der von der Englischen Schule bis
zu postmodernen Ansätzen reicht, ist anders aufgestellt. Er birgt nicht nur den von
Lehmann geforderten Fokus auf das Wechselspiel von Religion und Politik und eine
differenzierte Debatte um den Religionsbegriff, sondern daraus hervorgehend auch
eine Kritik am säkularistischen Paradigma der IB. Carsten Bagge Laustsen und Ole
Wæver möchten den »package deal« (Bagge Laustsen/Wæver 2000: 739) aus Posi-
tivismus und Staatensystem überwinden, der Religion vor allem als Bedrohung wahr-
nimmt. Realismus und Liberalismus als die beiden klassischen Paradigmen der IB
haben mit Thomas Hobbes nicht nur den gleichen Ahnherrn, sondern auch den ge-
meinsamen Ursprung in den konfessionellen Bürgerkriegen Europas. Sie hängen
dementsprechend am Mythos des säkularen westfälischen Systems, der mit seinem
Wunsch nach Verbannung der Religion wenig zu ihrer Analyse beitragen kann. Eli-
zabeth Shakman Hurd hat die Problematik säkularistischer Engführung der Theorie
der IB aufgearbeitet und für die Praxis der Disziplin die Vielfalt der Säkularismen
dargestellt, die in ihren verschiedenen Schattierungen mitunter mit dem Selbstver-
ständnis des befriedenden Vermittlers auftreten, jedoch Konfliktpartei sind (Hurd
2008).

Um dieser säkularistischen Engführung zu entkommen, plädiert Scott Thomas für
eine »post-secular era« (Thomas 2000: 817). Habermas hat den Begriff der postsä-
kularen Gesellschaft in der letzten Dekade populär gemacht (erstmalig Habermas
2001: 12; für einen aktuellen Debattenüberblick vgl. Wenzel/Schmidt 2009; Reder/
Schmidt 2008; Langthaler/Nagl-Docekal 2007). Mit Habermas lässt sich zusätzlich
das normative Potential religiöser Semantiken erschließen. Damit schließt sich der
Kreis zur eingangs erwähnten Ablösung des Marxismus. Der Marxismus war nicht
nur Bedrohung, sondern auch kritisches Potential gegenüber den Blindstellen des
Liberalismus. Habermas sieht die Möglichkeit, dass die reflexiv gewordenen Welt-
religionen auch diese Aufgabe übernehmen können (Habermas 2001: 27-29), was nah
an dem von Lehmann aufgeführten Krippenbergzitat liegt. Analytisch wie normativ
möchte ich deswegen von den »Postsäkularen Internationalen Beziehungen« spre-
chen. Mit diesem Begriffsvorschlag soll klargestellt werden, dass es nicht darum geht,
lediglich dem Phänomen »Religion« mehr Aufmerksamkeit zu widmen. Vielmehr
bedarf es einer Neujustierung der politikwissenschaftlichen Konzeptionen, um die
Interaktion von normativen Theorien und politischer Praxis, die nicht entlang der
Vorhersagen der Säkularisierungstheorie verlief, erfassen und bearbeiten zu können.

Entlang dieser Linien gibt der erste Abschnitt einen historisch-konzeptionellen
Überblick über das Wechselspiel von Politik und Religion aus konstruktivistischer
Perspektive. In einem zweiten Abschnitt stelle ich drei der von Lehmann zwar zitier-
ten, aber dann nicht behandelten Ansätze mit Blick auf das konzeptionelle Wechsel-
spiel von Politik und Religion und deren differenzierten Religionsbegriff vor. Auf
dieser Grundlage leitet die kurze Einführung des dritten Abschnitts in die postsäkulare

Mariano Barbato: Postsäkulare Internationale Beziehungen 

ZIB 1/2010 121

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2010-1-119 - am 22.01.2026, 15:41:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2010-1-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Position von Habermas in eine alternative Variante eines interdisziplinären Gesprächs
ein. Im Sinne des normativen wie konzeptionellen Mehrwerts des Beitrags von Ha-
bermas weist der vierte Abschnitt die entstehende Weltöffentlichkeit als eine postsä-
kulare aus; der fünfte eruiert tentativ am Beispiel der Integrationsforschung das Po-
tential religiöser Semantiken für politikwissenschaftliche Fragestellungen.

Politik und Religion im Wechselspiel

Einführend scheint eine kleine korrigierende historische Heuristik zur Rückkehr der
Religion angebracht. Genauso wenig wie der Kommunismus erst mit den Revolutio-
nen von 1989 seine Anziehungskraft verlor, kehrten die Religionen erst vor zwanzig
Jahren in die politische Sphäre zurück. Gerade weil religiöse Diskurse und ihre Träger
auch vorher politisch gewirkt hatten, konnten religiös informierte Diskurse die mar-
xistische Lücke schließen. Spätestens seit den 1970er Jahren traten religiöse Diskurse
an die Stelle der und neben die marxistische Kritik am Liberalismus. Eine heterogene
Mischung religiös informierter Diskurse reichte von der lateinamerikanischen Be-
freiungstheologie und der moral majority in den USA über die Wahl des polnischen
Papstes und den nordirischen Konflikt bis zur Iranischen Revolution und der Islami-
sierung ehedem säkular-sozialistisch informierter Konflikte um Palästina oder Kasch-
mir. Gilles Kepel hat versucht, diesen Prozess mit dem Begriff der »Rache Gottes«
auf den Punkt und in den Buchtitel zu bringen (Kepel 1991; für eine nuancierte Aus-
einandersetzung mit dieser Entwicklung vgl. u.a. Casanova 1994). Peter Berger
spricht von der Desäkularisierung der Welt und nimmt die von ihm mitentwickelte
Säkularisierungstheorie zurück: Entgegen der Annahme eines globalen Gleichschritts
von Modernisierung und Säkularisierung setzt sich diese europäische Erfahrung nicht
global durch. Die Welt modernisiert sich, bleibt aber »as furiously religious as it ever
was, and in some places more so than ever« (Berger 1999: 2). Als der Kalte Krieg zu
Ende ging, reklamierten neben Fukuyama auch Papst Johannes Paul II. und die Mud-
schahedin Afghanistans den Sieg für sich. Aber selbst während des Kalten Kriegs und
auch während der zweiten großen Entwicklungslinie der zweiten Hälfte des 20. Jahr-
hunderts, der Entkolonialisierung, war Religion präsent. Bei der Kubakrise spielte
Johannes XXIII. eine Vermittlerrolle. Der indische Subkontinent wurde gleich nach
seiner Unabhängigkeit von muslimisch-hinduistischer Gegnerschaft in Pakistan (spä-
ter Pakistan und Bangladesch) und Indien zerrissen. Selbst in seiner säkularen Phase
war der Nahostkonflikt nicht ohne den religiös informierten Hintergrund der Kon-
trahenten zu verstehen.

Religion war in der Praxis der IB immer präsent. Die überragende Bedeutung der
Ost-West-Konfrontation hatte ihre Rolle für die Theoriebildung der Disziplin der IB
jedoch marginalisiert. Hinzu kommt die mit der säkularen Ausrichtung der Wissen-
schaft einhergehende Blindheit für religiöse Diskurse. Peter Berger berichtet von ei-
nem diesbezüglichen Aha-Erlebnis. Ihm wurde klar, dass in globaler Perspektive nicht
so genannte Fundamentalisten das rätselhafte Phänomen darstellen, sondern die sä-
kularen amerikanischen Universitätsprofessoren (Berger 1999: 2).

2.

Forum

122

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2010-1-119 - am 22.01.2026, 15:41:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2010-1-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Begriff des Säkularismus muss dabei als essentially contested concept (Con-
nolly 1974: 9-44) aufgefasst werden. Die gängige Unterscheidung zwischen »gemä-
ßigtem« Säkularismus und »striktem« Laizismus hat zwar durchaus ihren heuristi-
schen Wert und wird in diesem Sinne hier auch verwendet, den Varianzen wird sie
aber nicht gerecht. Ohne eine Definition anbieten zu wollen, steht Säkularismus hier
deswegen lediglich als Oberbegriff für eine normative Konzeption, die an die Säku-
larisierungstheorie glaubt und deswegen von einer eindimensionalen Entwicklung
hinsichtlich trennender Ausdifferenzierung von Politik und Religion wie dem Ver-
schwinden der Religion aus der Öffentlichkeit und dem Rückgang privater Religio-
sität ausgeht (vgl. Casanova 1994).

Wenn nun die Säkularisierungstheorie nicht hält, was sie verspricht, und die säku-
laren Universitätsprofessoren deswegen eine neue Brille brauchen, um die a-säkula-
ren IB erfassen zu können, möchte ich im oben ausgeführten Sinne in Anlehnung an
Habermas und Thomas von Postsäkularen IB sprechen. Dazu muss zunächst das oben
bereits erwähnte Problem des säkularen Mythos des Westfälischen Friedens dekon-
struiert werden. Anders als der Mythos des Westfälischen Friedens von 1648 sugge-
riert, der den Säkularismus als Friedensstifter in weltanschaulichen Konflikten ver-
steht, war der Säkularismus spätere Partei in einer Auseinandersetzung und nicht
Vermittler zwischen zwei religiösen Lagern. Das von daher rührende Selbstmissver-
ständnis der IB lässt sich auflösen: Der Westfälische Frieden war kein säkularer Frie-
den, sondern ein Religionsfrieden auf konfessioneller Basis mit lediglich indirekt
säkularisierender Wirkung. Zunächst entstand auf der Basis der Formel des Augs-
burger Religionsfriedens nur der souveräne Konfessions- und Territorialstaat im
christlichen Europa (Casanova 2009: 8-12). Mit der langsamen Etablierung der sou-
veränen Ordnung entstand insofern indirekt auch eine säkulare internationale Ord-
nung, als weltanschauliche Konflikte nicht mehr in den prästaatlichen Aufgabenbe-
reich von Papst und Kaiser fielen, sondern Sache des Landesherrn wurden und damit
den neu entstehenden zwischenstaatlichen Bereich weniger mit weltanschaulich strit-
tigen Fragen konfrontierten. Scott Thomas stellt zutreffend fest, dass mit dem Fehlen
der weltanschaulichen Fragen in diesem Bereich das Fehlen der Möglichkeit zur Ge-
meinschaftsstiftung einhergeht (Thomas 2000: 819-824, 829-835). Um genau diesen
Rückbau von Gemeinschaft ging es aber in der westfälischen Ordnung. Die mittel-
alterliche Einheit war in den Konfessionskriegen untergegangen und musste um des
Friedens Willen zurückgenommen und in eine staatlich-territoriale separierte Ord-
nung neuer Gemeinschaften überführt werden. Mit der Globalisierung endet diese
staatlich-territoriale Lösung. Für den neuen weltanschaulichen Konflikt um Einheit
spielt der Säkularismus, der beim Westfälischen Frieden noch gar nicht präsent war,
jedoch eine zentrale Rolle.

Mit der Aufklärung zog der Säkularismus als neue politische Religion in diversen
Varianten herauf, die mit der Französischen Revolution und Napoleon für die IB
geschichtswirksam wurde, sich primär gegen das Christentum richtete, aber schon
von Napoleon und Kléber bis nach Ägypten getragen wurde. Diese Auseinander-
setzung zwischen säkularer Revolution und Heiliger Allianz – so das Selbstverständ-
nis Preußens, Österreichs und Russlands im 19. Jahrhundert – erfuhr viele Front-

Mariano Barbato: Postsäkulare Internationale Beziehungen 

ZIB 1/2010 123

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2010-1-119 - am 22.01.2026, 15:41:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2010-1-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wechsel, Variationen und Neujustierungen. Mit dem Aufstieg und Untergang der to-
talitär-säkularen Religionen des 20. Jahrhunderts steht sich nun wieder mutatis
mutandis die ursprüngliche Konstellation gegenüber (vgl. Burleigh 2008).

Diese Auseinandersetzung war auf der säkularen Seite von dem Willen getragen,
die Welt zu einer neuen kosmopolitischen Einheit zu führen. Fukuyamas Fantasien
vom Ende der Geschichte und Wendtsche Vorstellungen vom liberalen Weltstaat
stehen in dieser Tradition. Gegen diese liberalen Weltbeglückungsphantasien predigt
Huntington seinen Rückzug auf eine kulturbestimmte multipolare Weltordnung, um
den clash zu vermeiden. Wendt hat gegenüber Huntington jedoch insofern recht, als
dass dieser Rückzug nicht möglich ist. Die Welt ist nicht nur von den Glasfasern des
Internets zusammengezurrt, sie muss sich auch gemeinsamen Problemen vom Kli-
mawandel bis zur Ressourcenverknappung stellen. Ein Bemühen um Einheit ist des-
wegen unabdingbar. Sie entsteht jedoch nicht automatisch nach Hegelscher Blau-
pause; sie muss vielmehr ausgehandelt werden. Die entstehende Weltöffentlichkeit
wird so kaum eine kosmopolitisch-säkulare sein, sondern eher eine kommunitär-
postsäkulare, wozu der Liberalismus am meisten in seiner pluralistischen Ausrichtung
und mit der Aufgabe laizistischer Homogenitätsvorstellungen beitragen könnte, um,
in der Formulierung von Scott Thomas, mit »›communitarian‹ means […] ›cosmo-
politan‹ ends« zu erreichen (Thomas 2000: 840). Charles Taylor (2009) und Tine
Stein (2007) haben dazu neben Habermas Beiträge geliefert, die auch von der Theorie
der IB gewinnbringend aufgegriffen werden könnten. Eine solche Agenda muss je-
doch nicht bei Null anfangen, sondern kann auf der Arbeit konstruktivistischer Bei-
träge aufbauen.

Konstruktivistische Beiträge

Lehmann kritisiert, dass in der Politikwissenschaft kein ausreichend geschärfter Re-
ligionsbegriff vorliegt und dabei das Wechselspiel von Religion und Politik nicht
hinreichend analysiert werden kann. Er schlägt deswegen vor, das interdisziplinäre
Gespräch zwischen Politikwissenschaft und Religionswissenschaft über diesen Punkt
zu führen. Anders als Lehmann glaubt, hat neben anderen politikwissenschaftlichen
Teildisziplinen auch die Theorie der IB – wie gezeigt – das Wechselspiel von Politik
und Religion durchaus begriffen, auch wenn sich diese Ansätze noch nicht durchset-
zen konnten. Ein solcher interdisziplinärer Anstoß sollte deswegen zunächst dazu
genutzt werden, die bereits vorhandenen relevanten Beiträge der eigenen Teildisziplin
zu würdigen. Um im Gespräch mit Lehmann zu bleiben, beschränke ich mich dabei
auf drei Beiträge, die Lehmann aufführt, sich mit ihnen aber nicht auseinandersetzt.

Vendulka Kubálková (2000) hat mit ihrem Entwurf einer International Political
Theory bereits vor zehn Jahren den Versuch unternommen, analog zu der Internatio-
nalen Politischen Ökonomie ein Feld zu etablieren, das sich auf den Einfluss religiöser
Diskurse unter Einschluss säkularer Diskurse auf die Sinnstiftung internationaler Po-
litik konzentriert. Im Anschluss an Robert Gilpins Diktum, dass sich die IB nicht nur
um Macht drehen, sondern auch um die Frage des Wohlstands, die dementsprechend

3.

Forum

124

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2010-1-119 - am 22.01.2026, 15:41:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2010-1-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eigens zu thematisieren wäre, fordert Kubálková eine Öffnung der Forschungsagenda
für religiös informierte Diskurse, die jedoch säkular informierte Diskurse der Sinn-
stiftung explizit mit einschließen (Kubálková 2000: 675-676). Die zunehmende Be-
deutung von »values and the meaning of the very human existence« (Kubálková 2000:
704) für die IB begründet sie mit der globalen Ausrichtung politischen Agierens, die
nicht mehr eine territorial-staatliche Einhegung weltanschaulicher Fragen zulässt, wie
sie das westfälische System mit seiner weltweiten Verbreitung der Formel des Augs-
burger Religionsfriedens cuius regio eius religio ermöglicht hatte. Eine entstehende
globale Öffentlichkeit und das zunehmende Bemühen um eine normativ informierte
Politische Theorie der IB geben Kubálková recht, auch wenn sich ihre Terminologie
genauso wenig durchsetzen konnte wie die Überbetonung religiös informierter Dis-
kurse gegenüber säkularen.

Kubálková steht für die explizite Problematisierung des bereits erwähnten package
deals aus positivistischer Forschungsausrichtung und der Hegemonie säkularer Dis-
kurse in der internationalen Politik. Auf der Basis eines explizit an Nicholas Onuf
orientierten Konstruktivismus, in klarer Abgrenzung zu einem conventional oder in
ihrer Terminologie soft constructivism und in Nähe zu postmodernen Ansätzen
(Kubálková 2000: 677-682), stellt sie eine Definition von Religion vor, die sich ers-
tens auf einen konstruktivistischen Regelbegriff stützt und zweitens für eine Weitung
des Rationalitätsbegriffs auf Glaubensaussagen wirbt. Im Gegensatz zu einer Agenda,
wie sie Lehmann zu vertreten scheint, geht es Kubálková explizit darum, Religion
nicht auf religiöse Akteure zu reduzieren, sondern auf der Makroebene zunächst zu
klären, wie sich religiös informierte Diskurse von säkular informierten Diskursen
unterscheiden. Gegen eine vorschnelle Reduktion auf das Mikrolevel unterscheidet
sie Religionen von Religion (Kubálková 2000: 682). Die Ontologie der Religion, die
alle Religionen teilen, ist die Unterscheidung zwischen einer normalen (ordinary) und
einer transzendenten Realität, wobei beide miteinander verbunden sind, jedoch für
transzendente Realität eine normalsprachliche Beschreibung gemeinhin ausgeschlos-
sen wird (Kubálková 2000: 682-685). Dennoch wird über die Transzendenz und ihre
Verwobenheit mit der sichtbaren Welt kommuniziert:

»The meaning ascribed to the reality of God is fixed nonetheless by social conventions
and can be expressed in everyday language. This rendition is imperfect and requires re-
flection, interpretation, illumination, repetition, metaphor, and ritualisation. Thus Chris-
tianity, Islam, and Judaism derive divine meaning from stories (sacred texts), which are
constantly read and reread and subjected to exegesis« (Kubálková 2000: 684).

Aus diesem Religionsverständnis leitet sich das Wechselspiel einer religiös-poli-
tisch durchdrungenen Praxis ab. Dieses Unternehmen und seine in der globalen Öf-
fentlichkeit signifikante Zahl an Teilnehmern gilt es genauso als vernünftig zu ver-
stehen wie säkular informierte Diskurse. Sobald das geschehen ist, können säkular
und religiös informierte Diskurse im Sinne einer politischen Theorie der IB gemein-
sam als konstitutiv für das Handeln der Akteure auf der Mikroebene analysiert wer-
den.

Laustsen und Wæver setzen ebenfalls bei einer grundsätzlichen Verabschiedung
einer positivistisch-säkularen Forschungsagenda an: »Freedom of thought is imperi-

Mariano Barbato: Postsäkulare Internationale Beziehungen 

ZIB 1/2010 125

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2010-1-119 - am 22.01.2026, 15:41:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2010-1-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


led both by religious and secular dogmatism; those who seek a viable political ethic
must follow truth wherever it leads them« (Bagge Laustsen/Wæver 2000: 738). Auch
ihre Definition der Religion ähnelt der von Kubálková:

»We claim that all three levels of religion, faith as the principle of discursivation, the
distintion between transcendent and immanent as the principle of primary coding, and
mediation as the principle of secondary coding will be found in all religions« (Bagge
Laustsen/Wæver 2000: 716).

Ebenso streben sie eine Überwindung der Reduktion von Religion auf einen Faktor
der Gemeinschaftsstiftung an und stellen damit auf die akteursbezogene Mikroebene
ab. Aufbauend auf der securitization theory der Kopenhagener Schule, für die Wæver
selbst einsteht, zeigen sie den Konflikt zwischen säkular und religiös informierten
Diskursen, mit jeweils weltanschaulichen Referenzobjekten, wobei es ihnen darauf
ankommt, dass sowohl säkulare wie religiöse Akteure diesen securitization move
vornehmen (Bagge Laustsen/Wæver 2000: 707-709, 718-724). Auf der Makroebene
betonen sie aber den Gegensatz von Religion und Ideologie. Während Religion für
die offene Reinterpretation der Füllungen des Seins steht und nur dieses sinnvolle
Sein als solches konstituiert, stehen politische Religionen als Ideologien für den Ver-
such, diese Bedeutungszuschreibung an das Sein als feste Identität zu fixieren:

»Religion constitutes being, constitutes the naked subject who essentially is as a being in
front of a transcendental realm. In contrast, ideology constitutes identity. It dresses the
subject in national socialist clothes, Serbian clothes, etc. These identities are presented as
a matter of being, as existential. The subject of religion and the subject of ideology are
different. The case is however that ideology aims at fooling us on that point. Ideologies
create an illusion of a fullness of being while religion stresses that there is always a higher
being barring the subject« (Bagge Laustsen/Wæver 2000: 728).

Dem normativen Ziel der desecuritization verpflichtet geht es ihnen darum, diesen
securitization move zu vermeiden bzw. zurückzudrehen. Dazu soll das Freilegen der
Religion als Glaube vor ihrem Eintreten in einen gemeinschaftsorientierten Diskurs
und nicht zuletzt die Selbstreflexion des weltanschaulich informierten Charakters der
Theorie der IB in ihrem säkularisierten Wurzelgeflecht von christlich informiertem
Realismus und Englischer Schule beitragen (Bagge Laustsen/Wæver 2000: 733-739).
Wæver (2008) hat seine Kritik am Säkularismus fortgesetzt.

Friedrich Kratochwil leistet in seinem Beitrag exakt die Differenzierung, die Leh-
mann erst in die Disziplin der IB einbringen möchte. Lehmann stellt es zu Recht als
wichtige Leistung dar, religiöse Akteure differenziert innerhalb ihrer religiös infor-
mierten Diskurse einzuordnen. Eingebettet in eine Kritik an der positivistischen Re-
duktion der Religion auf ein Faktorenbündel, bei dem man nicht genau weiß, ob es
zu Gewalt oder Frieden führt (Kratochwil 2005: 114-115), leistet Kratochwil genau
diese differenzierte Analyse von Glaubensgemeinschaften, ihren Regeln und ihrer
Praxis mit entsprechend orthodoxen und heterodoxen Interpretationen von Schrift und
Überlieferung. Zentral ist für ihn dabei, dass selbst ein konstitutives Verständnis der
Religion für die Bildung politischer Gemeinschaften nicht ausreicht, wenn dabei Re-
ligionen auf ihre Glaubensaussagen reduziert werden. Von zentraler Bedeutung ist
die Glaubensgemeinschaft als Interpretationsgemeinschaft, die immer wieder neue
Interpretationsleistungen erbringt und deswegen einen analytischen Einstieg in diese

Forum

126

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2010-1-119 - am 22.01.2026, 15:41:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2010-1-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Praxis notwendig macht (Kratochwil 2005: 117). Diese Interpretationen stehen in
ihren jeweiligen politischen Kontexten und wirken sich auf diese aus – je nachdem,
wie die Interpretationen von den Kontexten beeinflusst werden. So zeigt Kratochwil,
wie sich diverse Fundamentalismen als häretische Meinung gegen die eigene Religi-
onsgemeinschaft etablieren und zunächst diese und die von ihr geprägte Gesellschaft
zum Gegner ausrufen (Kratochwil 2005: 128-134). In einer nuancierten Annäherung
zeigt er davor, wie Religion im Unterschied zur Magie eine politische Gemeinschaft
durch die Veränderung des Selbst konstituiert (Kratochwil 2005: 121-128). Krato-
chwil hat diese Agenda jüngst fortgesetzt (Barabato/Kratochwil 2009).

Auf der gemeinsamen Basis eines breit verstandenen consistent constructivism tei-
len die hier skizzierten Ansätze einen gemeinsamen Fokus auf das Wechselspiel von
Politik und Religion, der es in seiner Tiefenschärfe mit den von Lehmann vorge-
schlagenen religionswissenschaftlichen Beiträgen durchaus aufnehmen kann. Den-
noch ist der interdisziplinäre Anstoß von großer Bedeutung. Gegen die immer noch
starke Hegemonie eines positivistischen Diskurses mit seiner gleichzeitigen Allergie
gegen post-positivistische Epistemologien wie gegen Religion, lässt sich diese For-
schungsagenda nur mit Mühe durchsetzen. Im Zusammenhang mit der Debatte um
den europäischen Verfassungsvertrag hat Joseph Weiler von »Christophobie« ge-
sprochen (Weiler 2004: 76), was vielleicht etwas überspitzt ist, gelegentlich aber doch
im Sinne der dargestellten allergischen Unverträglichkeit Symptome zeigt. Die an-
erkannte Notwendigkeit einer Politischen Theorie für die Globalisierung und die Per-
sistenz religiös informierter Diskurse lassen aber die nächste Dekade nicht ohne
Hoffnung beginnen.

Ein alternatives interdisziplinäres Gespräch

Habermas ist für die Theorien der IB im Allgemeinen (Niesen/Herborth 2007) und
für die ZIB im Besonderen kein Unbekannter. Sein Ansatz des kommunikativen
Handelns hat die seit den frühen 1990er Jahren immer wieder aufflackernde ZIB-
Debatte um bargaining und deliberation geprägt.2 Seit bald einer Dekade wird in der
Philosophie und angrenzenden Geistes- und Sozialwissenschaften sein Vorschlag ei-
ner postsäkularen Gesellschaft debattiert, der in den IB kaum aufgegriffen wurde.

In der Kürze des gegebenen Textumfangs lässt sich der Kern der postsäkularen
Argumentation folgendermaßen zusammenfassen: Habermas nimmt zunächst die
Persistenz der Religionsgemeinschaften auch unter der Bedingung fortschreitender
Säkularisierung wahr. Anders als die religionssoziologische Säkularisierungstheorie
annahm, verschwindet Religion nicht von der Weltbühne. Den Fundamentalismus
sieht Habermas als soziale Pathologie einer entgleisenden Modernisierung. Doch die
reflexiv gewordenen Weltreligionen gelten ihm als Hort moralischen Handelns, die
sich gegen naturalistische und marktradikale Pathologien der Modernisierung als de-
liberationsfähige Gemeinschaften behaupten. Diese Qualität möchte Habermas in den

4.

2 Vgl. für einen aktuellen Überblick Hanrieder (2008).

Mariano Barbato: Postsäkulare Internationale Beziehungen 

ZIB 1/2010 127

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2010-1-119 - am 22.01.2026, 15:41:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2010-1-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


politischen Raum der Öffentlichkeit bringen. Er ruft deswegen dazu auf, die politische
Sphäre als Ort des gemeinsamen Gesprächs säkularer und religiöser Bürger zu be-
greifen, die in gegenseitiger Lernbereitschaft aufeinander hören sollen. Dazu soll die
religiöse Bürgerin von der proviso befreit werden, ihren religiös informierten Beitrag
in säkulare Sprache zu übersetzen. Diese Übersetzungsleistung ist dann gemeinsame
Aufgabe aller Bürger. Habermas ruft dazu gerade die säkularen Bürger auf, denn in
religiösen Semantiken sind Potentiale verborgen, die auch für sie Relevanz haben.
Diese Haltung der Lernbereitschaft zeichnet die postsäkulare Gesellschaft gegenüber
der säkularen Gesellschaft dahingehend aus, dass die säkularen Bürger die Religion
nicht als einseitig zu durchforstendes Gebiet wahrnehmen, um selbst zu entscheiden,
was noch gebraucht wird, sondern diesen Prozess der Übersetzung als offenes Ge-
spräch mit religiösen Gemeinschaften verstehen. Diese Offenheit findet eine kontro-
vers debattierte Grenze an den staatlichen Institutionen der Politik. Im Gegensatz zur
zivilgesellschaftlichen Freiheit religiöser Argumentation darf innerhalb der Institu-
tionen nur ein säkulares Idiom benutzt werden.3

Für eine Übertragung auf die IB soll hier zum einen überprüft werden, unter wel-
chen Bedingungen sich die globale postsäkulare Gesellschaft konstituiert und zum
anderen soll im Anschluss an Weiler, der für die Integrationstheorie einen ähnlichen
Vorschlag wie Habermas vorgelegt hat, ein Übersetzungsversuch unternommen wer-
den, der mittels religiöser Semantiken säkulare Fragen der Integrationstheorie exem-
plarisch und tentativ zu erhellen versucht.

Die postsäkulare Weltgesellschaft

Die entstehende Weltgesellschaft (Albert 2002; Brunkhorst 2009) hat im Gegensatz
zu den verschiedenen mehr oder wenig säkular orientierten Arrangements innerstaat-
licher Gesellschaften in keiner Form ein säkulares proviso eingeführt. Dass dies noch
geschehen wird, ist eher unwahrscheinlich. Zwar haben sich von den USA bis nach
Indien innergesellschaftlich unterschiedliche säkulare Arrangements ausgebildet, so-
dass durchaus von einer globalen Verbreitung des säkularen Staates gesprochen wer-
den kann. Dabei ist auch zu berücksichtigen, dass selbst die erklärten laizistischen
Republiken Frankreich und Türkei das Mehrheitsbekenntnis – den Katholizismus
bzw. den Sunnismus –, gegen das sie etabliert wurden, privilegiert einbinden. Doch
trotz dieser innergesellschaftlichen Befriedungsstrategien bleibt der Säkularismus
seinem antireligiösen Image verhaftet, weswegen die säkulare Überschrift selbst für
eine weltgesellschaftliche Variante nach den Mustern erklärt religionsfreundlicher

5.

3 Für eine gute Einführung in die inzwischen weitverzweigte Debatte verhilft die grundlegende
Buchpreisrede Glauben und Wissen (Habermas 2001) wie die in der Debatte mit Joseph
Ratzinger (Habermas/Ratzinger 2005) vertretene Position. Für die problematische Trennung
der zivilgesellschaftlichen von der institutionellen Sphäre ist der Beitrag zur Religion in der
Öffentlichkeit (Habermas 2006) zentral; zu Implikationen für die IB vgl. Barbato/Kratochwil
(2009). Vgl. auch Diez/Barbato (2008: 26-28); Barbato (2008a: 109-123); Barbato (2008b:
124-126); Barbato (2008c: 255-260).

Forum

128

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2010-1-119 - am 22.01.2026, 15:41:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2010-1-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Arrangements wie dem bundesrepublikanischen, englischen oder skandinavischen
Modell weltpolitisch eher nicht zur Verfügung steht.4 Dagegen spricht nicht nur der
empirische Sachverhalt einer erdrückend großen, religiös orientierten Mehrheit, da-
gegen spricht vor allem der säkular-religiöse Konflikt, den Pippa Norris und Ronald
Inglehart mit sacred vs. secular etwas holzschnittartig, aber doch erhellend auf den
Punkt gebracht haben (Norris/Ingelhart 2004). Wenn der Kampf der Kulturen realiter
gar nicht zwischen religiösen Glaubensgemeinschaften nach dem europäischen Vor-
bild der Konfessionskriege ausgetragen wird, sondern entlang des cleavage sacred
vs. secular, dann kann sich unter den gegebenen Mehrheitsverhältnissen der säkulare
Diskurs weder durchsetzen, noch sich von einer Konfliktpartei in einen neutralen
Vermittler verwandeln. Eine liberale und plurale Weltöffentlichkeit wird sich des-
wegen als postsäkulare Gesellschaft konstituieren müssen, in der alle weltanschauli-
chen Diskurse im Sinne von Connollys deep pluralism zugelassen sind (Connolly
1999: 184-187).

Eine postsäkulare Perspektive auf die Weltgesellschaft ist aber auch von analyti-
schem Vorteil, räumt sie doch in der Praxis relevanten religiösen Akteuren auch kon-
zeptionell eine größere Aufmerksamkeit ein. Lehmanns Auseinandersetzung mit dem
Ökumenischen Rat der Kirchen im Zusammenspiel mit UN-Strukturen zeigt das Po-
tential eines empirischen Mehrwerts dieser Konzeption an, die aber als politikwis-
senschaftliche Forschung auch nicht erst etabliert zu werden braucht.5

Exemplarisch soll hier auf eine nützliche Ausweitung der Forschung auf den Hei-
ligen Stuhl verwiesen werden. Obwohl gern als Global Player apostrophiert, da mit
völkerrechtlich besonderem Status ausgestattet und mit dem Papst als Oberhaupt von
einer Milliarde Gläubigen, wird dem Heiligen Stuhl politikwissenschaftlich kaum
Aufmerksamkeit zuteil (Ausnahmen sind Rotte 2007; Gillis 2006).

Im Anschluss an Lehmanns Beispiel zu religiösen Akteuren innerhalb von UN-
Strukturen und zu Norris und Ingleharts These sacred vs. secular fällt beispielsweise
auf, dass der einschlägig religiös-säkulare Konflikt der UN-Konferenz von Kairo
wenig erforscht ist. Hier brachte eine Koalition aus katholischen und islamischen
Ländern, inklusive aktiver Nichtregierungsorganisationen und unter vehementem
Einsatz des Heiligen Stuhls, die säkulare und als neokolonial verstandene Agenda zur
reproduktiven Gesundheit, inklusive einer Festschreibung der Möglichkeit der Ab-
treibung als Menschenrecht, zu Fall bzw. modifizierte sie erheblich.6 Eine Analyse
des Heiligen Stuhls wäre aber nicht nur auf der Mikroebene lohnend. An diesem
konstanten Akteur der Weltpolitik ließe sich auf der Makroebene auch der Wandel
von der mittelalterlichen Konzeption über das moderne westfälische Staatensystem
bis zur entstehenden postsäkularen Weltöffentlichkeit studieren. Auch auf der nor-
mativen Ebene ist der Heilige Stuhl ein strittiger und streitbarer Impulsgeber in der
Weltgesellschaft. Die Regensburger Rede von Papst Benedikt XVI. nimmt hier einen

4 Vgl. hierzu auch Hurd (2008).
5 Für eine Einführung vgl. Haynes (2007).
6 Vgl. für einen politikwissenschaftlichen Einstieg Thomas (2000: 818); ausführlich und kri-

tisch in völkerrechtlicher Perspektive Abdullah (1996), umfassend aus interner Sicht des
Heiligen Stuhls Marucci (1997).

Mariano Barbato: Postsäkulare Internationale Beziehungen 

ZIB 1/2010 129

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2010-1-119 - am 22.01.2026, 15:41:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2010-1-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wichtigen Platz ein (Benedikt XVI et al. 2008). Seine Enzyklika zur Globalisierung
baut diese Position aus (Benedikt XVI 2009).

Europäische Pilgerschaft

Weiler gehört unstrittig zu den wichtigsten Vertretern der Integrationstheorie. Sein
Vorschlag, der ähnlich wie Habermas dafür plädiert, religiöse Semantiken einzubrin-
gen (Weiler 2004: 21), wurde aber wenig aufgegriffen (Haltern 2006: 415). Sachlich
gesehen könnte dies umso mehr verwundern, als er bereits in seiner Betrachtung der
europäischen Vertragskonzeption die Analogie zum mosaischen Bundesschluss er-
hellend bemüht (Weiler 1999: 3-9). Im Sinne der von Habermas und Weiler gefor-
derten Übersetzung soll hier die Konzeption der Pilgerschaft als ein analytisches
Leitbild zur europäischen Integrationstheorie nach Lissabon skizziert werden. Ziel
dabei ist es, tentativ zu erhellen, welchen Mehrwert die von Weiler und Habermas
geforderte Aneignung religiöser Semantiken für politikwissenschaftliche Fragen
bringen könnte. Das integrationstheoretische Beispiel wird zum einen gewählt, weil
hier Weiler bereits eine Forschungsagenda entwickelt hat, zum anderen weil gerade
im Bereich der Integrationstheorie Begrifflichkeiten zur Erfassung neuer Phänomene
und Entwicklungen jenseits von Staatenbund und Bundesstaat relativ unstrittig fehlen
und der Bedarf entsprechend hoch ist.

In aller Kürze lässt sich das Konzept Pilgerschaft so umreißen: Pilgern ist als Wan-
derschaft immer ein Prozess. Die abstrakte Pilgerschaft der Wanderschaft durchs Le-
ben verbindet sich dabei mit Wallfahrten zu konkreten Zielen. Während das große
Ziel der Lebenspilgerschaft, der Himmel, erst im Jenseits erreicht wird und darüber
hinaus höchst vage bleibt, können die kleinen Ziele der konkreten Wallfahrten jetzt
und hier erreicht werden. Das große, wenn auch vage Ziel gibt den Antrieb, in pre-
kären Situationen durchzuhalten und erfolgreich konkrete Ziele der Wallfahrtsorte
jetzt anzustreben. Das Motiv der Pilgerschaft beinhaltet Ruhe und Rast, doch es gibt
kein stabiles Einrichten. Pilgerschaft bleibt ständiges Unterwegssein.

In Analogie zum Integrationsprozess ließe sich zweierlei verdeutlichen: Wie die
Lebenspilgerreise hat der europäische Integrationsprozess ein offenes, jetzt nicht er-
reichbares Ziel. Die Europäer nennen es »in Vielfalt geeint«. In der Zeit steuern die
Europäer wie die Pilgergemeinschaft aus der Perspektive ihres Ideals heraus konkrete
Ziele an. Bei den Pilgern heißen die Wallfahrtsziele Jerusalem, Rom, Fatima oder
auch Mekka. Bei den Europäern heißen sie Klimaschutz, Wettbewerbsfähigkeit, En-
ergiesicherheit oder auch Gemeinsame Außenpolitik.

In dieser Analogie zur Pilgergemeinschaft ließe sich der Prozesscharakter der EU
in einer Form erschließen, wie es die Analogie zum Staat nicht erlaubt. Dieser Pro-
zesscharakter lässt sich im Hinblick auf Vertiefung und Erweiterung mittels der Pil-
geranalogie noch spezifizieren.

Vertiefung bedeutet für den Pilger die Vertiefung in Gebet und Gemeinschaft. Der
einzelne Pilger wächst in die Gemeinschaft jedoch nicht hinein, um in einer homo-
genen Masse aufzugehen, sondern um in Besonderheit und Bindungen die gemein-

6.

Forum

130

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2010-1-119 - am 22.01.2026, 15:41:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2010-1-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


same Handlungsfähigkeit entlang der Wallfahrtswege zu stärken. Die Pilgergemein-
schaft lädt dabei Außenstehende ein, sich ihrem Zug anzuschließen. Dabei werden
Reibungen in der etablierten Pilgergemeinschaft durch die Neupilger zwar verstärkt,
ihren Anspruch, alle aufzunehmen, die sich anschließen möchten und dabei gewisse
Grundregeln erfüllen, würde die Pilgergemeinschaft aber deswegen nicht aufgeben.
Ihr Selbstverständnis als Pilger hängt an dieser Bereitschaft zur Aufnahme neuer
Mitpilger.

Ähnlich ergeht es den Europäern. Wie die Pilger streben sie getreu dem Ideal »in
Vielfalt geeint« nach einer immer engeren Bindung untereinander, ohne ihre natio-
nalen Besonderheiten aufzugeben. Vertiefung zielt nicht auf den homogenen Super-
staat, sondern auf gemeinsame Handlungsfähigkeit. Wie die Pilgergemeinschaft sind
auch die Europäer bestrebt, jeden aufzunehmen, der sich ihnen anschließen möchte,
wenn er den Glauben an das große Ziel teilt und dabei ein paar Grundregeln – der
europäische Katechismus heißt Kopenhagener Kriterien – beherzigen möchte. Wie
die Pilger möchten die Europäer gelegentlich lieber unter sich bleiben, können aber
von ihrem Selbstverständnis her einem Neuen, der die Bedingungen erfüllt, nicht die
Aufnahme verweigern.

Nach der mühsamen Ratifizierung des Vertrags von Lissabon ist die EU weit von
einer Staatswerdung entfernt, bleibt aber doch auf handlungsfähigem Kurs zwischen
Vertiefung und Erweiterung. Das Leitbild einer Pilgergemeinschaft könnte nach Sub-
sidiarität und Beichtstuhlverfahren die europäische Begrifflichkeit ebenfalls berei-
chern. Der Mehrwert läge hier in einem neuen metaphorischen Leitbild, das den Pro-
zesscharakter der EU zwischen Erweiterung und Vertiefung nicht als prekäre und in
Finalitätsdebatten zu überwindende Besonderheit wahrnimmt, sondern als mögliche
Konzeption einer tragfähigen politischen Gemeinschaft, die konkrete Probleme und
Projekte gemeinsam angeht.

Schluss

Karsten Lehman gebührt für seinen Anstoß ebenso Dank wie der ZIB für das Auf-
greifen dieses Debattenanstoßes in einem Forum. Mein Kommentar lässt sich mit dem
Plädoyer zusammenfassen, die bereits vorhandenen konstruktivistischen Beiträge, die
ohne säkularistische Scheuklappen das Wechselspiel von Religion und Politik diffe-
renziert analysieren, zur Kenntnis zu nehmen. Auf dieser Basis lässt sich dann eine
interdisziplinäre Forschungsagenda fortsetzen, die religiöse Akteure und Interpreta-
tionsmöglichkeiten ihrer semantischen Potentiale in der Praxis politischer Prozesse
nicht nur analytisch erfassen kann, sondern auch im Sinne einer Politischen Theorie
der IB zu nutzen versteht. Ein Beispiel dafür sei an den Schluss gestellt: Das aufge-
klärte Eigeninteresse säkularer Akteure, die nur eine Welt zu Verfügung haben, kann
mittelfristig zu Maßnahmen gegen den Klimawandel führen. Es gibt aber keinen
Grund, auf dieser Basis aufgeklärten Eigennutzes Maßnahmen zu ergreifen, die bei-
spielsweise die Rettung der bedrohten Inselstaaten einschließt. Dazu wird es vielleicht
stärkerer Vorstellungen einer anvertrauten Schöpfung an die gemeinsame Mensch-

7.

Mariano Barbato: Postsäkulare Internationale Beziehungen 

ZIB 1/2010 131

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2010-1-119 - am 22.01.2026, 15:41:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2010-1-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


heitsfamilie bedürfen, als sie der kosmopolitische Säkularismus bereithält. Wenn die
technische Heilsverheißung diesseitigen Konsums für alle gar an den Grenzen des
materiellen Wachstums scheitern sollte, müsste vielleicht sogar die alte Vertröstung
auf das Jenseits zur Unterstützung der allfälligen Verzichtspredigen reaktiviert wer-
den – ob aus rein funktionalen Gründen oder weil man daran glaubt, muss politik-
wissenschaftlich nicht entschieden werden.

Literatur

Abdullah, Yasemin 1996: The Holy See at United Nations Conferences: State or Church, in:
Columbia Law Review 96: 7, 1835-1875.

Albert, Mathias 2002: Zur Politik der Weltgesellschaft. Identität und Recht im Kontext interna-
tionaler Vergesellschaftung, Weilerswist.

Appleby, R. Scott 2000: The Ambivalence of the Sacred. Religion, Violence, and Reconciliation,
Lanham, MD.

Bagge Laustsen, Carsten/Wæver, Ole 2000: In Defence of Religion: Sacred Referent Objects
for Securitization, in: Millennium 29: 3, 705–739.

Barbato, Mariano/Friedrich V. Kratochwil 2009: Towards a Post-Secular Political Order?, in:
European Political Science Review 1: 3, 317–340.

Barbato, Mariano 2008a: Sünde, Kreuz und Pilgerschaft. Überlegungen zu Habermas’ Vor-
schlag einer postsäkularen Gesellschaft, in: Goris, Harm/Heimbach-Steins, Marianne
(Hrsg.): Religion in Recht und Politischer Ordnung heute, Würzburg, 109-131.

Barbato, Mariano 2008b: Potentiale der Pilgerschaft. Skizzen zu einer politischen Anthropolo-
gie des Pilgers, in: Heimbach-Steins, Marianne/Wielandt, Rotraud (Hrsg.): Was ist Hu-
manität? Interdisziplinäre und interreligiöse Perspektiven, Würzburg, 119-133.

Barbato, Mariano 2008c: Unterwegs in der Globalisierung: Eine anthropologische-politische
Konzeption der Pilgerschaft, in: Arndt, Friedrich/Dege, Carmen/Ellermann, Christian/
Mayer, Maxilian/Teller, David/Zimmermann, Lisbeth (Hrsg.): Ordnungen im Wandel.
Globale und lokale Wirklichkeiten im Spiegel transdisziplinärer Analysen, Bielefeld,
245-267.

Benedikt XVI., 2009: Die Liebe in der Wahrheit. Die Sozialenzyklika »Caritas in Veritate«,
Freiburg.

Benedikt, XVI./Glucksmann, André/Farouq, Wael/Nusseibeh, Sari/Spaemann, Robert/Weiler,
Joseph 2008: Gott, rette die Vernunft! Die Regensburger Rede des Papstes in der philo-
sophischen Diskussion, Augsburg.

Berger, Peter L. 1999: The Desecularization of the World. A Global Overview, in: Berger, Peter
L (Hrsg.): The Desecularization of the World. Resurgent Religion and World Politics,
Washington, D.C., 1–18.

Brunkhorst, Hauke (Hrsg.) 2009: Demokratie in der Weltgesellschaft, Baden-Baden.
Burleigh, Michael 2008: Irdische Mächte, göttliches Heil. Die Geschichte des Kampfes zwischen

Politik und Religion von der Französischen Revolution bis in die Gegenwart, München.
Casanova, José 1994: Public Religion in the Modern World, Chicago, IL.
Casanova, José 2009: Europas Angst vor der Religion, Berlin.
Connolly, William E. 1974: The Terms of Political Discourse, Lexington, KY.
Connolly, William E. 1999: Why I Am Not a Secularist, Minneapolis, MN.
Fierke, Karin 2007: Constructivism, in: Dunne, Timothy/Kurki, Milja/Smith, Steve (Hrsg.):

International Relations Theories. Discipline and diversity, New York, NY, 166–184.
Fukuyama, Francis 1992: Das Ende der Geschichte. Wo stehen wir?, München.
Diez, Thomas/Mariano Barbato 2008: Christianity, Christendom, Europe: On the Role of Reli-

gion in European Integration, in: Arès 59: 1, 25-35.

Forum

132

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2010-1-119 - am 22.01.2026, 15:41:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2010-1-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gillis, Chester (Hrsg.) 2006: The Political Papacy. John Paul II, Benedict XVI, and Their In-
fluence, Boulder, CO.

Guzzini, Stefano/Leander, Anna (Hrsg.) 2006: Constructivism and International Relations. Alex-
ander Wendt and His Critics, New York, NY.

Habermas, Jürgen 2001: Glauben und Wissen. Friedenspreis des Deutschen Buchhandels 2001,
Frankfurt am Main.

Habermas, Jürgen 2006: Religion in the Public Sphere, in: European Journal of Philosophy 14:
1, 1–25.

Habermas, Jürgen/Ratzinger, Joseph (Hrsg.) 2005: Dialektik der Säkularisierung. Über Ver-
nunft und Religion, Freiburg im Breisgau.

Haltern, Ulrich 2006: Integration durch Recht, in: Bieling, Hans-Jürgen/Lerch, Marika (Hrsg.)
2006: Theorien der europäischen Integration, Wiesbaden, 399-423.

Hanrieder, Tine 2008: Moralische Argumente in den Internationalen Beziehungen. Grenzen
einer verständigungstheoretischen »Erklärung« moralischer Debatten, in: Zeitschrift für
Internationale Beziehungen 15: 2, 161–186.

Haynes, Jeffrey 2007: An Introduction to International Relations and Religion, Harlow.
Huntington, Samuel P. 1996: Der Kampf der Kulturen. Die Neugestaltung der Weltpolitik im

21. Jahrhundert, München.
Hurd, Elizabeth S. 2008: The Politics of Secularism in International Relations, Princeton, NJ.
Juergensmeyer, Mark 1993: The New Cold War? Religious Nationalism Confronts the Secular

State, Berkeley, CA.
Kepel, Gilles 1991: Die Rache Gottes. Radikale Moslems, Christen und Juden auf dem Vor-

marsch, München.
Kratochwil, Friedrich V. 1993: The Embarrassment of Changes: Neo-Realism as the Science of

Realpolitik Without Politics, in: Review of International Studies 19: 1, 63–80.
Kratochwil, Friedrich V. 2005: Religion and (Inter-)National Politics: On the Heuristics of

Identities, Structures, and Agents, in: Alternatives 30: 2, 113–140.
Kratochwil, Friedrich V./Ruggie, John G. 1986: International Organization: A State of the Art

on an Art of the State, in: International Organization 40: 4, 753–775.
Kubálková, Vendulka 2000: Towards an International Political Theology, in: Millennium 29: 3,

675–704.
Langthaler, Rudolf/Nagl-Docekal, Herta (Hrsg.) 2007: Glauben und Wissen. Ein Symposion

mit Jürgen Habermas, Wien.
Lapid, Yosef/Kratochwil, Friedrich V. (Hrsg.) 1996: The Return of Culture and Identity in IR

Theory, Boulder, CO.
Marucci, Carl 1997: Serving the Human Family: The Holy See at the Major United Nations

Conferences, New York, NY.
Niesen, Peter/Herborth, Benjamin (Hrsg.) 2007: Anarchie der kommunikativen Freiheit. Jürgen

Habermas und die Theorie der internationalen Politik, Frankfurt am Main.
Norris, Pippa/Inglehart, Ronald 2004: Sacred and Secular. Religion and Politics Worldwide,

New York, NY.
Reder, Michael/Schmidt, Josef (Hrsg.) 2008: Ein Bewusstsein von dem, was fehlt. Eine Diskus-

sion mit Jürgen Habermas, Frankfurt am Main.
Rotte, Ralph 2007: Die Außen- und Friedenspolitik des Heiligen Stuhls. Eine Einführung, Wies-

baden.
Stein, Tine 2007: Himmlische Quellen und irdisches Recht. Religiöse Voraussetzungen des frei-

heitlichen Verfassungsstaates, Frankfurt am Main.
Taylor, Charles 2009: Ein säkulares Zeitalter, Frankfurt am Main.
Thomas, Scott M. 2000: Taking Religious and Cultural Pluralism Seriously. The Global Resur-

gence of International Society, in: Millennium 29: 3, 815–841.
Wæver, Ole 2008: World Conflict over Religion. Secularism as a Flawed Solution, in: Mouritsen,

Per/Jørgensen, Knud E. (Hrsg.): Constituting Communities, 208–235.

Mariano Barbato: Postsäkulare Internationale Beziehungen 

ZIB 1/2010 133

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2010-1-119 - am 22.01.2026, 15:41:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2010-1-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Weiler, Joseph H. H. 1999: The Constitution of Europe: »Do the new clothes have an emperor?«
and Other Essays on European Integration, Cambridge.

Weiler, Joseph H. H. 2004: Ein christliches Europa. Erkundungsgänge, Salzburg, München.
Wendt, Alexander 1987: The Agent-Structure Problem in International Relations Theory, in:

International Organization 41: 3, 335–370.
Wendt, Alexander 1999: Social Theory of International Politics, Cambridge.
Wendt, Alexander 2003: Why a World State is Inevitable, in: European Journal of International

Relations 9: 4, 491–542.
Wenzel, Knut/Schmidt, Thomas M. (Hrsg.) 2009: Moderne Religion? Theologische und religi-

onsphilosophische Reaktionen auf Jürgen Habermas, Freiburg im Breisgau.

Forum

134

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2010-1-119 - am 22.01.2026, 15:41:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2010-1-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

