1. Es konnte ein Uberleben geben

Vom Werden konvivialer Menschen

»Ich sorge mich, dass ich mich dazu verleiten las-
se, prosaische Faktenprazision anzubieten, wo
wir vielleicht einen wilden Schrei brduchten oder
die alles verdandernde Kraft und wahre Prézision
der Poesie.«

ARUNDHATI RoyY, Aus DER WERKSTATT DER DEMOKRATIE

Mahlzeit!

Oder Brotzeit? Ob wir es wollen oder nicht, und sogar egal, ob es uns schmeckt
oder nicht, das Essen beschiftigt uns Menschen stindig und aufvielerlei Weise.
Fiirs >tiglich Brot<—oder hdufiger doch eher fiir den tdglichen Genuss von Cur-
rywurst, Déner, Nudeln, Pizza oder anderen Leckereien der Supermdrkte und
Gastrobetriebe — miissen die Meisten von uns den Grofteil des Tages arbeiten.
Die wihrend der Arbeit verbrauchten Lebensenergien oder >Kalorien< miissen
in den Pausen >nachgetankt< werden. Nicht lange nach dem >schnellen Mit-
tagstisch< wird es schon wieder Zeit fiir eine Zwischenmahlzeit — einen Snack,
eine Stfigkeit oder fiir >Kaffee und Kuchen<. Zum Feierabend erledigen wir
kurz den Einkauf, weil zu Hause mal wieder das Nétigste fehlt. Etwas spiter
gibt’s dann >zum Abendbrot< noch einen kleinen Leckerbissen oder vielleicht
doch »etwas mehr< und sogar zu viel des Guten (wie die Gesundheitsstatis-
tiken regelmdfSig belegen). Der Tag geht schliefilich — meistens — vor irgend-
einem Bildschirm bei alkoholischen Getrdnken und ein bisschen Salzgebick
zu Ende. Oder es kommt —im Falle eines gemeinsamen Essens — zu einem >ge-
selligen Miteinander<. Am Kiichen- oder Wohnzimmeresstisch werden Erleb-
nisse ausgetauscht, sich Geschichten erzdhlt und die sozialen Bindungen und
Vernetzungen gepflegt. Der kommende Morgen beginnt dann gleich wieder
mit »Essen<: Friihstiick eben. Oder es geht mit einem Becher Kaffee und einem
Brotchen oder irgendetwas to go gleich zum Arbeitsplatz fiir den >tdglichen

- am 14.02.2026, 07:38:27.


https://doi.org/10.14361/9783839444832-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

12

I. Theorie der Tischgesellschaft

Broterwerb«. Und so weiter und so fort, Tag fiir Tag: So — oder so dhnlich durch
individuelle und kulturelle Variablen etwas modifiziert — prigt das Essen unser
Dasein, geht der Mensch essend — die meiste Zeit sich durchfressend und durch-
wurstelnd — durchs Leben.

NoTBREMSE VOR DER WEGGABELUNG
UNSERER MOGLICHEN ZUKUNFTE

Obwohl es uns eigentlich stindig beschiftigt und es nur — von anderen
Titigkeiten, die obendrein nicht selten auf die eine oder andere Art damit
zu tun haben — kurzfristig unterbrochen wird, denken wir nicht grof tiber
die Allgegenwirtigkeit des Essens nach. Wiirden wir dies tun, sprich: das
Essen so grof denken, wie es in Wirklichkeit ist, wire schnell klar: Der
Mensch ist nicht, was er isst — wie der Philosoph Ludwig Feuerbach mein-
te. Oder verwandeln Sie sich bei jeder Mahlzeit in das, was Sie essen?

Die Erkenntnis, dass der Mensch ist, was er isst, richtig zu verste-
hen heiflt, eine einfache Tatsache zu durchschauen: Was die menschli-
che Existenz wesentlich mehr als irgendetwas Anderes in unserem Leben
ausmacht, ist »das Essen«. Jeder Mensch muss sich fast ununterbrochen
damit beschiftigen. Ganz gleich, ob er — oder sie' — dies will oder am
liebsten nicht wollte. Weil sich eine brauchbare Begrifflichkeit noch nicht
eingebiirgert hat, wiederhole ich hier meinen Vorschlag, diese von der
philosophischen Anthropologie bislang kaum erforschte essenzielle Di-
mension des Menschseins — die Existenzialitit des menschlichen Essens
— als ihre >Essistenz< zu bezeichnen.?

Die Entdeckung der menschlichen Essistenz ist ein weltbewegendes
Ereignis in vielerlei Hinsichten und Richtungen. Und diese allgemein
noch wenig bekannte Entdeckung kommt zum richtigen Moment der
Zeitenwende unseres Weltalters, das uns mit einer allesentscheidenden
Weg- Gabelung konfrontiert. »Wir nihern uns«, so die Prognose eines der
bedeutendsten Soziologen der Gegenwart, »einer Gabelung auf dem Weg

1| Aus Griinden der besseren Lesbarkeit verzichte ich weitestgehend auf die
gleichzeitige Verwendung ménnlicher und weiblicher Sprachformen. S&mtliche
Personenbezeichnungen gelten gleichwohl fiir beiderlei Geschlecht.

2 | Zu Feuerbachs Anndherung an die menschliche Essistenz siehe: Lemke, Ethik
des Essens. Einfiihrung in die Gastrosophie, 475-506.

- am 14.02.2026, 07:38:27.


https://doi.org/10.14361/9783839444832-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

1. Es kénnte ein Uberleben geben

in unsere moglichen Zukiinfte (oder haben sie vielleicht bereits erreicht),
wobei der eine Weg zu kollektivem Wohlergehen, der andere zur kollekti-
ven Ausléschung fithrt — und sind dennoch immer noch nicht imstande,
unser Bewusstsein, unsere Zielsetzungen und unser Tun auf das Niveau
der bereits bestehenden (und mit der allergréfiten Wahrscheinlichkeit
nicht mehr riickgingig zu machenden) Globalitit unserer die gesamte
Menschheit umspannenden wechselseitigen Abhingigkeiten zu heben:
ein Umstand, der dafiir sorgt, dass die Wahl zwischen Uberleben oder
Aussterben von unserer Fahigkeit abhidngt, auf engstem Raum zusam-
menzuleben, in Frieden, Solidaritit und Kooperation, inmitten von Frem-
den, die dhnliche Meinungen und Vorlieben haben mégen wie wir — oder
auch nicht.« Dariiber hinaus vertritt Zygmunt Bauman die Auffassung:
»Es gibt keine leeren Gebiete mehr auf dem Planeten, die man koloni-
sieren konnte. Und es gibt auch keine Lander mehr, die ehrgeizige Kolo-
nisten als solche verstehen und behandeln kénnten, weil sie ausreichend
Macht hitten, sie mit Gewalt fiir Neuankémmlinge zu siubern.«?

Das gleiche Szenario beschreibt die indische Weltbestseller-Autorin
Arundhati Roy in ihren gesellschaftskritischen Studien zur Lage der
Menschheit. Auch Roy sieht uns vor eine epochale Entscheidung gestellt.
»Wir stehen an einer Weggabelung. Ein Schild deutet in die Richtung
>Gerechtigkeit<, auf dem anderen steht >Biirgerkrieg«. Es gibt kein drittes
Schild, und es gibt kein Zuriick. Wir miissen uns entscheiden.«* Ange-
sichts dieser Situation lisst sich der Grund fiir ihre Sorge — und das Motto
dieses Buches —nachvollziehen, als Intellektuelle und mutiger Wegweiser
die denkbar beste Form der Kommunikation anzubieten, um den eigenen
Zeitgenossen brauchbare Kraftnahrung aus prosaischen Fakten, wilden
Schreien und poetischer Prizision mit auf die Reise zu geben.

Nehmen wir einmal an, Bauman und Roy hitten recht damit, dass die
weitere Entwicklung der Menschheit durch keinen erneuten Kolonialis-
mus bestimmt wire (was allerdings den unwahrscheinlichen Fall voraus-
setzt, dass die transhumanistische Mobilmachung zur Eroberung anderer
Planeten und auflerirdischer Welten noch zu stoppen wire): Leben die
Menschen nicht schon lange in untiberwindbar getrennten Welten? In
mindestens zwei Paralleluniversen und Geschlechtern, einerseits der Ko-

3 | Bauman, Die Angst vor den Anderen. Ein Essay iiber Migration und Panikma-
che, 72.
4 | Roy, Aus der Werkstatt der Demokratie, 270.

- am 14.02.2026, 07:38:27.

13


https://doi.org/10.14361/9783839444832-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

14

I. Theorie der Tischgesellschaft

lonialisten dieser Welt — einer ebenso zivilisierten wie gewalttitigen, durch
und durch technisch optimierten, geldreichen und tiberméichtigen Min-
derheit — und andererseits dem Rest der Welt — der armen, unterdriickten,
ausgebeuteten, entrechteten und entwiirdigten, iiberfliissigen Erdbewoh-
ner.

Auflerdem ist fraglich, ob sich nicht das idealistische Menschenbild
des von Bauman und Roy hier vertretenen neuen Humanismus — der
weiter an das Gute in der Welt glaubt und das Wohl Aller im Blick hat —
tiber einen fundamentalen, wenn nicht sogar fatalen Sachverhalt hinweg-
tauscht: Stehen wir auf dem Weg in unsere moglichen Zukiinfte nicht
immer schon vor der besagten Weggabelung und kénnen nie wirklich
dartiber entscheiden, ob es in die eine oder andere Richtung geht — oder
ob es tiberhaupt in die Richtung geht, die wir wollten und uns wiinschen?
— Weil alles lingst entschieden ist.

Aber haben Bauman und Roy nicht darin Recht, dass die gesamte
Menschheit vor einer epochalen Weggabelung steht, die entscheidet, wo-
hin und wie es mit uns weitergeht? Wie die Dinge laufen — durch weiteren
technischen >Fortschritt« forciert —, scheint der bereits weit ausgetretene
und tiberall zuginglichste Weg wie eine voll automatisierte Rolltreppe
weiterzufithren — bis zum absehbaren Ende: Im Weiter-so-Modus be-
wegt sich die Menschheit in einer smart flankierten Sackgasse zur kol-
lektiven Ausldschung oder auf ein Dead End zu (wie ein solcher Weg auf
Neudeutsch passend heifit). Vielleicht geschieht das nur versehentlich
aufgrund der fehlerhaften Ausschilderung, auf der — mit grofen und all-
seits deutlich erkennbaren Lettern — HAPPY END! Steht, weil der ent-
scheidende Zusatz und Gefahrenhinweis THERE IS NO im Laufe der Zeit
unkenntlich geworden ist...

Trotzdem sehe ich gegenwirtig die einzige Rechtfertigung, als Phi-
losoph — durchaus zdgerlich — unterwegs zu sein, darin, den anderen
Weg in unsere moglichen Zukiinfte zu wihlen: Den friedlichen, solida-
rischen, demokratischen und kooperativen Spaziergang zu einer gerech-
ten, am Gemeinwohl orientierten und fiir Alle moglichst guten Gesell-
schaft. Zygmunt Bauman und Arundhati Roy ist zuzustimmen, dass wir
es immer noch nicht geschafft haben — aber das menschliche Vermégen
doch dafiir nutzen konnten —, unser Bewusstsein, unsere Zielsetzungen
und unser Tun dem Niveau der epochalen Herausforderung der Mensch-
heit anzupassen. Hatte nicht schon der weltkluge Geschichtstheoretiker
Walter Benjamin in den dunklen Zeiten der totalen Mobilmachung einen

- am 14.02.2026, 07:38:27.


https://doi.org/10.14361/9783839444832-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

1. Es kénnte ein Uberleben geben

vorausschauenden Hinweis geliefert, als er notierte: »Marx sagt, die Revo-
lutionen sind die Lokomotiven der Weltgeschichte. Aber vielleicht ist dem
ginzlich anders. Vielleicht sind die Revolutionen der Griff des in diesem
Zuge reisenden Menschengeschlechts nach der Notbremse.«®

DIE PLOTZLICHE UND ABENTEUERLICHE ENTDECKUNG
DER MENSCHLICHEN ESSISTENZ

Deshalb ist die Entdeckung der menschlichen Essistenz als noch weit-
gehend unbekannter Weg in eine neue Welt — eine abenteuerliche terra
incognita — ein wirkliches Ereignis. Die angesprochene Weg-Gabelung,
die also eine Welt-Entscheidung ist und ein Neu-Beginn sein konnte, fithrt
sie uns ins gesellschaftliche Zentrum der Utopie eines fiir Alle guten Le-
bens: Sie fiithrt uns in die Welt guten Essens.

Damit bringt sie uns der weit entferntesten und zugleich nahelie-
gendsten Welt aller méglichen Welten und Wenden niher — der Gastro-
sophie der Ernihrungswende.

Denn alle, die die eigene Ernihrungsweise so — essistenziell, gastro-
sophisch — zu reflektieren beginnen und mithilfe dieser neuen Selbst-Er-
kenntnis sich selbst als erdverbundene Intelligenz irdischen Ursprungs
begreifen lernen, sind abenteuerlustige Welt-Reisende in die jeder Zeit
mogliche Ankunft einer konvivialen Menschlichkeit. Sie bewegen sich
aktiv im Welt-All des Essens, das innerhalb des irdischen Stoffwechselpro-
zesses Alles mit Allem, was isst und gegessen wird, verbindet. Nebenbei
bemerkt: Dieses >natiirliche< — wirklich physische — oder, genauer, dieses es-
sistenzielle Verbunden-Sein allen Lebens auf Erden ist unvorstellbar grofer,
weit umfassender und allmichtiger als das World Wide Web des digitalen
Internets. Gastronauten und neue Gastrosophen verbinden sich durch das
globale Internet des Essens — wie man in kritischer Absicht gegentiber dem
iiblichen technologischen Internetzentrismus sagen konnte — mit dem
innerweltlichen Betriebssystem und der Matrix eines neu aufgetanen Univer-
sums oder Pluriversums des Guten, das nur Menschen zu tun vermdagen.

Wir Menschen konnen selbstverstindlich mehr tun, als nur (bes-
tenfalls sogar das Gute) essen. Wir kénnten ebenso auch philosophisch
>itber den Tellerrand schauen<. Wir kénnen auch tiber die Omniprisenz

5 | Benjamin, Uber den Begriff der Geschichte, 153.

- am 14.02.2026, 07:38:27.

15


https://doi.org/10.14361/9783839444832-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

16

I. Theorie der Tischgesellschaft

der Essistenz ins Nachdenken kommen statt »das Essen< weiter so abzu-
tun, wie dies im Rahmen des traditionellen und eines technokratischen
Menschenbildes iiblich ist. Um die schéne Formel des Ethnologen Claude
Lévi-Strauss, wonach »ein Nahrungsmittel gut zu essen ist, wenn es gut
zu denken« sei, zu variieren: Die allgemeinste und hiufigste Aktivitit des
tiglichen Lebens ist keineswegs blof} dafiir gut, uns satt zu machen und
unseren ewigen Hunger kurzfristig zu vertreiben, so dass ein >biologi-
sches Grundbediirfnis< unserer Existenz befriedigt ist. Unser tigliches
Essen ist alle Mahl auch dafiir gut, dass wir uns mit dieser Lebenspraxis
ebenso bewusst — denkerisch, theoretisch, wissenschaftlich, gastro-philo-
sophisch, praktisch, sinnlich, verspielt, kreativ — beschéftigen.

Das Entdecken unserer Essistenz ist erst recht gut dafiir, dass wir alles,
was mit dem planetaren Internet vernetzt ist, zum Thema der politischen
Offentlichkeit machen. Denn es ist fiir uns alle gut und dem Allgemein-
wohl forderlich, die vermeintlich nebensichlichen und allzu alltiglichen
Angelegenheiten des Essens mental mit zahlreichen Problemen und Kri-
sen unserer Gesellschaft in Verbindung zu bringen oder zwecks transfor-
mativer Veranderungen kurzzuschlieffen — im Sinne eines gesellschafts-
theoretischen Hacking des Mainstream-Mindsets.

Um das Ergebnis gleich vorwegzunehmen: Man kann das Essen vor-
ziiglich — und beispielhaft — nutzen, um iiber unsere Menschlichkeit
nachzudenken und dariiber, wie gut Menschen auf utopischen oder dys-
topischen Wegen wandelnd ihre Welt gestalten. Denn wer sich mit den
Moglichkeiten einer guten Gesellschaft beschiftigt, sollte nicht vergessen,
dass wir Menschen unsere Mahlzeiten nutzen kénnen, um in Gesellschaft
mit Anderen zu sein — und um dieses Zusammen-Sein sogar zu geniefSen.
Das tdgliche Essen in der sozialen Form einer gemeinsamen Mahlzeit
wire alle Mahl gut dafiir, fiireinander da zu sein und miteinander eine ge-
teilte Lebenspraxis — die Tischgesellschaft — als etwas Gutes zu gestalten.

Mit anderen Worten, angesichts der spiirbaren Erosion der modernen
Arbeitsgesellschaft und der entstehenden Herrschaft einer total digitalen
Gesellschaft kénnten wir alternativ — sofern wir wollen und entsprechend
titig sind — die planetare Tischgesellschaft ins normative (narrative, an-
thropoethische) Zentrum der kiinftigen, ebenso nachhaltigen wie huma-
nen Entwicklung der Menschheit stellen.

- am 14.02.2026, 07:38:27.


https://doi.org/10.14361/9783839444832-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

1. Es kénnte ein Uberleben geben

GASTROSPHARE ODER WELTRAUM?

Doch wie in vielen anderen Bereichen eines notwendigen Gesellschafts-
wandels wachsen die transformativen Krifte und Aktivititen auch in der
duflerst komplexen Gastrosphire nur langsam. Die Griinde dafiir sind
nicht unbekannt. Einer der Hauptgriinde ist schlicht, dass sich die Politik
und die Mehrheit von uns fiir andere Dinge interessieren: Die >letzten
Menschen« beschiftigen sich lieber mit digitalen Dingen, kaufen begierig
jede Neuheit und lassen sich fiir futuristische Dynamiken begeistern, die
nichts mit einer nachhaltigen Esskultur zu tun haben. Statt Anthropo-
ethik und Gastropolitik, um unsere Spezies vor der Katastrophe oder dem
Dead End zu bewahren, doch lieber die technologisch erméglichte Flucht
von diesem sterbenden Stern: Entweder in die digital-imaginire, virtuelle
Realitit des Cyberspace oder — was wahrscheinlicher ist, weil analog zum
realen Untergang der uns bekannten Welt — in den aufierirdischen Welt-
raum in Gestalt einer (politisch-6konomisch forcierten) Mars-Eroberung
und neuer Kolonialisierungen durch eine »multiplanetare Spezies«, die
der erfolgreiche SpaceX-Unternehmer Elon Musk neulich dem begeis-
terten Publikum der internationalen Astronautikvereinigung versprach.
»You want to be inspired by things, you want to wake up in the morning
and think the future will be great. That is what space exploration is all
about. Believing in the future and that the future will be better than the
past. I can’t think about anything more exciting than being out there and
near the stars.«®

Eine solche fantastische Geschichte erzihlt ein Mann, der alles, was
er anpackt, zu Gold macht. Seine Technotopie — his story — beschreibt eine
quasireligiose Heilsgeschichte als einen aufregenden Weg aus der kollek-
tiven Ausloschungsgefahr durch den extraterritorialen Exodus. In dieser
Wendung der Weltgeschichte geht es nicht in Richtung einer Riickkehr
zur Erde und einer Reterritorialisierung der Menschheit als der speziel-
len Spezies potenziell selbstgeniigsamer und miteinander vergniigter
Erdbewohner. In der allgemeinen Ausweglosigkeit der Weltlage weist der
gefeierte GrofRinvestor und Silicon-Valley-Star — als zeitgemifle Lichtge-
stalt — den neuen Heilsweg ins transhumane Jenseits. Weil der blaue Pla-
net einer dramatisch wachsenden Weltbevolkerung keinen weiteren Platz

6 | Musk, Making Humans a Multi-Planetary Species; Byrd, Elon Musk’s Mars ma-
nifesto.

- am 14.02.2026, 07:38:27.

17


https://doi.org/10.14361/9783839444832-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

18

I. Theorie der Tischgesellschaft

mehr bietet und die Menschen diesen Himmelskorper dariiber hinaus
in den Hitzekollaps treiben und ihn bis auf seine Knochen zerfleischt
haben, wird es nur noch die eine Exit-Option geben: Die Flucht in den
unbesiedelten Weltraum, die Auswanderung zum Mars.

Steuert die akute Fliichtlingskrise letztlich auf diese apokalyptische
Fluchtbewegung zu? Oder spiegelt sich in dem absoluten Heilsverspre-
chen dieses Exodus in das gelobte Land nur die hitzige Fata Morgana
einer beginnenden neuen Vilkerwanderung, die schon eine ganze Weile
lang als »Fliichtlingsrevolution« die ganze Welt verindert?’

Apropos Menschen als Fliichtlinge und weil dieses Thema so viele be-
unruhigt: Haben nicht alle Menschen das zeitlose Recht, als Fliichtlinge
anerkannt zu werden? Es sei daran erinnert, dass die Herkunft der heute
selbstverstindlichen Fast-Food-Mentalitit — als Weltflucht, die eine andere
bessere Welt des Essens und die tigliche Kultur einer konvivialen Lebens-
art fliir uninteressant und wenig erstrebenswert hilt — auf wirkungsmich-
tige Traditionen und auf tief verwurzelte Denkgewohnheiten der abend-
lindischen Kulturgeschichte zuriickgeht. Sie versetzt uns zuriick in die
Geburtsstunde der westlichen Philosophie, als der Platonismus einen
fatalen Grundgedanken unserer Kultur zur Welt brachte. Das Menschen-
bild, welches die klassische Metaphysik damals entwarf und in den darauf
folgenden Jahrhunderten vom christlichen Heilsversprechen eines ewi-
gen Lebens im Himmel aufgegriffen und durchgesetzt wurde, errichtete
eine weltanschauliche Distanz zu den blof irdischen »leiblichen Bediirf-
nissen« — speziell den angeblich vernunftlosen, animalischen »Liisten
des Essens und Trinkens«.®

Die Verniinftigen wiirden ihre richtige Lebensweise, Tugend (virtus)
und geistige Potenz (sapientia) dadurch unter Beweis stellen, dass sie die
kulinarischen Dinge fiir niedrig und des wahren Menschseins unwiirdig
erachten. Als intelligente Wesen sollen sie sich stattdessen mit angeblich
hoheren, geistigen Dingen beschiftigen. Die geschichtliche Bestimmung
der Menschheit sei, so will es diese Anti-Gastro-Philosophie, die Welt-
flucht in eine gottliche Transzendenz: Die kosmische Wesenserfiillung
des Homo sapiens verlange die ultimative Befreiung von den Zwingen
einer erdgebundenen Essistenz hin zu der tugendhaften oder buchstib-

7 | Engelhardt, Die Fliichtlingsrevolution. Wie die neue Volkerwanderung die gan-
ze Welt veréndert.
8 | Platon, Phaidros, 96a; ausfiihrlich dazu: Lemke, Ethik des Essens, 63-106.

- am 14.02.2026, 07:38:27.


https://doi.org/10.14361/9783839444832-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

1. Es kénnte ein Uberleben geben

lich virtuellen Sphire einer kiinstlichen Intelligenz, die — endlich — ganz
ohne Essen und Trinken auskime.

Dieser Fast-Food-Platonismus ist keine Sache der Vergangenheit. Das
althergebrachte Bild des Menschen als eines denkenden Dings oder res
cogitans — mit dieser Formel, die auch in der Version cogito ergo sum im
Umlauf ist, brachte der Bewusstseinsphilosoph René Descartes das ra-
tionalistische Menschenbild der neuzeitlichen Gesellschaft auf den Be-
griff — beherrscht bis heute die (massiv geforderte) Neurophilosophie und
Hirnforschung nicht weniger als das kollektive Bewusstsein und treibt
nun - durch digitale Technologien und Computerrechner forciert und
algorithmisch automatisiert — die futuristischen Bestrebungen einer pla-
tonisch-posthumanen Selbsttranszendierung der Erdbewohner in den
virtuellen Cyberspace oder in das christlich vorgezeichnete, himmlische
Weltraum-Jenseits an. Sollte es wahr sein, dass Menschen — sich den Phi-
losophen und anderen Geistanbetern angleichend — wirklich nur denken-
de und zuletzt blof noch hoffnungslos langsam rechnende Dinger sind,
die unsere Nachfahren wegwerfen wie wir veraltetes Spielzeug?

Wieso WESHALB WARUM - WER NICHT FRAGT,
BLEIBT DUMM: LEKTION FUR DIE KINDER DER ERDE

Oder wir starten neu. Wie jedes Kind weify, »wieso, weshalb, warum —
wer nicht fragt, bleibt dumm!, fragen wir also als Kinder der Erde wider
der allgemeinen Verdummung: Wieso sollte uns hinsichtlich dessen, was
und auf welche Art und Weise wir Menschen >Welt essens, nicht inter-
essieren, weshalb Elon Musk weltbekannt ist, wihrend der Name seines
Bruder Kimbal kaum jemandem etwas sagt? Warum feiern die Massen-
medien der Weltéffentlichkeit den Investoren-Helden und Visionir, wih-
rend — wie sich gleich zeigen wird — der gastrosophische Weltverbesserer eine
unbekannte GrifSe des Zeitgeschehens ist?®

9 | Die Geschichte der beiden Briider Musk dient mir lediglich als Menetekel und
Orakel: Zwischen ihnen trégt sich ein Richtungsstreit der menschlichen Entwick-
lung aus, der entfernt an die biblische Schicksalsgeschichte der Briider Kain und
Abel, der so ungleichen Kindervon Adam und Eva, erinnert: Kain, der erste auf der
Erde geborene Menschen, der nur an sich dachte, und Abel, der friedliche und um
das gemeinsame Wohl bedachte Mensch - der Kains way of life zum Opfer fiel.

- am 14.02.2026, 07:38:27.

19


https://doi.org/10.14361/9783839444832-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

20

I. Theorie der Tischgesellschaft

Die Antwort ist sonnenklar und erreicht uns mit Lichtgeschwindig-
keit: Alle Welt kennt Elon Musk, eben weil er der Silicon-Valley-Star ist,
der mit PayPal den Kapitalfluss im Internet revolutioniert hat. Alle Welt
kennt den Wunderingenieur, der nur wenige Jahre nach der Ankiindi-
gung erfolgreich die Luxus-Elektro-Limousine Tesla herstellt; den Social
Designer der utopischen Stidte der Zukunft, der neuerdings den Stralen-
verkehr durch ein unterirdisch verlaufendes vollautomatisches Transport-
system revolutionieren will (wogegen Smart City Entwiirfe mit digitaler
Automobilitit wie eine uninspirierte Stadtplaner-Fantasie wirken). Alle
Welt, vor allem die Finanzwelt, kennt den erfolgreichen Kapitalmagnaten
und charmanten Risikomacho, der mit seinem spektakuliren Weltraum-
Unternehmen SpaceX und phallisch anmutenden Trigerraketen schon in
absehbarer Zukunft die ersten Exemplare einer multiplanetaren Spezies
— oder steinreicher Unsterblichkeitsfanatiker und cyborgtechnisch opti-
mierter Homo Deus Fantasten — auf die Mars-Mission schicken wird.

Angesichts der astronomischen Kosten von Weltraumreisen steht
jetzt schon fest, dass es sich nicht alle von uns leisten werden kénnen,
ins himmlische Paradies iiberzusiedeln. Die allermeisten Menschen wer-
den zuriickbleiben und hier auf der sterbenden Erde weiter leben miis-
sen. Trotzdem erhoffen sich Viele grofle Verinderungen nicht mehr von
Regierungen und der Politik der Herrschenden: Wenn jemand >Grofdes«
bewirken kénne, dann seien es die Multimilliarden schweren Clubmit-
glieder der kalifornischen Kult-Konzerne, die Halb-Gétter aus dem Tal
des Silikons. Doch tiber dem Olymp der GAFAs (Google, Apple, Face-
book, Amazon) agiert einer ganz besonders — der mit der fantastischsten
Geschichte, der weltbesten Story, die die Massen noch mehr faszinieren
wird als simtliche Techno-Utopien eines digitalen Transhumanismus zu-
sammen: Der Weltraum-Eroberer — Elon Musk ist ihr Zeus, der Leonardo
da Vinci des 21. Jahrhunderts. Seine Firmengriindungen lesen sich wie
das Who's Who der zukunftstrichtigsten Start-up Unternehmen und
Superraketen-Abschussstationen mit atemberaubendem (Aktien-)Kurs
auf neue Welten.

In den spiten 199oer Jahren zusammen als junge Start-up Pioniere
der New Economy mit PayPal zu reichlich Geld gekommen, schligt sein
jungerer Bruder plétzlich einen anderen Weg ein: In der Abkehr von sei-

10 | Vance, Elon Musk: How the Billionaire CEO of SpaceX and Tesla is Shaping
our Future.

- am 14.02.2026, 07:38:27.


https://doi.org/10.14361/9783839444832-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

1. Es kénnte ein Uberleben geben

ner Techno-Vergangenheit entscheidet sich Kimbal Musk fiir eine Ausbil-
dung als — Koch. Um fortan mit dieser intelligentesten Selbsttechnik, die
von den Menschen jemals erfunden wurde, unseren Heimatstern zum
Wohle Aller zu einem besseren Ort machen zu wollen. Als Kind seiner
klugen und schénen Mutter Maye, die tatsdchlich noch im hohen Alter als
Top-Modell groflen Erfolg hat und aulerdem — und wichtiger — eine stu-
dierte Ernihrungswissenschaftlerin ist, scheint Kimbal anders als sein
Bruder Elon ein ausgeprigtes Ernihrungsbewusstsein gleichsam schon
tiber die Muttermilch auf seinen Weg mitbekommen zu haben. Auf alle
Fille eroffnet der jiingere Musk gemeinsam mit zwei Freunden im Jahre
2004 ein Restaurant in Boulder, Colorado — The Kitchen. Selbstverstind-
lich dauert es auch bei ihm nicht lange, bis sich das erfolgreiche Konzept
in mehreren Stidten von Denver bis Chicago fortpflanzt. Inzwischen gilt
Musk (irrtiimlich) als Griindungsfigur des »Modern Food Movement«
und er wird zu einer der treibenden Krifte der US-amerikanischen Er-
nihrungswende gezihlt."! Kénnte in Zukunft The Kitchen zum McDo-
nald’s der globalen Ernihrungswende werden und die allgegenwirtigen
Fast-Food-Ketten durch zukunftsweisende Good-Food-Filialen ersetzen?

In dem Namen des trendigen Musk-Unternehmens versteckt sich das
revolutionire Programm der ganzen Sache: Das Lokal heifét »die Kiiches,
weil die Menschen dort zusammenkommen sollen. »Wie in einer Fami-
lie, wo man sich zum Essen um einen Tisch in der Kiiche versammelt,
erklart der Koch, der nicht selbst am Herd seines Restaurants steht. Sind
an diesem Entstehungsherd einer neuen sozialen Bewegung die grund-
legenden Prinzipien einer humanen Essistenz zu entdecken? Wird dort
die Kiiche zur michtigen Antriebskraft eines konvivialen Miteinanders
gemacht: gemeinschaftsbildend, Ort eines Genieflen- und Gutleben-
Lernens, Ausstellungsraum menschlicher Kreativitit, Koch- und Hand-
werkskunst, Lebensmittelpunkt einer 6kologisch und sozial nachhaltigen
Okonomie, Ankunft und Landeplatz im Hier und Jetzt — statt Weltflucht
in eine ferne und unmenschliche Zukunft?

Es lohnt sich, in die Zentraldimension »der Kiiche< hineinzuzoomen,
um unter hoherer — gastrosophischer — Auflésung in den einzelnen Be-

11 | Halweil, Why Kimbal Musk Is a Founding Father of the Modern Food Move-
ment; Cushing, If You Care About the Future of Food, You Need to Know These 7
People.

- am 14.02.2026, 07:38:27.

21


https://doi.org/10.14361/9783839444832-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

22 I. Theorie der Tischgesellschaft

standteilen ihrer Konvivialitit die unspektakulire Humanitit der kom-
menden Revolution — einer guten Tischgesellschaft — zu entdecken.

Doch bevor wir eine solche Abenteuerreise in wenig erforschte Welt-
raume unternehmen, schauen wir uns die 6konomische Dimension die-
ser neuen Bordkiiche unseres Raumschiffes genauer an. Als ein sozialer
Unternehmer, dem es nicht primir um Profit, sondern um den Benefit
(das Gemeinwohl) geht, will Kimbal Musk die gesellschaftliche Umstel-
lung auf eine nachhaltige Landwirtschaft voranbringen in Form einer
Community Supported Agriculture, die Bauern direkt mit Kéchen und
Kiichen verbindet und miteinander vertraut macht. Entsprechend arbei-
ten The Kitchen Gastronomen eng mit lokalen Bio-Produzenten zusam-
men und richten ihre Speisekarte nach dem regionalen und saisonalen
Angebot aus."?

Wiirden in Zukunft {iberall solche solidarischen Kooperationen die
agrarische Nahrungsproduktion und die verarbeitende Lebensmittelwirt-
schaft bestimmen, erlebten die Menschen in der Tat eine neue Welt jen-
seits des globalen Freihandel-Supermarktes. Die Fast-Food-Philosophie
der Nahrungsindustrie und die konsumkapitalistische Okonomie, der es
um den maximalen Gewinn auf Kosten der Umwelt und des Allgemein-
wohls geht anstatt um faire Preise und die beste Qualitit der Produkte,
werden zu Relikten der Vergangenheit durch eine jederzeit in der Gegen-
wart praktikablen Alternative. »Real Food« — echtes, reelles Essen — so
nennt Musk sein rettendes Rezept fiir eine geschmackvollere und gerech-
tere Welt.

Er sieht, dass der angebliche Wohlstandsfortschritt durch industriel-
les Essen — das meistens kalorienreich, aber nihrstoffarm ist, und durch
immer neue Kiichentechnologien (wie tiefgekiihlte Fertigkost, der Mikro-
wellenherd zum bequemen Aufwirmen und demnichst der digital pro-
grammierte 3D Food Printer per Smartphone) — am Ende uns Menschen
vom Essen-Selbermachen und vom kulinarischen Handwerk entfrem-
den. Obwohl die Zahl von fehlernihrten und fettleibigen Erwachsenen
und Heranwachsenden, von minderwertigem und dickmachendem Junk
Food abhingig gemacht, Tag fiir Tag steigt, zeigt sich der The Kitchen
Gruinder trotzdem optimistisch: »Es wird viele spannende Entdeckungen
in der Kiiche geben, wenn die Menschen nur wieder dorthin zuriickkeh-
ren.«

12 | Schoenfeld, The Farm-to-Table Founding Fathers.

- am 14.02.2026, 07:38:27.


https://doi.org/10.14361/9783839444832-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

1. Es kénnte ein Uberleben geben

Die Riickkehrphilosophie von Kimbal Musk wiinscht sich weder die
moderne Kiichenzeile zuriick noch ein total digitalisiertes Hightech-Koch-
labor herbei, in dem Maschinen und Roboter den Menschen tiberfliissig
machen. Eine bessere Zukunft des Essens muss nicht gleichbedeutend
sein mit der unbedingten Verwendung neuester Uberwachungstechno-
logien wie Self Tracking Apps, die tiberfliissige Kalorien zihlen und so
smart sind, den Homo sapiens vor ungesunden Speisen zu warnen.

Kimbal Musk weist einen anderen Weg in jedermanns Kiiche, als
einen utopischen Ort, wo das urmenschliche Vermégen, Gutes schaffen
zu konnen, eine weltbewegende Kraft entfaltet. Die kosmopolitische Be-
weisfithrung seines Gastrokonzeptes ist genial einfach: Die menschliche
Intelligenz kann mit ihrem unvollkommenen Gehirn die im Weltraum
bislang beste Kiiche erfinden, eine den Menschen wiirdige Kiche, die
keine technologische Perfektion anhimmelt, sondern in der Menschen,
wie Sie und ich, aus analog erzeugten Naturprodukten wahre Kunstwer-
ke und Gotterspeisen kreieren. Es entsteht eine erdverbundene Gastro-
nautik, die anspruchsvolle Bediirfnisse einer kulinarischen Intelligenz
befriedigt und in der — aufgrund eines kenntnisreichen Umgangs mit
Wohlschmeckendem - eine spezifisch humane Kultur kultiviert wird und
Replikate des Homo sapiens sich selbst als genussfihige und Gutes genie-
Rende Wesen erleben. Jeden Tag neu, jeden Tag anders, immer in realer
Verbindung mit Anderen — Menschen ebenso wie allem Anderen, das wir
uns einverleiben und verkérpern.

NUR NOCH WIR SELBST KONNEN DIE MENSCHEN RETTEN

Zu dem Rettungsplan von Kimbal Musk zdhlt unter anderem eine um-
fassende Erndhrungsbildung fiir die kommenden Generationen. Entspre-
chend hat der Unternehmer gemeinsam mit einem Partner vor einigen
Jahren die Kitchen Community gegriindet, eine Non-Profit-Organisation,
die sich aus Abgaben der Restaurantkette finanziert. Ihr Zweck ist die In-
vestition in Lerngirten fiir Kinder an Schulen. »Viele Kinder haben zwar
mal eine Tomate gesehen — vielleicht in einem Comic —, aber bei einer
Kartoffel wird es oft schon schwierig« — das sind Sitze, die jemand wie
Kimbal Musk sagt (und Leuten wie seinem Bruder Elon nicht in den Sinn
kommen). »Wenn die Kids dann selbst Beete bepflanzen und unter ein

- am 14.02.2026, 07:38:27.

23


https://doi.org/10.14361/9783839444832-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

24

I. Theorie der Tischgesellschaft

bisschen Gruin iiber der Erde bei der Ernte plétzlich eine Karotte zum
Vorschein kommt, ist das fast wie Zauberei.«"

Wieso, weshalb, warum — wer nicht fragt, bleibt dumm: Weil alles, was
wir anbauen, ernten, verarbeiten, zubereiten, ausprobieren, beurteilen,
verdauen usw., endlos viele Allerweltsfragen aufwirft, kénnen wir diese
tigliche Angelegenheit nutzen, um uns klug zu machen, wissbegierig zu
bleiben und ein Leben lang zu lernen. Wie das Schulgarten-Programm
von Slow Food und die zahllosen Initiativen von Schulen iiberall auf dem
Globus, erméglicht die Kitchen Community den Heranwachsenden — der
kiinftigen Menschheit — den fast ununterbrochenen Einstieg in das lern-
intensive und erkenntnisreiche Universum eines allumfassenden Wis-
sens — wie mensch Essen produziert und die Friichte der eigenen Arbeit
geniefit.

In die gleiche Richtung gehen die Urban Gardening Projekte Square
Roots oder Platzwurzeln — einem eher techno-affinen Experiment, mit
dem Musk und seine Mitstreiter speziell die urbane Szene der jungen
Grofistidter fuir die gastronautische Weltverbesserung begeistern will."*
»Es wird eine Welle kommenc, verkiindet der Neohumanist, der sich —
ganz anders als sein eleganter Medienstar-Bruder — gerne mit groRem
Cowboy-Hut als Teilzeit-GrofRstadtbauer in Szene setzt.” Es wird eine
Welle des gastropolitanen Wandels kommen, weil die heutige Genera-
tion »postmateriell« sei. (Was zumindest fiir denjenigen Teil der nach-
wachsenden Generationen zutrifft, der sich nicht der posthumanen Ent-
wicklung freiwillig opfert.) Sie lege, so Kimbal Musk, keinen Wert mehr
auf Geld und Besitz, sondern suche nach »realen Erfahrungen«. Und in
der Tat: Solche realen Erfahrungen kann die kommende Generation im
Internet des Essens reichlich gewinnen, als einem globalen Netzwerk, das
Menschen nicht blof digital, sondern ganz real miteinander verbindet.'®

Der Hype um die digitale Revolution und die virtuelle Realitit braucht
niemanden von einem bewusst bodenstindigen Verstindnis des Realen
abzubringen. Das vergleichsweise wenig spektakulire Motto von Kimbal

13 | Steiner, DerTesla-Bruder ist ein Weltverbesserer.

14 | Severson, Kimbal Musk Wants to Feed America, Silicon Valley-Style.
15 | Dorner, Kimbal Musk. Der Grof3stadt-Bauer.

16 | Cheshes, Kimbal Musk Says Food is the New Internet.

- am 14.02.2026, 07:38:27.


https://doi.org/10.14361/9783839444832-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

1. Es kénnte ein Uberleben geben

Musks Bordkiichen-Mission lautet schlicht: »We're building a future whe-
re everyone has access to real food.«”

Weder Superhirne noch Hirten des Seins, sondern Girtner der Erde,
Erddemokraten und Erdgeister, die als erdverbundene Lebewesen die
Natur nicht kontrollieren wie ordnungssiichtige Schrebergirtner: Echte
Gastronauten und Gastrosophen — also Giste, Gastgeber, Wirtschaftsak-
teure, Kéche, Genossen einer futuristischen Revolution als Restauration
— kultivieren das, was ist oder sein kénnte, sobald Menschen es wachsen
lassen und gestalten. Oder zeitgemifer ausgedriickt: Sie leben konvivial
und wirtschaften nachhaltig.

Und genau hier taucht die Weggabelung auf: Wer mit einer solchen
Mission unterwegs ist — wer die Welt durch besseres Essen retten oder
wenigstens besser machen will —, darf momentan nicht damit rechnen,
so bekannt zu sein wie der Silicon-Valley-Weltstar Elon Musk. Immer-
hin aber: Die Idee, die Welt auf diese innovative Art zu optimieren, teilt
dessen nicht weniger erfolgreich agierender Bruder — der in den eigenen
Kreisen als »Global Social Entrepreneur« gefeiert wird"® — mit einer rasant
wachsenden Schar von gleichgesinnten Gastrosophinnen und Gastroso-
phen. Zu ihnen zihlen namhafte Vordenker und Vorzeige-Pioniere, auf
die hinzuweisen und deren Essistenz philosophisch zu reflektieren ich
schon seit Jahren mein Bestes tue.

An Bord ist inzwischen sogar die Créme de la Créme der interna-
tionalen Gastronomie und viele an alternativer Stadtentwicklung inter-
essierte Biirgermeister. Parallel zum Milan Urban Food Policy Pact des
Weltbundes der Stidte — und natiirlich, auf internationaler Ebene, paral-
lel zu den Sustainable Develepment Goals der Vereinten Nationen — liegt
nun mit der Lima Declaration: »Open Letter to the Chefs of Tomorrow« auch
eine brauchbare Betriebsanleitung fiir eine kulinarisch superintelligen-
te und technisch hochprofessionelle Sterne-Kiiche vor, die himmlisches,
dem Menschen wiirdiges, echtes Essen auf dem Raumschiff Erde bietet:
Gut zahlenden Gisten wird vielerorts mittlerweile eine politisch korrekte
Restaurantkiiche serviert und so meinungsstarken (hiufig akademisch
gebildeten) Mitmenschen und Zeitgenossen eine Welt schmackhaft ge-
macht, in der kulinarische Asthetik und globale Ethik sich nicht linger
widersprechen.

17 | www.thekitchen.com
18 | Schwab, Meet the Social Entrepreneurs of the year 2017.

- am 14.02.2026, 07:38:27.

25


https://doi.org/10.14361/9783839444832-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

26

I. Theorie der Tischgesellschaft

So kénnte sich am Ende — und einmal abgesehen von der unterschied-
lichen Bekanntheit der beiden Briider — einer stetig grofler werdenden
Menge an >letzten Menschen« die anthropoethische Grundfrage stellen,
welche der beiden Unternehmungen und Missionen fiir die Zukunft der
Menschheit notwendiger ist? Welcher der beiden Wege bringt wirklichen
Fortschritt? Man wird die Griinde auf alle Fille verstehen wollen, wenn
es stimmt — was ich denke —, dass das physische Uberleben der Menschen
von nichts anderem mehr abhingt als davon, was und auf welche Art und
Weise sie essen.

DAS KONVIVIALISTISCHE MANIFEST

In dieser zugegebenermaflen utopischen Absicht geht es mir, ankniip-
fend an die von der Weltgemeinschaft vereinbarten Ziele einer nachhal-
tigen Entwicklung, um das zukunftsethische Ziel — und die narrative Er-
findung — einer humanen Gesellschaft als einer konvivialen Menschheit.
Dafiir wire ein philosophisches Navigationssystem hilfreich, das die ge-
sellschaftspolitische Koordinate der UN-Ziele in Zukunft mit der gesell-
schaftstheoretischen Koordinate des »konvivialistischen Manifests« ver-
bindet.”

19 | Dort heifit es zur »zentralen Herausforderung«: Angesichts der transformati-
ven Krafte und Akteure, die in ihren jeweiligen Bereichen und mit ihren bereichs-
spezifischen Moglichkeiten »zur Rettung der Welt und der Menschheit beitragen«,
manifestierten sich »unzéhlige Initiativen in dieser Richtung, die von Tausenden
von Organisationen oder Vereinigungen und von vielen Millionen Menschen ge-
tragen werden. Sie erscheinen unter unendlich vielfaltigen Namen, in unendlich
vielféltigen Formen und GroRen: Verteidigung der Menschenrechte, der Rechte
der Frauen, der Biirger, der Arbeiter, der Arbeitslosen oder der Kinder; auf Soli-
daritat griindende Sozialwirtschaft mit all ihren Komponenten: Produktions- oder
Verbrauchergenossenschaften, Fairer Handel, Parallel- oder Komplementérwah-
rungen, lokale Tauschsysteme, vielfaltige Vereine gegenseitiger Hilfe; die digitale
Okonomie der Beteiligung (vgl. Linux, Wikipedia usw.); Wachstumsriicknahme und
Post-Development; Bewegungen wie Slow Food, Slow Town, Slow Science; die For-
derung nach Buen Vivir, die Bekréftigung der Rechte der Natur und das Lob der Pa-
chamama; die Globalisierungskritik, politische Okologie und radikale Demokratie,
die Indignados, Occupy Wall Street; die Suche nach alternativen Reichtumskrite-

- am 14.02.2026, 07:38:27.


https://doi.org/10.14361/9783839444832-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

1. Es kénnte ein Uberleben geben

Weil der Konvivialismus ein noch junges wildes Gewichs aus Sozial-
philosophie, Gesellschaftstheorie, Sozialwissenschaft und Commons-
Diskurs ist, das sich um die zivilgesellschaftlichen und kosmopolitischen
Bewegungen der Gegenwart zu ranken beginnt, wird bislang der Begriff
der Konvivialitit wie tiblich ohne begrifflichen Bezug zur Gastrosophie
gedacht. Insofern versteht sich mein Beitrag als programmatische Er-
weiterung der konvivialistischen Philosophie. Erste Ansitze in diese
Richtung finden sich bereits, etwa wenn die zeitgendssische Autorin und
Erziehungswissenschaftlerin Marianne Gronemeyer, die zahlreiche welt-
kluge Publikationen vorzuweisen hat, eher beildufig erwihnt: » Convia ist
der Tischgenosse; Convivium ist eine Gesellschaft geladener Giste, ein

rien, Bewegungen der personlichen Verdnderung, des freiwilligen MaBhaltens, des
bescheidenen Uberflusses, des Dialogs der Kulturen, die Care Ethics, die neuen
Konzepte der Commons usw.

Damit diese wertvollen Initiativen in der Lage sind, der todlichen Dynamik unserer
Zeit mit hinreichender Kraft entgegenzuarbeiten und nicht in die Rolle des blofen
Protests oder einer Notldsung abgedrangt zu werden, ist es notwendig, ihre Krafte
und Energien zu bindeln und ihre Gemeinsamkeiten hervorzuheben. Gemeinsam
ist ihnen die Suche nach einem Konvivialismus (einigen wir uns auf diesen Ter-
minus, da wir eine gemeinsame Minimaldoktrin benennen missen), einer Kunst
des Zusammenlebens (con-vivere), die die Beziehung und die Zusammenarbeit
wirdigt und es ermdglicht, einander zu widersprechen, ohne einander niederzu-
metzeln, und gleichzeitig fiireinander und fiir die Natur Sorge zu tragen.

Es geht auch darum, einander zu widersprechen, denn es waére nicht nur illuso-
risch, sondern auch verhdngnisvoll, eine Gesellschaft errichten zu wollen und da-
bei die Konflikte zwischen den Gruppen und den Individuen zu ignorieren. Solche
Konflikte gibt es notwendiger- und natiirlicherweise in jeder Gesellschaft. Nicht
nur, weil sich Uberall und immer Interessen und Ansichten zwischen Eltern und
Kindern, Alteren und Jingeren, M&nnern und Frauen, zwischen den Armsten und
den Reichsten, den Méachtigsten und den Ohnmachtigen, den Gliickspilzen und
den Pechvdgeln usw. unterscheiden, sondern weil ganz allgemein jeder Mensch
danach strebt, in seiner Besonderheit anerkannt zu werden, was einen bestimm-
ten Anteil an Rivalitat mit sich bringt, der ebenso méchtig und fundamental ist
wie das ebenfalls gemeinsame Streben nach Eintracht und Zusammenarbeit.« Das
konvivialistische Manifest. Fiir eine neue Kunst des Zusammenlebens, 48.

- am 14.02.2026, 07:38:27.

27


https://doi.org/10.14361/9783839444832-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

28

I. Theorie der Tischgesellschaft

Gastmahl, eine Tischgesellschaft; convivere bedeutet zusammenleben, mit-
einander speisen.«*

Als den namhaftesten Vordenker eines gastrosophisch fundierten
Konvivialismus fithre ich gerne den groffen Aufklirer und Humanisten
Immanuel Kant an, der wegen seiner tiglich veranstalteten Mittagsge-
sellschaft aus eigener Erfahrung von der praktischen Moglichkeit und
Vernunft dieser »wahren Humanitit« wusste. »Gute Mahlzeiten in guter
Gesellschaft«, so der Philosoph in seiner Anthropologie, seien der men-
schenwiirdige »Genuss einer gesitteten Gliickseligkeit«.?! Aus dem Kreis
der zeitgendssischen Konvivialisten wird zu Recht an einen — von Kants
Gastrosophie deutlich inspirierten — anderen Avantgardisten einer kon-
vivialen Gesellschaftstheorie erinnert. In seiner Einfithrung zum kon-
vivialistischen Manifest erliutert der Soziologe Frank Adloff unter dem
thetischen Titel Es gibt schon ein richtiges Leben im falschen: Der franzosi-
sche Schriftsteller und Richter Brillat-Savarin beschreibe in seinem Buch
Die Physiologie des Geschmacks oder: Meditationen zur transzendenten Gas-
tronomie (1825) »die Freude des Beisammenseins, der guten und freund-
schaftlichen Kommunikation im Rahmen einer Tischgesellschaft«, die
sich zum konvivialen Tafelvergniigen versammelt.?

Konsequenterweise kultiviert die internationale Slow-Food-Bewe-
gung, die zweifelsohne unter den zahlreichen zivilgesellschaftlichen Be-
wegungen der Gegenwart die mit Abstand programmatischste Selbstor-
ganisation der globalen Ernihrungswende ist, Konvivien als Keimzellen
und Bildungszentralen ihrer Eutopie einer guten Gesellschaft.?

Zwei soziale Bewegungen der modernen Geschichte lassen das histo-
rische Potenzial des gastropolitischen Konvivialismus ungefihr erahnen:
Die Unabhingigkeitsbewegung der Kolonialisten und Siedler der >Neuen
Welt¢, die 1776 zur Griindung eines neuen demokratischen Gemeinwe-
sens — der heute immer noch weltbeherrschenden Vereinigten Staaten
von Amerika — fiithrte; und die sich Mitte des 19. Jahrhunderts formie-

20 | Gronemeyer, Konvivialitat, 56.

21 | Ein ausfiihrliches und, so muss man wohl sagen, wohlwollend gezeichnetes
Portrat von Immanuel Kant als unerkannter Vordenker der Gastrosophie findet
sich in: Lemke, Ethik des Essens. Einfiihrung in die Gastrosophie, 227-314.

22 | Adloff, »Es gibt schon ein richtiges Leben im falschen.« Konvivialismus - Zum
Hintergrund einer Debatte, 12.

23 | Siehe Lemke, Politik des Essens. Wovon die Welt von morgen lebt, 235-274.

- am 14.02.2026, 07:38:27.


https://doi.org/10.14361/9783839444832-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

1. Es kénnte ein Uberleben geben

rende internationale Arbeiterbewegung, die von der sozialistischen Uto-
pie einer besseren Weltgesellschaft triumte, wie sie in dem Manifest der
Kommunistischen Partei von dem jungen Philosophen Karl Marx und dem
Unternehmer Friedrich Engels (ohne Erfolg, aber mit schlimmsten Fol-
gen) in Aussicht gestellt worden war.

Entsteht — bislang noch unerkannt — in dem linger werdenden Schat-
ten der Ideale einer kapitalistischen Demokratie und der Utopie einer
kommunistischen Gesellschaft vielleicht eine konvivialistische Bewe-
gung, die es mit der technokratischen Dystopie der posthumanistischen
Bewegung ebenso aufnehmen kann, wie mit der nationalistischen Re-
tropie — der Sehnsucht nach einem besseren Gestern — der abdriftenden
Rechtsextremen??*

Hier ist mir eine Anmerkung wichtig: Dieses Buch bietet nicht genug
Raum, um ausfithrlicher auf die Auferstehung nationalistischer Bewe-
gungen und den unappetitlichen Heiffhunger auf ewig gestrige Weif2-
kraut & »Wiirstchen-Folkore« (Precht) einzugehen. Der Bestseller-Autor
Richard David Precht bezeichnet die Sehnsucht nach einem Heil in der
Vergangenheit, nach Heimat, traditionellen Werten, religiésen Bindun-
gen, kultureller Identitit und Autorititsglauben als Retropie und macht
dazu eine gesellschaftstheoretische Feststellung, der ich mich proviso-
risch anschliele: »Noch hingen in Deutschland mehr Menschen einer
solchen Retropie an als gegen eine wahrscheinliche digitale Dystopie auf-
begehren. Gefliichtete Menschen auf den Stralen sind sichtbarer, lauter
und fiir viele verstorender als Algorithmen. Doch anders als die Dystopie
lisst sich die Retropie nicht darstellen. In ihrer Angst, Uberforderung,
Unsicherheit, Aggression und in ihrem Hass schreien Menschen auf
deutschen Marktplitzen und in Bierkellern: >sDeutschland<! Doch was
ist Deutschland, und zu welchem Deutschland wollen sie zuriick?« Das

24 | Metz/SeeBlen, Der Rechtsruck. Skizzen zu einer Theorie des politischen
Kulturwandels. Vgl. zu den historischen Kontinuitdten des deutschen Faschis-
mus, die in Hannah Arendts einschldgigen Arbeiten zu diesem Thema und ihrer
ethischen Bestimmung - und Verurteilung - der Banalitdt des Bésen leider unbe-
riicksichtigt geblieben sind: Hermand, Der alte Traum vom neuen Reich. Vélkische
Utopien und Nationalsozialismus. Siehe auerdem zu Analysen bis in die AfD-Ge-
genwart: Weif3, Die autoritire Revolte. Die Neue Rechte und der Untergang des
Abendlandes.

- am 14.02.2026, 07:38:27.

29


https://doi.org/10.14361/9783839444832-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

30

I. Theorie der Tischgesellschaft

Deutschland der Rechten ist fiir ihn schlechterdings »eine Bierfantasie,
ein Land, das sich nicht vorstellen lisst und das es nicht gibt.«*

Die hilflose Zuflucht in konservative Leitbegriffe und der Karne-
val ihres geschmacklosen Gebrauchs verdecken, so Prechts zutreffende
Analyse, dass hinter allem ein welthistorischer Epochenumbruch steckt,
»eine gewaltige Revolution und ein ernsthaftes Problem: Das Konservati-
ve scheint nicht mehr in unsere Zeit zu passen, egal in welche Gewinder
es sich kleidet! Was soll in der globalisierten Welt an Heimat bleiben? Auf
der Schwibischen Alb und in Dresden isst man den gleichen Burger wie
in Chicago, hort die gleiche Musik und trigt die gleichen Klamotten.«
(Ebd., 93)

Freilich hitte Precht seine Kritik mit dem véllig utopischen und zu-
gleich ganz realen Begriff eines >guten Deutschseins«< verbinden kénnen,
der von >unserem Goethe< stammt und an den der Gsterreichische Es-
sayist Robert Menasse neulich erinnert hat. Er zitiert Goethes Worte:
»Deutschland ist nichts, aber jeder einzelne Deutsche ist viel, und doch
bilden sich letztere gerade das Umgekehrte ein. Verpflanzt und zerstreut
wie die Juden in alle Welt muissen die Deutschen werden, um die Masse
des Guten ganz und zum Heile der Nationen zu entwickeln, das in ihnen
liegt.« Mobil, frei, weltoffen, ohne nationale Scheuklappen, und, so wie
die ersten Européer treu einem gemeinsamen Rechtszustand — das sind
die neuen Europier.«*® Und — méchte man hinzufiigen — das sind, na gut,
bierselige Deutsche, die sich sehr viel (einst) Fremdes und Gutes aus der
ganzen Welt schmecken lassen.

Legen nicht — auch hierzulande — immer mehr mobile, weltoffene
und verantwortungsbewusste Gastro-Kosmopoliten — global gesehen,
sind es inzwischen Abermillionen und so viele wie noch nie zuvor in der
Geschichte der sozialen Gegenkrifte — Wert auf eine nachhaltige Oko-
nomie, hochwertigere Lebensmittel aus biologischer und solidarischer
Landwirtschaft oder von Food Coops, lokale Produkte, fairen Welthandel
und korrekte Preise? Beteiligen sich nicht immer mehr Ernihrungswen-
de-Aktivisten an Selbsternte-Aktionen oder Urban Gardening Nachbar-
schaftsinitiativen und laden Andere — Freunde, aber auch fremde Giste
- zu sich nach Hause oder in neuartige Gemeindekiichen, Mitesszentra-
len und Konvivien ein, um miteinander zu kochen und die selbstgemach-

25 | Precht, Jager, Hirten, Kritiker. Eine Utopie fiir die digitale Gesellschaft, 90.
26 | Menasse, Heimat ist die schonste Utopie. Reden (wir) iber Europa, 22.

- am 14.02.2026, 07:38:27.


https://doi.org/10.14361/9783839444832-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

1. Es kénnte ein Uberleben geben

ten Kostlichkeiten zu genieflen? Warum sollte die Menschheit — auf dem
friedlichen, gerechten, solidarischen, kooperativen, nachhaltigen und hu-
manen Weg in die fuir alle beste mogliche Welt — in Zukunft nicht »das
hochste Gute« kultivieren wollen, das der grofle Aufklirer Kant in »der
guten Lebensart« erkannte, sich jeden Tag am Gliick »einer guten Mahl-
zeit in guter Gesellschaft« zu erfreuen?

Noch zégerlich, aber doch spiirbar, hat sich vielerorts eine neue Hal-
tung und Wertschitzung — ein selbstverstindliches Weltethos — gegen-
iiber der eigenen Esskultur zu entwickeln begonnen. Der gesellschaft-
liche Wandel, der von einer Ernihrungswende und der Eutopie einer
konvivialen Gesellschaft ausgeht, wird lingst von einer >kritischen Mas-
se< an verantwortungsbewussten Erdbewohnern und nicht unerfahrenen
Gliickssuchenden in allen Teilen der Welt vorangetrieben. Wer wollte
ihnen nicht zurufen: »Jawohl, Konvivialisten und Kulinarier aller Linder,
vereinigt Euch — und geniefst miteinander!«

DiE ENTWICKLUNG NEUER FORMEN DER MENSCHLICHKEIT

Auf alle Fille sollten wir, wie dies Precht — mit seinem mutigen Unterneh-
men, »ein Bild einer guten Zukunft zu malen« — vorschligt, die »Utopie
einer humanen Gesellschaft« fiir das digitale Zeitalter mit der Hoffnung
auf ein »neues selbstbewusstes Biirgertum« in Verbindung bringen, das
sich zu einer — mit den urspriinglich emanzipatorischen Transforma-
tionskriften der Arbeiterbewegung vergleichbaren — Massenbewegung
organisiert. Obgleich der ansonsten blitzgescheite Kollege Precht die glo-
bale Ernihrungswende-Bewegung und deren Humanitit nicht wahrzu-
nehmen vermag, skizziert er die Perspektive einer sozialen Revolution
sehr treffend. »So wie die erste industrielle Revolution die Arbeiterbewe-
gung als Korrektiv brauchte, um Menschen trotz erklirter Menschenrech-
te nicht linger als niitzliche Werkzeuge zu betrachten, so braucht es auch
heute eine starke Bewegung gegen die Schattenseiten der vierten indus-
triellen Revolution. Und wieder geht es darum, die Arbeitswelt humaner
zu gestalten. Und wieder geht es darum, auch jenseits der Erwerbsarbeit
die Authentizitit und das Humane zu verteidigen und einer technoiden
Verengung des Menschenbildes den Spielraum zu nehmen. Der Mensch
als Teil des Raderwerkes der Maschine oder der Menschen als steuerbares

- am 14.02.2026, 07:38:27.

31


https://doi.org/10.14361/9783839444832-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

32

I. Theorie der Tischgesellschaft

Konglomerat von Daten — hinter beiden Menschenbildern steht die glei-
che Missachtung dessen, was Menschen ausmacht.«”

Was selbst sein neohumanistisches Menschenbild verengt, ist der fata-
le Umstand, sich nicht bewusst zu sein, was Menschen wesentlich aus-
macht: ihr Essen. (Ansonsten gibt es im utopischen Denken von Precht,
wie sich schon andeutete, weit mehr Essen als bei den allermeisten Philo-
sophen unserer antigastrosophischen Zeit.) Nur wer die eigene Denkweise
schon soweit revolutioniert hat, die menschliche Essistenz und alles, was
mit der Gastrosophie verbunden ist, wahrzunehmen, vermag auch die glo-
balen Bewegungen und Aktivismen eines konvivialen Mensch-Seins zu
erkennen — und kann mit diesen weltweit wirksamen Initiativen schon
in der Gegenwart die echten Vorliufer einer starken Bewegung und die
keimenden Vorboten eines neuen selbstbewussten Biirgertums in praxi
entstehen sehen.

Wer genauer hinschaut, sieht wirklich, wie die rettenden Krifte und
die notwendigen Bewegungen des neuen Gastro-Kosmopolitismus >von
unten< wachsen. Zumal eine Empfehlung von Marx besagt, dass ein Be-
rufsrevolutionir in der Lage sein sollte, »Gras wachsen zu héren« — wie
alles, was radikal ist (lat. radix, radices = Wurzel); also auch die erst kei-
menden und noch zarten Graswurzelbewegungen der Erndhrungswen-
de. Man kann sich die VR-3D-Brille — das geistige Auge — dieser radikalen
Weltsicht auch so aneignen: Den allgegenwirtigen Futurismus einer kon-
vivialen Menschheit zu gewirtigen (zu reflektieren), wo dieser nicht in
ferner Zukunft oder in unmenschlich-auflerirdischer Entfernung liegt,
sondern bereits im Hier und Jetzt durch abenteuerliche Ankiinfte in bes-
seren Wirklichkeiten alltdglich praktiziert wird — das ist die weltrettende
Aufgabe und Reparaturarbeit der Gastrosophie.

Das Essen und erst recht fiir Alle gutes Essen als universelle Praxis
ist alle Mahl gut, um die Utopie einer guten Gesellschaft fiir eine neue
humane Anthropoethik zu entdecken. Inmitten der digitalen Revolution
und Dystopie einer posthumanen Zukunft sowie nach der gescheiterten
proletarischen Revolution und Utopie einer kommunistischen Gesell-
schaft in der Vergangenheit (und nicht zuletzt vor dem diisteren Hinter-
grund einer aussichtslosen Retropie) konnte diese Geschichte jeden von
uns — frither oder spiter — dazu bewegen, der Frage aller Fragen intensiver
nachzugehen: Was macht Menschlichkeit wirklich aus und worin besteht

27 | Precht, Jager, Hirten, Kritiker. Eine Utopie fiir die digitale Gesellschaft, 154.

- am 14.02.2026, 07:38:27.


https://doi.org/10.14361/9783839444832-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

1. Es kénnte ein Uberleben geben

Humanitit in der gesellschaftlichen Praxis? Worin wird der Unterschied
zwischen Menschen und Maschinen, zwischen uns, als denkenden Lebe-
wesen, und kiinstlicher >Superintelligenz« bestehen. Die — wie manche
Extropianer und Futuristen frohlocken — humane Intelligenz irdischen
Ursprungs (also uns Menschen als nicht nur denkenden Dingern) in ab-
sehbarer Zeit als hochste Stufe der kognitiven Evolution (in Form von di-
gitalen Systemen und humanoiden Robotern) ablgsen soll?*®

In der Sprache des konvivialistischen Manifests: »Es geht darum,
einen neuen, radikalisierten und erweiterten Humanismus zu erfinden,
und das bedeutet die Entwicklung neuer Formen der Menschlichkeit.«*
Die in der deutschen Ubersetzung ausgelassene Schlusspassage fasst die
Dinge zusammen: »A different kind of world is not just possible; it is a
crucial and urgent necessity. But where do we start when it comes to en-
visaging the shape it should take and working out how to bring it about?
The Convivialist Manifesto seeks to highlight the similarities between the
many initiatives already engaged in building that world and to draw out
the common political philosophy that underlies them.«

Die weltweiten Aktivititen, die iibliche Fast-Food-Lebensphilosophie
zu hinterfragen und durch eine andere — gastrosophische — Philosophie
zu iberwinden, konnte ein weltbewegendes Ereignis sein. Die Gastroso-
phie entscheidet dariiber, durch welche Werte und Programme wir uns
von den immer kliigeren Computern und den humanoiden Robotern von
morgen unterscheiden werden. Die Digitalisierung und Roboterisierung
einer Welt — als deren gottgleicher Herrscher und allein gebietende Zent-
rale sich unsere Spezies iiber Jahrtausende wihnte — muss nicht zwangs-
ldufig eine Dehumanisierung unserer selbst bedeuten. Sie bringen eine
erdgeschichtlich einmalige Chance hervor: Der Homo sapiens kann sich
sowohl nachhaltig als auch so menschlich weiterentwickeln, dass er den
unorganischen Algorithmen, die er seinen Maschinen implantiert, die
eigenen Werte — wirklich humane — beibringt.

Nur welche Werte und humane Algorithmen wiren das?

Einer steht schon fest: Wenn wir diese allesentscheidende Option
unseres Schicksals nicht verpassen wollen, werden wir unser >Mensch-
Sein«< verindern oder umprogrammieren missen. Es wird sich vieles,

28 | More, The Philosophy of Transhumanism; Bostrom, Superintelligenz. Szena-
rien einer kommenden Revolution.
29 | Das konvivialistische Manifest, 58.

- am 14.02.2026, 07:38:27.

33


https://doi.org/10.14361/9783839444832-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

34

I. Theorie der Tischgesellschaft

was wir zu tun gewohnt sind, und einiges an der Art, wie wir uns im All
unseres tiglichen Lebens bewegen, indern miissen, um unseren post-
humanen Geschépfen und Nachfahren menschlich begegnen zu kénnen.
Und wohl nichts an uns ist menschlicher als die natiirliche Gabe der
Selbstverinderung, des Umdenkens und Neue-Programme-Erfindens —
das Miinchhausen-Vermogen, als Gattung und Weltgestalter unser Selbst
neu erfinden zu kénnen: Das ist — Wohl oder Ubel — die humanste Selbst-
erkenntnis einer kiinftigen Menschheit als Grundbedingung eines wirk-
lich menschlichen Uberlebens auf diesem Planeten.

Die plétzliche Entdeckung der menschlichen Essistenz ist ein welt-
bewegendes Ereignis auch deshalb, weil wir an unserem Menschsein ein
Stiick erdverbundener Natur neu explorieren: Denn zu den natuirlichen
Eigenheiten, den spezifisch menschlichen Kriften und Stirken — Hu-
mana —, die uns so schnell kein supersmarter Roboter, keine artifizielle
Intelligenz, keine digitalen Humanoiden streitig machen, gehért die uns
als Homines sapientes von der Natur gegebene Sapientia. Es lohnt sich,
das eigene Kiichenlatein durch die Erkenntnis aufzufrischen, und es ist
alle Mahl gut, zu wissen, dass das lateinische sapiens neben weise sein be-
grifflich auch auf das Tatigkeitswort sapio = ich schmecke zuriickgeht. Wo-
raus erhellt: Natiirliche Intelligenz, menschliche Vernunft und Weisheit,
gesunder Menschenverstand, unser Denkvermdégen, unsere hochsten
geistigen (noetischen) Fihigkeiten der neuronalen Kognition usw. stehen
kulturevolutionidr im konstitutiven Zusammenhang mit geschmacklicher
Urteilskraft, mit sinnlich-dsthetischen (gustatorischen, essthetischen)
Wahrnehmungsfihigkeiten und mit gastrosophischen Selbstbewusst-
seinszustinden.

ZUR GASTROSOPHIE DER ERNAHRUNGSWENDE

Als Gastrosophie lassen sich sdmtliche Erkenntnisse, Wissenschaften,
Techniken, Bildungsprozesse und Praxen der Ernihrungswende bezeich-
nen. Diese Wende hitte im Ubrigen weit umfassendere Auswirkungen
auf unsere Zukunft auf diesem Planeten als die seit einer Zeit in Gang
gesetzte und viel diskutierte Energiewende, die allgemein als die grofite

- am 14.02.2026, 07:38:27.


https://doi.org/10.14361/9783839444832-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

1. Es kénnte ein Uberleben geben

Aufgabe der Menschheit wahrgenommen wird.*® Das kollektive Bewusst-
sein von der gesellschaftlichen Not-Wendigkeit einer Transformation —
einer anthropoethischen Humanisierung — der vorherrschenden Lebens-
verhiltnisse wichst tiberall auf der Welt. Was eine passende Gelegenheit
zum 175. Geburtsjahr eines (wie er sich selbst verstand) zeitlosen Wegwei-
sers zu gedenken bietet: Friedrich Holderlins poetischer Wegweisung fol-
gend, ldsst sich gegenwirtig tatsichlich beobachten: »Wo aber Gefahr ist,
wichst/das Rettende auch.« Tag fiir Tag nimmt das kulturelle Unbehagen
gegeniiber den vielschichtigen Problemen und Erscheinungsformen der
Ernihrungskrise und anderer globaler Krisen zu — doch, so Hélderlin,
»nah ist und schwer zu fassen das Gute«.*

Angesichts des drohenden Weltuntergangs ist es umso entscheiden-
der, zu verstehen, dass zahlreiche Ursachen der globalen Zivilisationskri-
se untrennbar mit den Ernidhrungsverhiltnissen verbunden sind. Wenn
die Menschen ihre fragilen Lebensgrundlagen auf diesem Planeten ret-
ten und nachhaltig sicherstellen wollen, wenn sie der selbstverursachten
Klimakatastrophe entgegenwirken wollen, wenn sie einen artgerechten
Umgang mit Tieren wollen, wenn sie weltweit in lindlichen Gebieten Le-
bens- und Bleibeperspektiven fiir Abermillionen fluchtbereite Menschen
aufbauen wollen, wenn sie verniinftige Lebensmittel fiir eine wachsende
Weltbevolkerung produzieren wollen, wenn sie ihrem erreichten Wohl-
stand einen erstrebenswerten Lebenssinn geben wollen, wenn sie ihre
geistigen Fihigkeiten optimieren wollen, um eine menschenwiirdige

30 | Die viel beschworene Energiewende wird ein bloer Wunschtraum bleiben,
solange nicht einer ihrer Hauptfaktoren ins Zentrum der gesellschaftspolitischen
Aufmerksamkeit rickt. Oder wurden im Zuge der diversen Klima-Abkommen und
Energiewende-Politiken entsprechende Programme verabredet, damit die konse-
quente Umstellung auf eine klimaschonende, 6kologisch und 6konomisch nach-
haltige, solidarische Landwirtschaftinallen Landern und Stadten der Erde kommt?
Dabei ist die Agrarwende sowie die postkapitalistische Produktion und Konsum-
tion von erneuerbaren Nahrungsmitteln als primdre Energiequelle menschlichen
Lebens blof eine der vielen Not-Wendigkeiten einer globalen Erndhrungswende.
Dass allerdings Deutschland bei diesem weltgesellschaftlichen Wandel erneut die
Vorreiterrolle spielt, ist nicht in Sicht. Doch kénnen, wie wir wissen und wenn alles
gut geht, in diesem Land der Weltmeister auch Wunder geschehen.

31 | Dieser Passus lautet in Hdlderlins Version freilich etwas anders: »Nah ist/
und was schwer zu fassen der Gott.«

- am 14.02.2026, 07:38:27.

35


https://doi.org/10.14361/9783839444832-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

36

I. Theorie der Tischgesellschaft

Geschmacks- und Genuss-Intelligenz auszubilden (Gastro- statt Neu-
ro-Enhancement), wenn sie sich schlieflich nicht linger méglichst bei-
laufig den Magen vollschlagen wollen, nur um den ganzen Tag arbeiten
zu konnen — kurz: WENN sie so leben wollen, dass sie jeden Tag gute
Mabhlzeiten in guter Gesellschaft zum normativen Mittelpunkt und zur
praktischen Bildungszentrale ihres voriibergehenden Hierseins machen,
DANN stehen ihnen zu dieser — je nach eigenem Gusto einfach mach-
baren oder schwer fassbaren — guten Lebensart (die ein grofer Aufklirer
und Menschenfreund wie Immanuel Kant, wie wir inzwischen wissen,
als Gliickserfahrung und Manifestation wahrer Humanitit lobte) die not-
wendigen Moglichkeiten und Vernunftsoptionen offen, die im Vergleich
zur Weltraumtechnologie und Mars-Mission ebenso unaufwindig wie er-
folgversprechend sind.

Im Unterschied zu anderen Gefahrenquellen einer dystopischen Zu-
kunft sind die entropischen Krisensymptome ebenso wie die anthropi-
sche Krise der Welt des Essens tagtdglich von jedem erfahrbar.* Wenn es
wahr ist, dass das Rettende — das schwer fassbare Gute — auch wichst,
wo Gefahr ist, dann entsteht inmitten der anthropischen Gefahr und der
negativen Entropie einer inhumanen Zivilisation vielleicht die rettende
Anthropoethik einer menschlichen Ernihrungswende. Die michtigste
Kraft eines schwer fassbaren Weltrettungsprogramms steckt in der Er-
kenntnis, dass von einer zur Tischgesellschaft versammelten Menschheit
— von einem konvivialen Miteinander — die allerstirkste Humanisierung
ausgeht: So jedenfalls lisst sich Hoélderlins Wachstumsformel gastroso-
phisch deuten.

Was impliziert, dass nicht alles Rettende wichst und, dass die Gefihr-
dung unserer Welt auch durch ein immer weiteres Wirtschaftswachstum
und ein noch unfassbareres Weiter-so entsteht. Auflerdem wird das ret-
tende Gute nicht automatisch durch noch mehr Produzieren und immer
Neues Machen hergestellt: Welt retten kann auch Welt reparieren bedeu-
ten. Heilmachen, was kaputt geht; Selbermachen statt kaufen; moglichst
viel Gutes tun und dartiber reden statt immer nur reden, aber fiir nichts
gut zu sein. Das Rettende wichst — metaphorisch in dem Sinne, dass vie-
lerorts soziale Bewegungen, kooperative Beziehungen und neue Freund-

32 | Das konvivialistische Manifest unterscheidet zwischen der materiellen, tech-
nischen, 6kologischen und dkonomischen Krisen-Entropie und der kulturellen,
ethischen und politischen Krisen-Anthropie.

- am 14.02.2026, 07:38:27.


https://doi.org/10.14361/9783839444832-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

1. Es kénnte ein Uberleben geben

schaften entstehen, dass iiberall demokratische, kreative, kulinarische
Krifte aktiv werden, dass rund um den Globus der allgemeine Wider-
stand gegen Pessimismus, Rassismus, Nationalismus, Fremdenfeindlich-
keit und archaische Weltbilder wichst.

»Wo aber Gefahr ist, wichst/Das Rettende auch« nicht zuletzt im
wahrsten Sinne des Wortes: Protestgemiise, neue und alte Sorten, sel-
tenes und resilientes Saatgut der Ernihrungssouverinitit, Lern- und
Lustgirten der Menschlichkeit und Kooperation, durch wildes Denken
wiederentdeckte wilde Natur und Wildkriuter einer radikal regionalen
Naturkiiche — alles das wichst, aber unfassbar langsam.

Manchem viel zu langsam im ungeduldigen Warten auf Verbesse-
rung — beispielsweise Martin Heidegger. Holderlins Poem nutzte er, um
eine fundamentale Kritik des neuzeitlichen Weltbildes und der Gefahr
einer technokratischen Vernichtung »des Seins« zu formulieren. Alles
Sein, so Heideggers Kritik, wiirde auf technologisches Hergestellt-Sein
reduziert und das Mensch-Sein mit dem (stark gefihrdeten) Wesen eines
nur berechnenden Denkens gleichgesetzt. Tatsichlich war Heidegger —
abseits der traditionellen Kapitalismuskritik der Marxisten — der erste
Philosoph des 20. Jahrhunderts, der sich mit der bloRen Macht seines
Denkens gegen die Gefahr »der Technikg, der dehumanisierenden Herr-
schaft einer total durchtechnologisierten Welt, zu Wehr setzte.

Doch Heideggers Denkwege haben sich im Schwarzwald verlaufen.
Verirrt. Seine kiirzlich entdeckten Schwarzen Hefie verraten, wie tief die-
ser explizit antihumanistische »Hiiter« oder »Hirte des Seins« im Morast
eines rassistischen Fremdenhasses und einer antidemokratischen — in-
klusive einer ungastrosophischen — Gesinnung steckte, die keine Pers-
pektiven fiir eine humane Zukunft der Menschheit bietet.** Es ist wenig
verwunderlich, dass der einzige Ausweg, den Heidegger uns auf seinem
Holzweg bietet, den anthropoethischen Sinn von Hélderlins Wachstums-
philosophie in eine quasireligiése Befreiungstheologie verkehrt. Wie so
viele andere Kleingeister dieser Welt, die wenig auf sich selbst als selbst-
verantwortliche Menschen geben und sich klein denken, sucht auch der
grofle Seinsdenker am Ende Zuflucht im Glauben. Bis zuletzt ist er seiner
apolitischen Denkweise treu geblieben (zu der Hannah Arendt das pas-
sende Gegenstiick wurde); Heideggers Vermichtnis ist die unmenschli-
che Resignation, dass »nur noch ein Gott uns retten kann«.

33 | Heidegger, Brief (iber den »Humanismuss, 328.

- am 14.02.2026, 07:38:27.

37


https://doi.org/10.14361/9783839444832-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

38

I. Theorie der Tischgesellschaft

WAS TECHNOLOGEN WISSEN: ALL DIE SUSSIGKEITEN
ERHOHEN NUR DEN BLUTZUCKERSPIEGEL

Das eigentlich humanistische Motiv der Heidegger’schen Technikkri-
tik wurde erst kiirzlich von dem jungen russischen Philosophen Evgeny
Morozov herausgearbeitet. Dabei ist besonders interessant, dass seine
kritische Auseinandersetzung mit der digitalen Technik der Gegenwart
zahlreiche und oft subtile Verbindungen zur Zukunft, zur Ethik, zur Poli-
tik und sogar zur Poetik unseres Essens herstellen. Morozov hinterfragt
das eschatologische Versprechen der neuen Daten-Religion der Techno-
kraten und dataistischen Halb-Gétter unserer Zeit, »die Welt unendlich
zu verbessern« und wie »die Politik, die Biirger, das Publikationswesen,
das Kochen« und anderes, so ziemlich alles unter der Sonne und sogar
jenseits der Erde mit technischen Mitteln zu optimieren. Morozov fragt
sich: »Wie wird diese Verbesserungsorgie enden? Wird sie tatsichlich et-
was bewirken?«** Wie sieht die Silicon-Valley-Vision fiir unsere Zukunft
aus, die wir vor der planetaren Flucht in neue Welten erleben werden?

Die Realititen und Wunschbilder sind weitgehend bekannt: »Ausge-
riistet mit leistungsfihiger Self Tracking Technik, besiegt die Menschheit
endlich Fettleibigkeit, Schlaflosigkeit und den Klimawandel, denn jeder
isst weniger, schlift besser und verbraucht Ressourcen verantwortungs-
voller. Auch die Unzuverlissigkeit des menschlichen Gedichtnisses ist
behoben, denn dieselbe Self Tracking Technik speichert und archiviert al-
les, was wir tun. Autoschliissel, Gesichter, beildufige Informationen: Wir
vergessen nicht mehr. Kein Grund, sich wie Marcel Proust nostalgisch an
das Lieblingsgebick der Kindheit zu erinnern, denn mit Sicherheit sind
solche Momente irgendwo auf unserem Smartphone gespeichert — oder
eher auf unserer smarten Brille, die alles aufzeichnet. Nicht fantasieren
— einfach dorthin zuriickspulen! Jederzeit kénnen wir uns auf Siri ver-
lassen, die getreue sprechende Assistentin von Apple. Sie wird uns mit
der Wahrheit konfrontieren, der wir uns damals nicht stellen wollten: All
die Madeleines erhohen den Blutzuckerspiegel gefihrlich und deshalb
miissen wir darauf verzichten. Tut uns leid, Marcel! ... Ein Triumph der
Menschlichkeit, dem Silicon Valley sei Dank.«

Morozov bezeichnet die Ideologie des groflen Weltverbesserungsex-
periments des Silicon Valley als Solutionismus und Internetzentrismus

34 | Morozov, Smarte Neue Welt, 11.

- am 14.02.2026, 07:38:27.


https://doi.org/10.14361/9783839444832-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

1. Es kénnte ein Uberleben geben

und zeigt, wie dieser technokratische Optimierungsplan die allgemeine
Transparenz, die Neugestaltung der Demokratie, die Effizienzsteigerung
im Bereich Kultur, Kriminalititsbekimpfung, die Vermessung unseres
Lebens mittels Self Tracking und Life Logging oder die Gamifizierung
(Verhaltensanreize durch Onlinespiele) des staatsbiirgerlichen Raums
revolutioniert. Dem Technikkritiker gelingt etwas Seltenes: Wir lernen
bei ihm, »warum technische Perfektion, die nicht auf unsere ureigenen
Belange als Menschen eingeht und das komplexe Wesen unserer Welt
ignoriert, ihren Preis nicht wert ist« (ebd., 18).

Wir lernen aber auch: »All das soll nicht leugnen, dass Technik — von
Sensoren zu Spielen — dazu genutzt werden kann, die conditio humana
zu verbessern.« Das kann jedoch nur dann geschehen, wie Morozovs um-
fangreiche Ausfithrungen zeigen, »wenn sich unsere Geeks, Designer
und Sozialtechnologen die Zeit nehmen, erst einmal zu analysieren, was
uns tiberhaupt menschlich macht. Ein Versuch, die conditio humana zu
verbessern, der von einem roboterhaften menschlichen Verhalten aus-
geht, wird uns nicht besonders weit bringen« (ebd., 577).

Unter uns Menschen gefragt und einmal angenommen, die feindli-
che Ubernahme der Welt durch den uns weit iiberlegeneren Robo sapiens
kame nicht zustande: Wird nicht sogar der Supermensch sauberes Trink-
wasser brauchen, Regenwilder, Fische und ein buntes Leben in den Ozea-
nen? Kommt er mit jedem Klima klar? Muss er wirklich ohne Essen (es-
sistenziell untot) leben und sich nicht mehr von dem ernihren, was allein
die Erde wachsen ldsst? — Die technotopische Entwicklung, die das Silicon
Valley vorantreibt, wird uns nicht zu Supermenschen perfektionieren,
sondern zu Unwesen reduzieren, die ohne Hilfsmittel nichts mehr kén-
nen und in allem zu Taugenichtsen geworden sind. Dafiir tun die neuen
Weltherrscher alles, damit unser handwerkliches Kénnen verarmt, unsere
Reparaturkiinste verloren gehen, unsere sprachliche Artikulationsfihig-
keit vertwittert, unser Gedichtnis durch Memory-Funktionen ersetzbar
ist, unsere Fantasie in vorgefertigten Bildern ertrinkt, unsere Kreativitit
von technischen Solitionismen abgelost und unsere Neugier durch Be-
quemlichkeit abgestellt wird: Das ist die voll automatisierte Menschma-
schine, die roboterhafte Menschine, von der Posthumanisten triumen.

Dieses Szenario und schwarze Loch unserer Einbildungskraft lisst
sich auch so umkreisen: »Wir sollten uns frithzeitig mit den utopischen
Potenzialen des Transhumanismus auseinandersetzen und dem eine hu-
mane Utopie eines menschlichen Zusammenlebens im globalen Maf3stab

- am 14.02.2026, 07:38:27.

39


https://doi.org/10.14361/9783839444832-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

40

I. Theorie der Tischgesellschaft

gegeniiberstellen.«* Oder in einer etwas anderen Flugbahn: »Bislang, so
scheint es, gibt es kein humanes Gegenmodell zu den sterilen und zu-
tiefst inhumanen Fortschrittswelten des Silicon Valley.«*¢ Statt also unse-
re wie auch immer verlingerte Lebenszeit im Weiter-wie-bisher-Modus
mit Arbeit zu vergeuden, die in Zukunft ohnehin Maschinen fiir uns ver-
richten, sollten wir ab morgen Wichtigeres tun.

Zum Beispiel intensiv iiber das erdgeschichtlich bedeutende Ereignis
nachdenken, dass derzeit mithilfe immenser 6ffentlicher Gelder und pri-
vater Kapitalien die wissenschaftlich-technischen Voraussetzungen fiir
diesen dystopischen Fortschritt geschaffen werden - fiir eine illusorische
Selbstabschaffung des Homo sapiens als erdverbundene und esskultu-
relle Intelligenz. Eine Wiederholung dieser Angelegenheiten kann nicht
schaden: Konfrontiert mit einer total digitalen Welt der Algorithmen und
Dataismen wird uns gar nichts anderes iibrig bleiben, als wieder einmal
unbekannte Formen, Praktiken, Denkweisen und Gliickserfahrungen
der Menschlichkeit zu erfinden. Die Utopie — die Minima Utopia, zu der
die Gastrosophie einlddt und die vom Homo gastrosophicus bewohnt wire
—lautet in einem weiteren aufriittelnden Zuruf schlicht: Lasst uns zu kon-
vivialen Menschen werden!

REUMUTIGE RUCKKEHR
NACH DEM MARS-DESASTER ANNO 2518

Ausgertistet mit einem kritischen Technikverstindnis, das weif3, wo
uiberall Gefahr ist, spricht vieles dafiir, Holderlins Wink — dass dort auch
das Rettende wichst — wortlich zu nehmen. So wird im Riickblick (also
in ferner Zukunft) der Exodus zum Mars eine wichtige Mission gehabt
haben — das eigene Scheitern. Im Gegensatz zu ihren Anhingern hege
ich keine Zweifel daran, dass die Kolonialisierung des Roten Planeten
missgliicken wird und die Welt der Marsianer mit Sicherheit nicht besser
sein wird als die, die wir kennen, und die, die wir auf diesem Planeten in
Zukunft zum Wohle Aller gestalten konnten. Die Utopie des Marsismus
wird (wie schon viele andere Luftschlosser, Lebens- und Weltraumfanta-
sien) eine Geschichte ohne Happy End. Nicht weil dortige Ureinwohner

35 | Nida-Riimelin, Utopie zwischen Rationalismus und Pragmatismus, 44.
36 | Precht, Jager, Hirten, Kritiker. Eine Utopie fiir die digitale Gesellschaft, 11.

- am 14.02.2026, 07:38:27.


https://doi.org/10.14361/9783839444832-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

1. Es kénnte ein Uberleben geben

— im historischen Unterschied zu den Indianern des gewaltsam erober-
ten Amerikas — stirker sein werden als ihre skrupellosen Invasoren. (Be-
kanntlich existieren dort keinerlei Lebensformen.) Die Existenz von wehr-
haften Marsianern ist und bleibt eine Erfindung des dicht bevélkerten
Science-Fiction-Universums.” Die Besiedelung dieses Nachbarplaneten
wird scheitern, schlichtweg weil dieser — eventuell erreichbare — Him-
melskorper fiir menschliches Leben ungeeignet ist; seine lebensfeindli-
che Wiistenlandschaft wird auch nach >tausendjihrigem Terraforming«
unwirtlich bleiben und Marsmenschen nichts zu fressen bieten.*®

Die realistische Vorhersage: Vielleicht schon nach der Hilfte der Zeit
—1im Jahre 2518, also einem solchen Zeitraum, der uns heute vom ersten
>Utopia« der Neuzeit trennt — beginnt die reumiitige Riickkehr zur Erde,
wo einige von ihren dort gebliebenen Vorfahren zeitlich parallel — und er-
folgreicher — die Entwicklung einer humanen Zivilisation vorangebracht
haben werden. Der alternative Weltraumforscher und Gegenwartssoziolo-
ge Gerhard Schulze 1adt dazu passend seine Géste zu einer fantastischen
Gedankenreise ein: »Eine Gruppe von Minnern, Frauen und Kindern
entkommen mit knapper Not in einem Raumschiff einer Katastrophe,
die alles Leben auf der Erde vernichtet. Das Raumschiff ist autark; alle
lebensnotwendigen Ressourcen erneuern sich ohne Substanzverlust im-
mer wieder in Kreisldufen, die den zerstérten Okosystemen auf der Erde
nachgebildet sind. Dafiir braucht das Raumschiff Energie, die es aus dem
Weltall bezieht. Das Raumschiff hat kein Ziel; es wird niemals irgendwo
ankommen, vielmehr ist es bereits am Ziel, angekommen bei sich Selbst.
Wartungs- und Reparaturarbeiten sind alles, was den Menschen zu tun
bleibt, im Ubrigen steht es ihnen frei, was sie mit ihrer Zeit anfangen wol-
len: schlafen, lesen, spielen, miteinander reden oder sich anschweigen,
sich lieben oder hassen, sich belauern oder ignorieren, sich in die Not-
situationen, die einem auch auf dem Raumschiff nicht erspart bleiben —
Geburt, Krankheit, psychische Krisen, Tod — gegenseitig Beistand leisten
oder einander die Hilfe verweigern. Alle Vorginge miissen sie von selbst
anfangen und gestalten. Auf mehr kann man nicht warten, mehr Schick-
sal gibt es nicht.« Zu dem fiktiven Gesellschaftsspiel, nennen wir es Der
Neue Gesellschaftsvertrag 3018, und dessen Weltbild erklirt sein Erfinder:

37 | Heinlein, Fremder in einer fremden Welt; Robinson, Die Mars-Trilogie; Baxter,
Das Ende der Menschheit.
38 | Urban, How (and Why) SpaceX Will Colonize Mars.

- am 14.02.2026, 07:38:27.

41


https://doi.org/10.14361/9783839444832-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

42

I. Theorie der Tischgesellschaft

»Dieses Bild soll nicht die gegenwirtige Situation des >Raumschiffs Erde<
darstellen. Es soll vielmehr ein Gespiir fiir die Art von Denkanforderung
vermitteln, die wir nicht gewShnt sind, die sich uns aber immer haufiger
in den Weg stellt.«*

Nehmen wir also an oder, besser, gehen wir davon aus, es hitten ei-
nige besonders abenteuerlustige Zeitgenossen — die Denkanforderungen
lieben und Spafl daran haben, alternative Wege zu gehen — um die Jahr-
tausendwende damit begonnen, sich im gastrosophischen Umdenken zu
iiben und den damals unter ihnen aufkeimenden Trend zu einer huma-
nen Esskultur mitgestaltet, um einen Planeten zu retten und zu reparie-
ren, auf dem kiinftig konviviale Menschen leben werden.*

Denn sie wissen und sind weltklug genug, dass ihr Realititssinn ih-
nen sagt: Dort drauflen wird es niemals vergleichbar giinstige Lebens-
bedingungen geben wie Back Home bei Mutter Erde. Es wird dort — und
nirgendwo in ferner Zukunft — die unglaublich einfache und sichere Op-

39 | Schulze, Die beste aller Welten. Wohin bewegt sich die Gesellschaft im 21.
Jahrhundert?, 26.

40 | Sogar ein »Minimanifest:, das dieser konviviale Menschentyp wohl in einer
Art Saatgutbox verwahrte, ist liberliefert. Einige Passagen hat man mit neuester
Technik dechiffrieren kénnen. »Ein Minimanifest ist gut genug: Wir Menschianer
aus dem Geschlecht des Homo gastrosophicus sind weder unter- noch iberer-
nahrt, unsere Welt ist frei von Armut/Hunger und Unersdttlichkeit/Fettsucht;
weltweit ist Agrarland gerecht verteilt, niemand ist Grofgrundbesitzer; Preise
sind fair; alle gartnern ein wenig fiir den Eigenbedarf; in den urbanen Gebieten
finden sich deshalb iiberall Garten in der Nachbarschaft; menschliche Intelligenz
beschéftigt sich intensiv mit dem gastrosphérischen Internet - dem bislang un-
entdeckten WELT-ALL DES ESSENS; Bildung beinhaltet bei uns dementsprechend
gastrosophische Wissenschaften, Kiinste und Techniken; kulinarische Weisheit ist
weit verbreitet und in aller Munde; Kochkunst ist wegen gestalterischer Raffines-
sen des Geschmacks, der Zubereitung, der Darbietung, des Arrangements usw.
sehrbeliebt; konviviales Miteinander/Teilen und iiber>guten Geschmack« Streiten
wird téglich eingeiibt und als essistenzielle Sittlichkeit des demokratischen Zu-
sammenlebens genossen, wie iiberhaupt sténdig liber das Gemeinwohl diskutiert
wird und wir Tag flir Tag politisch aktiv sind; lokal angepasste Vielfalt an Pflan-
zen, Tieren und Herstellungsmethoden...; Wasser ist kein knappes Gut und tberall
trinkbar; das Bodenleben ist wieder reich; statt Mill reichert sich Uberall Humus
an...« - der Rest vom Manifest fehlt.

- am 14.02.2026, 07:38:27.


https://doi.org/10.14361/9783839444832-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

1. Es kénnte ein Uberleben geben

tion geben, den Erdboden mithilfe duflerst raffinierter Techniken und
agrikultureller >Anbau«Methoden fiir nachhaltige Versorgung mit Nah-
rungsmitteln zu nutzen. Wihrend sich die todesmutigen Mars-Konquis-
tadoren in der unmenschlichen Leere ihrer Weltall-Fantasien verlieren
oder schlichtweg vor Ort verhungern werden, sorgt der Counter Strike der
Gastro Fantasy World fiir die tdgliche Riickkehr zur Erde — mithilfe ihrer,
dem Gemeinwohl gerecht werdenden, lebenserhaltenden Bordkiiche und
weiterer eubiotisch-eutopischer Weltrettungssysteme ihrer Gut-Menschen.

Richtig, diese Geschichte klingt véllig >utopisch« Was sie auch ist!
Wer jedoch kennt schon die wahre Bedeutung dieses Wortes?

Kénnte es helfen, die globale Erndhrungswende bekannter und popu-
lirer zu machen, indem man sie so erzihlt, dass ihre Abenteuer und die
aufregenden Entdeckungen ihrer noch unbekannten Pluriversen genau-
so faszinieren wie die Story von Elon Musk? Wie wire es beispielsweise
mit der Real Food Geschichte von Kimbal Musk? Oder warum nicht die
— bereits existierende* — Slow Food Story von Carlo Petrini, wahrlich ein
Global Player der konvivialen Terra Madre Community? Oder — damit es
eine Erzihlung wire, in der Frauen die Hauptrolle spielen — Alice Waters
aus dem Wunderland und Vandana Shiva, die indische Géttin der Erd-
Demokratie: Bieten sie etwa keine faszinierenden Geschichten?

Nach dem Ende der grofen Erzihlungen — nach der neuzeitlichen,
klassisch-humanistischen Utopie einer besseren Zukunft in dieser Welt
— in der tragisch gescheiterten Gestalt einer kommunistischen Gesell-
schaft; nach der einstigen Volksparteien-Demokratie von linker und
rechter Politik, die in der eigenen Orientierungslosigkeit und einer pro-
saischen Gestrigkeit lingst kein poetisch anspruchsvolles Narrativ mehr
bietet; nach der Ara der konsumkapitalistischen Wohlstands-Heilsge-
schichte, welcher der Planet Erde samt Menschheit zum Opfer gefallen ist
—am Ende der groflen Erzihlungen stellt sich erneut die Allerweltsfrage:
Kommen Menschen ohne eine Religion aus? Und sogar ohne den Glau-
ben an sich selbst, an die Menschheit und ihre Menschlichkeit? Fehlt es
uns nicht an einer groRartigen und mitreifRenden Geschichte (im doppel-
ten Wortsinne), die allgemeine Begeisterung auslést? Die Geschichte von
einer guten, konvivialen Gesellschaft — in Anbetracht der Allmacht des
menschlichen Welt-Essens und ausgehend von dem SOS Notruf aus der
vollig desolaten Bordkiiche unseres Raumschiffs? Es wire ein anthropo-

41 | Andrews, The Slow Food Story. Politics & Pleasure.

- am 14.02.2026, 07:38:27.

43


https://doi.org/10.14361/9783839444832-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

44

I. Theorie der Tischgesellschaft

ethisches Narrativ, welches vielleicht die lingst von unzihligen Millionen
beschworene >Rettung unserer Mutter Erde< einschlieflich ihrer ausrei-
chend intelligenten und zu guter Letzt auch liebenswiirdigen Bewohner
erstrebenswerter und interessanter macht als die riskante Auswanderung
zum Mars. — Es wird sich weisen.

Falls jedoch »gutes Essenc eine gar nicht so unangenehme Alltagspra-
xis des guten Lebens und der Menschlichkeit in der besten aller mogli-
chen Welten wire, konnte die Erndhrungswende alle Mahl auch dafiir gut
sein: Die tigliche Aufgabe, hier auf Erden — so gut es geht — das Wohl Al-
ler zu verwirklichen, ebenso interessant wie erstrebenswert zu machen.
Jedenfalls hilft uns der gastrosophische Gedanke allmihlich verstehen,
warum, das fiir Alle Gute zu gestalten, eine Menschheitsaufgabe ist, die
uns Menschen nicht iiberfordert. Niemanden.

Um diesen Gedanken anders zu formulieren: Mit dem Stichwort,
dass auf unserem Heimatplaneten ein ethisches Leben zu gestalten letztlich
cooler und erfolgreicher ist, nimlich gliicklicher verlaufen kann, als ein klig-
liches Scheitern im Weltall, geht es diesem Essay darum, den Zeitgeist
anzustupsen. Sind, mit anderen Worten, philosophische Mittel (doch)
geeignet, um zur Reflexion oder Spekulation iiber das gute Welt-Selbst-
Gestalten zu motivieren?

Wie kommunizieren wir am besten das Gestalten von Gutem?

Jeder fuihlt sich von gutem Design angezogen: Muss es folglich nicht
die ethische und politische und erst recht die poetische Aufgabe der
Philosophie sein — sofern sie sich als Theorie und Eutopie guter Lebens-
formen versteht —, fiir die eigenen Ideen, Produkte und Praxen mit dem
moglichst besseren Design zu arbeiten? Und sie hitte diese Arbeit sogar
gegen den massiven Einfluss der vorherrschenden Designphilosophie zu
leisten: Als Gegenentwurf zur Kulturindustrie eines Kommunikations-
designs, das — immer am Nerv des Zeitgeistes — digitale Techniken wie
Computerspiele oder raffiniertes Nudging (engl. fiir Anstupsen) perfekt
zu nutzen weifd und das selbstverstindlich nur fiir kommerzielle Zwecke
und nicht, um dem Gemeinwohl niitzlich zu sein.”

42 | Thaler/Sunstein, Nudge. Wie man richtige Entscheidungen anstoft.

- am 14.02.2026, 07:38:27.


https://doi.org/10.14361/9783839444832-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

1. Es kénnte ein Uberleben geben

Do IT YOURSELF: GUTES SELBER MACHEN
UND DIE POETIK DES GESTALTENS

Also wire die Frage aller Fragen: Was ist gutes Design? Solche wirklich
weltentscheidenden Angelegenheiten machen es notwendig, einmal
griindlich — oder am besten bei vielen Mahlen — durchdacht und philo-
sophisch reflektiert zu werden.

Vorab wenigstens dies: Das angedeutete Transformationsdesign zum
Welt-Selbst-Gestalten sollte schon auf grundbegrifflicher Ebene die Er-
forschung des Konzeptes des Guten samt seiner vielgestaltigen, untiber-
sichtlichen und wahrlich schwer fassbaren Anwendungsfille (des Wohl-
ergehens, Wohlstandes, des Gemeinwohls, des guten Geschmacks, der
Wohltat, des Unwohlseins, des Ubels und des Wehes, des Schlechten,
Bésen und so weiter und so fort) in Angriff nehmen. Als Inbegriff lohnt
es hier beispielsweise die weltanschaulich von Links und Rechts gebash-
te — und puinktlich im Fliichtlingskrisenjahr 2015 als Unwort des Jahres
gekiirte — Auszeichnung >Gutmensch« aufzugreifen. Es wire nimlich
im Sinne eines ideologiekritischen Kommunikationsdesigns eine eigene
Analyse wert, warum das Gute so hiufig diffamiert wird und Menschen,
die Gutes tun und zu leben versuchen, beldchelt oder gleich beschimpft
werden. Zumal bereits in einschligigen Mainstream- und Massenmedien
mit einer solchen gehissigen Herabwiirdigung und Abwertung des Gutmen-
schentums (neudeutsch auch Do-Gooder Derogation genannt) gezielt auch
gegen die globale Ernihrungswende-Bewegung polemisiert wird — mit
absatzférderlichen und als Fundamentalkritik gemeinten Schlagzeilen a
la »Ernihrung ist die neue Ersatzreligion!«.”® Freilich wird diese ideolo-
gisch motivierte Abwehrreaktion kaum etwas daran dndern kénnen, dass
immer mehr Menschen — als sich der eigenen Verantwortung bewusste
»erdverbundene Wesen« (Latour) — den Tatsachen ins Auge sehen und
als »utopische Realisten« (Bregman) — etwa als Konvivialisten — die Welt
retten, reparieren oder einfach besser machen wollen.*

43 | »Essen als Religion« titelte 2015 beispielsweise Osterreichs Spiegel-Varian-
te, das hoch aufgelegte Magazin Profil; zu meiner Kritik an diesem Diskurs siehe
in der gleichen Ausgabe (Heft 19) »Ein Interview mit Harald Lemke: Essen ist bri-
sante,

44 | Latour, Kampfum Gaia. Acht Vortrage iber das neue Klimaregime; Bregman,
Utopie fiir Realisten.

- am 14.02.2026, 07:38:27.

45


https://doi.org/10.14361/9783839444832-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

46

I. Theorie der Tischgesellschaft

Das Stichwort Gutes Selber Machen soll die grofle Bedeutung von Krea-
tivitit, Kunst und Kultur hervorheben helfen.* Statt gesellschaftlichen
Wandel primir oder ausschlieflich von 6konomischen und technischen
Entwicklungen zu erwarten, wiirde die kulturelle Evolution unserer
Spezies vor allem von neohumanistischen Selbst-, Fort-, Um- und Wei-
ter-Bildungsprozessen auf allen Ebenen profitieren. Unendlich erneuer-
bare Ressourcen einer humanen Entwicklung stecken auflerdem darin,
die zeitgendssische Kunstpraxis und alle anderen innovativen Krifte von
Gegenkulturen — auch neue Kiinste und Kulturen des Essens — bestmog-
lich zu fordern und gutzuheiflen. Mir scheint hierfiir der (oben bereits
erwihnte) sachkundige Hinweis des Gastro- und Technikkritikers Evge-
ny Morozov hilfreich, dass sich Geeks, Designer und Sozialtechnologen
die Zeit nehmen sollten, erst einmal zu analysieren, was uns tiberhaupt
menschlich macht.

Das Hauptanliegen vieler Designerinnen und Technologen ist, den
Menschen die unreflektierte Nutzung ihrer Produkte zu ermdoglichen.
Die Fokussierung auf die angebliche Benutzerfreundlichkeit und Niitz-
lichkeit — die Technik unsichtbar und in ihrem Vorhanden-Sein fraglos
anwesend machen, so dass sie seitens der Nutzer keine bewusste Antwort
erfordert und in diesem Sinne in ihrer Form unverantwortlich ist — hat
eine Welt geschaffen, in der unsere Umgangsweise mit den Dingen uns
kaum bewusst wird. Wirklich gutes Design (im weitesten Sinne des so-
zialen Designbegriffs) verfolgt eine andere, transformative Philosophie.
Es gestaltet menschenfreundliche, beispielsweise bewusst benutzerun-
freundliche und unniitze Dinge, die den Menschen eine poetische Distan-
zierung zu den Dingen ermdglichen.

Das Design einer poetischen Distanz zwischen Menschen (Nutzern)
und (genutzter) Welt bewegt zum Denken. Statt der vorherrschenden
Konvention, dass Design niitzlich sein muss und einer unreflektierten
Nutzung dient, machen uns poetisch designte Dinge im Bezug auf ihre
Nutzung in einem konzeptuellen — je nachdem kognitiven, konstrukti-
ven, kreativen, kooperativen, spekulativen, narrativen, jedenfalls trans-
formativen — Sinne nachdenklich. Durch Gestaltung einer praktischen
(je nachdem interaktiven oder interpassiven, dialogischen oder wortlos
verantwortlichen, jedenfalls poetischen) Distanz oder eines sozialen

45 | Langreiter/Loffler, Selber Machen. Diskurse und Praktiken des »Do it your-
selfc.

- am 14.02.2026, 07:38:27.


https://doi.org/10.14361/9783839444832-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

1. Es kénnte ein Uberleben geben

Handlungsspielraums konnen Social Designer die Menschen zum Philo-
sophieren iiber den Sinn oder Unsinn des Seins — des Niitzlichseins, des
Brauchbaren etc. — anregen (anstupsen) und gut Gestaltetes als gestaltetes
Gutes erfahrbar machen.

Viele Menschen wiinschen sich Dinge, die im Steigerungsprogramm
einer kapitalistischen Technik und Industrie nicht vorgesehen sind: »Pro-
dukte der Ankunft« (Schulze), wirklich gute Dinge, die es nicht nur bei
Manufactum gibt: Schlichte, einfach zu bedienende, dauerhafte, prob-
lemlos reparierbare, wiederverwertbare, der Cradle to Cradle Philosophie
von Braungart und McDonough entsprechend upcyclingfihige, miilllose
Designklassiker — oder Gerite, die iiber poetische Verlingerungskabel
Anschluss zu simtlichen Einsteckbuchsen der Welt bieten, indem sie
iiber gut gestaltete Schnittstellen, Konnektivititen oder Netzwerke passi-
ve Nutzer zu Akteuren von Kollektiven machen.

Mit anderen Worten: Der Philosophie eines poetischen oder Trans-
formationsdesigns liegt ein anthropoethisches Menschenbild zugrunde.
Sie dient Menschen, die als Nutzer in der Lage sind bzw. in die Lage ver-
setzt werden, selbst zu denken und fiir die Erfillung ihrer Bediirfnis-
se und ihrer Welt mitverantwortlich zu sein. Gute Designer stellen sich
Menschen als komplexe und reflektierende Wesen vor, die durch den Ge-
brauch von Gestaltetem nicht nur alltigliche Wertabwigungen und Be-
urteilungen unbewusst vornehmen, sondern durch transformative Dis-
tanz oder den potenziell widerspenstigen Dialog mit der dufleren Welt
(gestalteter Gegenstinde, Geridte, Produkte, Situationen) diese Werte des
Gebrauchs bewusst reflektieren.

DIALOGDESIGN: SOKRATISCHE GESPRACHE
UND LIEBENSWURDIGE VERLANGERUNGSKABEL

Beispiele, an die ich hier denke, sind das Verlingerungskabel »Raupe«
und die »Vergissmeinnicht«-Leselampe, zwei Projekte von jungen deut-
schen Designern.*® Das spezielle Design des Verlingerungskabels (in Ge-
stalt einer kleinen Raupe) verwickelt seine Nutzer in wortlose — nicht ver-
antwortungslose, sondern Verantwortung einfordernde — innere Dialoge,

46 | Laschke/Diefenbach/Hassenzahl, Things with Attitude: Transformational
Products.

- am 14.02.2026, 07:38:27.

47


https://doi.org/10.14361/9783839444832-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

48

I. Theorie der Tischgesellschaft

in denen eine Reflexion des eigenen Gewissens dariiber entsteht, wie viel
Energie durch Gerite im Stand-by-Modus verwendet oder verschwendet
wird. Die Raupe hat drei Betriebsmodi: Wenn das eingesteckte Gerit,
etwa ein Fernseher, angeschaltet ist, atmet die Raupe langsam und stetig;
ist es abgeschaltet, tut sie gar nichts und schlift; befindet sich das Gerit
jedoch im Stand-by-Modus, beginnt die Raupe sich wie unter Schmerzen
zu kriimmen und zu zucken. Werden verantwortungsbewusste Nutzer
den Bediirfnissen der Raupe entsprechen: Werden sie ihnen gerecht, so
als wire sie ein Lebewesen — ein umsorgtes Haustier? Das sicher nicht.
Aber solange das Raupendesign bei der Nutzung von Verlingerungska-
beln ein Verantwortungsgefiihl entstehen lisst, ist ihre Mission erfolg-
reich. Das Projekt reprisentiert eine neue Designphilosophie, die Men-
schen mehr Handlungsspielriume im Welt-Selbst-Gestalten erdffnet.
Statt, dass die Dinge ihre Nutzer dazu bringen, zu tun, was Designer,
Technologen, Politiker, Sozialphilosophen und Sozialarchitekten fiir das
Gute halten (das unreflektierte Nutzungsverhalten, den passiven Konsu-
menten), kann ein dialogisches Welt-Design die Nutzer selbst erkennen
und durch poetische Distanz praktische Antworten (Verantwortlichkei-
ten, Hinterfragungen, Transformationen) herausfinden lassen, wozu fiir
sie jeweils etwas gut ist und was das jeweils Gute ist.

Der Designtheoretiker Carl DiSalvo erértert zahlreiche Beispiele einer
solchen transformativen Gestaltung. Beeinflusst von der politischen Phi-
losophie der belgischen Demokratietheoretikerin Chantal Mouffe, macht
DiSalvo die gesellschaftstheoretischen Implikationen deutlich: »Wenn
wir uns von der Vorstellung verabschieden, dass ein bestimmter Entwurf
unsere sozialen Belange vollstindig oder auch nur adiquat angeht oder
unsere gesellschaftlichen Probleme 16st, dann kann eine widerspenstige
Gestaltung in Form von Produkten, Diensten, Veranstaltungen und Pro-
zessen solche Moglichkeiten der Reflexion bieten, durch welche politische
Anliegen und Fragen ausgedriickt und behandelt werden kénnen.«*

Diese Philosophie der Weltgestaltung wirft ein ganz neues Licht auf
die Poetik der sokratischen Gespriche, deren spezielles Kommunikations-
design es dem Begriinder der Philosophie erméglichte, sein Gegeniiber
oder beliebige Diskussionsbeteiligte und Mitspieler in einen offenen Re-
flexionsprozess zu verwickeln, um iiber die Dinge nachzudenken. Durch
den freien und dialogischen, mitunter widerspenstigen und ergebnislo-

47 | DiSalvo, Adversarial Design.

- am 14.02.2026, 07:38:27.


https://doi.org/10.14361/9783839444832-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

1. Es kénnte ein Uberleben geben

sen, aber auch ironischen und ermutigenden Verlauf der Dialoge wurde
gemeinsam aktiv dariiber philosophiert, was ist oder was nicht ist und
von welcher Gestalt (gr. eidos) es — etwa Gutes-Mensch-Sein, Tugendhaft-
Sein, Gerecht-Sein, Wahrhaftig-Sein, Freund-Sein — am besten wire, und
was man selbst dafiir tun kann oder an sich und der Welt dndern (trans-
formieren) miisste. Sokrates gelang es, durch ein einzigartiges Kommu-
nikationsdesign Gutes zu schaffen und tiglich zu leben — nur durch die
Praxis eines kollektiven (interaktiven, demokratischen, poetisch-dialogi-
schen) Selbstdenkens und Einander-Vernehmens in Form des philosophi-
schen Gesprichs.

Insofern trifft zu: »Ein Gesprich wir sind und héren voneinander,
um noch einmal Hélderlin zu Worte kommen zu lassen und des Dichters
distanzschaffende Worte zu zitieren. Poetisch umschreibt sein sHymnus
auf das Feiern< den gastlichen Kontext solcher friedlichen Gespriche.*®
Freilich sind wir ein solches Gesprich nur dann, wenn und, nur dort, wo
wir so menschlich miteinander reden und umgehen, wie einst in Athen

48 | Es lohnt sich, diese Hymne hier gleichsam als Werbeblock eines Best-Prac-
tice-Beispiels fiir eine transformative Gestaltungsphilosophie kurz einzublenden.
Denn durch distanzschaffendes und wegweisendes Kommunikationsdesign for-
dertsie uns heraus, jedes ihrer Worte zu reflektieren - deren Widerhall in manchen
der vorliegenden Essays vernommen werden kann. Der besagte Passus (Strophe
8 und 9) der Friedensfeier lautet: »Viel hat von Morgen an/Seit ein Gespréach wir
sind und hdren voneinander/Erfahren der Mensch; bald sind wir aber Gesang./
Und das Zeitbild, das der grofe Geist entfaltet,/Ein Zeichen liegts vor uns, dass
zwischen ihm und andern/Ein Bindnis zwischen ihm und andern Méchten ist./
Nicht er allein, die Unerzeugten, Ewigen/Sind kennbar alle daran, gleichwie auch
an den Pflanzen/Die Mutter Erde sich und Licht und Luft sich kennet./Zuletzt ist
aberdoch, ihr heiligen Méchte, fiir euch/Das Liebeszeichen, das Zeugnis/Dass ihr
noch seiet, der Festtag,/Der Allversammelnde, wo Himmlische nicht/Im Wunder
offenbar, noch ungesehn im Wetter,/Wo aber bei Gesang gastfreundlich unter-
einander/In Choren gegenwartig, eine heilige Zahl/Die Seligen in jeglicher Wei-
se/Beisammen sind, und ihr Geliebtestes auch,/An dem sie hangen, nicht fehlt;
denn darum rief ich/Zum Gastmahl, das bereitet ist,/Dich, Unvergesslicher, dich,
zum Abend der Zeit,/0 Jiingling, dich zum Fiirsten des Festes; und eher legt/Sich
schlafen unser Geschlecht nicht, um zu einem neuen Weltentag aufzuwachen/Bis
ihr VerheiBenen all,/All ihr Unsterblichen, uns/Von eurem Himmel zu sagen,/Da
seid in unserem Hause.«

- am 14.02.2026, 07:38:27.

49


https://doi.org/10.14361/9783839444832-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

50

I. Theorie der Tischgesellschaft

der Philosoph Sokrates sich dies zu seiner Lebensgewohnheit machte: In
ihrer sokratischen Form ist die Philosophie selbst eine gute Lebensgestal-
tung — gutes Design des Sozialen, des Humanen — und vielleicht das beste
Beispiel fiir ein dialogisches Welt-Selbst-Gestalten. Diese Dinge sind hin-
sichtlich der Frage nach einem zeitgemifien Design der philosophischen
Kommunikation — also welche Geschichten die Philosophie erzihlt, wie
sie sich selbst versteht und was sie als Praxis ist — wichtig und verdienen
es, hier hervorgehoben zu werden.

FATWORLD ODER COMPUTERSPIELE,
DIE UBER DAS WELT-ESSEN PHILOSOPHIEREN

Auch Computerspiele, die in der Gegenwartsgesellschaft eine wachsende
Popularitit genieflen, kénnen nach den Prinzipien einer dialogischen De-
signphilosophie neu gestaltet (und fiir die Gastrosophie genutzt) werden.
Bisher werden zahlreiche Regeln solcher Spiele so konzipiert, dass sie ver-
spielte Nutzer erzeugen — also Menschen, die nichts in Frage stellen, so-
lange die Spiele dies nicht vorsehen und kein Belohnungssystem sie dazu
motiviert. Wie der Computerspiele-Designer Ian Bogost in Persuasive
Games zeigt, sind Spiele so programmiert, dass die beteiligten Mitspieler
— ohne dafiir selbst denken zu miissen — zu einem bestimmten Verhalten
>iiberredet< werden. Was indes nicht ausschlieflt, dass Computerspiele
ihre Nutzer auch im Gegenteil dazu bringen konnen, sich Problemen zu
stellen, denen sie am liebsten aus dem Weg gehen wiirden, oder zu ge-
sellschaftlichen und politischen Themen aktiv zu werden.

Der Technikphilosoph Morozov erldutert die entscheidende Anders-
artigkeit des Designs von Zamzee und Fatworld, zwei Computerspiele, die
Nutzer fiir ein soziales Problem — Fettleibigkeit — sensibilisieren wollen.
Zamzee ist ein Fitness Game, entwickelt von HopeLab, einem philantro-
pischen Unternehmen unter dem Vorsitz von Pam Omidyar, der Lebens-
gefihrtin des eBay-Griinders. Die Idee hinter dem Spiel entspricht der iib-
lichen Datensammeln-Belohnungs-Logik: Die Kinder bekommen Geriite,
die ihre korperliche Aktivitit aufzeichnen, und sammeln Punkte, je mehr
Bewegung (Jogging, Gassigehen mit dem Hund etc.), desto mehr Punkte.
Am Ende gibt’s von den Eltern Geschenkkarten zur Belohnung.

Das Welt-Design dieses Computerspiels nihrt bei seinen jungen Kon-
sumenten ein biopolitisches Denken {iiber Fettleibigkeit und Gesund-

- am 14.02.2026, 07:38:27.


https://doi.org/10.14361/9783839444832-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

1. Es kénnte ein Uberleben geben

heit, das moralische Normen und gesellschaftliche Normalitit nicht
kritisch hinterfragt, sondern affirmativ gamifiziert. »Wenn ich mich ge-
niigend anstrenge, werde ich erfolgreich sein. Schlankheit und Gesund-
heit sind somit nur die natiirlichen Folgen meines guten Verhaltens; mit
strukturellen Faktoren wie Familieneinkommen, Zugang zu gesunden
Lebensmitteln oder dem Risiko des Joggings im Viertel haben sie nur
wenig zu tun.«” Umso mehr sorgt die Gamifizierung der Kids - iiber
die (steuergiinstige) Philanthropie des Unternehmens hinaus — fur et-
was Lohnarbeit und neue Berufsfelder. Fiir die Spieleentwicklung arbei-
ten universitire Forschungsgruppen, Designfirmen und, wie in diesem
Fall, Gesundheitsinstitutionen eng zusammen. HopeLab ist stolz darauf,
einen technischen Ansatz gefunden zu haben, der Verhaltenspsychologie
mit sozialem Design verbindet. Das Unternehmen glaubt fest daran, dass
die gesellschaftlich ermoglichte Fehlernihrung von Kindern und Jugend-
lichen am besten »durch wissenschaftliche Mittel, innovatives Design
und Mitgefiihl gelést werden« kénne.>

Dazu kann das von Ian Bogost konzipierte Fatworld als Gegenbeispiel
fuir das Design eines gastrosophischen Spiels — ebenso wie fiir eine spie-
lerische Gastrosophie — dienen. »Im Gegensatz zu Zamzee, das vollkom-
men in der realen Welt verwurzelt ist«, erldutert Morozov, »ist Fatworld
ein eher konventionelles Spiel, das ausschlieflich in einer virtuellen Welt
Comic-artiger Figuren stattfindet. Dennoch stellt es die Komplexitit des
Problems Fettleibigkeit weitaus besser dar als Zamzee. In Fatworld wihlt
man fiir seine Figur zunichst Gewicht und Gesundheitszustand — Pri-
dispositionen fiir Leiden wie Diabetes, Herzkrankheiten und Fresssucht
—, dann entscheidet man, was man essen und wie viel Sport man trei-
ben will, und versucht dabei im Rahmen des eigenen Budgets zu bleiben.
Daneben darf man ausprobieren, wie es ist, anderen Spielern Vorschlige
hinsichtlich ihrer Erndhrung zu machen, indem man in einem eigenen
Restaurant Mentis kreiert. Der Realismus des Spieldesigns ist beeindru-
ckend: Man kann die Politik beeinflussen, indem man Regierungsvertre-
tern am Govern-o-Mat Schmiergelder zahlt, und die eigene Gesundheit
am Health-o-Mat tiberpriifen (soweit man es sich leisten kann). »Ziel des
Spiels ist nicht, anderen vorzuschreiben, was sie essen oder wie sie Sport
treiben sollen, sagt Bogost. »Vielmehr soll es die komplexen, miteinan-

49 | Morozov, Smarte Neue Welt, 552.
50 | Wikipedia, HopelLab.

- am 14.02.2026, 07:38:27.

51


https://doi.org/10.14361/9783839444832-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

52

I. Theorie der Tischgesellschaft

der verflochtenen Beziehungen zwischen Erndhrungsgewohnheiten und
Faktoren wie der Haushaltskasse, der harten Realitit, Zuschiissen und
Regulierungen aufzeigen.«’!

Als Beispiel fiir eine konfrontative Gestaltung stellt Fatworld die Fett-
leibigkeit als komplexes und multidimensionales Problem dar, das nicht
durch persénliche Verantwortung allein zu 16sen ist; dieses Spiel bringt
seine Spieler dazu, iitber Reformen nachzudenken statt nur tiber individu-
elle Opfer. Es regt die Spieler zwar nicht dazu an, Sport zu treiben, aber
immerhin zum Denken. Durch ein Spiel wie Zamzee, das auf obsessivem
Self Tracking, elterlicher Kontrolle und monetiren Belohnungen aufbaut,
konnen die Spieler vielleicht ein paar Kilo abnehmen. Doch es ist unwahr-
scheinlich, dass es die vielschichtigen gesellschaftlichen Probleme und
Herausforderungen aufzeigt, welche die Fettleibigkeit mit sich bringt.

Angesichts eines der massivsten Probleme der Menschheit — ihrer
Fehlernihrung, in der exemplarischen Gestalt der globalen Gesundheits-
krise als Inbegriff ihres sozialpathologischen Zustandes — nutzt der Ge-
sellschaftsspiel-Designer Bogost die allgemeine Gamifizierung des Welt-
geistes fiir einen Humanismus, mit dem Dichter und Schriftsteller von
fiktiven Geschichten schon lange herumspielen: Die Ironie macht sich
tiber (allzu) Menschliches lustig (bei dem Meister des Genres, Erasmus
von Rotterdam, beispielsweise in der poetischen Gestalt einer ironischen
Lobrede der Torheit) — sei’s das eigene Korperfett (wie im Falle von Fat-
world>?) oder sei’s die kollektive Unvernunft (in Erasmus’ Satire) oder
etwa der rein technische und optimiert-optimistische (also meines Erach-
tens licherliche) Glaube an einen moralischen oder sozialtechnokratisch
herstellbaren Perfektionismus. Das Spiel der Ironie befreit das Humane
durch Humor von seinen Inhumanititen — lisst menschlich erscheinen,
was am Menschen unmenschlich sein kann und was Menschlichkeit in
ihr Gegenteil verkehrt.

Das Spielen, das sich frei zwischen Spielerei und Verspieltheit ab-
spielt, bringt die Spieler zum Lachen — wenn'’s gut geht. Mindestens aber
macht es ihnen Spafl. Computerspiele oder, allgemeiner, Gedankenspiele
und Gesellschaftsspiele, die durch ihr soziales Design das spielerische
Wesen des Menschen — als »Homo ludens« (Huizinga) — aktivieren, in-
dem sie kiinstlerisch geschaffene Spielrdume eroffnen, die »Freiheit der

51 | Morozov, Smarte Neue Welt, 553.
52 | Wolf, Welcome to Fatworld! Experience refreshing moral discomfort!

- am 14.02.2026, 07:38:27.


https://doi.org/10.14361/9783839444832-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

1. Es kénnte ein Uberleben geben

Selbstbewegung« (Gadamer) ermdoglichen, sind Best-Practice-Beispiele
fiir den Entwurf einer menschenfreundlichen Ethik.>

Solche Spiele machen Menschen nicht zu Spielzeugfiguren in einer
kommerziellen Techno Fantasy World, die durch digitale Gamifizierung
unsere Humanitit aufs Spiel setzt. Spiele, die das Humane in uns akti-
vieren, wie das lustig komplexe und interaktive Gesellschaftsspiel Gastro-
sophie fiir Alle und Niemanden (mit erstaunlichen Alternate Reality Games
Effekten) oder das allseits beliebte Mensch-drgere-dich-nicht (mit eher narr-
alogischen Mechaniken) oder anders abenteuerliche Survival Games wie
Ark: Survival Evolved und Minecraft (mit massiven Multiplayer-Online-
Komponenten) — sind das, was die Welt braucht, um sich frei zu spielen
aus dem Ernst der Lage.>* Neue Spielregeln und kreative, kollektiv-aktive
Spielregelbriiche der Menschlichkeit zu erfinden bedeutet, das aufklireri-
sche Programm des klassischen Humanismus des Spiele-Denkers Fried-
rich Schiller anthropoethisch zu hacken — zu knacken, modden, morphen,
mogeln: »Denn, um es endlich auf einmal herauszusagen«, wie es schon
der Poet-Philosoph Ende des 18. Jahrhunderts tat, »der Mensch spielt nur,
wo er in voller Bedeutung des Wortes Mensch ist, und er ist nur da ganz
Mensch, wo er spielt«>.

Wenn die eigene Profession nicht das Programmieren von populé-
ren Computerspielen oder die Gestaltung von neuestem Industriedesign
ist, wenn man nicht als ein namhafter Schriftsteller und Dichter oder
als ein erfolgreicher Produzent von Fiktionen (etwa als Religionsstifter
oder Technologievisionir) von sich reden macht, welche Alternativen gibt
es dann, um >Geschichte zu schreiben<? Viele von uns teilen das ungute
Gefiihl, dass das Leben an einem vorbeifliegt — das unheimliche Gefiihl,
dass sich das Tempo ihres Lebens von Tag zu Tag weiter steigert und sich
gleichzeitig in dieser Steigerungslogik gerade das Sein in der Gegenwart
immer mehr zu verfliichtigen scheint. In der Beschreibung unserer >Ge-

53 | Murray, Hamlet on the Holodeck. The Future of Narrative in Cyberspace;
Schell, The Art of Game Design; Rehfeld, Game Design und Produktion. Grund-
lagen, Anwendungen, Beispiele.

54 | McGonigal, Reality is Broken: Why Games Make Us Better and How They Can
Change the World.

55 | Schiller, Die &sthetische Erziehung des Menschen; Birgit Sandkaulen, Aller-
lei Spiele. Anmerkungen zu Schillers asthetischen Erziehung; Stampfl, Die ver-
spielte Gesellschaft: Gamification oder Leben im Zeitalter des Computerspiels.

- am 14.02.2026, 07:38:27.

53


https://doi.org/10.14361/9783839444832-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

54

I. Theorie der Tischgesellschaft

schichte« und gerade der Geschichte unserer >Zukunft« ist die narrative
Fiille, die dem Prinzip und dem Imperativ der Steigerung zugemessen
wird, extrem {ibergewichtig im Vergleich zur Geschichte der >Ankunft«:
Nach meinem Geschmack wire die Riickkehr zur Erde tiber den Umweg
einer globalen regionalen Ernihrungswende eine solche — echt abenteuer-
liche®® — Geschichte von der allmihlichen Ankunft der Menschen in der besten

aller moglichen Welten.

ODER: FETT GESCHICHTE SCHREIBEN

Zukunftsbilder der Ankunft scheinen vielen von uns beingstigender als
die Bedrohung durch Katastrophen oder die fantastische Erzihlung der
Futuristen. Doch vielleicht wird lingst eine alternative Geschichte ge-
schrieben: Gegenwart in Begriffen einer gastrosophischen Zukunft als
Ankunft zu beschreiben, versteht sich bewusst als eine ebenso provokan-
te wie realistische Gegengeschichte zur posthumanen Utopie/Dystopie.
Die Gastrosophie unternimmt den abenteuerlichen Versuch, die Idee des
Seins neu zu erfinden und dessen Ankunft im menschlichen (anthropo-
ethischen) Titig-Sein programmatisch zu begleiten, indem sie mit philo-
sophischen Mitteln die Gestaltung humaner Formen eines guten Lebens
fur praktisch moglich hilt. Insofern ist richtig: »Die alte Frage nach dem
guten Leben stellt sich in einer Situation historisch beispielsloser Gestal-
tungsoffenheit.«*’

Anders als die Alten — allen voran Sokrates — wiren wir heute auf der
Hohe der Zeit der conditio humana, sobald wir im Sinne eines ironischen
und dialogischen Kommunikationsdesigns endlich uns selbst erkennen
wiirden: Wir Menschen fithren kein perfekt durchgestyltes und digital
berechenbares Leben, dessen Unvollkommenheiten dank smarter Tech-
nologien und Optimierungsprogramme beseitigt werden konnten. Statt-
dessen sind wir selbstwiderspriichliche, fehleranfillige, komplizierte,
spiel- und streitsiichtige, konfliktudse, vor allem stindig hungrige und in

56 | Anders als der deutsche Begriff Abenteuer verweist das englische Adventure
auf den lateinischen Ursprung adventus (Ankunft, ankommend): Ankunft beinhal-
tetimmer auch Abenteuer.

57 | Schulze, Die beste aller Welten. Wohin bewegt sich die Gesellschaft im 21.
Jahrhundert?, 26.

- am 14.02.2026, 07:38:27.


https://doi.org/10.14361/9783839444832-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

1. Es kénnte ein Uberleben geben

vielem unersittliche, sogar unverbesserliche Lebewesen. Die ewig-sokra-
tische Frage ist schlicht: Wie — >gut< — sollen wir leben, wenn wir trotzdem
die Wahl haben?

Auf den ersten Blick wirkt diese Frage zu grof3, und doch ist sie all-
gegenwirtig und unumgehbar. Und letztlich ist sie sogar banal im mora-
lischen Sinne von Hannah Arendt. Denn die unheimliche Banalitit des
Guten besteht darin: Es gibt nichts Gutes, aufSer wir tun es. Die Frage nach
einer allgemeinen, vom Einzelnen fiir das gemeinsame Wohl Aller zu
tuenden Lebenspraxis, die Frage nach dem guten Leben als Allerwelts-
thema zu stellen heifdt nichts anderes, als sie zur Angelegenheit von 6f-
fentlichen Debatten, Regierungen, Konzernen, Bildungseinrichtungen,
Forschungszentren, Wohnkiichen, Lebenswelten und Gewohnheiten zu
machen. Neu ist die Aufdringlichkeit, mit der sich dieser Topos themati-
siert, und die wachsende Dialektik méglicher Antworten.

Eines allerdings ist klar wie Klofsbrithe: Das gute Leben, um das es
dabei geht, ist kein Privatvergniigen; einfach deshalb, weil unser Handeln
oder unsere Untitigkeit — unser Leben, wie uns das tigliche Essen be-
sonders anschaulich lehrt — mit dem Leben aller Anderen verbunden ist.
Dieses allgemeine Verbunden-Sein bedeutet nicht, dass die individuelle
Freiheit notwendig dort endet, wo sie auf die Freiheit der Anderen grenzt:
Ein ungliicklich begrenztes Menschenbild, das uns die Orthodoxie des
Liberalismus aller Couleur schon viel zu lange glauben macht. Es verhilt
sich doch so: Weil — und nur in dem Mafle wie — unsere Lebensweise sich
auf das Allgemeinwohl auswirkt, ist die praktische Gestaltung von Frei-
heit mit Verantwortung verbunden und ist uns fiir Alle (das eigene Selbst
inbegriffen) Gutes wie Ungutes zu tun méglich.

Wir sind von einer Gesellschaft der Bauern zu einer Gesellschaft der
Fabrikarbeiter und schliefllich zu einer Gesellschaft der Wissensarbeiter
und Dienstleister geworden. Und nun geht es weiter voran zu einer Ge-
sellschaft der Genieflenden, der Faulen, der Empathieproduzenten, der
gerne guten, aber nicht automatisch besseren Menschen auf dem Weg
ins Weltalter der humanen Erdbewohner. Anthropoethisch upgegradete
Menschen wie Gastrosophen, Konvivialisten, Weltretter-Aktivisten, Neo-
humanisten usw. — wie auch immer sie sich nennen mégen — haben keine
Angst, ihre Ansichten und Absichten bekannt zu machen. Sie erkliren of-
fen, dass ihre Zwecke nicht einfach durch Protest, Revolte oder Rebellion
zu verwirklichen sind. Fiir ihre Zwecke kommt es darauf an, sich aktiv
— selbsttitig — an der alltiglichen, allmahlichen, ebenso verantwortungs-

- am 14.02.2026, 07:38:27.

55


https://doi.org/10.14361/9783839444832-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

56

I. Theorie der Tischgesellschaft

bewussten wie vergniiglichen und abenteuerlichen Transformation oder,
kurz, der kulturellen Evolution zu beteiligen.

Wir alle haben nichts zu verlieren als unseren Uberdruss und unse-
ren unersittlichen Konsumismus, unseren Nihilismus und den ewigen
Egoismus: Freunde des Menschen und der Menschenrechte, Welt-Reisende
und Zeit-Genossen des Hier und Jetzt, Gartner der Erde und Gliickssuchen-
de auf dem richtigen Weg, Wandlungsfreudige und Abenteuerlustige aller
Linder — gut so! Und: Macht euch taub gegeniiber den misanthropischen
Beschworungen von rechtsdriftenden Extremismen und Endstationen.
Macht euch lustig dariiber — nein, lacht einfach —, wenn von der vulgir-
marxistischen Gegenseite das obligatorische Dagegensein — die Do-Goo-
der derogatorische Selbstverteidigung — kommt, dass ethische Appelle an
die Menschen nichts weiter als schlechtes Gutmenschentum seien und
dass auerdem weder, Gutes zu tun, politisch etwas brichte noch irgend-
jemand wissen konne (oder diirfe), was ein im Sinne des Allgemeinwohls
gutes Leben sei. — Darum glaubt keinem Menschen, dessen einzige Tat in
der Ausrede besteht, zu sagen: Wer das Gute im Kleinen beginnen lasse,
iibersehe »>die Systemfrage«. Denn bekanntlich konne bekanntlich erst
nach dem Ende des Kapitalismus mit dem Aufbau menschenwiirdiger
Gesellschaften und Verhiltnisse (des Arbeitens, des politischen Lebens,
der zwischenmenschlichen Beziehungen, des Essens, Faulenzens usw.)
begonnen werden und erst danach — dann selbstverstindlich voll automa-
tisch (ohne eigenes Tun und Titigsein) — wiirden die Menschen gliicklich.

Die Behauptung, eine fiir Alle gute Lebenspraxis sei undenkbar,
scheint mir — speziell fiir >linken< Gesellschaftstheorien und Befiirworter
der humanen Utopie einer besseren Welt — ein fataler Denkfehler. Um
diesbeziiglich nicht unnétig blof Dinge zu wiederholen, die bereits in
meiner Einfiihrung in die Gastrosophie (insbesondere der Kritik an der Kri-
tischen Theorie) und als Grundgedanke der Politik des Essens zur Sprache
kamen, will ich mich in dieser Vorrede auf eine kurze und abschliefRende
Bemerkung beschrinken.

In seiner Studie zum Verhiltnis von Materialismus und Moral schrieb
Max Horkheimer, der Griinder der Frankfurter Schule und zusammen
mit Theodor W. Adorno, einer der mafigeblichen Verteidiger des besagten
System-Arguments: »Der Aufruf zur Moral ist machtloser denn je, aber
es bedarf seiner auch nicht. Im Unterschied zum idealistischen Glauben
an den >Ruf des Gewissens« als entscheidender Kraft in der Geschichte

- am 14.02.2026, 07:38:27.


https://doi.org/10.14361/9783839444832-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

1. Es kénnte ein Uberleben geben

ist diese Hoffnung dem materialistischen Denken fremd.«*® Freilich ar-
gumentiert Horkheimer hier nicht fiir eine materialistische Lebensein-
stellung im Sinne einer konsumkapitalistischen Weiter-so-Selbstentfrem-
dung der Menschheit; er denkt dabei an die marxistische Weltsicht, dass
das Sein das Bewusstsein bestimme. Entscheidende Kraft der Geschichte
seien folglich die Okonomie bzw. die Produktions- und Eigentumsver-
hiltnisse — nicht der Uberbau eines moralischen Gewissens und der Auf-
ruf, Gutes zu leben. Stattdessen verzichtet diese Denkweise freiwillig und
systematisch darauf, sich am Zusammenstellen von neuen Rezepten fiir
eine »bessere Praxis« (Adorno) zu beteiligen.

Zwar fithrt der Kritizismus von kritischen Gesellschaftstheoretikern
und Sozialphilosophen wie Horkheimer und Adorno oder ihren Nachfol-
gern und Flirsprechern stindig die Rede von einer besseren Welt im Mun-
de und auch davon, »das mogliche Mitglied einer gliicklichen Mensch-
heit« (ebd., 134) zu werden. Doch diese Reden um den heiflen Brei tragen
wenig zu jenem revolutioniren Humanismus bei, dessen grobes Salz in
der guten Praxis von Marx’ eigener Garkiiche noch zum Einsatz kam.”
Wem dieser Sinn fehlt, vermag noch nicht einmal alle die Best-Practice-
Beispiele und Mut machenden Initiativen wahrzunehmen, die das Gute
bereits im Hier und Jetzt (wo es geht und so gut es geht) titig selber ma-
chen. Doch die Welt bewegt sich weiter. Inzwischen gibt es etliche Biicher
mit konkreten Ideen zur Weltverbesserung, mit Anleitungen fiir alter-
native Wirtschaftsformen und mit Praxis-Vorbildern von idealistischen
sowie vollig utopischen, aber ganz realen Projekten und Geschichten.
Es ist also hochste Zeit das materialistische Denken und die linke Ge-
sellschaftstheorie samt ihres marxistischen Menschenbildes durch eine
konvivialistische Weltsicht, ein praxistisches Denken und ein essistenzia-
listisches Menschenbild zu erneuern. Kurz: Was als entscheidende Kraft
in der Geschichte fehlt, sind Szenarien der Erndhrungswende zur Trans-
formation unserer Kultur.

58 | Max Horkheimer, Materialismus und Moral, 143.
59 | Lemke, Uber das Essen. Philosophische Erkundungen, 89-92.

- am 14.02.2026, 07:38:27.

57


https://doi.org/10.14361/9783839444832-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

- am 14.02.2026, 07:38:27.


https://doi.org/10.14361/9783839444832-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

