4 Glucksversprechen und Gefahrenkultur

Das Dispositiv moderner Kindheit
in Rousseaus Emile

Das Kind solle »weder Tier noch Erwachsener sein«, schreibt Rous-
seau in seinem im Frithjahr 1762 veréffentlichten Werk Emile, »sondern
Kind«.* Der umtriebige Aufklirer formuliert in diesem ebenso schnell
verbotenen wie sich verbreitenden Text eine Anthropologie, die ich fol-
gend als liberal-paternalistische und padagogisch-republikanische deu-
te. Meine Analyse dieses Textes zielt darauf, wesentliche Elemente des
Dispositivs moderner Kindheit herauszuarbeiten und auf diese Weise der
Relevanz des Problems Kind weiter nachzugehen. Wie im zweiten Kapi-
tel aufgezeigt, weist Althusser permanenten Anrufungen vom Lebensan-
fang an signifikante Bedeutung zu fiir Praktiken gesellschaftlicher Re-/
Produktion. Anhand des von Rousseau im Emile geschaffenen Mikro-
kosmos lasst sich dies anschaulich nachvollziehen und zudem inhaltlich
prazisieren. Gemafs der im dritten Kapitel entwickelten Analytik bezeich-
net das Dispositiv Kindheit dabei die strategischen Ensembles hetero-
gener Elemente, in denen sich disparate und zugleich konkrete Prakti-
ken des Wissens, der Macht und des Selbst miteinander verschranken,
die ausgehend von der Problematisierung des Subjekts/Objekts als Kind
sowie den am, um und durch das Kind erfolgten Problematisierungen
hervorgebracht werden. Auf diese Weise werden historisch-gegenwir-
tige Ordnungen und Wirklichkeiten des Selbstverstindlichen und Ge-
wohnlichen erzeugt, deren Moglichkeitsbedingungen im Problem Kind
griinden. Bevor die eigentliche Analyse beginnt, sollen die im Emile ver-
sammelten Elemente des Dispositivs moderner Kindheit zunachst biin-
dig zusammengefasst und das Werk knapp in seinen historischen Kon-
text gestellt werden.>

1 Jean-Jacques Rousseau: Emil oder Uber die Erziehung. Vollstindige Aus-
gabe. In neuer deutscher Fassung besorgt von Ludwig Schmidts, Paderborn
u.a. 1971 [1762], S. 62.

2 Eine Vorarbeit dieses Kapitels, auf die im empirischen Teil 4.1 bis 4.4 zu-
riickgegriffen wird, deren Interpretationen und Systematisierungen jedoch
erheblich erweitert, um neue Deutungen erginzt und beziiglich der Perfek-
tibilitat korrigiert werden, findet sich in Christoph T. Burmeister: » Von der
>Natur des Kindes« zur Formation des sich selbstfiihrenden Selbst. Eine Sub-
jektanalyse Rousseaus Emile als Beitrag zur Genealogie moderner Subjek-
tivierung«, in: Michael Hohlstein et al. (Hg.), Der Mensch in Gesellschaft.
Zur Vorgeschichte des modernen Subjekts in der Frithen Neuzeit, Paderborn
u.a. 2019, S. 105-136.

113

24.01.2026, 15:08:32. [



https://doi.org/10.5771/9783748913481-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GLUCKSVERSPRECHEN UND GEFAHRENKULTUR

Ausgangspunkt Rousseaus ist eine fundamentale Problematisierung
seiner Gegenwart, der bestehenden feudalen Gesellschaft und Sittenlo-
sigkeit frithkapitalistisch-biirgerlichen Stadtlebens ebenso wie der die
menschliche Natur verkennenden aufklarerischen Vernunft. So veroffent-
licht der Citoyen de Genéve den Emile fast zeitgleich mit dem Contrat so-
cial, deren jeweilige erste Sitze vielfach zitiert und Ausdruck von dessen
Kritik an entfremdenden Formen moderner Vergesellschaftung sind. Be-
kanntlich heif3t es im ersten Satz des ersten Buches des Emile: »Alles ist
gut, wie es aus den Hianden des Schopfers kommt; alles entartet unter den
Hinden des Menschen«.3 Der erste Satz des ersten Kapitels des Contrat
social wiederum halt fest: »Der Mensch ist frei geboren, und tiberall liegt
er in Ketten«.* Auch die im Ganzen acht Jahre andauernde Flucht, zu
der Rousseau sich aufgrund eines aufrechterhaltenen Haftbefehls nach
Veroffentlichung beider als »verbrecherisch[]«5 gebrandmarkten Schrif-
ten gezwungen sah — Exemplare des Emile wurden gar in Paris und Genf
verbrannt —, mag als Beleg der Vehemenz der Problematisierung dienen.
Dabher zielt die dominante strategische Funktion des Emile denn auch auf
die Erschaffung eines neuen, nicht-entfremdeten, natiirlichen wie sittli-
chen, seinem Gewissen folgenden Biirgermenschen.

Wie im das Kapitel einleitenden Zitat bereits offenbar wird, geht
Rousseau dabei von einer essenziellen Differenz zwischen Kind und Er-
wachsenem aus. Das von Natur aus gute Kind besitze ein natiirliches Ei-
genrecht sowie eine Natur, die es dazu bestimme, erwachsen zu werden.
Die ausgemachte essenzielle Differenz tiberbriickt das kindliche Subjekt
derweil durch einen Entwicklung genannten Prozess, der mehrere na-
turliche und sittliche Stufen umfasst. Diese sollen je eigenstiandig gliick-
lich-machend, also nicht nur vorbereitend sein, zugleich aber bedingt ihr
erfolgreiches Passieren die Moglichkeit einer gliicklichen Existenz als er-
wachsenes Subjekt. Dieses hoffnungsvolle Geschehen namens Entwick-
lung bedarf zugleich zwingend expertenhafter Fremdfithrung in Form
von Erziehung (des Kindes wie der Eltern), denn zum einen verlangt das
unbekannte Wesen wahrhaftiger Expertise, schlieflich »kennt [mensch]
die Kindheit nicht«.®* Und zum anderen ist dieses Geschehen flankiert
von unzihligen Gefahren, die sowohl der Umgebung des Kindes ent-
springen, falscher elterlicher Praxis etwa oder selbstsiichtigen und un-
sittlichen Erwachsenen oder problematischen anderen Kindern, als auch

3 J.-J. Rousseau: Emil oder Uber die Erziehung, S. 9.

4 Jean-Jacques Rousseau: Vom Gesellschaftsvertrag oder Grundsitze des
Staatsrechts, Stuttgart 2011 [1762], S. 5.

5 Michel Foucault: »Einfithrung [in: Rousseau, J.-J., Rousseau juge de Jean-
Jacques. Dialogues]|« [1962, Nr. 7], in: Schriften in vier Binden. Dits et
Ecrits. Band I. 19 54-1969. Hrsg. von Daniel Defert/Frangois Ewald, Frank-
furt/Main 2001, S. 241-262, hier S. 249.

6  J.-J. Rousseau: Emil oder Uber die Erziehung, S. 5.

114

24.01.2026, 15:08:32. [



https://doi.org/10.5771/9783748913481-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS DISPOSITIV MODERNER KINDHEIT

dem Kind selbst, seinem Kénnen und Wollen und spiter seiner ungezii-
gelt-anziglichen Phantasie. In jedem Fall aber sind die Gefahren apo-
kalyptisch und katastrophisch, denn ein jedes Abweichen von dem na-
turlich-sittlichen Entwicklungsprozess verunmoglicht das erfolgreiche
Passieren der entsprechenden Entwicklungsstufe und ldsst den linearen
Prozess im Ganzen, daran erlaubt Rousseau keinen Zweifel, zwangs-
laufig und unwiederbringlich scheitern. Dies fithre indes nicht nur das
Ende Emiles herbei, sondern verunmaégliche auch die natiirlich-sittliche
Gesellschaft. Weder also ist Entwicklung ohne Telos noch Erziehung
blofer Selbstzweck. Im Gegensatz zu Rousseaus Begriff der Perfekti-
bilitdt, der Fahigkeit zur Vervollkommnung, dessen zeitgenossischer
Skandalon gerade im Auslassen einer »definiten Zielbestimmung«” be-
steht, werden Entwicklung und Erziehung entworfen fir und gesche-
hen in Bezug auf eine bestimmte, erwiinschte, zukunftige gesellschaftli-
che Ordnung, ein ertriumtes » Goldenes Zeitalter«.® Es wird sich zeigen,
dass ausgehend von diesen Grundannahmen das Dispositiv Kindheit als
Glucksversprechen und Gefahrenkultur ein gleichfalls hoffnungsvolles
und dngstlich-sorgendes Beziehungsgefiige bedingt, das am Kind, um
das Kind und durch das Kind, seinen Korper und seine Seele heteroge-
ne (Ungleichheits-)Ordnungen hervorbringt: der Generationen, der Ge-
schlechter, der Klassen, der Expert:innen und Laien sowie der Dinge,
des Raumes und der Zeit.

Die Natur als Bezugspunkt einer anthropologischen Bestimmung des
Menschen, die also Antrieb, Leitlinie und BezugsgrofSe von Rousseaus
Emile bildet,? treibt europiische Gelehrte unterdessen bereits seit dem
16. Jahrhundert um.™ Wie im vorigen Kapitel betont wurde, nimmt in

7  Reinhart Koselleck: »Die Verzeitlichung der Begriffe«, in: Begriffsgeschich-
ten. Studien zur Semantik und Pragmatik der politischen und sozialen Spra-
che, Frankfurt/Main 2006, S. 77-85, hier S. 79.

8  Michel Foucault: Psychologie und Geisteskrankbeit, Frankfurt/Main 1968
[1954/1962],S. 123.

9  Vgl. auch Peter Tremp: Rousseaus Emile als Experiment der Natur und
Wunder der Erziehung. Ein Beitrag zur Geschichte der Glorifizierung von
Kindheit (= Forschung Erziehungswissenschaft, Band 74), Wiesbaden 2000.

10 Vgl. Odo Marquard: » Anthropologie«, in: Joachim Ritter (Hg.), Histori-
sches Worterbuch der Philosophie. Band 1, Basel 1971, Sp. 362-374, hier
Sp. 363; M. Foucault: Die Ordnung der Dinge, S. 372-389. Auch im eine
Dekade vor dem Emiile erschienenen fiinften Band der Enzyklopidie von
Diderot, einem zeitweiligen Freund Rousseaus, und d’Alembert findet sich
im Eintrag »Erziehung« bereits die Konzeption einer den Pflanzen vergleich-
baren kindlichen Natur als erzieherischen Ausgangspunkt: »Il y a bien de
I’analogie entre la culture des plantes & I’éducation des enfans; en 1’'un
& en lautre la nature doit fournir le fonds.« César Chesneau Dumarsais:
»Education«, in: Denis Diderot/d’Alembert, Jean Baptiste le Rond (Hg.),

115

24.01.2026, 15:08:32. [



https://doi.org/10.5771/9783748913481-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GLUCKSVERSPRECHEN UND GEFAHRENKULTUR

dem Mafle, wie eine gottlich-transzendentale, ganzheitliche Ordnung
briichig wird und an Uberzeugungskraft einbiiflt, sowohl die philoso-
phisch-gelehrige Aufmerksamkeit gegentiber als auch die ordnungspoli-
tische Relevanz von Kindheit zu. Das unterschiedslose » Daherwachsen-
lassen«'* weicht dadurch nach und nach einer zunehmend und vielfach
geordneten Kindheit. Dabei gehen die Versuche einer neuen, nicht wei-
ter metaphysischen Bestimmung des Menschen zentralerweise einher mit
Reflexionen und Erprobungen neuer Modi der »Verhaltensfithrungen«,
der »Fuhrungen« und »Regierungen«, so Foucault, in deren Zentrum
das »Problem der Institution der Kindheit« steht.™ Die Kinder, diese zu-
kiinftigen Buirger:innen, sollen bis zu dem Punkt gefithrt werden konnen,
»an dem sie fur die Biirgerschaft niitzlich sind«, sie gleichfalls »ihr Heil
finden konnen« und »sich selbst zu verhalten wissen«.?3 In der Aufkla-
rung wird dieses Problem schliefSlich gesamtgesellschaftlich bedeutsam,
es druckt sich unter anderem aus in der biindigen wie berithmten Frage
des Rousseau-Verehrers*+ Kant: »Wie kultivire ich die Freyheit bei dem
Zwange?«'s Doch kulminieren in der Institution der Kindheit nicht nur
diese Fragen, sie ist zugleich die »fundamentale Utopie, der Kristall, das
Prisma, durch das hindurch die Probleme der Leitung wahrgenommen
worden sind«.™

Seit dem 16. Jahrhundert wird Zeit zunehmend dynamisiert und im
18. Jahrhundert, jener von den Zeitgenoss:innen eben als Aufklarung und
»Neuzeit« begriffenen Epoche, als solche schliefSlich selber »zu einer Kraft
der Geschichte«.’” Nicht nur werden die Menschen sich der Kontingenz
ihres Handelns bewusst, sondern zunehmend auch der »Kontingenz des
Handlungsbereichs selbst«™® und damit der kontingenten Bedingungen

Encyclopédie ou Dictionnaire raisonné des sciences, des arts et des métiers.
Tome 5, Paris 1751, S. 397—403, hier S. 397.

11 Doris Bithler-Niederberger: Kindheit und die Ordnung der Verbaltnisse. Von
der gesellschaftlichen Macht der Unschuld und dem kreativen Individuum,
Weinheim 2005, S. 23.

12 M. Foucault: Sicherbeit, Territorium, Bevolkerung, S. 336.

13 Ebd.

14 Die Schriften Rousseaus waren nicht nur zentral fiir die Entwicklung des
Kantschen Denkens, auch bildete ein Rousseau-Portrit den einzigen Schmuck
in dessen Konigsberger Arbeitszimmer; vgl. Gerd Irrlitz: Kant-Handbuch. Le-
ben und Werk. 2., iiberarbeitete und erginzte Aufl., Stuttgart, Weimar 2010,
S. 34. )

15 Immanuel Kant: Uber Pidagogik, Konigsberg 1803, S. 27.

16 M. Foucault: Sicherbeit, Territorium, Bevolkerung, S. 336.

17 Reinhart Koselleck: » Neuzeit«. Zur Semantik moderner Bewegungsbegrif-
fe«, in: Vergangene Zukunft. Zur Semantik geschichtlicher Zeiten, Frank-
furt/Main 1989, S. 300-348, hier S. 321.

18 Michael Makropoulos: Modernitdit und Kontingenz, Miinchen 1997, S. 22.

116

24.01.2026, 15:08:32. [



https://doi.org/10.5771/9783748913481-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS DISPOSITIV MODERNER KINDHEIT

der Fremd- und Selbstfithrungen. Dementsprechend wird auch das Er-
ziehungsgeftige problematisiert und ein exaktes wie tiberzeugendes Wis-
sen vom Verhiltnis der Generationen sowie der notwendigen Ausstat-
tung des Nachwuchses gesucht. »[G]Jalten die Nachkommen bis dahin
primir als Erben sowohl der Stinden als auch des Besitzes, sowie der Na-
tur ihrer Viter, sollten sie nun zuerst das Kind, das lernende Individuum,
das selbsttitig entdeckende und destruierende Subjekt sein«.* Das Kind
wird in piadagogisch-erzieherischen Praktiken von der Erbsiinde befreit,
von der Nachkommenschaft gewissermafSen enterbt und als ein autono-
mes Individuum entworfen. So folgen die Fremd- und Selbstfithrungen
immer weniger zyklisch konzipierten Praktiken denn linearen. Vergan-
genheit, Gegenwart und Zukunft treten nach und nach auseinander und
padagogische wie erzieherische Praktiken gehorchen zunehmend einem
teleologischen Fortschreiten jenseits der Generationengrenze — und die
Hoffnung auf eine bessere, menschlichere, fortschrittlichere Zukunft von
Individuum und Gesellschaft, Biirger und Staat nahrt sie. Daher verlangt
der »Gegenstand modernen Erziehens, das Kind mit seiner Zukunft, [...]
ein antizyklisches Vorgehen«.>° In der nun zunehmend als eigenstandige
Lebensphase konzipierten Kindheit eines Individuums, der im Kind und
durch das Kind herbeizufiihrenden besseren Zukunft der Gesellschaft so-
wie dem veranderten Generationenverhaltnis finden sich zentrale Aspek-
te des modernen Zeitregimes: etwa das Brechen der Zeit, das Pramieren
des Neuen sowie die Fiktion des Anfangs, fiir deren Verallgemeinerung
und Veralltaglichung — deren Selbstverstandlichwerden — Kind und Kind-
heit nicht nur ganz wesentlich sind,** sondern auch wegweisend. Denn
die »pddagogische Enterbung [geht] der 6konomischen voraus«,** die
durch die Generalisierung von Lohnarbeit im ausgehenden 19. Jahrhun-
dert folgt. So sind im Konzept Kindheit alle Elemente versammelt, die ge-
mafs der Problematisierung mogliche Losungen bedingen.

Auch fiir Rousseau ist die Natur des Kindes, ist das natiirliche Kind
mit seiner unbedingt zu regierenden Fihigkeit, sich linear-fortschreitend
zu entwickeln, zugleich Utopie, Kristall und Prisma. Es ist die Bedingung
der Losung des Problems der richtigen Fremd- und Selbstfithrungen.

19 Konrad Wiinsche: »Die Endlichkeit der padagogischen Bewegung«, in: Diet-
mar Kamper/Christoph Wulf (Hg.), Die sterbende Zeit. Zwanzig Diagno-
sen, Darmstadt, Neuwied 1987, S. Too-114, hier S. 100.

20 Ebd.,S. 104.

21 »Als Realitit, Norm und Phantasma ist die emblematische Sollbruchstel-
le des Generationenkonflikts im Zeitregime der Moderne zu einer Quel-
le >standig sich neu reproduzierender Hiatus-Erfahrungen«< geworden und
dient dabei nicht zuletzt [...] der paradigmatischen Selbstinszenierung von
Anfiangen.« Aleida Assmann: Ist die Zeit aus den Fugen? Aufstieg und Fall
des Zeitregimes der Moderne, Miinchen 2013, S. 148.

22 K. Winsche: »Die Endlichkeit der padagogischen Bewegung«, S. 1oo.

117

24.01.2026, 15:08:32. [



https://doi.org/10.5771/9783748913481-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GLUCKSVERSPRECHEN UND GEFAHRENKULTUR

Rousseau entwirft im Emile das Bild eines Menschen, der von der
Erbsiinde befreit und von Verwandtschaft entledigt sich naturlicherweise
zu einer freien und rechtschaffenen Existenz entwickelt, und formuliert
mit dem frei von (traditionalen) Bindungen sich selbst regierenden au-
tonomen Individuum ein Grundelement moderner Kultur. Er figt nam-
lich dem aufklarerischen, politischen und erzieherischen Diskurs des 18.
Jahrhunderts in kulturkritischer Absicht und in Abgrenzung zu Tabula-
rasa-Konzeptionen das Element des Kindes als Terra incognita hinzu.>
Das Kind wird als ein unbekanntes Wesen eingefiihrt, das weder Mensch
noch Tier ist und das in seiner natiirlichen wie natiirlich-guten Eigen-
heit vom Erzieher zu studieren und dessen Entwicklung erzieherisch zu
regieren ist. Daraus speist sich sowohl die Formation Erzieher:in/Kind

23 Tabula-rasa-Vorstellungen vom Kind als Ausgangspunkt des Erziehungsge-
schehens finden sich in zahlreichen Kulturen, beispielsweise in der frithen
chinesischen Philosophie als »Jadestein, der noch geschliffen werden muss«,
oder der islamischen des 1o. und 11. Jahrhunderts als »ungeschliffener Edel-
stein«, der rein und formbar ist. Das europdische Mittelalter ist in dieser
Hinsicht gepragt von der Lektiire des antiken griechischen Gelehrten Plut-
arch, der festhilt: »Das Kindesalter ist noch in hohem MafSe formbar und
geschmeidig, und den zarten Kinderseelen lassen sich Lehren unverlierbar
einprigen; alles Harte hingegen kann nur mit Schwierigkeiten wieder in ei-
nen weichen Zustand zuriickgefithrt werden. Denn wie Siegel in weiches
Wachs gedriickt werden, so muf§ man die Lehren den Seelen einprigen, so-
lange sie noch kindlich sind.« In der Neuzeit hat unter anderem durch die
philanthropische Rezeption wirkmachtig eine solche Tabula-rasa-Konzeption
dann Locke formuliert, der wie Rousseau Calvinist ist und bei dem sich vie-
le der im Emile verhandelten Praktiken bereits finden. Er ist der Erste in der
europidischen Geistesgeschichte, in dessen Erkenntnistheorie Kindheit einen
zentralen Stellenwert besitzt. Seine sensualistisch-materialistische Psycholo-
gie bricht mit der seit dem 5. Jahrhundert vorherrschenden Erbstindenlehre
und hinterfragt Descartes seelischen bzw. geistigen Substanzbegriff und damit
die Vorstellung eines fiir sich und aus sich bestehenden Wesens. Was die Seele
stattdessen ausmache, seien empirisch nachweisbare Operationen. Die Kin-
derseele erscheint ihm daher als »weifSes Papier oder Wachs [...], das man bil-
den und formen kann, wie man will«. John Locke: Gedanken iiber Erziehung,
Stuttgart 1970 [1693], S. 268; Plutarch zitiert nach Klaus Arnold: »Kindheit
im europdischen Mittelalter«, in: Jochen Martin/August Nitschke (Hg.), Zur
Sozialgeschichte der Kindbeit, Freiburg i. Br., Miinchen 1986, S. 443-467,
hier S. 449; vgl. aufSerdem Gudula Linck: »Der Jadestein, der noch geschlif-
fen werden muss — Zur Sozialgeschichte des Kindes in der chinesischen Kai-
serzeit«, in: Jochen Martin/August Nitschke (Hg.), Zur Sozialgeschichte der
Kindbheit, Freiburg i. Br., Miinchen 1986, S. 75—111, hier S. 76; Harald Motz-
ki: »Das Kind und seine Sozialisation in der islamischen Familie des Mittel-
alters«, in: Jochen Martin/August Nitschke (Hg.), Zur Sozialgeschichte der
Kindbheit, Freiburg i. Br., Miinchen 1986, S. 391—4471, hier S. 432.

118

24.01.2026, 15:08:32. [



https://doi.org/10.5771/9783748913481-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS DISPOSITIV MODERNER KINDHEIT

samt der Notwendigkeit professioneller Expertise, Blicke, Techniken und
Verfahren als auch ganz grundsitzlich ein verandertes Verhiltnis von
Kindheit und Erwachsenheit. Denn nicht nur wird die Generationenfolge
eine lineare und hat Kindheit ein Eigenrecht, eine eigene, vom Erwach-
senen zu unterscheidende essenzielle Wahrheit. Auch wird eine gliickli-
che Kindheit sowohl Voraussetzung fiir ein gliickliches (Erwachsenen-)
Leben als auch zentrale Arena introspektiver, evaluativer und valorisie-
render Imperative. Diese Praktiken der Fremd- und Selbstfiihrungen ver-
einen (individuelle) Freiheit und (gesellschaftlich notwendigen) Zwang
und machen sie zu ihrer gegenseitigen Bedingung.** Mit anderen Wor-
ten, Piadagogik und Politik sind im Emile eins. Denn auch wenn Rous-
seau von der Natur des Kindes ausgeht, ist das eigentliche Thema dieses
Werks die »Kunst der Menschenbildung«.>s

Eben dieses Werk der Menschenbildungskunst soll im Folgenden der
im dritten Kapitel entwickelten Analytik gemafd zum Ereignis gemacht
werden. Dazu werden weder Einflisse auf Rousseau noch Rousseaus
ideen- wie kulturgeschichtlicher Einfluss herausgearbeitet*® und auch

24 Die moderne Erziehungswissenschaft erkennt in »Freiheit und Zwang« eine
»Grundantinomie« ihrer professionalen Praxis, aus der stets »neue Heraus-
forderungen« resultieren wiirden. Diese Selbsterzahlung, die einerseits Steig-
buigelhalter padagogischer Kritik sowie permanenter pidagogischer Reform
ist und die andererseits ahistorisch die unhintergehbare Bezogenheit beider
sowie das Pidagogik begriindende Verwobensein pidagogischer Praxis in
das moderne Regieren der Freiheit strukturell verkennt, ist ein Element des
Dispositivs Kindheit. Siehe dazu den Abschnitt 4.5 sowie fiir einen Beispiel-
beleg der Padagogik leitenden » Grundantinomie« Werner Helsper: »Pada-
gogisches Handeln in den Antinomien der Moderne«, in: Heinz-Hermann
Kruger/Werner Helsper (Hg.), Einfithrung in Grundbegriffe und Grundfra-
gen der Erziehungswissenschaft. 6., iiberarbeitete und aktualisierte Aufl.,
Wiesbaden 2004, S. 15-34, hier S. 19—20, fiir das Zitat S. 30.

25 J.-]. Rousseau: Emil oder Uber die Erziehung, S. 5.

26 »Die Literatur iiber Rousseaus politische, padagogische und kiinstlerische
Anschauungen mochte heute kaum mehr zu ubersehen sein.« Mit diesen
Worten leitet Fester schon 1890 seine Studie iiber Rousseaus geschichts-
philosophischen Einfluss ein. Tatsdchlich beginnt die intensive Auseinan-
dersetzung mit dem Emiile bereits unmittelbar nach seiner Publikation und
trotz oder gerade wegen des baldigen Verbots und hat sich nach der Fran-
zosischen Revolution noch intensiviert. Formey etwa veroffentlicht schon
1763 seinen Anti-Emile (welcher weniger eine Gegenschrift als eine Modi-
fikation darstellt). Bereits 1762 kursieren deutsche Ubersetzungen, Base-
dow und Pestalozzi greifen Rousseaus Ideen auf und iiberfiithren sie durch
je eigene Modifikationen in pidagogische Praxis; Campe veroffentlicht den
Emile 1789 in seinem Allgemeinen Revisionswerk in einer weiteren deut-
schen Ubersetzung, das erstarkende Biirgertum lisst sich insbesondere von
den Ausfithrungen zur Kleinkinderziehung und dem miitterlichen Stillgebot

119

24.01.2026, 15:08:32. [



https://doi.org/10.5771/9783748913481-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GLUCKSVERSPRECHEN UND GEFAHRENKULTUR

nicht die Stellung des Emile in Rousseaus Gesamtwerk.>” Dass Emile in
diesem Kapitel allein im Zentrum der Analyse steht, sollte indes nicht
dahingehend missverstanden werden, eine unvergleichliche Stellung von
Autor und Werk anzunehmen. Die »Instanz des schopferischen Subjekts
als raison d’étre eines Werks«** ist der relationalen Analytik fremd. Nicht
ein fliichtiger Kern soll gesucht, sondern das Subjektivationen hervor-
bringende Beziehungsgefiige und dessen Elemente untersucht werden.
Foucaults Replik auf einen solchen zunichst naheliegend erscheinenden
Einwand der Fokussierung auf ein Werk greift auch hier:

»Sie werden einwenden: Aber das ist doch nur die Utopie irgendeines
[...] Autors. Daraus konnen Sie nicht die geringste bedeutsame Folge-
rung ableiten! Ich fiir meinen Teil behaupte, dass dieses Werk [...] nur
ein Beispiel fiir eine gewaltige Literatur ist, die in den meisten europa-
ischen Lindern zu jener Zeit zirkuliert. Die Tatsache, dass es tiberaus
einfach und dennoch sehr detailliert ist, hebt die Merkmale, die man
tiberall erkennen konnte, klarer hervor. «*

inspirieren sowie die Romantik von der >kindlichen Natur¢ sowohl die Wei-
marer Klassik als auch der Deutsche Idealismus arbeiten sich an Rousseau
ab, wie er auch Gewihrsmann und Modernititsbeleg der aufkeimenden Re-
formpadagogik um 1900 ist, um nur einige (deutschsprachige) Eckpfeiler
der Rezeption des spiten 18. und des 19. Jahrhunderts zu nennen, ganz zu
schweigen von Rousseaus Instrumentalisierung wihrend der Franzosischen
Revolution sowie der Analysen wiederum dieses Zusammenhangs. Aus der
Fiille an Literatur sei daher auf den von Jaumann herausgebenden Band ver-
wiesen, der die Vielstimmigkeit sowohl der Werkzuginge als auch moglicher
Rezeptionswege deutlich werden lasst; vgl. Herbert Jaumann (Hg.): Rous-
seau in Deutschland. Neue Beitrige zur Erforschung seiner Rezeption, Ber-
lin, New York 1995; fiir das Feld der Pidagogik vgl. Otto Hansmann (Hg.):
Seminar: Der pidagogische Rousseau. Band I1: Kommentare, Interpretati-
onen, Wirkungsgeschichte, Weinheim 1996; fiir die Reformpadagogik vgl.
Jurgen Oelkers: Reformpddagogik. Eine kritische Dogmengeschichte. 4.,
vollst. iiberarb. u. erw. Aufl., Weinheim, Miinchen 2003, S. 123, 126 ff; fiir
die Kindheitssoziologie vgl. Michael-Sebastian Honig: Entwurf einer The-
orie der Kindheit, Frankfurt/Main 1999, S. 31-58; fiir das einleitende Zi-
tat siehe Richard Fester: Rousseau und die deutsche Geschichtsphilosophie.
Ein Beitrag zur Geschichte des deutschen Idealismus, Stuttgart 1890, S. v.

27 Dass eine piadagogische Lesart als Erziehungsroman, wie sie im 6ffentlichen
Diskurs und in Teilen des sozial- und kulturwissenschaftlichen verbreitet
ist, verkiirzt und nicht zutrifft, weil das Buch im Zusammenhang mit bzw.
als Teil von Rousseaus kulturkritischen Schriften zu sehen ist, hat bereits
Rang gezeigt; vgl. Martin Rang: Rousseaus Lehre vom Menschen, Gottin-
gen 1959, S. 60-92.

28 M. Foucault: Archiologie des Wissens, S. 199 (Herv. i. O.).

29 Michel Foucault: »>Omnes et singulatim« zu einer Kritik der politischen
Vernunft« [1981, Nr. 291], in: Schriften in vier Banden. Dits et Ecrits. Band

I20

24.01.2026, 15:08:32. [



https://doi.org/10.5771/9783748913481-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS DISPOSITIV MODERNER KINDHEIT

Tatsichlich biindeln sich im Emile wie in einem »Brennspiegel <3 Ver-
satzstiicke des erzieherischen Diskurses des 18. Jahrhunderts, von der
tiberwachenden Kontrolle und raumlichen Separierung des Erziehungs-
arrangements, dem Ausschluss schiadlicher Einfliisse, dem miitterlichen
Stillgebot und dem jugendlichen Onanieverbot bis zur Intimisierung der
familialen Verhiltnisse. In Bezug auf all diese Einzelaspekte ist Rousse-
aus Emile im Grunde wenig originell, was, wie gesagt, im Umkehrschluss
seine Analyse besonders fruchtbar macht.3* Zu den Einzelaspekten sind
es, erstens, die kunstvoll entworfene Gesamtheit, Geschlossenheit und
Komplexitit dieses modellhaften Experiments und experimentellen Mo-
dells Emile wider die bestehenden gesellschaftlichen Verhaltnisse, zwei-
tens die padagogisch-politischen Postulate eines natiirlichen Eigenrechts
des Kindes auf eine glickliche Gegenwart als Voraussetzung einer gliick-
lichen Erwachsenenzukunft, drittens die einer erst natiirlichen, dann sitt-
lichen Norm gehorchende und erzieherische Fuhrung bedurfende Ent-
wicklung sowie viertens die aufeinander verweisenden Konzeptionen
von Kindheit und Erwachsenheit, welche Rousseaus kiinstlichen Mik-
rokosmos der Menschenbildungskunst ihren besonderen Status in der
Genealogie moderner Subjektivierungsweisen verleihen.

Die folgend dispositivanalytisch herausgearbeitete Anthropologie in
Rousseaus Ewmile stellt sich unterdessen als eine nicht nur pidagogi-
sche, sondern auch als republikanische heraus.’* GemafS dieser muss der
Mensch durch erzieherische Fiihrung zur Selbstfithrung geleitet werden,

IV. 1980-1988. Hrsg. von Daniel Defert/Francois Ewald, Frankfurt/Main
2005, S. 165-198, hier S. 191.

30 Heinz D. Kittsteiner: Die Entstebhung des modernen Gewissens, Frankfurt/
Main, Leipzig 1991, S. 375.

31 Rousseaus Emile steht beziiglich der erzieherischen Praktiken vollkommen im
Diskurszusammenhang der pidagogischen Reformbewegungen des 18. Jahr-
hunderts, was in Bezug auf Montaigne und Locke auch friih herausgearbeitet
wurde. Diese Forschungen aufgreifend, stellt schon Rang die Verbindungen,
Ubernahmen und Differenzen zu heute eher unbekannteren pidagogischen
Autoren heraus. Rousseaus Erzichungstheorie ist daher nicht nur facettenrei-
cher und widerspriichlicher, sofern sein Gesamtwerk mitbetrachtet wird, sie ist
vor allem wenig originell, sofern die biographischen und intellektuellen Kon-
texte miteinbezogen werden, wie auch Oelkers betont: »Rousseau was neit-
her the first nor the only person to consider >natural educations, nor the inven-
tor of the >genius of childhoods, nor, finally, the sole reference for promoting
the development of >-modern education«; Jurgen Oelkers: Jean-Jacques Rous-
seau (= Continuum Library of Educational Thought, Band 13), London 2008,
S. 14; sowie bereits M. Rang: Rousseaus Lebre vom Menschen, S. 65—72.

32 Es geht also keineswegs (ein weiteres Mal) um >die< Anthropologie Rous-
seaus, deren Genese oder deren Kontexte, sondern ausschliefSlich um die im
Emile entworfene kiinstlich-natiirliche Wirklichkeit.

I2T

24.01.2026, 15:08:32. [



https://doi.org/10.5771/9783748913481-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GLUCKSVERSPRECHEN UND GEFAHRENKULTUR

die sich in der Analyse als freiwillig abhingig von permanenter Fremd-
fithrung entpuppt. Die Anthropologie ist in erster Linie aber weder eman-
zipativ noch totalitdr — zwei in der padagogischen Rezeption giangige Mo-
tive’? —, sondern liberal und paternalistisch und genau darin liegt ihre
Modernitit begriindet: Wahrend in Rousseaus Gegenwart alle Gewohn-
heiten nur durch »Unterwerfung, Bedriangnis und Zwang«3+ erzeugt wer-
den, entwirft dieser Technologien einer Menschenfithrung, die stufen-
weise eine gezielte Selbstregierung anleiten. Gewohnheiten werden nicht
weiter durch Verbote und Repressionen erzeugt, sondern durch das Er-
schaffen kiinstlich-natiirlicher Erfahrungswelten, in denen Emile die ge-
whunschten Erfahrungen frei macht und die gewollten Gewissensstruktu-
ren und Gewohnheiten ausbildet. Und was fiir Emile gilt, ist auch fiir die
Bevolkerung im Ganzen ausschlaggebend, deren Anwachsen Rousseau als
Indikator guter Regierungskunst dient. Nicht durch Gesetz und Zwang
soll es erreicht werden, sondern durch Freiheit, ja, »die Bevolkerungszu-
nahme [mufs] eine natiirliche Auswirkung der Regierung und der Sitten
sein«.3’ Die sich gegen theologische Widerstande im Laufe des 18. Jahr-
hunderts sukzessive durchsetzende Konzeption einer »erziehende[n] For-
mung des zur verniinftigen Selbstregierung fihigen Menschen«3¢ findet so
im Emile eine fir moderne Subjektformen wegweisende Ausgestaltung.
Von der »Entdeckung«3” und Problematisierung der kindlichen Natur

33 Eine emanzipative, auf bewusst politisch-selektiver Lesart fufSende Interpre-
tation findet sich bei von Hentig, eine Interpretation, die dagegen eine »to-
talitare Erziehung« erkennt, formuliert Schifer; vgl. Hartmut von Hentig:
Rousseau oder Die woblgeordnete Freiheit, Miinchen 20033 Alfred Schifer:
Jean-Jacques Rousseau. Ein pdadagogisches Portrit, Weinheim, Basel 2002,
z.B.S. 95.

34 J.-]. Rousseau: Emil oder Uber die Erziehung, S. 16.

35 Ebd.,S.s517.

36 Rudolf Schlogl: Anwesende und Abwesende. Grundriss fiir eine Gesell-
schaftsgeschichte der Friihen Neuzeit, Konstanz 2014, S. 411.

37 »Rousseau ist der Entdecker der Kindheit, ihrer Eigenart und ihres Eigen-
rechts«, so Rang die allgemeine padagogische Lesart paraphrasierend. Es ist
dabei fiir die hiesige Argumentation und aus nominalistischer Perspektive
(siehe Kapitel 3) vollkommen unerheblich, ob nun von einer >Entdeckung«
oder >Erfindung« der Kindheit ausgegangen wird. Dem padagogischen Dis-
kurs gilt Rousseau indes nicht nur als Klassiker, sondern auch als derjenige,
bei dem die Wissenschaft von der Erziehung ihren Anfang nimmt, denn er
habe im Emile die »Eigenstruktur der Erziehung« vorgefiihrt, sie also nicht
als Anhang zu einer Philosophie oder Theologie begriffen und in ihrer prak-
tischen Ausgestaltung nicht von einer religiésen bzw. politisch-gesellschaft-
lichen Funktion her behandelt (eine unzutreffende Deutung, die wiederum
Element padagogischer Selbsterziahlung ist); vgl. Herwig Blankertz: Die Ge-
schichte der Pidagogik. Von der Aufklirung bis zur Gegenwart, Wetzlar
1982, S. 725 oder auch Winfried Bohm: Geschichte der Pidagogik. Von

I22

24.01.2026, 15:08:32. [



https://doi.org/10.5771/9783748913481-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS DISPOSITIV MODERNER KINDHEIT

sowie der Kindheit als einer eigenstandigen, einer spezifisch erzieheri-
schen Beobachtung und Fithrung bedirftigen Lebensphase ausgehend,
sind diese Subjektformen: das natiirliche Kind, der in die Gesellschaft
einzufithrende Jugendliche, die sich aus Liebe und natiirlich-ministeriel-
ler Verantwortung fur die Familie aufopfernde und dem Ehemann die-
nende Mutter und Gattin, der die Familie und ihre Einzelteile fithren-
de, einer krisensicheren Tatigkeit nachgehende Vater und patriotische
Biirger sowie der allgegenwirtige, alles wissende und alles-wissen-miis-
sende Experte naturnormgemafSer und sittlich-moralischer Entwicklung
und Menschenbildung. Im Emile ist dieser in Form eines » Wundermen-
schen«3* anwesend. Zudem bringt das Doppel aus Gefahrenkultur und
Glucksversprechen, so die Interpretation weiter, ein zugleich hoffnungs-
voll-zuversichtliches und angstlich-sorgendes Beziehungsgefiige hervor.
Hoffnungen auf eine gelingende und Angste um eine unwiederbringlich
scheiternde Entwicklung des Individuums und damit der Gesellschaft be-
grinden, legitimieren und (re-)aktivieren die Notwendigkeit fortwahren-
der (Fremd-/Selbst-)Beobachtungen, (Fremd-/Selbst-)Priifungen, (Fremd-/
Selbst-)Fithrungen sowie deren Institutionalisierungen.

So fragt die folgende Analyse nach der im Ewmile geschaffenen Wirk-
lichkeit; danach, wie Rousseau seinen kindlichen, jugendlichen und er-
wachsenen Emile entwirft, wie dieser zu fithren ist und sich selbst zu
fihren hat, um ein legitimes natiirliches Kind, tugendhafter Jugendli-
cher und pflichterfillender Erwachsener zu sein. Es werden die Praktiken
herausgearbeitet, die Wahrheitsspiele, Machtbeziehungen und Selbst-/
Weltverhaltnisse sowie die dinglichen, raumlichen und zeitlichen Mate-
rialisierungen, kurzum all die Elemente des Beziehungsgefiiges, die die
natiirlich-sittliche Ordnung garantieren oder gefihrden und die die Er-
wartungsaffekte Angst und Hoffnung evozieren. Zunichst werden dazu
Aufbau und Ziel der Menschenbildungskunst Rousseaus rekonstruiert
sowie die beiden Subjektfiguren des Erziehers und des Zoglings portra-
tiert. Deren Verhiltnis wird als eines des Vertrages lebenslanger Bindung
konzipiert, das die Notwendigkeit von Fremdfiihrung auf Dauer stellt
(4.1). AnschliefSend gilt es, die padagogisch-paternalistischen Arrange-
ments kiinstlicher Natiirlichkeiten und dinghafter Notwendigkeiten der
sogenannten negativen Erziehung herauszuarbeiten (4.2) sowie die der
darauffolgenden positiven Erziehung der gefiahrlichen Phantasien des
pubertierenden Emile (4.3). Die Strukturen, Objektivierungs- und Sub-
jektivierungsweisen der geschlechtlich wie generational hierarchisierten-
modernen Familienzelle, insbesondere die anthropologischen Funktions-
bestimmungen der Frau, analysiere ich im letzten empirischen Abschnitt,

Platon bis zur Gegenwart. 3., verbesserte Aufl., Minchen 2010, S. 67; fur
das erste Zitat siehe M. Rang: Rousseaus Lebre vom Menschen, S. 269.
38 ].-]. Rousseau: Emil oder Uber die Erziehung, S. 26.

123

24.01.2026, 15:08:32. [



https://doi.org/10.5771/9783748913481-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GLUCKSVERSPRECHEN UND GEFAHRENKULTUR

in dem auch die Umrisse des sich selbst fithrenden minnlichen Selbst,
des gliicklichen, erwachsenen, Vater werdenden Emile, skizziert werden
(4.4). AbschlieBend trage ich die im Emile auszumachenden Elemente
des Dispositivs Kindheit, insbesondere Entwicklung, Expert:innen und
Eltern, zusammen (4.5).%

39 Auf diese Weise ist Emile m.E. bisher nicht analysiert worden. Angaben zum

Zusammenhang von Rousseau und pastoraler Macht im Sinne Foucaults
finden sich aber zum einen (nicht ausgefiihrt) bei Nadesan, zum anderen
bei Ricken, der zumindest einige Hinweise gibt. Teilweise finden sich An-
sdtze einer Machtanalytik auch bei Schifer, der jedoch stark dem padagogi-
schen Diskurs verhaftet bleibt (was sich etwa an der padagogischen Einord-
nung des Emile zeigt und an der den Text strukturierenden vermeintlichen
Dichotomie Mensch/Biirger), sowie der feministischen Auseinandersetzung
mit Rousseau, etwa bei Garbes und Jacobis machtanalytischen Kritiken an
der feministischen Repressionsthese iiber Erziehung und Stellung von So-
phie bzw. Frauen. Die wegweisende Position Rousseaus fiir eine padagogi-
sche Anthropologie, die Kindheit als Entwicklungskindheit fasst und die
Pidagogik wie Bildung rechtfertigt, hat die neuere Soziologie der Kindheit
herausgearbeitet, so etwa Honig. Zu Recht betont diese Soziologie auch,
dass insbesondere ausgehend von Rousseau die Konstruktion von Kind-
heit eine Geschichte der Naturalisierung ist und damit, wie Bithler-Nieder-
berger betont, eine der Naturalisierung ungleicher Geschlechter und Gene-
rationen (siche dazu auch den Schluss dieses Kapitels); vgl. Majia Holmer
Nadesan: Governing Childhood into the 2 1st Century. Biopolitical Techno-
logies of Childhood Management and Education (= Critical Cultural Stu-
dies of Childhood), New York 2010, S. 23; Norbert Ricken: »Von der Kritik
der Disziplinarmacht zum Problem der Subjektivation. Zur erziehungswis-
senschaftlichen Rezeption Michel Foucaults«, in: Clemens Kammler/Rolf
Parr (Hg.), Foucault in den Kulturwissenschaften. Eine Bestandsaufnabme,
Heidelberg 2007, S. 157-176, hier S. 163, Fn. 24; A. Schifer: Jean-Jacques
Rousseau, S. 60-136; Christine Garbe: Die »weibliche« List im »mannli-
chen« Text. Jean-Jacques Rousseau in der feministischen Kritik (= Ergebnis-
se der Frauenforschung, Band 29), Stuttgart, Weimar 1992; Juliane Jacobi:
»Wer ist Sophie?«, in: Pidagogische Rundschau 44 (1990), S. 303-319;
M.-S. Honig: Entwurf einer Theorie der Kindheit, S. 31-84; Doris Biih-
ler-Niederberger: »Naturalisierung von Kindheit — ausgewihlte Kapitel aus
ihrer Geschichte und Gegenwart«, in: Karl-Siegbert Rehberg (Hg.), Die Na-
tur der Gesellschaft. Verbandlungen des 33. Kongresses der Deutschen Ge-
sellschaft fiir Soziologie in Kassel 2006, Frankfurt/Main, New York 2008,
S. 2697-2701.

124

24.01.2026, 15:08:32. [



https://doi.org/10.5771/9783748913481-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.1 Der selbstlose Wundererzieher und sein
durchschnittlicher Zogling. Ewmile als natiirlich-
republikanisches Experiment und Modell

Zweifelsohne steht Rousseaus Emile seiner Gegenwart entschieden kri-
tisch gegeniiber, und zwar sowohl die Gesellschaftsordnung betreffend
— »All unsere Gewohnheiten sind nur Unterwerfung, Bedriangnis und
Zwang. Der Gesellschaftsmensch wird als Sklave geboren und lebt und
stirbt als Sklave«# — als auch den dominierenden Erziehungspraktiken
gegeniiber: »Tut das Gegenteil vom Ublichen und ihr werdet fast im-
mer das Richtige tun«.# Und doch ist Emile alles andere als ein zu ge-
sellschaftlichen Aufstinden aufwiegelndes Buch.** Rousseaus erdachter
Zogling, sein »Versuchsobjekt«,# soll weder zum Widerstand erzogen
noch soll ein Zustand urspriunglich-wilder Naturlichkeit erzieherisch be-
wahrt oder wieder eingeholt werden. Vielmehr soll Emile sich als Kind
einer natiirlichen Ordnung gemafs entwickeln, als Jingling »nicht weh-
leidig« sein, »geduldig leiden« und »nicht mit dem Schicksal [...] ha-
dern«,* um als Mann schliefslich seinen burgerlich-familialen Pflichten
nachzukommen: Als rechtschaffener Biirger schulde er seiner Heimat
»das Kostbarste des Menschen, die Sittlichkeit seiner Handlungen und
die Liebe zur Tugend«,* und als erziehender Vater schulde er dem »Ge-
schlecht [...] Kinder, der Gesellschaft gemeinschaftsfihige Menschen
und dem Staat Burger«.+¢ Wie ein solcher Mann gebildet wird, welcher
Technologien der Menschenfithrung es bedarf, bis aus dem fremdgefiihr-
ten Kind ein sich selbst fithrender Mann wird, dies aufzuzeigen ist aus
genealogischer Perspektive das zentrale Thema des Emile.

Auch wenn das gesamte Werk Erziehungsmaximen durchziehen, ist
Rousseaus Buch sicher kein Ratgeber. Es ist Experiment wie auch Modell
fur einen neuen, selbstbestimmten und unabhingigen, sich selbst fiith-
renden, seine Leidenschaften kontrollierenden und stets dem gesunden

40 J.-J. Rousseau: Emil oder Uber die Erziehung, S. 16.

41 Ebd.,S. 73.

42 So dient Rousseaus Hinweis auf die nahende Krise, auf das »Jahrhundert
der Revolutionen« und das baldige Ende der europaischen Monarchien in
erster Linie dazu, die Unbestiandigkeit gesellschaftlicher, d.h. menschenge-
machter Ordnungen zu betonen, um wiederum das Erlernen eines krisensi-
cheren Handwerks fiir Emile zu begriinden; vgl. ebd., S. 192.

43 Ludwig Schmidts: »Jean-Jacques Rousseau, der Philosoph und Pidagoge«,
in: Rousseau: Emile oder Uber die Erziebung, Paderborn u.a. 1971, S. 53 5—
539, hier S. 536.

44 J.-]. Rousseau: Emil oder Uber die Erziehung, S. 209.

45 Ebd.,S. 523.

46 Ebd,S. 23.

125

24.01.2026, 15:08:32. [



https://doi.org/10.5771/9783748913481-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GLUCKSVERSPRECHEN UND GEFAHRENKULTUR

Menschenverstand seines Gewissens und seiner erzieherisch geformten
Gewohnheiten gehorchenden, sich in den Dienst von Volksgemeinschaft
und Staat stellenden Mann. Das Experiment ist aufgebaut in fiinf Biicher,
die drei (Entwicklungs-)Phasen umfassen — Kindheit, die selbst nochmals
in drei Entwicklungsstufen aufgeteilt ist, Reifezeit/Pubertit und Mann —,
und geht von zwei Stufen der Menschwerdung aus. Wir werden »zwei-
mal geboren«, heifst es zu Beginn des vierten Buches, »einmal fir die
Gattung und einmal fiir das Geschlecht«.#” Dabei wird durch die Modi
der Menschenfithrung in den Beziehungsgefiigen, die den postulierten
Entwicklungsstufen je angepasst werden, ein Selbst-/Weltverhaltnis her-
gestellt, das zu Beginn einem dufSeren, natiirlich-notwendigen Zwang
und am Ende einem intrinsischen Willen gehorcht.

Die Entgegensetzung von guter Natur und boser, entfremdeter wie
entfremdenden Gesellschaft findet zunachst ihre Entsprechung in der
Kontrastierung von naturlicher, privat-hauslicher Erziehung und 6ffent-
lich-staatlicher Erziehung: »ob man einen Menschen oder einen Birger
erziehen will: beides zugleich ist unmoglich. «#* Rousseau verharrt aber
keinesfalls an diesem Punkt, sondern kehrt ihn zur Ausgangsfrage da-
nach um, was »man tun [miisse], um diesen seltenen Menschen heran-
zubilden«, der das »doppelte Ziel in eines«# vereine, der also Mensch
und Biirger ist.’° Der Beweisfithrung ebendieses Zieles dient das Ex-
periment, das durch seinen positiven Ausgang sogleich als Modell zu

47 Ebd., S.210.

48 Ebd.,S. 12.

49 Ebd.,S. 14.

so Der vermeintliche Widerspruch oder Gegensatz zwischen natiirlicher und
staatlicher Erziehung, zwischen der Erziehung zum Menschen und der zum
Biirger, bildet einen zentralen Topos der Rezeptionsgeschichte. Neben einem
elaborierten philosophischen Strang der Debatte zeichnet sich der padagogi-
sche durch starke Uberbetonung entweder der natiirlichen Erziehung oder
des vermeintlich aufzulosenden Widerspruchs aus. Einen Gegensatz zwi-
schen natiirlicher und staatlicher Erziehung gibt es nicht, die Entgegenset-
zung im ersten Buch erscheint nur dann widerspriichlich, wenn mensch den
restlichen Emile ignoriert. Es gibt diesen Widerspruch oder Gegensatz nicht
nur nicht, es ist ein wesentliches Element des Rousseau’schen Entwicklungs-
modells, dass das Kind erst Mensch werden muss, bevor es sittlich-recht-
schaffener Biirger werden kann — richtiger wire es indes zu sagen, dass das
Kind erst Mann werden muss, bevor es Biirger wird, die Frau bleibt auf ge-
wisse Weise immer Kind; vgl. unten Abschnitt 4.4 sowie ebd., S. 210. Zum
Zusammenhang von kindlicher und weiblicher Identitit in Genese und For-
mation der biirgerlichen Familie als gleichermafSen unschuldige Andere der
Gesellschaft und der dadurch bedingten »Infantilisierung der Frau« vgl.
Meike S. Baader: Die romantische Idee des Kindes und der Kindbeit. Auf
der Suche nach der verlorenen Unschuld, Neuwied u.a. 1996, Kap. 1, fiir
das Zitat S. 27.

126

24.01.2026, 15:08:32. [



https://doi.org/10.5771/9783748913481-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER SELBSTLOSE WUNDERERZIEHER UND SEIN DURCHSCHNITTLICHER ZOGLING

fungieren vermag: So wie das natiirliche Kind sich unter Fithrung ent-
wickelt und zu einem freien, sich selbst gentigenden Wesen herangebil-
det wird, denaturiert es sich durch den ebenfalls gefiihrten Eintritt in die
Gesellschaft, wo es zu einem sich selbst fithrenden, freien und selbstbe-
stimmten, sich in den Dienst der (Volks-)Gemeinschaft stellenden Biirger
wird, der trotz tugendhafter Selbstfithrung der stetigen Riickversiche-
rung und Fremdfihrung bedarf. So wie das Kind frei und selbstgeniig-
sam ist, weil es mit der Natur deckungsgleich ist, ist der Biirger frei und
selbstbestimmt, weil sein individueller Wille und der allgemeine Wille,
der Volonté générale, in eins fallen, das heifst die gesellschaftlichen Nor-
men und Gesetze seine Freiheit wie sein Gliick nicht einschranken, son-
dern erst ermoglichen.s*

Sowohl Erzieher als auch Zogling dieses Experiments sind mit Be-
dacht ausgewihlt, wobei alle unnotigen Personen im Prozess der natur-
lichen Erziehung aus dem Arrangement zu verbannen sind, drohen sie
doch durch negative gesellschaftliche Einfliisse dieses zu verunreinigens*
—und ist dies einmal geschehen, ist die Erziehung, ist das Experiment un-
wiederbringlich verdorben. Da es in dieser »verkommenen Zeit«53 diesen
»Wundermensch«5+ eines geeigneten Erziehers, eines » Gouverneurs«ss
des neuen Menschen, gar nicht geben kann — denn »wie kann ein Kind
von jemandem gut erzogen werden, der selbst nicht gut erzogen ist? «5¢ —
ubernimmt Rousseau in Form seines Alter Egos Jean-Jacques kurzerhand
selbst diese gewichtige Aufgabe, den Zogling ab seiner Geburt ein Leben
lang zu fithren, mehr noch, Emiles Sinne, Gewohnheiten, Fihigkeiten und
seinen Willen, kurzum seine Subjektivitit und sein Selbstsein vollkommen
zu formen und zu lenken. Wihrend sich der Erzieher also durch seine Ein-
zigartigkeit auszeichnet, muss der Zogling umgekehrt ein » Durchschnitts-
geist«57 sein, schliefSlich soll dieser zu bildende neue Mensch als »Vor-
bild«s® fungieren fur eine nicht-entfremdete, rechtschaffene, sich selbst
fithrende und vor allem weite Teile einer Bevolkerung umfassene sozia-
le Existenz. Dabei setzt das Experiment »eine gliickliche Entbindung, ein
[korperlich] wohlgebildetes, starkes und gesundes Kind voraus«.s® Beide
gehen einen Bund fur das Leben ein, sodass beiden an gegenseitiger Liebe
gelegen ist, wobei des Erziehers » Verdienste um seinen Zogling« zudem

st Vgl. ].-]. Rousseau: Emil oder Uber die Erziehung, S. 509 f.
52 Vgl. z.B.ebd., S. 23.

53 Ebd.,S. 24.

54 Ebd.

55 Ebd.,S. 26.

56 Ebd.,S. 24.

57 Ebd.,S. 26.

58 Ebd.

59 Ebd.,S. 28.

127

24.01.2026, 15:08:32. [



https://doi.org/10.5771/9783748913481-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GLUCKSVERSPRECHEN UND GEFAHRENKULTUR

»ein Kapital fiir seine alten Tage« bilde.® Das Experiment umfasst also
auch einen monetiren Generationenvertrag.

Der Zogling Emile ist, wie das Kapitel einleitend bereits herausge-
stellt wurde, »weder Tier noch Erwachsener [...], sondern Kind«.¢* Er
ist seiner durchschnittlichen Konstitution wegen ausgewahlt worden,
hat zu Beginn der Erziehung im ersten Lebensjahr weder ein eigenes
Bewusstsein noch einen eigenen Willen und »kaum eine Sinnesempfin-
dung«,®* eine Personlichkeit wird er erst erhalten, wenn er aus der Kind-
heit heraustritt. Einer sensualistischen Erkenntnistheorie folgend, gehen
fiir Rousseau die Sinne stets der Ratio voraus, sodass nicht nur die Sin-
ne zuerst zu erziehen sind, auch als Jugendlicher ist das Erleben dem Re-
flektieren vorzuziehen wie als Erwachsener eine handwerkliche Tatigkeit
einer geistigen (eine solche Tatigkeit sei nicht nur krisensicherer, auch —
und das ist das sensualistisch-normative Argument — entfremde sie den
Menschen weniger von seinem eigentlichen Sein). Es sind also die Sin-
ne »die ersten Fihigkeiten, die sich in uns ausbilden und vervollkomm-
nen«®, ihre Entwicklung geschieht aber gleichwohl nicht durch blofsen
Gebrauch. Emile muss »lernen, mit ihrer Hilfe richtig zu urteilen, ja, so-
gar zu fuhlen. Denn wir konnen weder tasten noch sehen oder horen,
wenn wir es nicht gelernt haben.«% Ganz entscheidend fiir die im Emile
entworfene Anthropologie Rousseaus ist neben dem Sensualismus zum
einen das Gebot des Gleichgewichts zwischen Kraft und Vernunft, Kon-
nen und Wollen, tber das der Erzieher stets streng zu wachen hat — denn
der »wahrhaft freie Mensch will nur, was er kann«.5s AufSerst relevant ist
zum anderen die Differenz zwischen den beiden natiirlichen Leidenschaf-
ten Selbst- und Eigenliebe. Denn wihrend die Selbstliebe als » Quelle un-
serer Leidenschaften und [...] Ursprung aller anderen [...] immer gut«
sei und »der Ordnung« entspriche,* sei die Eigenliebe ein »nttzliches,
aber gefahrliches Instrument«®’, denn sie beziehe sich auf andere, sei nie
zufrieden, verleite zum Vergleich und sei daher Quelle aller »haf3- und
zornerfillten«® Leidenschaften. So konne die Eigenliebe sowohl zu Ei-
telkeit verleiten als auch zur Tugend veredelt werden.

Der Erzieher soll in diesem Experiment der mit der Geburt beginnen-
den Menschenbildungskunst sowohl Gefihrte als auch Vertrauter sein,
er ist aber auch Uberwacher und Richter iiber den natiirlichen Gang der

60 Vgl. ebd.

61 Ebd.,S. 62.
62 Ebd.,S. 52.
63 Ebd.,S. 119.
64 Ebd.

65 Ebd.,S.é61.
66 Ebd.,S.212.
67 Ebd.,S.251.
68 Ebd.,S. 213.

128

24.01.2026, 15:08:32. [



https://doi.org/10.5771/9783748913481-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER SELBSTLOSE WUNDERERZIEHER UND SEIN DURCHSCHNITTLICHER ZOGLING

Dinge. Das Kind sei »vom ersten Tag an Schiiler [...] der Natur« und
der Erzieher, welcher »selbst bei dem grofsen Meister « lerne, verhindere,
»dass seinen Bemiithungen [also denen der Natur, CB] zuwider gehan-
delt wird«.% Diese Begriindungsfigur durchzieht die gesamte natiirliche
Erziehung: Der Erzieher postuliert ein Primat der Natur und ist gleich-
falls alleinige Instanz, ihre Reinheit zu beurteilen.” Ja mehr noch, der Er-
zieher ist nicht nur Richter tiber die Ordnung der Natur, sondern auch
tiber naturliche oder widernatiirliche kindliche Regungen, tiber tugend-
hafte Leidenschaften und sittlich-verkommene, dariiber, welches Leben
ein gelungenes, welches ein verkommenes und welches ein »unniitzes«7*
ist. Um dem Wahrheitsspiel zu gentigen und das Naturhafte gewahrleis-
ten zu konnen, um dem Zogling die Erfahrungen zu ermoglichen, die
sowohl der Belehrung als auch der Vernunft natiirlicherweise vorauszu-
gehen haben und die ihn »auf den Zustand seiner Freiheit und auf den
Gebrauch seiner Krifte«7* vorbereiten sollen, ist das sorgsame und fort-
dauernde Studium des Zoglings notig:

»Man muss ihre Sprache und ihre Zeichen sorgfiltig studieren, damit
man in einem Alter, in dem sie sich noch nicht verstellen konnen, un-
terscheiden kann, ob ihre Wiinsche unmittelbar der Natur entspringen
oder ihrem Gutdiinken. [...] Der Sinn dieser Regeln ist, den Kindern
mehr wirkliche Freiheit und weniger Macht zu geben, sie mehr selbst
tun und weniger von anderen verlangen zu lassen. So gewohnen sie sich
frith daran, ihre Wiinsche ihren Kriften anzupassen, und fithlen weniger
den Mangel dessen, was nicht in ihrer Macht liegt.«7

Rousseau suggeriert also, dass ein genaues Studium des Kindes die Un-
terscheidung zwischen naturlichen und widernatiirlichen Regungen und
Wiinschen erlauben wiirde — so etwa das Studium der »ersten Kinder-
tranen«, mit welchen die kindliche Beziehung zu seiner Umwelt beginne
und wo »das erste Glied dieser langen Kette« geschmiedet wiirde, »aus
der die Gesellschaftsordnung gebildet« sei.”* So wertvoll sie einerseits
sind, stellen sie andererseits eine Gefahr fiir den Entwicklungsprozess

69 Ebd.,S.37.

70 Wie Honig zu Recht herausstellt, operieren im Grunde alle Kinder- und
Kindheitswissenschaften im Anschluss an die Entwicklungskindheit Rous-
seaus mit einem Wahrheitsspiel, das die » Grundannahmen iiber eine epis-
temologische >Natur des Kindes<« umfasst, »die im Rahmen der jeweiligen
Konzeptionen selbst nicht erklirt werden konnen«. M.-S. Honig: Entwurf
einer Theorie der Kindbeit, S. 32.

71 J.-J. Rousseau: Emil oder Uber die Erziehung, S. 2.8.

72 Ebd., S. 39.

73 Ebd., S. 46. Der Imperativ zur genauen Beobachtung der Kinder findet sich
bereits im Vorwort, vgl. ebd., S. 6.

74 Ebd.,S. 42.

129

24.01.2026, 15:08:32. [



https://doi.org/10.5771/9783748913481-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GLUCKSVERSPRECHEN UND GEFAHRENKULTUR

dar, die im Kind selber schlummert. Das genaue Studium, Beobachten
und Richten dieser Tridnen sei wichtig, um Fehlentwicklungen von Be-
ginn an auszuschlieflen, denn aus den »Bitten«, welche die ersten Tra-
nen bedeuteten, konnten alsbald »Befehle« werden: »Zuerst lassen sie
sich nur helfen, zuletzt lassen sie sich bedienen.«”s Obwohl das Kind also
dem Rousseau’schen Entwicklungsplan gemafs noch keinen eigenen Wil-
len hat, beginnt gewissermafSen mit der Geburt und dem Wahrheitsspiel
des Natiirlichen und Widernatirlichen die Formung des Gewissens, jener
Instanz, die »uns das eine lieben und das andere hassen«7¢ lasst.

Der zu Beginn geschlossene Bund fiir das Leben nimmt im Laufe des
ktinstlich-natiirlichen Prozesses der Menschenbildung verschiedene For-
men an, das heif$t, die Machtbeziehungen zwischen dem Erzieher und
Emile werden den Entwicklungsstufen angepasst. In der Reifezeit nimmt
die Beziehung gar eine explizite Vertragsform an, welcher Emile sich un-
terwirft. Dabei sind sowohl die verschiedenen Machtformen relevant als
auch, auf welchen Teil von Emiles Selbst diese jeweils zielen. Mit der Rei-
fezeit, also der zweiten Geburt, der Geburt fiir das Geschlecht, beginnt
fiir Rousseau erst die eigentliche Erziehung, denn in dieser Krisenzeit
lauerten uberall Gefahren und die »standige geistige Erregung« mach-
ten »das Kind fast unlenkbar«77, geselle sich doch zu der natiirlichen und
stets guten Leidenschaft der Selbstliebe nun eine erwachende Eigenliebe.
Mit seiner Geschlechtsreife wird aus dem Zogling ein Mann und Schiiler,
der Erzieher wird Vertrauter, bleibt aber moralische Instanz. Dies macht
einen Wechsel der Methoden der Fithrung und Lenkung notwendig, auf
die ich unten im Einzelnen eingehen werde. Es geht dem Erzieher nun
darum, dass Emile Herr iiber seine Leidenschaften wird, wozu er — also
alle durchschnittlichen Jiinglinge — allein nicht fihig ist. Anstatt durch
Reden empfiehlt Rousseau sich an die Gefiihle zu wenden, das geeigne-
te erzieherische Mittel dazu ist die emotionale Erpressung: »Ich wer-
de ihn unter Tranen der Rithrung ans Herz driicken und sagen: du bist
mein Gut, mein Kind, mein Werk; von deinem Gliick hangt meines ab.
Wenn du meine Hoffnungen enttduschst, so raubst du mir zwanzig Jah-
re meines Lebens und bist das Ungliick meiner alten Tage.«7® Ziel die-
ser padagogischen Praxis geheuchelter Selbstlosigkeit ist es, die Phanta-
sie zu lenken.” Dazu werden gouvernementale respektive regulierende

75 Ebd.,S. 43.

76 Ebd., S. 44.

77 Ebd., S. 210.

78 Ebd., S. 347.

79 Ricken erkennt in dieser postulierten Selbstlosigkeit des Erziehers eine auch
gegenwirtig vorherrschende »padagogische Fithrungsmodalitat und Legi-
timation padagogischen Handelns«; N. Ricken: »Von der Kritik der Diszi-
plinarmacht zum Problem der Subjektivation«, S. 163, Fn. 24. Der geziel-
te padagogische Einsatz von Emotionen kann indes auch der kriegerischen

130

24.01.2026, 15:08:32. [



https://doi.org/10.5771/9783748913481-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER SELBSTLOSE WUNDERERZIEHER UND SEIN DURCHSCHNITTLICHER ZOGLING

Machtbeziehungen eingerichtet, die in diesem Modell weniger auf eine
Realitit reagieren als eine strategisch erschaffen, es werden also »im Ele-
ment der Realitit«* MafSnahmen ergriffen und Bedingungen hergestellt,
damit Emile von selbst erkennt, nicht von allein Herr seiner Leidenschaf-
ten werden zu konnen:

»Wenn ich nach diesen Grundsitzen alle nétigen VorsichtsmafSnahmen
ergriffen und meinem Emil die seinem Alter angemessenen Belehrungen
habe geben konnen, so wird er zweifellos selbst an den Punkt gelan-
gen, an den ich ihn fiibren will. Er wird sich bereitwillig unter meinen
Schutz stellen und - durch die Gefahren, die ihn umgeben, erschreckt
— mit der ganzen Warme seines Alters zu mir sagen: Mein Freund, mein
Beschiitzer, mein Lehrer, nimm die Autoritit wieder, die du in dem Au-
genblick ablegen willst, wo es fiir mich am wichtigsten ist, dafs du sie
behiltst. Bis jetzt hattest du sie, weil ich schwach war; du sollst sie jetzt
haben, weil ich es will, und sie wird mir um so heiliger sein. Verteidi-
ge mich gegen alle Feinde, die mich belagern, vor allem gegen die, die
ich in mir trage und die mich verraten! Wach uber dein Werk, damit
es deiner wiirdig bleibt! Ich will deinen Vorschriften gehorchen, ich
will es immer, das ist mein unabdnderlicher Wille. Wenn ich dir einmal
nicht gehorche, geschieht es gegen meinen Willen. Mach mich frei, in-
dem du mich gegen meine Leidenschaften schiitzt, die mir Gewalt an-
tun! Hindere mich daran, ihr Sklave zu sein, und zwinge mich, mein
eigener Herr zu sein, indem ich nicht meinen Sinnen, sondern meiner
Vernunft gehorche! «®

Wenn der gefiihrte Jingling so weit gebracht ist — und wenn nicht, sei
dies Fehler des Erziehers —, solle jedoch noch einmal nachgelegt wer-
den, bis »er gewissermaflen den Vertrag unterschrieben«** hat. So kom-
men zu gouvernementalen nun noch pastorale Machtbeziehungen hin-
zu. Denn es zeigt sich, dass Emile »sein ganzes Leben hindurch und bis
ins Detail seiner Aktionen hinein« regiert werden muss und sich re-
gieren (lassen) muss, um »sich zu seinem Heil« lenken zu lassen, und
»zwar von jemandem, mit dem [er] in einem umfassenden und zugleich

Verfithrung dienen. So weif$ der neunzehnjihrige Paul Baumer tiber seinen
Lehrer im kaiserlichen Deutschland zu berichten: »Kantorek hielt uns in den
Turnstunden so lange Vortrige, bis unsere Klasse unter seiner Fiihrung ge-
schlossen zum Bezirkskommando zog und sich meldete. Ich sehe ihn noch
vor mir, wie er uns durch seine Brillenglaser anfunkelte und mit ergriffener
Stimme fragte: >Ihr geht doch mit, Kameraden?« Diese Erzieher haben ihr
Gefiihl so oft in der Westentasche parat; sie geben es ja auch stundenwei-
se aus.« Erich M. Remarque: Im Westen nichts Neues, Koln 2014 [1929],
S.15-16.

8o M. Foucault: Sicherbeit, Territorium, Bevilkerung, S. 76.

81 J.-J. Rousseau: Emil oder Uber die Erziehung, S. 349 f. (eigene Herv.).

82 Ebd.,S. 350.

I31

24.01.2026, 15:08:32. [



https://doi.org/10.5771/9783748913481-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GLUCKSVERSPRECHEN UND GEFAHRENKULTUR

peniblen Gehorsamsverhiltnis verbunden«®s ist. Wiinsche, Begierden
und Leidenschaften beispielsweise werden erfragt und sind zu dufSern
und qua Fremdfiihrung in den Dienst der verniinftigen Selbstfithrung
zu bringen.

»Wenn du dich verpflichtest, guter Junge, mir zu gehorchen, verpflich-
test du mich zugleich, dich zu fiithren, mich in deinen Diensten zu ver-
gessen, weder deine Klagen noch deine Murren zu horen, stindig deine
und meine Wiinsche zu bekimpfen. Du zwingst mir ein Joch auf, das
schwerer ist als deines. [...] Du versprichst mir, gehorsam zu sein, und
ich verspreche dir, deinen Gehorsam nur dazu zu benutzen, dich zum
glicklichsten aller Menschen zu machen. «®+

Rousseau formuliert hier als diesseitiges Heilsversprechen, Emile zum
glicklichsten aller Menschen zu machen,®s worunter ein moglichst gerin-
ger Abstand zwischen Wiinschen und Fahigkeiten verstanden wird, ein
Gleichgewicht zwischen Kraft und Seele, Konnen und Wollen, zwischen
seinem leiblichen und seinem moralischen Selbst — sofern sich Emile ge-
horsam zeigt. Unhintergehbare Bedingung der Moglichkeit einer gliick-
lichen Existenz ist folglich der Aufbau eines umfassenden und zugleich

83 M. Foucault: Was ist Kritik?, S. 9-10.

84 J.-]. Rousseau: Emil oder Uber die Erziehung, S. 350 f.

85 Ende des 17. Jahrhunderts bestimmt u.a. Locke prominent Glick (hap-
piness) als eine der Grundlagen von Freiheit, im Widerspruch zu Theolo-
gen wie beispielsweise Pascal, fiir die die irdische Welt elendig und Gliick
nur als zukiinftig zu betrachten ist; vgl. Lawrence Stone: The Family, Sex
and Marriage. In England 1500-1800, New York u.a. 1977, S. 236 f; zum
Glucksdiskurs im 18. Jahrhundert auch Mareike Both: »Unendlich glick-
lich. Subjektivierung zwischen Verzeitlichung und Verewigung im Glick-
(seligkeit)sdiskurs der Aufkliarung«, in: Michael Hohlstein et al. (Hg.), Der
Mensch in Gesellschaft. Zur Vorgeschichte des modernen Subjekts in der
Friihen Neuzeit, Paderborn u.a. 2019, S. 233-264. Dabei ist die aufkli-
rerische Idee von Freiheit keinesfalls eine universale, sondern eine wei-
e, rechtsstaatlich materialisierte und Privateigentum absichernde, deren
Konzeption und Genese mit der von >Rasse« eng verbunden ist. Locke ist
hier nicht nur aufklirerischer Stichwortgeber einer rassifizierten Freiheits-
konzeption, sondern als Investor der Royal African Company auch Profi-
teur des Sklav:innenhandels; vgl. Tyler Stovall: White Freedom. The Ra-
cial History of an Idea, Princeton 2021, S. 107-108. Die weifle Freiheit
wird derweil gegen eine wilde Freiheit in Stellung gebracht, die vor allem
Pirat:innen und Kindern zugesprochen wird: »Just as the modern nation-
state strove to eliminate the freedom of pirates, so too did it harness and
restrict the freedom of children. It did so not just to protect young people
but also to protect society in general. As J. M. Barrie [der Autor von Peter
Pan, CB] realized, pirates and free children inhabited the same world, one
that modern society was determined to stamp out«; ebd., S. 45.

132

24.01.2026, 15:08:32. [



https://doi.org/10.5771/9783748913481-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER SELBSTLOSE WUNDERERZIEHER UND SEIN DURCHSCHNITTLICHER ZOGLING

peniblen Gehorsamsverhaltnisses.*® Anders als das Ziel der negativen
Erziehung des Kindes, bei welcher dessen Empfindungen geformt wer-
den sollen, sodass das Kind nie gehorcht, sondern stets (das Richtige)
empfindet, ist hier die explizite Gehorsamsbekundung Voraussetzung
des Gliicks. Nach Emiles Einwilligung in den Vertrag fithrt ihn sein Er-
zieher in die Gesellschaft ein, schliefflich muss er als »Glied der Gesell-
schaft [...] ihre Pflichten erfilllen«.®” All die stadtisch-gesellschaftlichen
Verlockungen der Sittenlosigkeit dienen dazu, dass Emile sie erfihrt und
nicht tiber sie liest, denn dies wiirde seine Phantasie nur allzu sehr anre-
gen. Wahrend die Raume der negativen Erziehung hygienische sind, die
von als bekannt markierten und zu verbannenden Gefahren ausgehen —
Widernatur und Sittenlosigkeit —, sind dies immunisierende Raume, die
durch wohldosierten Kontakt mit der stidtischen Gesellschaft Emile re-
silient machen sollen. Zentral ist, dass der Erzieher nun auch »Herr sei-
nes Willens«® ist, er ist als Gewissen stets Teil von Emiles Selbst.

Nach dieser ersten Bildungsreise in die Gesellschaft, auf welcher sie
bereits nach einer passenden Gefihrtin fiir Emile Ausschau gehalten ha-
ben — freilich hat der Erzieher nur da suchen lassen, wo er »sicher war, sie
nicht zu finden«* —, inszeniert Rousseau die Begegnung und schliefSlich
Verlobung mit Sophie, der vom »Wundermenschen« fiir Emile

86 Foucault macht im Zusammenhang der Genealogie der Regierungskiinste
und ihrer Urspriinge im christlichen Pastorat darauf aufmerksam, dass im
Christentum Gehorsam nicht wie in der griechischen Antike ein vorldufiges
Mittel zum Erreichen eines Zieles ist, sondern das Streben nach Gehorsam
zum tugendhaften Selbstzweck wird, Gehorsam also des Gehorsams wegen.
So wird aus einem punktuellen Geschehen ein moralischer Dauerzustand,
der iiberdies simtliche Lebensbereiche umfasst (vgl. auch unten Kapitel 5.1).
Ohne der dialektischen Deutung zu folgen, lasst sich dem mit Horkheimer
skizzenhaft weiter nachgehen: Wihrend im Ancien Régime bzw. im Abso-
lutismus Erziehung zum Gehorsam auch weltlich leitend wird, zielt Erzie-
hung sodann im Liberalismus auf »bejahte Abhdngigkeit« (Horkheimer),
auf die Einsicht in die Notwendigkeit zum Gehorsam — ebendiese Bewegung
hin zur aufkldrerischen Rationalitit der Einsicht, die ein wichtiges Element
biirgerlicher Erziehung wird, lisst sich an Rousseaus Emile gut nachvollzie-
hen; vgl. in Bezug auf Rousseau auch den folgenden Abschnitt 4.2, fiir eine
Historisierung ausgehend vom christlichen Pastorat das folgende Kapitel
5 sowie fiir die hergestellten Beziige M. Foucault: »>Omnes et singulatim«
zu einer Kritik der politischen Vernunft«, S. 179; Max Horkheimer: »The-
oretische Entwiirfe iiber Autoritit und Familie. Allgemeiner Teil«, in: Max
Horkheimer (Hg.), Studien iiber Autoritit und Familie. Forschungsberichte
aus dem Institut fiir Sozialforschung. Reprint der Ausgabe Paris 1936, Li-
neburg 1987, S. 3-76, hier S. 24.

87 J.-J. Rousseau: Emil oder Uber die Erziehung, S. 3 52.

88 Ebd.,S. 358.

89 Ebd.,S. 384.

133

24.01.2026, 15:08:32. [



https://doi.org/10.5771/9783748913481-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GLUCKSVERSPRECHEN UND GEFAHRENKULTUR

Auserwihlten. Bevor es aber zur Vermiahlung kommen kann, stellt der
Erzicher seinen zu fithrenden Freund vor eine letzte Aufgabe. Emile
soll Sophie verlassen, er soll die Leidenschaft, die ihn nun ergriffen hat,
sprich die Liebe, besser regieren konnen. Um also seine »Seelenkraf-
te« zu erproben, bediirfe es einer weiteren Ubung. AufSerdem wiirde
Emile als baldiges »Familienoberhaupt« auch Mitglied des Staates, ken-
ne aber weder die Pflichten des Biirgers noch seinen »Platz in der bur-
gerlichen Ordnung«.?° Da jedoch alle gouvernementalen und pastora-
len Fithrungstechniken scheitern und Emile Sophie nicht verlassen will,
greift der Erzieher auf juridische zurtick. Autoritar pocht er auf die Ein-
haltung des Vertrages und setzt seinen Willen durch, indem er Emile sei-
ne Handlungen verbietet: »Da du nicht deiner Vernunft gehorchst, beu-
ge dich einem anderen Herren. Du hast doch nicht vergessen, welche
Verpflichtung du mir gegentiber eingegangen bist. Emil, du muf3t Sophie
verlassen, ich will es«.*

Der Vertrag und mit ihm juridische Machtbeziehungen werden in der
Folge keine explizite Rolle mehr spielen, der Aspekt des Lebensbundnis-
ses gewinnt wieder an Relevanz und doch bleibt er als optionales Herr-
schaftsinstrument von nun an stets bestehen. Sie unternehmen eine wei-
tere Bildungsreise, Emile bekommt den Contrat social gelehrt, heiratet
Sophie und wird am romantischen Ende Familienvater — was keines-
wegs die Emanzipation von seinem Erzieher bedeutet, gegenteilig wird
der hierarchische Bund fir das Leben, die Fithrung der Selbstfithrung,
auf Dauer gestellt: »Solange ich lebe«, sagt der erwachsene und nunmehr
selbst Vater werdende Emile am Ende des modellhaften Experiments zu
seinem Erzieher und Erschaffer, »werde ich Sie nétig haben. Jetzt, wo
meine Pflichten als Mann beginnen, habe ich Sie nétiger denn je. Sie ha-
ben die ihren erfiillt. Leiten sie mich, es Thnen nachzutun.«** So lassen
sich drei Machtformen ausmachen, die bis hierhin im Emile zur Geltung
kommen: erstens juridische Machtbeziehungen, welche mit vertraglichen
Verboten und Geboten sowie deren Androhung, deren immer mogli-
chem Einsatz wirksam werden, zweitens gouvernementale Machtbezie-
hungen, welche iiberhaupt mégliche Erfahrungsraume strategisch struk-
turieren und raumlich-dinglich materialisieren, sowie drittens pastorale
Machtbeziehungen, welche subjektive Introspektionen und gehorsame
Seelenfiihrung durch eine steuernde Instanz und vor dem Hintergrund
einer Gemeinschaft anleiten. Alle drei Formen von Machtverhiltnissen
sind zentrale Elemente sowohl des republikanisch-biirgerlichen Selbst
als auch einer solchen Institution der Familie — denn Emile selbst wird
nun » Gouverneur«. Wie aber muss die erzieherische Praxis, wie miissen

9o Ebd.,S. 493.
91 Ebd., S. 494.
92 Ebd.,S. 530.

134

24.01.2026, 15:08:32. [



https://doi.org/10.5771/9783748913481-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS PADAGOGISCH-PATERNALISTISCHE ARRANGEMENT

die Machtbeziehungen und -technologien gestaltet sein, um den intrin-
sischen Willen des Selbst nach Fremdfithrung herbeizufiihren? Zunichst
durch das Schaffen padagogisch-paternalistischer Arrangements kiinstli-
cher Natiirlichkeiten und dinghafter Notwendigkeiten, die nachfolgend
rekonstruiert werden.

4.2 Das padagogisch-paternalistische Arrangement
kunstlicher Natuirlichkeiten und
dinghafter Notwendigkeiten

Ausgangspunkt der erzieherischen Praxis nach Rousseau ist der Grund-
satz der drei Lehrer:innen Natur, Menschen und Dinge. Und weil von
diesen nur die Natur nicht in Menschenhand liege, seien die anderen
beiden nach ihr auszurichten. Daher wire auch ein jeder Ansatz einer
Erziehungskunst zum Scheitern verurteilt, welcher diese Elemente be-
liebig zu gestalten versuche, schliefSlich sei »die Natur selber« das »Ziel
der Erziehung«.?s Aus diesem Wahrheitsspiel folgt, dass das Kind in
jungen Jahren nichts aus » Gehorsam« machen soll, sondern aus »Not-
wendigkeit«,?+ nicht weil es etwas muss, sondern weil es dies empfindet,
soll es Handlungen vollziehen oder eben gerade nicht — die Erziehung
ist »rein negativ«?s, die die Worte »Pflicht« und »Schuldigkeit« aus ih-
rem Wortschatz streicht.”¢ Durch den Umgang mit den Dingen und ih-
ren Notwendigkeiten soll das Kind Erfahrungen machen und die natiir-
lichen Folgen seines Verhaltens (er)lernen. » Diese Notwendigkeit muss
er [der Zogling] immer in den Dingen, nie in den Launen der Menschen
sehen. Der Zwang der Verhaltnisse muss der Ziigel sein, der ihn halt,
nicht die Autoritit.«*” Es gelte dem Kind nichts zu verbieten, sondern
(Natur-)Notwendigkeiten kunstlich herzustellen, die den gewtinschten
Erfahrungsraum aufspannen. Rousseau nennt dies die »wohlgeordnete
Freiheit«.>® Sie gleicht en miniature der republikanischen Freiheit, nur
dass bei jener der Gemeinwille, hier der Wille des Erziehers die wahren
Regeln definiert:

»Man darf sich nicht mit der Erziehung befassen, wenn man die Kinder
nicht durch die beiden Gesetze des >Moglichen< und des >Unmoglichen«
dorthin zu leiten versteht, wo man sie haben mochte. [...] Mit dem Band

93 Ebd.,S.10f.
94 Ebd.,S. 67.
95 Ebd.,S. 72.
96 Ebd.,S. 67.
97 Ebd.,S. 7o0.
98 Ebd.,S. 71.

135

24.01.2026, 15:08:32. [



https://doi.org/10.5771/9783748913481-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GLUCKSVERSPRECHEN UND GEFAHRENKULTUR

der Notwendigkeit bindet, treibt oder hilt man es zuriick, ohne dass es
murrt. Die bloffe Macht der Dinge macht es gefiigig und folgsam. «®®

Das Herstellen dieser Notwendigkeiten des Moglichen und Unmaogli-
chen erstreckt sich jedoch nicht nur auf die Dinge, sondern auch auf den
Raum, in dem das Kind seine freien, wohlgeordneten Erfahrungen ma-
chen soll. So verortet Rousseau das Experiment aus zweierlei Griinden
auf dem Land: zum einen, um moglichst weit entfernt vom »Bedienten-
gesindel« und der »Sittenlosigkeit der Stidte« zu sein,*® um die stad-
tisch-biirgerlichen, frithkapitalistischen AnstofSigkeiten ganzlich aus dem
natiirlichen Entwicklungsprozess des kindlichen Emile herauszuhalten.
Wird namlich die (gesellschaftliche) Eigenliebe zu frih wachgekiisst und
ist die (natiirliche) Selbstliebe nicht ausreichend ausgebildet, gerat die ele-
mentar wichtige Balance von Selbst- und Eigenliebe aus dem Gleichge-
wicht, ist der Entwicklungsprozess gestort, die Erziehung gescheitert und
Emile unwiederbringlich verloren. Zum anderen priferiert Rousseau eine
Erziehung auf dem Land, weil hier seine Kontrolle tiber den Raum un-
gleich grofSer ist. »Ihr werdet nie Herr tiber das Kind, wenn ihr es nicht
iiber seine Umgebung seid.«** Daher sind diese Raume, das Kinderzim-
mer und die Walder und Wiesen fern der Stadte, hergestellte, kiinstliche,
durch und durch hygienische Riaume. Damit die natiirliche Entwicklung
sich wie gewiinscht vollziehen kann, reicht es also nicht, dass der kindli-
che Raum in vollkommener erzieherischer Kontrolle liegt, es gilt diesen
Raum selbst herzustellen. Hygienisch sind diese Raume, weil sie von ei-
ner als bekannt markierten Gefahr ausgehen, Widernatur und Sittenlo-
sigkeit, die als das implizit Andere, das Ungesagte, ganzlich zu verbannen
und mit der eine Ansteckung unbedingt zu verhindern ist — und die gerade
deshalb zentrales Element des Beziehungsgefiiges Dispositiv Kindheit ist.

Das Kinderzimmer demonstriert dies beispielhaft. Uberdies zeigt es,
wie der hergestellte Raum im Zusammenspiel mit den dinglich-natiir-
lichen Entwicklungsnormen gehorchenden Notwendigkeiten sowie ei-
ner strategisch geordneten Zeit Praktiken anleitet, die eine Wirklichkeit
hervorbringen, in denen vergeschlechtlichte Kérper, Gesten, Fahigkei-
ten und Begehrensstrukturen hervorgebracht, geformt und gelenkt wer-
den. So ist das Kinderzimmer zunichst sparlich wie eine Bauernstube
einzurichten und mit »starken und festen Mobeln« auszustatten, »[k]
ein Spiegel, kein Porzellan, keine Luxusgegenstinde« mogen das Kind

99 Ebd.,S. 71 (eigene Herv.).

100 Ebd., S. 75.

1ot Ebd.,S. 74. So wie in Benthams Panopticon jeder Kamerad auch zu einem Uber-
wacher wird, ist hier der Erzieher »ein Uberwacher«, der »auch ein Kamerad
sein« muss; vgl. Michel Foucault: »Das Auge der Macht« [1977, Nt 195], in:
Schriften in vier Binden. Dits et Ecrits. Band I11. 1976-1979. Hrsg. von Daniel
Defert/Frangois Ewald, Frankfurt/Main 2003, S. 250-271, hier S. 257.

136

24.01.2026, 15:08:32. [



https://doi.org/10.5771/9783748913481-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS PADAGOGISCH-PATERNALISTISCHE ARRANGEMENT

am Toben und Spielen und seiner Entwicklung hindern.* Nach und
nach wird das Kind das Zimmer »selber aus[schmiicken]«*3, zum Bei-
spiel mit Zeichnungen, die es unter Anleitung seines Erziehers angefer-
tigt hat. Diese werden sodann ihrer zunehmenden Giite entsprechend
gereiht und verschieden gerahmt — erst werden goldene, dann immer
schlichtere Rahmen verwendet — die Wiande schmiicken. Dafiir zeich-
net der Erzieher gemeinsam mit dem Kind, er ist dabei immer nur so
viel besser als das Kind, dass dieses die gewiinschten Fahigkeiten aus-
bilden und ihn stets leicht einholen kann.*+ Diese Praktiken lassen sich
mit Foucault als disziplindre beschreiben, die als Detailtechniken Ge-
wohnheiten und Fahigkeiten einem strategischen Ziel gemafs formen, in-
dem Korper, GliedmafSen und Gesten auf bestimmte Weise zusammenge-
setzt, im Raum angeordnet und einer Zeitlichkeit unterworfen werden.
So setzt gutes Zeichnen, also ein der Entwicklungsstufe gemifSes Zeich-
nen, eine ganze Korpergymnastik voraus, »eine Routine, deren rigoro-
ser Code den gesamten Korper von der FufSspitze bis zum Zeigefinger
erfaft«.s Entsprechend ihrer Natur fertigt der Erzieher dabei mit Jun-
gen technische Zeichnungen an und mit Madchen praktische wie »Blat-
ter, Blumen, Friichte, Faltenwiirfe« ¢, die sie spater beim Sticken werden
verwenden konnen. Auch Spielen wird das Kind in diesem Zimmer, Jun-
gen mit allem, was sich bewegt und Larm macht, mit » Trommeln, Krei-
sel, Wagelchen«, Madchen mit Dingen, die »ins Auge fallen«, mit »Spie-
gel[n], Schmuck, Ticher[n], vor allem aber mit Puppen«.™” Rousseau
erschafft hier ermoglichende und verunmoglichende Verhaltnisse von
Riaumen, Dingen, Korpern, Gesten, Fahigkeiten und Geschlechtern. Im
weiteren Verlauf der natiirlichen Erziehung wird Rousseau diesen auf-
gespannten Moglichkeitsraum als das »naturgewollte Joch« und »Joch
der Notwendigkeit« bezeichnen, ™ was altersgemafs und geschlechtsspe-
zifisch dem Kind anzupassen ist.

Die Kindheit, auf welche die natiirliche respektive negative Erzie-
hung zielt, umfasst drei Stufen und erstreckt sich bis zum fiinfzehnten

102 ].-]. Rousseau: Emil oder Uber die Erziehung, S. 72.

103 Ebd.

104 Vgl. ebd., S. 133 f.

105 M. Foucault: Uberwachen und Strafen, S. 195. Der totalisierend-verglei-
chende Charakter von diszipliniren Machtbeziehungen fehlt in diesem
Modell eines einzelnen Kindes. Es ist jedoch ein Leichtes, sich altersmifSig
sortierte Menschen vorzustellen, etwa eine Totalisierung wie in jeder Schul-
klasse, die Zeichen-, Schreib oder Recheniibungen zu absolvieren haben und
die ihren zu erwerbenden Fihigkeiten entsprechend vergleichend bewertet
und auf diese Weise individualisiert werden.

106 J.-J. Rousseau: Emil oder Uber die Erziehung, S. 398.

107 Ebd.,, S. 397.

108 Ebd., S. 70.

137

24.01.2026, 15:08:32. [



https://doi.org/10.5771/9783748913481-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GLUCKSVERSPRECHEN UND GEFAHRENKULTUR

Lebensjahr. In der ersten Stufe, die das Sauglingsalter und das erste Le-
bensjahr umfasst, gelte es, dem Kind Bewegungsfreiheit zu ermoglichen,
keine Fallhaube, kein Laufkorb, »weder Laufstuhl noch Giangelband «*®
sollen es einschrinken. Strengstens unterschieden werden muss aber zwi-
schen natiirlichen und widernatiirlichen Regungen des Kindes, wie etwa
bei den oben beschriebenen Kindertranen, um von Beginn an auf das
prozessuale Gleichgewicht von Kérper/Kraft und Seele einzuwirken, um
es also bereits jetzt daran zu gewohnen, niemals nach etwas zu streben,
das die eigene Kraft tibersteigt. Doch nicht nur soll ein etwaig eman-
zipatives Potenzial nicht angelegt werden, das Kind soll sich nur wiin-
schen, was in seiner Kraft liegt — was aber in seiner Kraft liegt, diktiert
und normiert der Erzieher. Diese Chimare, die vorgibt das Subjekt zu be-
freien (sofern es als Kind angerufen wird), doch aber durch die Objekti-
vierung/Subjektivierung als Kind einen viel feingliedrigeren Zugriff auf
den Menschen erlaubt, durchzieht die natirlich-negative Erziehung wie
den gesamten Rousseau’schen Menschenbildungsprozess. So zielen auch
die Erziehungspraktiken der zweiten Entwicklungsstufe, in welcher das
Kind mehr Kraft und Einsicht erhalte sowie ein Ich-Bewusstsein sich aus-
bilde, weshalb es von nun an als moralisches Wesen anzurufen sei, stets
darauf, dem Kind seinen Platz als Kind zuzuweisen, es darin zu festigen
und »die Leidenschaften nach der Natur des Menschen auszurichten«'°,
es soll »abhingig sein, aber nicht gehorsam [...], bitten, aber nicht befeh-
len«.''* Es gebe einerseits eine naturliche Abhiangigkeit von den Dingen,
andererseits eine von den Menschen, die also der Gesellschaft entsprin-
ge, die »ordnungswidrig«'** sei und Laster erzeuge. »Haltet das Kind
von den Dingen abhingig und ihr werdet es naturgemafS erziehen«''s,
proklamiert Rousseau, der doch in diesem experimentellen Modell re-
publikanischer Menschwerdung alleiniger Herrscher iiber die Dinge ist.

Wahrend auf der zweiten Stufe der Zogling »durch das Reich der
sinnlichen Empfindungen bis an die Grenzen der kindlichen Vernunft
gefithrt«'# wird, soll der zwolf- bis dreizehnjihrige Emile auf der drit-
ten Stufe das Riistzeug des »gesunden Menschenverstandes«''s erlernen,
um nicht blofles Werkzeug in der Hand anderer zu sein, sondern sei-
nem republikanischen Gewissen zu folgen. Zu dessen weiterer Ausbil-
dung wird Emile die »beste Abhandlung iiber natiirliche Erziehung«'*¢
als erste und fur lange Zeit einzige Lekture nahegelegt, Defoes Robinson

109 Ebd., S. 54.
110 Ebd., S. 56.
111 Ebd., S. 62.
112 Ebd., S. 63.
113 Ebd.

114 Ebd., S. 149.
115 Ebd., S. 172 f.
116 Ebd., S. 180.

138

24.01.2026, 15:08:32. [



https://doi.org/10.5771/9783748913481-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS PADAGOGISCH-PATERNALISTISCHE ARRANGEMENT

Crusoe."7 Des Weiteren erfihrt er, dass er sich in 6ffentlichen und ge-
werblichen (Tausch-)Beziehungen zu anderen Gesellschaftsmitgliedern
befindet, in deren Schuld er steht. Er lernt die Wertigkeiten des Hand-
werks kennen und hat schliefSlich eine seinem Geschlecht entsprechende
Wabhl zu treffen, denn »[k]ein junger Mann will von sich aus Schneider
werden«.*® Dieses republikanische Gewissen ist nun so weit geformt,
um auch empfinden zu lernen, dass Arbeit »eine unerlassliche Pflicht
des Menschen innerhalb der Gesellschaft« sei: » Arm oder reich, mach-
tig oder schwach, jeder mufSige Biirger ist ein Schmarotzer.«** Es be-
darf also frith ansetzender, umfassender und tief ins Selbst draingender
respektive ein entsprechendes Selbst hervorbringender Techniken, um
(Lohn-)Arbeit als des Menschen Wesen erscheinen zu lassen.'*°

117 Defoes Buch von 1719 ist nur scheinbar eine Abenteuergeschichte denn viel-
mehr zum einen eine diskursive Modellierung des Homo oeconomicus, inso-
fern es »das Modell eines zielstrebigen Arbeitssubjekts [liefert], dessen Maf3-
stab die Niitzlichkeit, dessen Ziel das Eigentum und dessen Antipode der
»Abenteurer< ist«; A. Reckwitz: Subjekt, S. 8. Zum anderen und damit zu-
sammenhingend ist Robinson der »Prototyp des friedlichen Eroberers, der
mit christlich-humanistischem SendungsbewufStsein die exotische Welt zivi-
lisieren will. Die >Wildenc« sollen zu »>niitzlichen< Gliedern der von den wei-
flen Miannern als globale Ordnung gedachten und angestrebten biirgerlichen
Gesellschaft erzogen werden, wobei der Nutzen einseitig vom Erzieher nach
dessen Bedirfnissen bestimmt wird«; Manfred Kappeler: »Wie Robinson
war, soll Emile werden. Uber Aufklirung, Rassismus und Erziehung«, in:
Psychologie und Geschichte 4 (1992), S. §3-87, hier S. 54. Erst nach Rous-
seaus prominenter Platzierung im Emile wird Robinson Crusoe zu einem er-
folgreichen Kinder- und Jugendbuch, es (er)findet einen Markt und bedingt
so einen anhaltenden Erfolg (den es als Buch firr Erwachsene in der Dauer
vielleicht nicht gehabt hitte). 1779 legt Campe mit Robinson der Jiingere fiir
anndhernd ein Jahrhundert eins der erfolgreichsten deutschsprachigen Kin-
der-, Jugend- und Erziehungsbiicher vor. Es ist eine Ubertragung der pida-
gogischen Funktionalisierung des >Wilden:, wie sie im Emile angelegt ist, auf
deutsche Verhiltnisse: »Fritzchen: >Gibt’s denn auch wilde Menschen, Va-
ter?</ Johannes: >Ja, Fritz! Hast du das noch nicht gehort! Es giebt, — o, wer
weifd wie weit von hier, — solche Menschen, die so wild wie das Vieh sind.</
[...] Lotte: >Und die ungekochtes Fleisch essen und rohe Fische; ich habe es
wol gehort! Nicht wahr, Vater hast du’s denn nicht erzihlt?</ Johannes: >]a,
und was meinst du wol, die armen Menschen wissen gar nicht, wer sie er-
schaffen hat, weil sie niemahls einen Lehrer gehabt haben, der’s ihnen sag-
te!</ Dietrich: -Deswegen sind sie so barbarisch. Denke nur, Einige von ih-
nen essen Menschenfleisch!«« Campe zitiert nach ebd., S. 58.

118 J.-]. Rousseau: Emil oder Uber die Erziebung, S. 198.

119 Ebd,, S. 193.

120 In kritischer Auseinandersetzung mit Hegel, Marx und dem akademi-
schen Marxismus argumentiert auch Foucault, dass Arbeit kein konkretes

139

24.01.2026, 15:08:32. [



https://doi.org/10.5771/9783748913481-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GLUCKSVERSPRECHEN UND GEFAHRENKULTUR

Dieses kunstliche Arrangement der Notwendigkeiten gemafs dem
Grundsatz, dass alle »Erfahrung [...] der Belehrung«™* vorauseile, fithrt
aufserdem zu einem Wandel des Strafens. Es wird nicht nur die ziicht-
ende Hand der Pietisten zuriickgedringt, sondern auch die Begriindung
fuir Strafen selbst wird verdandert. Eine Strafe darf nicht weiter als solche
auferlegt werden, vielmehr muss sie »immer als eine natiirliche Folge ih-
rer [der Kinder| bésen Handlung«*** empfunden werden. Am Beispiel ei-
nes >schwererziehbaren Kindes, das mutwillig die Fensterscheibe seines
Zimmers zerbrochen hat, demonstriert Rousseau sein Konzept: Weder
soll das Kind belehrt werden noch diirfe der Erzieher klagen oder die
Scheibe einfach austauschen, vielmehr wird der »Wind Tag und Nacht
hereinblasen«, besser das Kind wiirde »verschnupft als narrisch«.™ Das
Kind soll die Unannehmlichkeiten spiuiren, die es verursacht hat, und erst
wenn dies geschehen sei, diirfe die Scheibe kommentarlos ersetzt wer-
den. Rousseau geht jedoch noch einen Schritt weiter und es zeigt sich
das autoritative Moment der negativen Erziehung, das keinerlei Wider-
rede erlaubt:**# Das Kind zerbricht erneut die Fensterscheibe, woraufhin
es in ein dunkles, fensterloses Zimmer gesperrt wird. Es wird schreien
und toben und schliefflich ermiidet den Diener bitten, es herauszulas-
sen. Die Bitte ausschlagend wird das Kind weitere Stunden mit sich al-
lein gelassen, bis es den Hinweis erhalt, doch seinem Erzieher den ein-
sichtigen Vorschlag zu unterbreiten, unter der Bedingung freigelassen
zu werden, keine Scheiben mehr einzuschmeifSen; dieser nimmt an und
verkundet: »Das ist verniinftig, wir gewinnen beide dabei. Warum bist
du nicht frither auf den Gedanken gekommen? Dann umarmt ihr freu-
dig das Kind und bringt es auf sein Zimmer.«™5 Diese neue Form des
Strafens wird folglich ins Innere verlagert, in die Einsicht und das Ge-
wissen des Kindes.*

All diese Praktiken zielen auf des Kindes Innere, die Wahrheiten des
Wider-/Natiirlichen, das gesamte Arrangement aus negativer Erziehung,
wohlgeordneter Freiheit, dinghaften Notwendigkeiten, die Spiele des

Wesensmerkmal des Menschen sei, sondern es einer politischen Macht be-
diirfe, diese behauptete Synthese aus Mensch und Arbeit herzustellen; vgl.
M. Foucault: »Die Wahrheit und die juristischen Formen«, S. 766.

121 J.-]. Rousseau: Emil oder Uber die Erziehung, S. 38.

122 Ebd., S. 81.

123 Ebd., S. 8o.

124 »Der Zwang der Verhiltnisse muss der Ziigel sein, der ihn hilt, nicht die
Autoritdt. Was er nicht tun soll, darf ihm nicht verboten werden. Hindert
ihn, es zu tun, ohne Erklirungen, ohne Erorterungen. [...] Euer Nein muss
eisern sein«; ebd., S. 70.

125 Ebd., S. 8o f.

126 Vgl. dazu auch Dieter Richter: Das fremde Kind. Zur Entstehung der Kind-
heitsbilder des biirgerlichen Zeitalters, Frankfurt/Main 1987, Kap LA,

140

24.01.2026, 15:08:32. [



https://doi.org/10.5771/9783748913481-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS PADAGOGISCH-PATERNALISTISCHE ARRANGEMENT

Moglichen und Unmoglichen sowie Konstruktion und Kontrolle des
Raumes haben die Formung des kindlichen Willens und die Regierung
seiner Seele zum Ziel:

»Es gibt keine vollkommenere Unterwerfung als die, die den Schein der
Freiheit wahrt: so nimmt man den Willen selbst gefangen. [...] Verfiigt
ihr nicht tiber alles, was es [das Kind] umgibt? Konnt ihr es nicht be-
einflussen, wie ihr wollt? Sind nicht seine Arbeiten, seine Spiele, seine
Vergniigungen und sein Kummer in euren Hianden, ohne daf$ es davon
weifs? Zweifellos darf es tun, was es will. Aber es darf nur das wollen,
was ihr wiinscht, dafd es tue. Es darf keinen Schritt tun, den ihr nicht vo-
rausbedacht hittet; es darf nicht den Mund 6ffnen, ohne dafs ihr wiifs-
tet, was es sagen wird.«'*7

An dieser Stelle wird deutlich, dass die Rousseau’sche Menschenbildungs-
kunst zuvorderst weder emanzipativ noch totalitir ist, sondern liberal
und paternalistisch.”® Rousseau entwirft Technologien der Menschen-
fithrung, die stufenweise eine Selbstregierung anleiten, die Gewohnhei-
ten nicht durch »Pflicht und Schuldigkeit«,™* sondern durch das kiinst-
lich-natiirliche Erschaffen von Erfahrungswelten erzeugen. In diesen soll
Emile die gewiinschten Erfahrungen frei machen und die gewollten Ge-
wohnheiten ausbilden. »Eh der Korper Gewohnheiten hat, kann man
ihm ohne Gefahr die geben, die man wiinscht.«3° Wihrend dazu in der
Phase der Kindheit die negative Erziehung leitend ist, muss der Pubertit,
diesem »jugendlichen Feuer«'', anders begegnet werden und wie sich
im Folgenden zeigt, birgt sie zwar unzihlige neue Gefahren, aber auch
erweiterte Moglichkeiten der Fuhrung.

insbesondere S. 52—56; H. D. Kittsteiner: Die Entstehung des modernen Ge-
wissens, S. 375 f.

127 ].-]. Rousseau: Emil oder Uber die Erziehung, S. 105.

128 Diese Textpassage wird im padagogischen Diskurs gerne herangezogen, um
den totalitaren Charakter der Padagogik Rousseaus belegen zu wollen. Eine
solche Interpretation ignoriert jedoch sowohl die nicht auflésbaren Para-
doxien jeder pidagogischen Praxis als auch ihren fortwihrenden techno-
logischen Charakter. Einen diesen beiden Interpretationen ebenfalls wider-
sprechenden Beitrag innerhalb des gegenwirtigen Padagogikdiskurses, der
jedoch den Aspekt der Macht weitgehend tibergeht und zudem vor allem Pa-
ternalismus als festen Bestandteil jeder Pidagogik zu plausibilisieren sucht,
findet sich bei Johannes Drerup: »Rousseaus strukturierter Paternalismus
und die Idee der wohlgeordneten Freiheit«, in: Zeitschrift fiir Pidagogik 58
(2012), S. 640-657.

129 J.-]. Rousseau: Emil oder Uber die Erziehung, S. 67.

130 Ebd,, S. 21.

131 Ebd,, S. 236.

141

24.01.2026, 15:08:32. [



https://doi.org/10.5771/9783748913481-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GLUCKSVERSPRECHEN UND GEFAHRENKULTUR

4.3 Pubertit, Phantasie und all die anderen Gefahren

Allgegenwirtige und tiberall lauernde Gefahren sind ein ganz entschei-
dendes Element der liberal-paternalistischen, padagogisch-republikani-
schen Regierungskunst Rousseaus. Sie flankieren jede Phase der Mensch-
werdung in apokalyptischer Rhetorik, jeder erzieherische Fehltritt lasst
das gesamte Unterfangen sofort und unwiederbringlich scheitern, jeder
nicht erkannte widernatiirliche Kinderwunsch, jede nicht verhinderte
jugendliche Zugellosigkeit verunmoglicht die Verwirklichung des sitt-
lich-moralischen, sich selbst fithrenden Selbst. Diese heraufbeschwore-
nen, ausgeschmiickten Gefahren miissen in ihrem Ausmaf$ die nattrli-
che und im weiteren Verlauf die moralisch-sittliche Ordnung potenziell
grundlegend zerstoren, um jede proklamierte Menschenfiihrungspraxis
nicht nur zu legitimieren, sondern vor allem als die einzig natiirliche be-
ziehungsweise moralisch-sittliche erscheinen zu lassen. So ist etwa die
Phase von der Geburt bis zum zwolften Lebensjahr fiir Rousseau der
»gefahrdetste Abschnitt« ™2, weil Laster und Irrtimer in dieser Zeit kei-
men wurden und das Kind seine seelischen Krifte erst dann gebrau-
chen solle, wenn es korperlich voll entwickelt sei, weshalb Zeitverlust
die niitzlichste aller Erziehungsregeln ausmache. Dass Rousseau im wei-
teren Verlauf frithere Gefahrenlagen relativiert, ist haufig zum Einsatz
kommendes rhetorisch-erzieherisches Mittel zur Betonung der jeweilig
akuten Gefahrensituation.

Zeitverlust beziehungsweise Zeitaufschub, das moglichst lange Hi-
nauszogern der Leidenschaften und das Ablenken der Phantasie, pra-
sentiert Rousseau auch als addquate Mittel, um Herr tiber den puber-
tierenden Emile zu bleiben. Fiir die Zeit von der Geschlechtsreife bis
zur EheschliefSung entwirft Rousseau ein regelrechtes Zuchtprogramm,
das mit den Prinzipien der negativen Erziehung nichts mehr gemein hat
(einzig in der Form, dass die bewusst ausgewihlten, von Emile zu erfah-
renden Gesellschaftsausschnitte durchaus mit den kuinstlich erzeugten
Naturnotwendigkeiten vergleichbar sind, nur dass fortan weniger ein
hygienisches denn ein immunisierendes Prinzip leitend wird). In immer
neuen Wendungen malt Rousseau die Schrecken des Sittenverfalls, wel-
cher in der Pubertit und der Geburt fiir das Geschlecht lauere, dieser
Krisenzeit einer »sturmische[n] Umwandlung«, eine »nahende Gefahr«,
weil das Kind in »seinem Fieber [...] wie ein Lowe« sei, »der seinen
Fiihrer nicht mehr kennt und nicht mehr gelenkt werden will«.*33 Beim
Ubergang von der Kindheit in die Gefahrenquelle Pubertit sei es also
»an der Zeit, die Methode zu wechseln«, denn im »Herzen des jungen
Mannes« entstiinden gegen seinen Willen und ohne sein Zutun negative,

132 Ebd., S. 72.
133 Ebd., S. 210.

142

24.01.2026, 15:08:32. [



https://doi.org/10.5771/9783748913481-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PUBERTAT, PHANTASIE UND ALL DIE ANDEREN GEFAHREN

weil ungeziigelte Leidenschaften.'s+ Daher gilt es zunachst, ihn moglichst
lange in Unwissenheit zu halten, und doch solle mensch ihn friih lehren,
was mensch nicht verbergen konne, es solle keine Neugierde geweckt,
vielmehr solle diese befriedigt werden, bevor sie gefahrlich werde.s Eine
lange Unruhe gehe den Wiinschen voraus, eine lange Unwissenheit wiir-
de sie uiberlisten. Der frith Verdorbene sei »unmenschlich und grausam«
und entwickle ein »ungeztigeltes Temperament«, der in »gliicklicher Ein-
falt« Erzogene dagegen wiirde »durch die ersten Regungen der Natur zu
zirtlichen und liebevollen Empfindungen angeregt«.*¢ Diese neue Me-
thode besteht also im Ablenken von Phantasie und Leidenschaft, um Ent-
haltsamkeit herzustellen und die Leidenschaften hinauszuzogern. Dabei
sind die Mittel den wachsenden Begierden anzupassen, als schlagendes
Beispiel dient Rousseau der Besuch einer Klinik fur Geschlechtskrank-
heiten, um der Masturbation zu begegnen.

»Ohne ihm [dem Sohn] vorher ein Wort gesagt zu haben, liefS er [der
Vater] ihn in den Saal eintreten, wo eine Menge dieser Unglucklichen
unter einer schrecklichen Behandlung fiir ihre Ausschweifungen bufSten.
Bei all dem widerlichen Anblick, der alle seine Sinne in Aufruhr brachte,
war er beinahe ohnmichtig geworden.«"37

In der Phase der Jugend kommt es also zu wohldosiertem Kontakt mit
der Gesellschaft, infolgedessen die hygienischen Raume immunisieren-
den weichen. Es gilt, Emile gewissermafSen resilient zu machen gegen
die Gefahren der Widernatur und Sittenlosigkeit. Die Phantasien sollen
jedoch nicht nur von den »gefihrlichen Pfade[n] fir sein Alter, die ihn
stindig am Abgrund halten«,"3* abgelenkt oder durch praktische An-
schauung verunglimpft werden. Auch soll Emile sich zum einen kor-
perlich verausgaben missen — » Wenn die Hiande hart schaffen, ruht die
Phantasie; wenn der Korper miide ist, bleibt das Herz kalt«'3° — zum an-
deren sind seine unsittlichen Erinnerungen zu uiberschreiben, soll nicht
alles umsonst gewesen sein.

134 Ebd., S. 214.

135 Vgl. ebd., S. 216 f.

136 Ebd., S. 221.

137 Ebd., S. 234-235. Es sei einer jeden Le Livre sans titre als Lektiire empfoh-
len, das von einem anonymen Autoren 1830 in Umlauf gebracht wurde und
dessen 16 Graphiken den korperlichen Zerfall als Konsequenz der Selbst-
befriedigung eindrucksvoll demonstrieren; vgl. unten S. 149, Fn. 166 sowie
Anonym: Le Livre sans titre. Dédié aux jeunes Gens, et aux Péres et Méres
de Famille, Paris 1830.

138 J.-J. Rousseau: Emil oder Uber die Erziehung, S. 342. Zu diesen gefihrlichen
Pfaden zdhlt Rousseau u.a. »Lektiire, Einsamkeit, MuSiggang, verweichlich-
te und sitzende Lebensweise, Umgang mit Frauen und jungen Leuten [...].«

139 Ebd.,, S. 342 f.

143

24.01.2026, 15:08:32. [



https://doi.org/10.5771/9783748913481-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GLUCKSVERSPRECHEN UND GEFAHRENKULTUR

Das »jugendliche Feuer« ist indes nicht nur Quelle unzihliger Gefah-
ren, sondern auch Moglichkeit des erweiterten Zugriffs auf Emile, es ver-
vollkommnet die Erziehung, denn »[glerade dieses Feuer gibt euch eine
Macht tiber das Herz des jungen Menschen, wenn er aufhort, schwicher
zu sein als ihr. Seine erste Neigung ist der Ziigel, mit dem ihr ihn len-
ken konnt.«4 Diese neuen Einflussmoglichkeiten bestehen darin, Emiles
»Naturell«*#' zu formen und seine Vernunft auszubilden. Mit der Ge-
schlechtsreife bleibt Emile Schiiler, er sei aber nun ein Mann und sol-
le auch entsprechend behandelt werden, weshalb der Erzieher nun zum
Freund wird. Diese verdanderte Bindung zwischen Erzieher und Schiiler
besteht in der Fithrung von Emiles »Herz«; es ist eine Gefithlsbindung
des Schiilers zu seinem Erzieher, auf die oben bereits verwiesen wurde.
An diesem Punkt wird deutlich, wie sehr diese externe Fiihrung zur in-
ternalisiert-natiirlichen Selbstfihrung geworden ist; selbst das Gefiihl
der Verbindung des Schiilers und Jugendlichen zu seinem Erzieher wird
hier — vollkommen zu Recht — als Produkt des Erziehungsarrangements
verstanden:

»Bisher habt ihr alles nur mit Gewalt oder List erreicht. Die Autoritit
und das Gesetz der Pflicht waren ihm [Emil] unbekannt. Man mufSte ihn
zwingen oder tauschen, damit er euch gehorcht. Bedenkt aber, in wie vie-
le neue Ketten ihr sein Herz gelegt habt. Die Vernunft, die Freundschaft,
die Dankbarkeit, tausendfiltige Regungen des Gemiits sprechen nun in
einem Ton zu ihm, den er nicht mifSverstehen kann.«'+

Uber das Gefiihl gelangt Rousseau also zum letzten Punkt seiner Men-
schenbildungskunst, an dem er auch den Willen des fast erwachsenen
Emile zu lenken vermag. An einer fiir diesen Aspekt zentralen Stelle re-
flektiert der Menschenbildner die verschiedenen Entwicklungsstufen, wo-
bei die jeweiligen Machtverhaltnisse und ihre Transformationen deutlich
werden, wie auch das Ziel des gesamten Versuchsaufbaus: Es geht um
eine Selbstfiihrung, die dem freien Willen gehorcht, der aber doch nur
der mogliche und erméglichte Wille der sittlich-moralischen Ordnung ist,
in welcher sich jener ausbildete. In dieser Passage wiederholt sich auch
das Postulat der Aufopferung des Erziehers, der so viel entbehren muss-
te, um auf diese liberal-paternalistische Art einen Menschen zu regieren.

»Ihr konnt euch nicht vorstellen, wie folgsam Emil mit zwanzig Jahren
sein kann. Wie verschieden wir doch denken! Ich begreife nicht, wie er es
mit zehn Jahren hat sein konnen, denn welche Gewalt hatte ich damals
tiber ihn? Fiinfzehn Jahre habe ich gearbeitet, um mir diesen Einfluf§ zu
sichern. Damals habe ich ihn nicht erzogen, ich bereitete ihn vor, erzo-
gen zu werden. Jetzt ist er es geniigend, um fiigsam zu sein. Er erkennt

140 Ebd., S. 236.
141 Ebd., S. 335.
142 Ebd., S. 338.

144

24.01.2026, 15:08:32. [



https://doi.org/10.5771/9783748913481-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE MODERNE FAMILIENZELLE

die Stimme der Freundschaft und weif§ der Vernunft zu gehorchen. In
der Tat lasse ich ihm scheinbar seine Unabhingigkeit, niemals war er
mir aber besser unterworfen; denn er ist es, weil er es will. Solange ich
nicht Herr seines Willens war, war ich Herr seiner Person; ich verliefs
ihn keinen Schritt. Jetzt tiberlasse ich ihn manchmal sich selbst, weil ich
ihn immer beherrsche. Wenn ich ihn verlasse, umarme ich ihn und sage
zuversichtlich: Emil, ich vertraue dich meinem Freund an. Ich tibergebe
dich seinem treuen Herzen; er biirgt mir fiir dich!«*+3

Eine Existenz, die sich fortlaufend selbst konstituiert und unfihig ist, die-
se Fremd-/Selbstkonstituierung zu erkennen, sind es doch sein Gewissen,
seine Wiinsche, seine Interessen und Begierden, in denen diese Konsti-
tuierung selbst zum Ausdruck kommt — es ist das komplette Programm
liberal-paternalistischen und padagogisch-republikanischen Regierens
Rousseau’scher Pragung, das sich hier zeigt, in welcher der Erzieher als
Gewissen stets abwesend-anwesender Teil des Selbst ist.

4.4 Die geschlechtlich-generational-hierarchisierte
moderne Familienzelle, die Frau Ministerin Gattin
Mutter und Emiles »Lebensgliick «

So wie Rousseaus Erziehungswirklichkeit der naturlichen Entwicklung
und der sittlich-moralischen Ordnung des gesunden Menschenverstan-
des gehorcht, entspricht auch seine Behandlung des Geschlechterver-
hiltnisses »der Ordnung der Natur«: Er »nehme die beiden Geschlech-
ter in den Beziehungen, die ihrem Zustand entsprechen«.'+ Ebendieses
Geschlechterverhaltnis, welches Rousseau als ein komplementires ent-
wirft, wird nun in den Blick genommen. Dabei ist zum einen insbeson-
dere die weiblich markierte Subjektfigur als Frau, Ministerin, Gattin und
Mutter von Relevanz, zum anderen die des masturbierenden Kindes, sei-
ner Seele und seines Korpers, um welche herum sich die moderne Fami-
lienzelle zusammenzieht.

Der geschlechtliche » Zustand « unterscheide sich bis zum heiratsfahi-
gen Alter unwesentlich, weshalb der eine Ausdruck »Kindheit« fur alle
Geschlechter geniige.”s Obwohl Kinder also im Grunde asexuelle We-
sen sind, scheinen ihre natiirlichen Neigungen dennoch bereits in jungen
Jahren durch und sind entsprechend zu regieren, wie sich am oben disku-
tierten Beispiel des geschlechtsspezifischen Spielzeugs gut nachvollziehen
lasst. Wahrend Jungs namlich »Bewegung und Larm« suchten, liebten

143 Ebd., S. 358.

144 Ebd., S. 388, Anmerkung.
145 Ebd., S. 210.

145

24.01.2026, 15:08:32. [



https://doi.org/10.5771/9783748913481-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GLUCKSVERSPRECHEN UND GEFAHRENKULTUR

Maidchen mehr, »was auffillig ist und ins Auge fallt: Spiegel, Schmuck,
Tiicher, vor allem Puppen«. Denn die »Puppe ist das bevorzugte Spiel
dieses Geschlechts. Deutlich ist ihre Neigung von ihrer Berufung be-
stimmt«.'4¢ Rousseau entwirft das Bild einer Komplementaritit der Ge-
schlechter, die insofern gleich sind, als sie sich beide, entsprechend ihrem
Geschlecht, entwickeln. In ihrer natiirlich-sittlichen Bestimmung jedoch
unterscheiden sie sich erheblich, so wird die Frau »in vieler Hinsicht nie
etwas anderes [...] sein« als kindlich, der Mann aber ist »nicht dazu ge-
schaffen, um in der Kindheit stehenzubleiben«.'#? » Sophie muf$ eine Frau
sein, wie Emil ein Mann ist, d. h. sie muf$ alles besitzen, was zu ihrer Art
und zu ihrem Geschlecht gehort, um ihren Platz in der physischen und
moralischen Ordnung der Dinge auszufiillen«.*#® Diese Geschlechter-
komplementaritit driickt sich also aus zum einen in differenten anthro-
pologischen Bestimmungen, zum anderen in den jeweils zugewiesenen
Funktionen in der moralisch-sittlichen Ordnung.

Eine erste Differenz der Geschlechter liegt in ihrer komplementa-
ren anthropologischen Bestimmung, in ihrer moralischen Bezogenheit
aufeinander: Er sei aktiv und stark, sie passiv und schwach, wihrend
er dies wollen und koénnen musse, sei es ausreichend, wenn sie wenig
Widerstand leiste. Die Frau sei dazu geschaffen, dem Mann zu gefal-
len, der Mann gefalle durch seine Kraft.™ Der Mann habe »Neigungen
ohne Maf3«,'s° die Frau dagegen miisse zuriickhaltend sein, sonst wiirde
das Menschengeschlecht vernichtet. Der jedoch nur scheinbar starkere
Mann sei gemif$ der natiirlichen Ordnung vom Schwicheren abhingig,
und zwar deshalb, weil es der Frau leichter falle, im Mann Begierden zu
wecken, als diesem, jene zu befriedigen. Rousseau entwirft das Bild ei-
ner de facto untergeordneten, unterworfenen Frau, die dem Mann zu
gefallen und ihm sowie der Familie zu dienen hat, um gleichfalls zu ar-
gumentieren, dass aber im Grunde sie herrsche, insofern sie tiber die Be-
gierden des Mannes herrsche, wenn niamlich das Physische zum Mora-
lischen fiihre und aus der »rohen Vereinigung der Geschlechter langsam
die siifSen Gesetze der Liebe erwachsen. Die Frauen herrschen nicht, weil
die Minner es wollen, sondern weil es die Natur so will: sie herrschen
schon, bevor sie zu herrschen scheinen. «'s*

Eine zweite Differenz ist ebenso folgenreich, auch sie wird als eine
anthropologische Universalie einer natiirlich-sittlichen Ordnung beschrie-

146 Ebd., S. 397.

147 Ebd., S. 210.

148 Ebd., S. 385.

149 Vgl. ebd., S. 386.

150 Ebd., S. 387.

151 Ebd., S. 389. Rousseau greift auch den emanzipativen Diskurs seiner Zeit
auf, wonach Frauen ihre Erziehung zu Gefallsucht und Eitelkeit als mann-
liches Herrschaftsinstrument verurteilten. Diesen »Klagen« begegnet der

146

24.01.2026, 15:08:32. [



https://doi.org/10.5771/9783748913481-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE MODERNE FAMILIENZELLE

ben: Ein Gutteil der Fihrung und Erziehung des mannlichen Jugend-
lichen besteht, wie oben ausgefiihrt, in der Ausbildung von Selbst-
techniken, mit denen Emile Herr iiber seine Leidenschaften wird
(insbesondere derer der Eigenliebe, die sich ja stets auf andere bezie-
hen). Emile soll sich selbst geniigen und dies aus sich selbst heraus.
Ganz anders Fihrung und Erziehung des weiblichen Kindes zur Frau,
welche von Anfang an und ausschlieflich auf etwas ihr Aufleres bezo-
gen sind, auf gesellschaftliche Schicklichkeit's* und ehelich-familidre
Pflichten:

»Von der Gesundheit der Frauen hingt die der Kinder ab; von ihrer
Sorgfalt hingt die erste Erziehung der Manner ab, von den Frauen hin-
gen ihre Sitten und Leidenschaften, ihre Neigungen und Vergniigungen,
ja ihr Gliick ab. Die ganze Erziehung der Frau muf daher auf die Min-
ner Bezug nehmen. Thnen gefallen und nitzlich sein, ihnen liebens- und
achtenswert sein, sie in der Jugend erziehen und im Alter umsorgen, sie
beraten, trosten und ihnen das Leben angenehm machen und versufSen:
das sind zu allen Zeiten die Pflichten der Frau, das miissen sie von ihrer
Kindheit an lernen.«s3

Das ganze Dasein und Selbstsein der Frau ist also auf gesellschaftliche
Schicklichkeit und eheliche Pflichten ausgerichtet, weshalb sie zum einen
die ihr naturlicherweise fehlende mannliche Kraft durch Kultivierung ih-
res Antlitzes wettzumachen hat, zum anderen einseitig die » Achtung ih-
res Ehemannes erwerben «*54+ muss. Deshalb soll sie schlieSlich geistreich
plaudern konnen, wozu sie lernen muss, »aber nur das, was sich fiir sie
schickt«ss; auch etwas Bildung solle sie genieflen, damit ihr Ehemann sie
(auch im Wortsinne) weiter bilden kann.'s¢ Doch ist die Frau nicht nur
auf Schicklichkeit und Ehepflichten ausgerichtet, also ihr gewissermafsen
dufSere Dinge, auch entspricht es der natirlichen Ordnung, dass die Frau
sich aus naturgesetzlicher Liebe voll und ganz fiir die Familie aufopfert.
Sie ist sowohl hauptverantwortlich fiir die Beziehung des Mannes zu den
Kindern als auch grundsitzlich fiir den Zusammenhalt der Familie. Tut

Menschenbildner, dass Manner Frauen kaum an einer Veranderung hindern
wiirden, da diese sich in die »Middchenerziehung« ja kaum einmischten. »Ist
es unser Fehler, daf§ sie uns gefallen, wenn sie schon sind, [...] wenn sie in
MufSe ihre Waffen schirfen lassen [von den sie erziehenden Frauen, CB], mit
denen sie uns unterwerfen?«; ebd., S. 393. Madchen konnten ja wie Min-
ner erzogen werden, nur wiirden sie sich dann den Miannern mehr und mehr
angleichen, sodass sie stetig weniger iiber die Manner herrschten und diese
dann »wirklich die Herren« (ebd.) wiirden.

152 Vgl. ebd., S. 390, 399.

153 Ebd., S. 394.

154 Ebd., S. 416.

155 Ebd., S. 393.

156 Vgl. ebd., S. 449.

147

24.01.2026, 15:08:32. [



https://doi.org/10.5771/9783748913481-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GLUCKSVERSPRECHEN UND GEFAHRENKULTUR

sie all das nicht, handelt sie widernatiirlich und das Menschengeschlecht
ist dem Untergang geweiht:

»Alles erinnert sie [die Frau] unaufhorlich an ihr Geschlecht, und um
dessen Aufgabe erfiillen zu konnen, braucht sie eine entsprechende
Konstitution. Wihrend ihrer Schwangerschaft braucht sie Schonung,
im Wochenbett Ruhe. Um die Kinder zu stillen, braucht sie eine beque-
me Hiuslichkeit. Um die Kinder zu erziehen, braucht sie Geduld und
Zartlichkeit, Eifer und Liebe, die vor nichts zuriickschreckt. Sie ist das
Band zwischen ihnen und deren Vater; sie allein fl6£3t ihm Liebe zu ihnen
ein und gibt ihm das Vertrauen, sie die Seinen zu nennen. Wieviel Liebe
und Sorge braucht sie nicht, um die Einigkeit in der ganzen Familie auf-
rechtzuerhalten! Und das alles nicht aus Tugend, sondern aus Lust und
Liebe, ohne die das Menschengeschlecht langst untergegangen wire. «*57

Doch diese Frau muss nicht nur ihre Emotionen und ihren Korper in den
ehelichen und familidren Dienst stellen, auch soll sie im »Haus regieren
wie ein Minister im Staat, indem sie sich befehlen ldf3t, was sie sowieso
tun will«.'s® Sie tragt die alleinige Verantwortung fiir die Aufrechterhal-
tung der natirlichen sowie sittlich-moralischen Ordnung in Haushalt
und Familie, und im Gegensatz zu mannlichem bedeutet ihr Fehlverhal-
ten immer das nahe Ende: Wenn sie sich beispielsweise weigert ihr Kind
zu stillen, diirfe mensch sich nicht wundern, wenn der Vater es auch nicht
erziehe,'® ja, wiirden die Frauen blofs wieder (beziehungsweise histo-
risch korrekter: endlich) zu Mittern, wiirden » Manner wieder zu Vitern
und Ehegatten«.' Auch beginne mit ihrer »iibertriebenen Verweichli-
chung«'* die der Mianner. Wahrend ein untreuer Ehemann lediglich ge-
gen seine Pflichten handle, l6se eine »ungetreue Frau« die Familie auf
und damit »alle Bande der Natur«.'* Kurzum: Es gebe »kein liebliche-
res Bild als das der Familie«, ein »falscher Strich« der Frau »aber ver-
dirbt alle anderen«.**s In gewissem Sinne gleicht die Frau als Ministerin,
Gattin und Mutter also dem Erzieher, sofern sie das mannliche Verhal-
ten strukturiert und ihre Verfehlungen, wie die des Erziehers, an den na-
turlich-sittlichen Abgrund fithren.

So zieht sich die Familie mit dem Mann als (von der Frau abhingi-
gem) » Familienoberhaupt«*¢4 und der Frau als Ministerin um das zu fiih-
rende und zu erziehende Kind herum zusammen und sukzessive bildet

157 Ebd., S. 389.
158 Ebd., S. 446.
159 Vgl. ebd., S. 23.
160 Ebd., S. 20.
161 Ebd., S. 395.
162 Ebd., S. 390.
163 Ebd., S. 23.
164 Ebd., S. 493.

148

24.01.2026, 15:08:32. [



https://doi.org/10.5771/9783748913481-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE MODERNE FAMILIENZELLE

sich die moderne, auf Liebe und Vertragswerk grindende Familienzel-
le mit der ihr charakteristischen geschlechtlich und generational hierar-
chisierten Ordnung. Es ist etwa das »Bedientengesindel «™¢5 zu entfernen,
ist dessen unsittliches Verhalten doch ein Hort stindiger Bedrohung fiir
das Kind und seine Entwicklung, da es sowohl die eingeforderte enge
Mutter-Kind-Bindung zu stéren als es auch und vor allem die jugendli-
chen Phantasien durch seine Unsittlichkeit (der Sprache etwa) anzufeu-
ern vermag. Auch findet eine Parzellierung des Raumes statt, das Kind
bekommt ein eigenes Zimmer, was gemaf$ der »natiirlichen Ordnung«
zu strukturieren ist und was die Kontrolle und Uberwachung aller kind-
lichen Regungen erlaubt. Dabei kommt dem Kampf gegen Onanie —
der bei Rousseau ganz im Zeichen des Anti-Onanie-Diskurses des 18.
Jahrhunderts steht*¢¢ — eine fiir die moderne Familie ganz entscheidende
Funktion zu. Die Problematisierung der kindlichen respektive jugendli-
chen Sexualitat ist namlich weniger blofse Folge der sich zusammenzie-
henden Familienzelle als Motor und Instrument ebendieses Prozesses. Es
ist das »jugendliche Feuer«, das eine Separierung (von allem die Phanta-
sie anregenden) und Uberwachung (aller phantasierter oder tatsachlicher
Gesten) des Jugendlichen notig macht.'” Abgesehen von der enormen

165 Ebd., S. 75.

166 Mit Beginn des 18. Jahrhunderts wird Masturbation von einer Stinde unter
anderen sowohl zur Krankheit als auch zur itiologischen Erklarung unzih-
liger weiterer Leiden, etwa Hitzen in den Gedarmen, scharfer Urin, harter
Stuhlgang, Erbrechen, Entziindungen der Geschlechtsteile, Leibschmerzen,
Appetitverlust, HeiShunger oder auch nervliche Leiden wie Unruhe, Angst-
lichkeit, Schlaflosigkeit, Benebelung der Sinne und zudem noch spezieller
Leiden der Geschlechter, insbesondere der Frau, von Entztindungen der Kli-
toris bis zur Hysterie. Verantwortlich sind die Eltern und der:die Mastur-
bierende selbst, weshalb zu Recht von einem neuen, modernen und zeitwei-
se duferst umfassenden »Vehikel zur Erzeugung von Schuld, Scham und
Angst« (Laqueur) gesprochen werden kann. Um das Jahr 1712 veroffent-
licht ein zundchst anonymer Autor Onania, ein medizinisches Pamphlet und
sorgenden Ratgeber, und liefert damit gewissermaflen die Initialziindung fiir
ein »jahes und lautes Geschwitz« (Foucault), so auch fiir Tissots wirkmach-
tige Studie I’ Onanisme von 1760. Nach Veroffentlichung des Emile begin-
nen Rousseau und Tissot einen einander wertschitzenden Briefwechsel; vgl.
das folgende Kapitel sowie speziell zu Letztgenanntem T. W. Laqueur: Die
einsame Lust, S. 13, 44—46; zum deutschsprachigen Onaniediskurs des 17.
und 18. Jahrhunderts Franz X. Eder: Kultur der Begierde. Eine Geschichte
der Sexualitdt, Miinchen 2002, S. 91-127.

167 Ich folge in dieser historischen Deutung tiber die Bedeutung des Kampfes ge-
gen Onanie fur die Genealogie der modernen Familienzelle Foucault. Auch
eine Analyse des Emile stiitzt, wie ich zeige, diese These; vgl. das folgende
Kapitel sowie Michel Foucault: Die Anormalen. Vorlesungen am College de
France 19741975, Frankfurt/Main 2003b, S. 346 f.

149

24.01.2026, 15:08:32. [



https://doi.org/10.5771/9783748913481-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GLUCKSVERSPRECHEN UND GEFAHRENKULTUR

Seitenzahl und rhetorischen Energie, die Rousseau diesem Kampf wid-
met, begriindet dieser eine ganze Reihe von Regierungspraktiken, die
ein Zusammenziehen von Eltern und Kind ebenso zur Voraussetzung
haben wie das oben beschriebene Regieren der Phantasie und tiberdies
die Kontrolle des kindlichen Korpers, seiner Bewegungen und seines Ta-
gesablaufs. So sollen die Eltern Tag und Nacht tiber den Jiingling wa-
chen, um diesen vor sich selbst zu schiitzen. Auch sollen sie bei beson-
ders akuter Gefahr in seinem Zimmer tibernachten, um ihn permanent
uberwachen zu konnen, wobei er grundsatzlich durch ausreichend kor-
perliche Beanspruchung sowohl vom Schlaf tiberwiltigt ins Bett zu fal-
len hat als auch nach dem Aufwachen sofort aufstehen muss, um nicht
im Bett liegend auf anziigliche Gedanken zu kommen.**® Es bedarf also
der peniblen, im Grunde liickenlosen elterlichen Kontrolle des Kindskor-
pers wie umgekehrt einer gewissenhaften Beichte des Kindes sowie ei-
nes erzieherisch angeleiteten inneren Kampfes gegen seine Leidenschaf-
ten. Auf diesen erzieherischen Kampf um die naturlich-sittliche Balance
der Leidenschaften seines Nachwuchses ist der Gouverneur Emile indes
existenziell vorbereitet worden, ist er doch der erste Mensch, der »gut
erzogen«'* wurde.

Rousseaus gegenwartskritisches Diktum, die oben skizzierte fun-
damentale Problematisierung bestehender und sich abzeichnender ge-
sellschaftlicher Verhiltnisse, leitet als normative Folie sein ganzes
Menschenbildungsprogramm und problematisiert als solche auch die
vorherrschenden Erziehungspraktiken: »Wesentlich ist, das zu sein,
wozu uns die Natur gemacht hat. Man ist immer nur zu sehr das, wozu
einen die Menschen machen.«'7° Dass die natiirliche ebenso wie die sitt-
lich-moralische Ordnung etwa der kindlichen und erwachsenen Ge-
schlechter gianzlich von Rousseau selbst entworfen werden, entgeht
derweil auch ihm nicht: »Na also, werdet ihr sagen, das sind doch Be-
diirfnisse, denen ich ihn unterworfen habe, Abhingigkeiten, in die ich
ihn gebracht habe. Das ist alles richtig: ich habe ihn dem Menschsein
unterworfen.«'7* Die Natur dient, so liefSe sich ideengeschichtlich sagen,
der sich aus den theologischen Fesseln 16senden Anthropologie dazu, die
menschliche Freiheit an etwas anderes zu binden, auf das Verlass ist, auf
eine proklamierte sowie zu studierende menschliche Natur.!7>

Aus genealogischer Perspektive jedoch geriat das Hervorbringen
der Subjekte selbst in den Analysefokus, ebenjener Menschen, die in

168 Vgl. ].-]. Rousseau: Emil oder Uber die Erziehung, S. 359 f.

169 Ebd., S. 24.

170 Ebd., S. 420.

171 Ebd., S. 476.

172 Vgl. O. Marquard: » Anthropologie«, Sp. 363 f; Niklas Luhmann: »Das
Kind als Medium der Erziehung« [1991], in: Schriften zur Pidagogik. Hrsg.
von Dieter Lenzen, Frankfurt/Main 2004, S. 159-186, hier S. 170, Fn. 21.

150

24.01.2026, 15:08:32. [



https://doi.org/10.5771/9783748913481-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE MODERNE FAMILIENZELLE

Rousseaus experimentellem Modell geschaffen werden — deren Sinne,
Emotionen, Gesten, Fihigkeiten, Sexualititen, Freiheiten und Vernunft
einem Entwicklungsplan gemafs stufenformig in kiinstlich-natiirlichen
Arrangements ausgebildet, deren Wille nach dem »gesunden Menschen-
verstand«'73 und deren Gewissen und Gewohnheiten nach der sittlichen
Ordnung geformt werden. Gleich einem Ziigel verhalten sich dabei die
Fremdfithrungen zu den Selbstfithrungen, sie werden gelockert, wenn
jene richtig empfinden und sich entsprechend den Natur und Ding ge-
wordenen moralisch-sittlichen Anforderungen verhalten, konnen aber
auch jederzeit bei Widernatur angezogen werden, bis schliefSlich intrin-
sischer Wille und moralisch-republikanisches Gewissen vollends ausge-
bildet sind und in eins fallen. Die Kindheit gehorcht einem normativen
Programm »wohlgeordneter Freiheit« und entsprechend fithrt auch der
erwachsene Emile ein Leben in »wohlgeordneter Freiheit«.7# Die Prak-
tiken, mit denen sein Selbstverhaltnis dabei angeleitet und mithilfe de-
rer er nicht ein »Werkzeug in der Hand anderer«75, sondern sein eigener
Herr werden soll, zielen dabei von Anfang an darauf, dass er seinen Platz
in der republikanisch-biirgerlichen Ordnung einnimmt — nicht irgendei-
nen, sondern den »in der Menge«,'7¢ wo eine handwerkliche Tatigkeit
mehr zahlt als eine geistige und das Sein sich gegen den burgerlich-frith-
kapitalistischen Schein behauptet. Komplementar wird auch Sophie von
Anfang an dazu gefiihrt, ein Selbst-/Weltverhaltnis zu konstituieren, mit
welchem sie ihre Subjektivitat vollkommen in den fiirsorgenden, lieben-
den, dienenden, haushaltenden und hauptverantwortlichen Dienst der
Familie, des Gatten und der Kinder stellt. »In der Sozialordnung sind
alle Platze gekennzeichnet; jeder mufs fiir seinen Platz erzogen werden.
Verlaf3t einer seinen Platz, so ist er zu nichts mehr zu gebrauchen. «'77
So wie der kindliche Emile bereits wegen seiner Durchschnittlichkeit
ausgewahlt wurde, bezweckt der gesamte Prozess seiner Menschwer-
dung, aus ihm ein sich selbst fithrendes, produktives, rechtschaffenes,
sich am Mittelmafigen orientierendes Selbst zu machen: Emiles » Weg ist
schmal und deutlich vorgezeichnet. Da er sich nicht versucht fihlt, ihn zu
verlassen, geht er in der Menge derer unter, die denselben Weg verfolgen.
Er will sich nicht verirren, er will aber auch nicht glinzen. Emil ist ein
Mensch mit gesundem Verstand und will nichts anderes sein.«*7® Wenn
beispielsweise des Zoglings Geschmack ausgebildet wird, soll er sich
»an einfachen Dingen« erfreuen, denn durch »diese Kleinigkeiten lernen

173 ]J.-]. Rousseau: Emil oder Uber die Erziehung, S. 148.
174 Fiir den Terminus siehe ebd., S. 71.

175 Ebd., S. 172.

176 Ebd., S. 366.

177 Ebd., S. 14.

178 Ebd., S. 366.

I51

24.01.2026, 15:08:32. [



https://doi.org/10.5771/9783748913481-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GLUCKSVERSPRECHEN UND GEFAHRENKULTUR

wir das Leben mit Giitern bereichern, die zu uns passen, und zwar in al-
ler Wahrheit, die sie fiir uns haben konnen«.” Eine eigene, erwachsene
Wahrheit indes, zu welcher der kindliche und jugendliche Emile durch
die erzieherischen Wahrheitsspiele des Natiirlichen und Niitzlichen ge-
fithrt wurde. Da Emile die Menschen liebe, weil sie seinesgleichen sind,
liebe er diejenigen noch mehr, die ihm dhnlich sind, schlieSlich ist er da-
von tiberzeugt, gut zu sein.™° Es ist das Volk des tatigen, rechtschaffenen
Lebens, das sich, wie Emile, nicht verstellen kann,™* deren viele miihe-
vollen und tatigen Tage die wenigen »Feiertage zum GenufS« machen,
ja, es ist gerade der »Wechsel zwischen langer Arbeit und kurzer MufSe
[...] die Wiirze der Vergniigungen seines Standes«.™s* Emiles gesellschaft-
liche Bedeutung liegt in seiner Selbstzufriedenheit und Mittelmafigkeit,
die ihn zufrieden sein lassen mit dem, was er hat, die ihm nicht erlauben
nach mehr zu streben, weder nach mehr Wissen noch nach mehr Reich-
tum, mehr Abgeschiedenheit oder mehr Natur, und die ihn die herr-
schenden Verhiltnisse nie in Frage stellen lassen. Gemaf$ dem erziehe-
rischen Gewordensein in kunstlich-natiirlichen Erfahrungsraumen will
und wird er in seinem Stand unter seinesgleichen aufgehen, fiir die stets
gilt: »Strebt in allem nach dem Mittelmaf3, die Schonheit nicht ausge-
nommen.«'®> Emile, dessen Kenntnisse sich »nicht iiber das Niitzliche
hinaus« erstrecken, gibt sich jedoch nicht nur zufrieden mit der ihm zu-
gewiesenen Stellung in seinem Stand, sie ist sein »Lebensgliick «.*%+

Der erfolgreiche Ausgang dieses modellhaften Experiments — also
die Wirklichkeit eines freien und gliicklichen Emile, der nunmehr Va-
ter wird, die Bevolkerung vermehrt und seinen biirgerlichen Pflichten
in einer wohlgeordneten nattirlichen Familie und sittlichen Gesellschaft
nachkommt, dessen Selbst-/Weltverhaltnisse im Gleichgewicht von Wol-
len und Konnen geformt werden, der »gut erzogen«'s wurde und ent-
sprechend »gut« erziehen wird — ist freilich von Beginn an ausgemacht. ¢
Schliefslich sollte bewiesen werden, dass eine Erziehung, die die Natur

179 Ebd.,, S. 372.

180 Vgl. ebd., S. 366.

181 Vgl. ebd., S. 277 (Volk), 454 (Emile).

182 Ebd., S. 379.

183 Ebd., S. 448.

184 Ebd., S. 366.

185 Ebd., S. 24.

186 Es lassen sich selbstredend andere Ideale als Gleichgewicht denken und
modellhaft durchspielen, zum Beispiel das folgende, das real wie Emile ist:
»Das Einzige, fuhr der Mann fort, »worauf es im Leben ankommt, ist, dass
man es zu etwas bringt, dass man was wird, dass man was hat. Wer es weiter
bringt, wer mehr wird und mehr hat als die anderen, dem fillt alles Ubrige
ganz von selbst zu: Freundschaft, Liebe, Ehre und so weiter.c« M. Ende:
Momo, S. 94.

152

24.01.2026, 15:08:32. [



https://doi.org/10.5771/9783748913481-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTWICKLUNG, EXPERT:INNEN, ELTERN UND DIE GEGENWARTIGE ZUKUNFT

des Kindes berticksichtigt und versteht die natiirliche wie die sittlich-mo-
ralische Entwicklung zu regieren, zu formen und zu fithren, nur gelin-
gen kann. Emile ist insofern nicht nur Experiment und Modell, sondern
auch »Versprechen an die Menschheit«.'®” Rousseaus liberal-paterna-
listische, padagogisch-republikanische Menschenbildungskunst schafft
mithin Fremd- und Selbstfiihrungen, die den rechten Gebrauch einer
Freiheit garantieren sollen, deren Moglichkeiten und Bedingungen sie
zugleich vollkommen erschafft.

4.5 Entwicklung, Expert:innen, Eltern und die
gegenwartige Zukunft der Gesellschaft —
Elemente des Dispositivs moderner Kindheit

Das experimentelle Modell Emile ist vergleichbar mit einer alles deter-
minierenden herrschenden Ideologie »ohne AufSen«, wie sie oben in Ka-
pitel 2 diskutiert wurde, schliefSlich gehorcht jede Praktik, jedes Ritual
und jedes Dingarrangement der naturlich-sittlichen Ordnung, also einem
dufSerlichen Zweck, und geht als das Gegebene dem Subjekt stets voraus.
Diese homogene, in diesem Sinne ideologische Wahrheit des Emile, die
ja nicht einem genialen Kopf, sondern einer historischen Situation ent-
springt, ermoglicht eine schematische Darstellung zentraler Elemente des
Dispositivs moderner Kindheit sowie von deren Zusammenhingen und
Beziehungen. Dabei handelt es sich um die Natur des Kindes, Entwick-
lung, Erziehung, Expert:innen, Eltern und ein zugleich hoffnungsvolles
wie ebenso dngstlich-sorgendes Beziehungsgeflecht zwischen Gliicksver-
sprechen und Gefahrenkultur. Diese vom Problem Kind ausgehenden Ele-
mente, ihre Implikationen und Effekte fasse ich im Folgenden zusammen.

Ein ganz zentrales Wissenselement dieses Dispositivs, also eine Bedin-
gung wahrer Erkenntnisse, moglicher Techniken und legitimer Subjekt-
formen, ist die essenzielle Differenz zwischen Kind und Erwachsenem,
zwischen Kindheit und Erwachsenheit. Das Kind ist bei Rousseau we-
der Mensch noch Tier und so anders, dass es eines Experten bedarf so-
wie spezieller Erkenntnisse und Verfahrensweisen, um dem Kind und sei-
ner Natur gerecht zu werden, ja, um diese tiberhaupt erkennen und von
der Widernatur scheiden zu konnen. Diese Natur ist bei Rousseau zum
Ersten ein anthropologischer Begriff, der die psychophysische Besonder-
heit von Subjekten konstruiert, als Kinder und im Weiteren als Jungen
und Midchen sowie als Erwachsene und — im Sinne der Geschlechter-
beziehungen in »der Ordnung der Natur«'®® — als Mann, Vater, Biirger,

187 M.-S. Honig: Entwurf einer Theorie der Kindbeit, S. 45.
188 J.-J. Rousseau: Emil oder Uber die Erziehung, S. 388, Anmerkung.

153

24.01.2026, 15:08:32. [



https://doi.org/10.5771/9783748913481-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GLUCKSVERSPRECHEN UND GEFAHRENKULTUR

Handwerker und Frau, Mutter, Ministerin, Gattin. Er markiert zum
Zweiten die Distanz zwischen Kindheit und Gesellschaft als Differenz
von Unschuld und Amoralitat. Dabei ist in der guten Natur des Kindes
eine anthropologische Umformung des heiligen Kindes zu erkennen, eine
Natur aber, die sogleich eine Quelle moglicher Gefahren birgt, wenn sie
namlich falsch gefithrt und gelenkt wird. Die Natur des Kindes begriin-
det also sowohl dessen moralische Uberlegenheit und zugleich Schutz-
bediirftigkeit, als sie bei falscher Fiihrung als Widernatur auch Hort des
Unbheils ist. Sie lauert einerseits als gefihrliche Moglichkeit in Emile und
damit in jedem durchschnittlichen Kind und ist tiberdies auch durch die
widernaturlichen Kinder der stadtischen Anderen priasent. Andererseits
konstituiert sie eine »ganz generelle Bedurftigkeit«*** des Kindes ange-
sichts der Schwiche seines Korpers, seiner Seele und Phantasie. Zum
Dritten schlieSlich ist die Natur des Kindes eine »Utopie der Mensch-
heitsentwicklung: Sie ist jenes Allgemeine, auf das hin Erziehung im Zei-
chen der Vernunft orientiert ist«*°, ohne indes einem Zurtuck-zur-Natur
anheimzufallen. Der wahre Diskurs dieser Natur ldsst sich mit Foucault
als eschatologisch beschreiben, da er »jene Wahrheit [antizipiert], deren
Natur und Geschichte er definiert, er skizziert sie im voraus und ruft sie
von ferne hervor«.** Die antizipierte Wahrheit der Natur des Kindes
markiert so zentralerweise die Differenz zwischen Kind und Mensch, zu-
gleich macht sie das Kind moralisch iiberlegen und unvollkommen. Sie
verlagert die Menschwerdung des Kindes in die Zukunft und macht so-
wohl Entwicklung als auch Erziehung zwingend notwendig.** Sie geht
also von einer grundsitzlichen Erziehungsbediirftigkeit des Subjekts/Ob-
jekts Kind aus, welches dazu bestimmt ist, sich zu einem erwachsenen
respektive menschlichen mannlichen oder weiblichen Subjekt zu entwi-
ckeln. Was die Besonderheit des Objekts Kind im Einzelnen ausmacht,

189 D. Biihler-Niederberger: Kindheit und die Ordnung der Verhaltnisse, S. 9.

190 Diese dreifache Bestimmung ist eine erweiterte Entlehnung von M.-S. Ho-
nig: Entwurf einer Theorie der Kindheit, S. 35 f.

191 M. Foucault: Die Ordnung der Dinge, S. 386.

192 Der Zukunftsbezug ist folglich in padagogische Praktiken eingelassen und
wurde seit dem 18. Jahrhundert als solcher auch reflektiert, zumeist im dis-
kursiven Zusammenhang allgemeiner Fortschritts- und Machbarkeitsphan-
tasien, gegen die Rousseau sich wendet. Seit dem letzten Drittel des 20.
Jahrhunderts aber ist die Kategorie der Zukunft aus der erziechungswissen-
schaftlichen Reflexion und Kanonisierung in Handbiichern weitgehend ver-
schwunden, was an der temporalen Struktur padagogischer Praktiken indes
nichts dndert; vgl. dazu Kapitel 6 sowie Wolfgang Nieke: » Gesellschaftliche
und individuelle Zukunft als basale Kategorie fiir pidagogisches Handeln
und seine erziehungswissenschaftliche Orientierung« [2000], in: Kompetenz
und Kultur. Beitrige zur Orientierung in der Moderne, Wiesbaden 2012, S.
I31-146.

154

24.01.2026, 15:08:32. [



https://doi.org/10.5771/9783748913481-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTWICKLUNG, EXPERT:INNEN, ELTERN UND DIE GEGENWARTIGE ZUKUNFT

wie es sich zu entwickeln hat, welche Erziehung es verlangt und was Ziel
dieser zu regierenden Entwicklung ist, sind dieser Differenz nachgeord-
nete und zugleich durch diese Differenz unumginglich zu beantworten-
de Fragen. Dabei kann Entwicklung in einem MafSe selbstverstandlich
werden, dass die diesem Konzept zugrundeliegende Differenz vollkom-
men unbehandelt bleibt, freilich ohne sie nicht doch im Vollzug padago-
gischer Praktiken fortlaufend zu perpetuieren.3

Um die Tragweite dieses Wahrheitsspiel zu ermessen, lohnt es sich,
die begriffliche Differenz zwischen Rousseaus Auffassung von Perfekti-
bilitat, der Fahigkeit zur Vervollkommnung, und Natur/Entwicklung zu
vergegenwartigen. Denn die Kontrastierung lasst zentrale Implikationen
von Entwicklungskonzeptionen deutlich hervortreten, welche modernen
Vergesellschaftungspraktiken im Gegensatz zu Annahmen tiber mensch-
liche Perfektibilitat strukturell inhdrent sind. Rousseaus Konzept der
Perfektibilitit, die ihm in den beiden Diskursen so wichtige anthropolo-
gische, den Mensch vom Tier unterscheidende Universalie, ldsst sich als
»temporaler Kompensationsbegriff«'°4 verstehen. In diesem schligt sich
die von Rousseau ausgemachte Komplementaritit von Fortschritt und
Niedergang in Neuzeit und beginnender Moderne nieder. »Alle Tiere«,
heiflt es auch im Emile, »haben genau die notwendigen Fihigkeiten fiir
ihre Entwicklung. Nur der Mensch hat mehr. Ist es nicht sonderbar, dafS
dieses Mehr die Quelle seines Ungliicks ist? «™5 Rousseau spielt — fiir sei-
ne Zeitgenoss:innen unverstandlicherweise — Perfektion und Perfektibi-
litat gegeneinander aus. Anders als etwa Condorcet widerspricht er der
Annahme eines linearen, sich verbessernden, einheitlichen Fortschreitens
von Moral, Okonomie, Technik und Menschlichkeit.™¢ Perfektibilitit ist

193 So ist beispielsweise im erziehungswissenschaftlichen Feld der Padagogik
der frihen Kindheit, eine der historisch neuesten Eroberungen erziehungs-
wissenschaftlicher Praktiken, die ihren Fokus auf eine ausgemachte Ent-
wicklungsstufe bereits im Namen verankert hat, das Kind allgegenwartiger
Fluchtpunkt und zugleich theoretisch unterbestimmte Leerformel; vgl. Marc
Schulz: »How to do things without words. Das Kind als begriffliche Leer-
formel der Padagogik der frithen Kindheit«, in: Bianca Bloch et al. (Hg.),
Kinder und Kindbeiten. Friihpddagogische Perspektiven, Weinheim 2018,
S. 55-67.

194 Reinhart Koselleck: »>Fortschritt« und >Niedergang« — Nachtrag zur Ge-
schichte zweier Begriffe«, in: Begriffsgeschichten. Studien zur Semantik
und Pragmatik der politischen und sozialen Sprache, Frankfurt/Main 2006,
S. 159-181, hier S. 177.

195 J.-J. Rousseau: Emil oder Uber die Erziehung, S. 58.

196 So ist es im Grunde nur konsequent, dass Rousseau im Fortsetzungsfrag-
ment Emile und Sophie oder Die Einsamen die Ehe zwischen Emile und So-
phie scheitern lasst; vgl. Jean-Jacques Rousseau: Emile oder Von der Erzie-
hung. Emile und Sophie oder Die Einsamen, Diisseldorf 1997.

155

24.01.2026, 15:08:32. [



https://doi.org/10.5771/9783748913481-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GLUCKSVERSPRECHEN UND GEFAHRENKULTUR

fiir Rousseau eine »metahistorische Kategorie«, eine » Grundbedingung
aller moglichen Geschichte«, eine das Zukiinftige kontingent setzende
Konzeption des Subjekts, die von einer »definiten Zielbestimmung ab-
sieht«."7 Die kulturkritischen Implikationen einmal zuriickgestellt, lasst
sich hier eine Parallele zur einzigen anthropologischen Universalie der
Subjektivierungsforschung ausmachen: Der Mensch ist prinzipiell un-
endlich formbar, denn er besitzt die natiirliche Fihigkeit, nicht natiirli-
che, beliebige Fahigkeiten zu erwerben.™® Auch wenn Rousseau in seiner
Grundbewegung zweifelsohne daran festhalt, ist im Emile jedoch nicht
Perfektibilitit leitend, sondern sind es natiirliche Fortschritte und Ent-
wicklungen. Das sind zwar ebenfalls temporalisierende und Geschichte
dynamisierende Begriffe, mit diesen geht Rousseau aber von einer nor-
mativen Finalitat aus — einem individuell-gesellschaftlichen, geschlecht-
lichen Telos der zu regierenden kindlichen Entwicklung —, die gerade
seiner Konzeption von Perfektibilitdt fremd ist.** Als Entwicklungs-
kindheit aber ist sie zentrales Element des Dispositivs Kindheit. Die Zu-
kunftsoffenheit der Perfektibilitit und Kontingenz von Geschichte wird
durch die Konzeption einer naturlichen Entwicklung gebannt und gewis-
sermaflen defuturisiert,>* weshalb sich sagen lasst: »Emile ist nicht per-
fektibel, eben weil seine Entwicklung eine notwendige ist.«** Dies gilt,

197 R. Koselleck: »Die Verzeitlichung der Begriffe«, S. 79.

198 Siehe dazu die ausfiihrliche Diskussion oben in Kapitel 3.1.

199 Dies ist gewissermafSen theoretisch der Fall, tatsichlich widerspricht ins-
besondere Rousseaus dichotome Geschlechtertheorie einem so gezeichne-
ten Begriff von Perfektibilitat. Wahrend fiir die verheiratete Frau zumindest
eine enge Subjektform gegeben ist, die ihr individuelle Entfaltung und sozi-
ale Anerkennung ermoglicht, ist die ledige Frau im Grunde gar nicht vorge-
sehen und besonders problematisch (und wird es sowohl das ganze 19. als
auch das 20. Jahrhundert tiber bleiben und in mehrfach lackierten Versatz-
stiicken auch im 21. Jahrhundert prasent bleiben). Eben eine solche Frau,
die unbekannte Pariserin Henriette, wendet sich diesbeziglich 1764 in ei-
nem Brief an den beriihmten und von ihr verehrten Rousseau. Im Zuge des
sich entspinnenden Briefwechsels zwischen beiden gelingt es ihr, Rousseau
samt seiner Geschlechtertheorie in erhebliche Begriindungsschwierigkeiten
zu bringen; vgl. dazu Claudia Honegger: Die Ordnung der Geschlechter.
Die Wissenschaften vom Menschen und das Weib 1750-1850, Frankfurt/
Main, New York 1991, S. 18-30.

200 An Luhmann anschliefend lassen sich futurisierende und defuturisierende
Praktiken voneinander unterscheiden, Erstere zielen auf eine zunehmende,
Letztere auf eine abnehmende Offenheit einer gegenwartigen Zukunft; vgl.
dazu oben Kapitel 3.3 sowie N. Luhmann: »Die Zukunft kann nicht begin-
nen: Temporalstrukturen der modernen Gesellschaft«, S. 130.

201 Bertrand Binoche: »Rousseau: Perfektibilitit ohne Perfektion«, in: Kon-
stanze Baron/Christian Soboth (Hg.), Perfektionismus und Perfektibilitit.

156

24.01.2026, 15:08:32. [



https://doi.org/10.5771/9783748913481-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTWICKLUNG, EXPERT:INNEN, ELTERN UND DIE GEGENWARTIGE ZUKUNFT

ohne dass wir es uns ausgesucht hitten, fir uns alle, die wir in diesen un-
seren Wirklichkeiten objektiviert und subjektiviert wurden und werden.

Entwicklung geht also von einer essenziellen Differenz aus, verfolgt
diese aber nicht weiter, sondern verzeitlicht sie.>** Zentral dafiir ist eine
proklamierte Natur des Kindes, welche dieses sowohl von Erbstinde und
Nachkommenschaft befreit als auch als essenziell different setzt. Die
»Verdrangung des zyklischen Vater-Sohn-Schemas durch das teleologi-
sche Lehrer-Schiiler-Schema«2°3 zeigt zum einen an, dass das Kind nicht
weiter als Nachkomme, als letztes Glied einer Kette begriffen wird, son-
dern als auf eine offene Zukunft zulaufend. Sofern das Kind aber nicht
in erster Linie bekannter Nachkomme ist, der hinsichtlich familidrer
Ahnlichkeiten beiugt werden kann, ist es zum anderen als unbekann-
tes Wesen, als Objekt Kind, zunachst einmal zu erforschen und zu stu-
dieren. Weil das Kind so anders ist, die Differenz so fundamental und
essenziell, braucht es Expert:innen der kindlichen Natur, Entwicklung
und Erziehung, Wundererzieher:innen wie Jean-Jacques, deren Aufgabe
es ist, die wahre menschliche Natur zu erkennen, sie hervorzubringen
und auf diese Weise im Kind und durch das Kind die zukinftige, bessere
Gesellschaft herbeizufithren.>>+ Daher ruft das Postulat der unbekann-
ten kindlichen Natur Expert:innen naturnormgemafer Kindesentwick-
lung und Kindeserziehung auf den Plan, deren »separierender Blick «>°s
die Differenz zwischen Kind und Mensch wissenschaftlich vertieft, de-
ren »padagogischer Blick«*°¢ individualisierende Selbstbefragungen und
Selbstfindungen anleitet und deren »strategischer Blick «**7 die Eigenwelt
des Kindes in erster Linie als von unzihligen Gefahren und potenziellen
Ungliicken belagert begreift, die im Kind und seiner Umwelt lauern und
dessen Entwicklung gefihrden. Kurzum: Aus dem Wahrheitsspiel der
Differenz zwischen Kind und Mensch folgt, dass das Kind erst Mensch
respektive Mann oder Frau wird durch Entwicklung und Erziehung. Ent-
wicklung und Erziehung sind auf eine zukiinftige Gegenwart von Sub-
jekt und Gesellschaft bezogen, sie leiten daher als gegenwirtige Zukunft
die Menschwerdung an. Insofern ldsst sich die These formulieren, dass
Erwartungsaffekte strukturell in dieses Geschehen eingelassen sind und

Streben nach Vollkommenbeit in Aufklirung und Pietismus, Hamburg
2018, S. 99-115, hier S. 114 (Herv. i. O.).

202 Vgl. M.-S. Honig: Entwurf einer Theorie der Kindbeit, S. 68.

203 K. Wiinsche: »Die Endlichkeit der padagogischen Bewegung«, S. 105.

204 Vgl. auch Heinz-Elmar Tenorth: Geschichte der Erziehung. Einfiibrung in
die Grundziige ibrer neuzeitlichen Entwicklung. 2., durchgesehene Aufl.,
Weinheim, Miinchen 1992, S. 77.

205 D.Bihler-Niederberger: Kindbeit und die Ordnung der Verbaltnisse, S. 165 ff.

206 Kite Meyer-Drawe: »Versuch einer Archdologie des padagogischen Blicks«,
in: Zeitschrift fiir Pidagogik 42 (1996), S. 655-664.

207 D. Richter: Das fremde Kind, S. 98.

157

24.01.2026, 15:08:32. [



https://doi.org/10.5771/9783748913481-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GLUCKSVERSPRECHEN UND GEFAHRENKULTUR

dass dies, weil Entwicklung und Erziehung als zugleich Gliicksverspre-
chen und Gefahrenkultur potenziell gelingen oder scheitern konnen, die
Erwartungsaffekte Angst und Hoffnung sind.>**

Entwicklung als ein auf eine zukiinftige Gegenwart von Selbst und
Gesellschaft bezogener Prozess wird tiberdies stufenformig konzeptua-
lisiert, wobei das kindliche Eigenrecht im Sinne Rousseaus gerade darin
besteht, die jeweilige Gegenwart des Kindes nicht »einer ungewissen Zu-
kunft«>*® zu opfern. Dies ist nicht nur eine Reaktion Rousseaus auf die
hohe Kindersterblichkeit im 18. Jahrhundert, sondern auch ein Appell,
die Erziehung der Kinder nicht blof§ auf gesellschaftliche Brauchbar-
keit und Nutzlichkeit als zuktinftige Blirger:innen hin auszurichten. Eine
gluckliche beziehungsweise gegliickte Kindheit ist hier Voraussetzung ei-
nes glicklichen Erwachsenenlebens, das bei Rousseau in der Figur des
handwerkenden Biirgermenschen dem Appell zum Trotz ja durchaus
normativ vorgegeben ist. Als im Grunde unvereinbare Zielvorstellun-
gen einer Erziehung zu emanzipativer Selbstbestimmung und einer Er-
ziehung zu gesellschaftlicher Brauchbarkeit setzt sich Rousseaus Postulat
»in den Aporien padagogischer Institutionen«*™ fort, welche von einer
natiirlichen Erziehungsbedurftigkeit des Kindes ausgehen (miissen).

Neben dieser padagogischen Aporie ist es insbesondere die Art der
Verkniipfung von Kindheit und Erwachsenheit, die wesentlich fur die
Modernitit des Rousseau’schen Subjekts ist. Denn durch ihre sukzessiv
und erzieherisch zu tberbriickende Trennung sind sie aufeinander bezo-
gen und bleiben es ein Leben lang. So setzt diese Verkniipfung das er-
wachsene Individuum in eine spezifische Form der Beziehung zu seinem
kindlichen'* und gibt so der introspektiven Subjektivierung und subjek-
tivierenden Biographisierung einen Schub.

Dabei zeigt die Analyse des Emile, dass dieses Gliick einer gliick-
lich-gegliickten Kindheit weder aus dem Kind kommt noch ihm blof§ von
aufSen auferlegt ist. Die anthropologisch begriindete und padagogisch
angeleitete Menschwerdung des Kindes, die schafft, was sie voraussetzt —
das piadagogische Paradoxon des zu Autonomie zu erziehenden autono-
men Kindes —**> und die das » Lebensgliick «*'* ermdglichen soll, entwirft

208 Vgl. zu Angst und Hoffnung als Erwartungsaffekte oben das Kapitel 3.3.

209 ].-J. Rousseau: Emil oder Uber die Erziehung, S. 55. Rousseau nennt eine solche
auf das Zukiinftige schielende Erziehung bekanntlich »barbarisch«; vgl. ebd.

210 M.-S. Honig: Entwurf einer Theorie der Kindheit, S. 43.

211 Vgl. Christian Moser: »Diesseits der Erbsiinde? Kindheit, Erinnerung und
Subjektivitdt nach Rousseau«, in: Zeitschrift fiir [deengeschichte 6 (2012),
S. 21-38, hier S. 21-22.

212 Vgl. Ulrich Brockling: »Kontraktpadagogik: Wir miissen immer tun, was
wir wollen«, in: Gute Hirten fiihren sanft. Uber Menschenregierungskiins-
te, Berlin 2017, S. 222242, hier S. 222.

213 ].-]. Rousseau: Emil oder Uber die Erziehung, S. 366.

158

24.01.2026, 15:08:32. [



https://doi.org/10.5771/9783748913481-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTWICKLUNG, EXPERT:INNEN, ELTERN UND DIE GEGENWARTIGE ZUKUNFT

ein relationales Beziehungsgefiige, das von Beginn an technologisch und
normativ Selbst-/Weltverhaltnisse anleitet. Es ist techno-logisch, da Na-
tur und Entwicklung gemacht sein wollen. Dem Wahrheitsspiel gemafs
werden entsprechende Techniken entwickelt, die dieser Natur forderlich
sein sollen, die dem Kind ermoglichen sollen, sich dem natiirlichen, wah-
ren Geschlecht entsprechend zu entwickeln.>*+ Denn dies geschieht nicht
durch blofSen Gebrauch der Sinne, des Korpers, der Seele und der Ver-
nunft, sondern nur durch Erziehung. Daher gilt es, angepasst an die aus-
gemachte Entwicklungsstufe des Kindes »eine Welt nach seinem MafS zu
errichten«.>’s Gerade das Pochen auf eine gegenwirtige Gegenwart, die
nicht einer zukiinftigen unterzuordnen sei, fiihrt mithin sowohl zu umso
kleinteiligeren Praskriptionen zu erwerbender Fahigkeiten als auch zu
umso detaillierteren Vorgaben der dinglichen Ausgestaltungen, raumli-
chen und zeitlichen Ordnungen der entsprechenden Stufe. Denn ein gro-
Bes Ziel, etwa das Sicherstellen der Erbreihenfolge, wird in viele kleine
zu erreichende Ziele aufgelost, die Gegenwartigkeit wird, mit anderen
Worten, anhand kleinteiliger normativer Entwicklungsstufen des Kin-
des hervorgebracht und tiberwacht. Grundsitzlich werden diese dabei
angeleitet durch je spezifische kiinstlich-natiirliche, materiell-dingliche,
raumlich-zeitliche, generationale und affektive Arrangements, welche —
wie die Beispiele des Kinderzimmers und der Spielzeuge zeigen — die Er-
ziehenden herzustellen haben und tiber die sie herrschen.

Das Beziehungsgefiige ist zudem normativ. Dies liegt darin begriin-
det, dass eine dem zu erziehenden Kind vorausgehende kindliche Na-
tur zwangslaufig Bestimmungen tiber das Kind enthalt; etwa welches
Kind welcher Erziehung wiirdig und welches jeder Erziehung im Grun-
de unwiirdig ist, was dem Kind gemafS dieser oder jener Entwicklungs-
stufe natiirlich oder nicht natiirlich ist, was mithilfe von Techniken zu
korrigieren, was zu fordern und was zu unterbinden ist. Die (gliickliche)
Norm impliziert also ihre (gefdhrliche) Abweichung. So bedingt sie Un-
gleichheiten, wie dargestellt zwischen Generationen und Geschlechtern,
aber auch zwischen Stinden beziehungsweise Klassen, geographischen
Riaumen und lokalen Kérpern. Emile beispielsweise ist nicht nur we-
gen seiner Durchschnittlichkeit ausgewihlt und anderen Kindern ande-
rer Stinde vorgezogen worden, sondern auch seiner guten korperlichen

214 So wie in Rousseaus Emile die komplementiren Geschlechtskonstruktio-
nen unhintergehbar und iiberdies fiir ein Gelingen der natiirlich-sittlichen
Ordnung wesentlich sind, wird die Frage nach einem wahren Geschlecht in
westlich-modernen Gesellschaften insgesamt hartnickig aufgeworfen und
treibt sie zweifelsohne nach wie vor um; vgl. Michel Foucault: »Das wah-
re Geschlecht« [1980, Nr. 287], in: Schriften in vier Bianden. Dits et Ecrits.
Band IV. 1980-1988. Hrsg. von Daniel Defert/Frangois Ewald, Frankfurt/
Main 2005, S. 142-152.

215 M. Foucault: Psychologie und Geisteskrankheit, S. 122.

159

24.01.2026, 15:08:32. [



https://doi.org/10.5771/9783748913481-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GLUCKSVERSPRECHEN UND GEFAHRENKULTUR

Konstitution und geographischen Herkunft wegen. Denn nur starke
Korper sind im Stande, Wollen und Kénnen ins Gleichgewicht zu brin-
gen und »nur in gemifSigten Zonen werden sie [die Menschen], was sie
konnen«.>'¢ In diesem Modell wird also nichts dem Zufall iiberlassen,
moge die Norm der Natur nur zu ihrem Recht kommen.

In diesem technologisch-normativen Bezichungsgefiige Emile lassen
sich daher im lockeren Anschluss an Foucault vier differente Machtfor-
men ausmachen. So finden sich juridische Machtbeziehungen, die hier
mit vertraglichen Verboten und Geboten arbeiten. Sie kommen keines-
falls permanent zum Einsatz, dienen aber stets als Drohpotenzial. Fort-
wahrend eingesetzt werden dagegen regulierende, quasi-gouvernementa-
le Machtbeziehungen. Diese beziehen sich im Emile nicht in erster Linie
auf eine Bevolkerung, einen Volkskorper mit seinen Eigenheiten, wel-
che eine Regierungspraxis zu reflektieren hat. Vielmehr meine ich da-
mit das strategische, kiinstliche Errichten von natiirlich-dinglichen Mog-
lichkeitsraumen, von regulierten Realititen und uberhaupt moglichen
Erfahrungsraumen, die die freie Selbstentfaltung strukturieren. Hinzu
kommen disziplinare Machtbeziehungen, die als Techniken des Details
»Gefiige von Gewohnheiten«*'7 herstellen und »komplementir zur Re-
alitait«**® sowohl seelische und korperliche Fahigkeiten minutios for-
men als auch jede seelische Regung und jede korperliche Geste tiberwa-
chen, kontrollieren, prifen und gegebenenfalls sanktionieren. SchliefSlich
lassen sich pastorale Machtbeziehungen ermitteln, die angesichts eines
diesseitigen Heilsversprechens einer gliicklichen Erwachsenenexistenz
und unter Fremdfithrung des Wundererziehers, der alles wissen muss,
um sein Schifchen richtig fithren zu konnen, zur beichtenden Selbstbe-
obachtung, Selbstbefragung und zu explizierender Selbstbeschreibung

216 J.-J. Rousseau: Emil oder Uber die Erziehung, S. 26. Rousseaus rassisti-
sche Aussagen erstrecken sich tiber die unterschiedliche Wertigkeit geogra-
phisch-klimatischer Herkiinfte bis zur Deklaration »unniitzen Lebens«:
»Die Durchbildung des Gehirns scheint auch in den beiden [klimatischen]
Extremen weniger vollkommen zu sein. Weder die Neger noch die Lappen
haben den Geist des Europiers. Soll mein Zogling also Weltbiirger sein, so
wihle ich ihn aus der gemifSigten Zone«; ebd., S. 27. »Ich wiirde mich nicht
mit einem krianklichen und siechen Kind belasten [...]. Ich mag keinen Zog-
ling, der sich selbst und anderen unniitz ist, der allein damit beschaftigt ist,
sich am Leben zu halten, und dessen Leib der Erziehung der Seele schadet.
Verschwende ich meine Fiirsorge an ihn, so verdopple ich den Verlust, in-
dem ich der Gesellschaft zwei statt nur einem Menschen entziehe«; ebd.,
S. 28. Die rassistischen Dimensionen des Emile werden in der pidagogischen
Rezeption im Grunde ginzlich ausgeblendet; vgl. aber M. Kappeler: »Wie
Robinson war, soll Emile werden«.

217 M. Foucault: Die Strafgesellschaft, S. 324.

218 M. Foucault: Sicherbeit, Territorium, Bevilkerung, S. 76.

160

24.01.2026, 15:08:32. [



https://doi.org/10.5771/9783748913481-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTWICKLUNG, EXPERT:INNEN, ELTERN UND DIE GEGENWARTIGE ZUKUNFT

auffordern. DemgemafS leiten sie eine bestindige, niemals endende
Fremd-/Selbstfithrung an zur Ausbildung und Aufrechterhaltung von
Gewissen und Gehorsam.

Zum Beziehungsgefiige Emile respektive zum Dispositiv moderner
Kindheit gehoren neben der kindlichen Natur, normativen Entwick-
lungskonzeption, technologischer Erziehungspraktiken und allwissen-
den Expert:innen auch die leiblichen Eltern. Diese sind als natirliche
Erzieher:innen ihrer Kinder selbst zu erziehen, und zwar ihren ge-
schlechtlich-komplementiren Subjektivitaten, Fahigkeiten und Emoti-
onen entsprechend. Dabei ist insbesondere die Frau dazu zu bringen,
ihr gesamtes Dasein und Selbstsein in den Dienst von Familie und Ehe
zu stellen, zum einen ihren Korper beim unbedingt notwendigen Stillen
des Kindes und dem Erledigen des Haushalts, zum anderen ihre Emoti-
onen in Form einer Mutterliebe, einer bedingungslosen und zugleich zu
dosierenden emotionalen Bindung zu ihrem Kind, sowie schliefSlich und
ganz grundsatzlich bei den von ihr korperlich wie emotional hauptver-
antwortlich zu bewerkstelligenden Sorgearbeiten.>* Das Natiirlichkeits-
postulat implementiert auf diese Weise Wahrheitsspiele im Inneren der
sich um das Kind zusammenziehenden Familie, etwa (reform-)padago-
gische, (pri-)psychologische und (anti-)medizinische Normen und Re-
geln zur elterlichen Fiihrung des Kindes und materialen Gestaltung sei-
ner Umwelt. Deren Herkunfte und strategischen Zusammenhinge im
Entstehen biirgerlich-kapitalistischer Gesellschaften gehe ich im folgen-
den Kapitel nach. Diese Normen sind der Eltern-Kind-Beziehung 4u-
Berlich, zugleich konstituieren sie sie und machen sie durchlissig fiir

219 An dieser Stelle muss der Hinweis auf drei zentrale und wegweisende Stu-
dien gentigen, die historisierend gegen die Naturalisierungen und Stereo-
typisierungen der Frau als natiirlicherweise fiirsorgendes, stillendes Sub-
jekt voller Mutterliebe und Erfiillung ob des von ihr hauptverantworteten
Haushalts anschreiben. Die Studien zeigen die Ungleichheiten und Gewalt-
formen auf, die mit der sukzessiven, ausgrenzenden, Wissensformen verban-
nenden, zuweilen totenden sowie wissenschaftlichen Durchsetzung und Ver-
alltdglichung der Frau als Mutter und Hausfrau einhergehen. Diese wurde
in Abgrenzung zu der anderen Frau, der Hexe, Prostituierten, Ehebreche-
rin, die sie — wie Rousseaus Sophie — als Abweichung potenziell auch selbst
ist, durchgesetzt. Als solche ist sie tiberdies wesentliches Element kapitalis-
tischer Vergesellschaftungsformen; vgl. Gisela Bock/Barbara Duden: »Ar-
beit aus Liebe — Liebe als Arbeit. Zur Entstehung der Hausarbeit im Kapi-
talismus«, in: Gruppe Berliner Dozentinnen (Hg.), Frauen und Wissenschaft.
Beitrige zur Berliner Sommeruniversitdt fiir Frauen. Juli 1976, Berlin 1977,
S. 118-199; Elisabeth Badinter: Die Mutterliebe. Geschichte eines Gefiihls
vom 17. Jabrbundert bis heute, Muinchen 1984; Silvia Federici: Caliban und
die Hexe. Frauen, der Korper und die urspriingliche Akkumulation, Wien,
Berlin 2012.

161

24.01.2026, 15:08:32. [



https://doi.org/10.5771/9783748913481-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GLUCKSVERSPRECHEN UND GEFAHRENKULTUR

Expert:innen naturnormgemaifSer Kindesentwicklung. Es vollzieht sich
dadurch ein doppelter Prozess von Intimisierung und Distanzierung zwi-
schen Kind und Eltern, denn einerseits wird so eine intime Familienzel-
le konstituiert, andererseits sind die Eltern angehalten, in objektivieren-
der Distanz ihr Kind, seinen Korper, seine Seele und die Entwicklung
seiner Fahigkeiten gemaf§ den humanwissenschaftlichen Normen und
Kriterien zu beobachten, zu dokumentieren, zu evaluieren sowie zu be-
werten und den Expert:innen zu berichten. Die so eingerichtete Famili-
enzelle wird demgemafS umrahmt von wissenschaftlichen Instanzen und
zugleich zum Relais fiir deren Wahrheitsspiele, Machttechnologien und
Subjektformen.>*

Die naturnormgemafSe, auf eine zukuinftige Gegenwart von Selbst und
Gesellschaft ausgerichtete und in gegenwartiger Zukunft wirksam wer-
dende Entwicklung ist zugleich Gliicksversprechen und Gefahrenkultur.
Die Praktiken der Entwicklung und Erziehung werden angetrieben von
der Hoffnung auf eine gluckliche Existenz und zugleich begleitet von
Angsten um deren Scheitern. So ist eine jede Entwicklungsstufe nicht
nur mit bestimmten Gliickszustinden und Fahigkeiten verkniipft, die das
Kind natirlicherweise zu diesem oder jenem Zeitpunkt erreichen sollte,
sondern auch mit dem Kind wie dem Erziehungsarrangement inneren
wie dufSeren Gefahren und Risiken. Kindliches Fehlverhalten wird auf
diese Weise »die Frucht falscher Erziehung«*** und aus der Sorge um die
»spirituelle Gesundheit des Kindes«*** wird nunmehr Angst und Sorge
um dessen Entwicklung. Sowohl kindliche und jugendliche Entwicklung
als auch elterliche Erziehung, ihre auf das Kind bezogenen oder von die-
sem ausgehenden Praktiken, die von ihnen zu errichtenden natiirlichen
wie sittlichen Zeitregime sowie die herzustellenden, zu kontrollieren-
den und durchzusetzenden hygienischen wie immunisierenden raumli-
chen Arrangements, all diese Elemente erscheinen so als Prozesse voller
Gefahren. Aber auch andere Expert:innen der kindlichen Natur konnen
ebendieser gefihrlich werden. Rousseau polemisiert beispielsweise ange-
sichts der Aufforderung zu natiirlicher Gegenwartigkeit gegen Vorsorge,
der »wahre[n] Quelle unserer Leiden«, und Medizin: »Leb natiirlich, sei
geduldig, verjag den Arzt!«>23 Uberall also lauert der moralische, seeli-
sche oder gesellschaftliche Abgrund. Jede falsche Erziehungspraxis, jede
nicht unterbundene widernatiirliche kindliche Regung oder Geste, jede

220 Vgl. das folgende Kapitel sowie M. Foucault: Die Anormalen, S. 338-339.

2271 Dieter Richter: »Hexen, kleine Teufel, Schwererziehbare. Zur Kultur-
geschichte des >bosen Kindes««, in: Deutsches Jugendinstitut (Hg.), Was
fiir Kinder. Aufwachsen in Deutschland. Ein Handbuch, Miinchen 1993,
S. 195-209, hier S. 196.

222 Hugh Cunningham: Die Geschichte des Kindes in der Neuzeit, Diisseldorf
2006, S. 96.

223 J.-J. Rousseau: Emil oder Uber die Erziehung, S. 59, 60.

162

24.01.2026, 15:08:32. [



https://doi.org/10.5771/9783748913481-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTWICKLUNG, EXPERT:INNEN, ELTERN UND DIE GEGENWARTIGE ZUKUNFT

irrige Expert:innenintervention endet zwangslaufig in der Katastrophe.
Wenngleich auch weniger dramatisch inszeniert als im experimentellen
Modell Emile, erweist sich die moderne Familienzelle daher als nicht
nur intimisierte Eltern-Kind-Beziehung, sondern von Beginn an auch als
angstliche. So strukturieren die Erwartungsaffekte Angst und Hoffnung
den elterlichen Blick auf die kindliche Entwicklung, fiir die sie zu ver-
antworten sind, und die Expert:innen iiberwachen wie bewerten — was
wiederum auch eine Uberwachung und Bewertung der elterlichen Pra-
xis bedingt. Daraus ergeben sich moderne Imperative und Praktiken der
evaluierenden Deskription der Expert:innen wie der Eltern und entspre-
chender Introspektionen des Kindes. Die allgegenwirtigen Gefahren le-
gitimieren, aktivieren und reaktivieren auf diese Weise immer wieder und
immer wieder anders entsprechende Fremd- und Selbstfiihrungen. Sie ge-
hen aus von den Problematisierungen des Subjekts als Kind, die immer
auch auf die Gesellschaft und ihre Zukunft bezogen sind.

Es deutet sich in der Zusammenfassung des Kapitels an, dass die als
zentral ausgemachten Elemente des Dispositivs moderner Kindheit, Na-
tur des Kindes, Entwicklung, Erziehung, Expert:innen, Eltern, Gliicks-
versprechen und Gefahrenkultur, die simtlich vom Problem Kind aus-
gehen, dass diese Elemente umfassend und zahlreich Beziehungen stiften
und Vergesellschaftungen anleiten. Daher stof3t der analytische Begriff
des Dispositivs an seine Grenzen, sollen die weitreichenden Effekte des
Problems Kind begrifflich eingefangen werden. Das experimentelle Mo-
dell des Wundererziehers 16st sich in der kontingenten Wirklichkeit in
eine Vielzahl von Elementen auf, die Einheit von Politik und Pidagogik
wird zur Fiktion und die Praxis der Erziehung damit zur »Sozialtech-
nik«,**+ die »Hoffnung auf Nachkommen« lebt doch weiter wie der ge-
sellschaftliche »Bedarf an Unterweisung« stetig zunimmt.>*5 Es handelt
sich also um eine Vielzahl sich ergidnzender, sich perpetuierender und
auch sich widerstreitender Dispositive, denen das Problem Kind zugrun-
de liegt, sodass folgend weniger von einem Dispositiv moderner Kind-
heit ausgegangen wird, denn von einer Karte im deleuzianischen Sinne,
welche vom Problem Kind zu kartographieren ist.

Dass dem Problem Kind bereits zu Beginn der Frithen Neuzeit,
lange bevor Rousseau seinen Emile verfasst hat, erhebliche Bedeu-
tung zukommt in der Herausbildung moderner Vergesellschaftungs-
praktiken, offenbart das folgende Kapitel. Durch eine systematische
Relektiire von Foucaults Werk wird die ungeheure Relevanz des Pro-
blems Kind sowohl beim Entstehen als auch bei den Praktiken mo-
derner Subjektivierung als Individuum, bei der modernen Familienzel-
le, dem Sozialstaat, den Humanwissenschaften und dem weiten Feld

224 M.-S. Honig: Entwurf einer Theorie der Kindheit, S. 43.
225 K. Wiinsche: »Die Endlichkeit der padagogischen Bewegung«, S. 104.

163

24.01.2026, 15:08:32. [



https://doi.org/10.5771/9783748913481-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GLUCKSVERSPRECHEN UND GEFAHRENKULTUR

psychiatrisch-psychologisch-therapeutischer Techniken herausgearbei-
tet. Unter anderem wird sich zeigen, dass Entwicklung nichts Individu-
elles ist, aber in hochstem MafSe individualisierend.*** Dem Entwick-
lungsdenken, welches sich auch in der Analyse des Emile als wesentlich
fiir moderne Kindheitskonstruktionen sowie grundsatzlich des Problems
Kind erwiesen hat, geht daher das sechste Kapitel nach. Auch wenn sich
im Emile Elemente moderner Vergesellschaftungspraktiken finden, die
zweifelsohne auch unsere gegenwirtige Wirklichkeit ausmachen, so sind
doch ganz entscheidende Transformationen zu konstatieren. Zu deren
Analyse unternehme ich eine Genealogie des Entwicklungsdenkens, wel-
ches ich systematisiere in seinem historischen Werden als zunichst na-
turlich-sittlichen Normen folgend, wie bei Rousseau, sodann im Zuge
umfassender Verwissenschaftlichungsprozesse als Normalititen gehor-
chend und seit etwa den 1970er Jahren sich zunehmend ausbreitender
Entwicklungskonzeptionen der Potenziale nachgebend. Das Wahrheits-
spiel der Entwicklung transformiert sich zudem noch in anderer Weise,
welcher ich in Bezug auf die Spatmoderne nachgehe: Wihrend es im 18.
wie im 21. Jahrhundert stets um die Fithrung der Selbstfuhrung geht, ist
die spatmoderne Form der Subjektivierung indes keine republikanische,
wie bei Rousseau, sondern eine (neoliberal) marktformige.

226 Vgl. das folgende Kapitel sowie M. Foucault: Uberwachen und Strafen,
S. 201 ff.

164

24.01.2026, 15:08:32. [



https://doi.org/10.5771/9783748913481-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	4.1  Der selbstlose Wundererzieher und sein durchschnittlicher Zögling. Émile als natürlich-republikanisches Experiment und Modell
	4.2  Das pädagogisch-paternalistische Arrangement künstlicher Natürlichkeiten und dinghafter Notwendigkeiten
	4.3  Pubertät, Phantasie und all die anderen Gefahren
	4.4  Die geschlechtlich-generational-hierarchisierte moderne Familienzelle, die Frau Ministerin Gattin Mutter und Émiles »Lebensglück«
	4.5  Entwicklung, Expert:innen, Eltern und die gegenwärtige Zukunft der Gesellschaft – Elemente des Dispositivs moderner Kindheit

