
113

4 Glücksversprechen und Gefahrenkultur 

Das Dispositiv moderner Kindheit  
in Rousseaus Émile

Das Kind solle »weder Tier noch Erwachsener sein«, schreibt Rous-
seau in seinem im Frühjahr 1762 veröffentlichten Werk Émile, »sondern 
Kind«.1 Der umtriebige Aufklärer formuliert in diesem ebenso schnell 
verbotenen wie sich verbreitenden Text eine Anthropologie, die ich fol-
gend als liberal-paternalistische und pädagogisch-republikanische deu-
te. Meine Analyse dieses Textes zielt darauf, wesentliche Elemente des 
Dispositivs moderner Kindheit herauszuarbeiten und auf diese Weise der 
Relevanz des Problems Kind weiter nachzugehen. Wie im zweiten Kapi-
tel aufgezeigt, weist Althusser permanenten Anrufungen vom Lebensan-
fang an signifikante Bedeutung zu für Praktiken gesellschaftlicher Re-/
Produktion. Anhand des von Rousseau im Émile geschaffenen Mikro-
kosmos lässt sich dies anschaulich nachvollziehen und zudem inhaltlich 
präzisieren. Gemäß der im dritten Kapitel entwickelten Analytik bezeich-
net das Dispositiv Kindheit dabei die strategischen Ensembles hetero-
gener Elemente, in denen sich disparate und zugleich konkrete Prakti-
ken des Wissens, der Macht und des Selbst miteinander verschränken, 
die ausgehend von der Problematisierung des Subjekts/Objekts als Kind 
sowie den am, um und durch das Kind erfolgten Problematisierungen 
hervorgebracht werden. Auf diese Weise werden historisch-gegenwär-
tige Ordnungen und Wirklichkeiten des Selbstverständlichen und Ge-
wöhnlichen erzeugt, deren Möglichkeitsbedingungen im Problem Kind 
gründen. Bevor die eigentliche Analyse beginnt, sollen die im Émile ver-
sammelten Elemente des Dispositivs moderner Kindheit zunächst bün-
dig zusammengefasst und das Werk knapp in seinen historischen Kon-
text gestellt werden.2

1	  	 Jean-Jacques Rousseau: Emil oder Über die Erziehung. Vollständige Aus-
gabe. In neuer deutscher Fassung besorgt von Ludwig Schmidts, Paderborn 
u. a. 1971 [1762], S. 62.

2	  	Eine Vorarbeit dieses Kapitels, auf die im empirischen Teil 4.1 bis 4.4 zu-
rückgegriffen wird, deren Interpretationen und Systematisierungen jedoch 
erheblich erweitert, um neue Deutungen ergänzt und bezüglich der Perfek-
tibilität korrigiert werden, findet sich in Christoph T. Burmeister: »Von der 
›Natur des Kindes‹ zur Formation des sich selbstführenden Selbst. Eine Sub-
jektanalyse Rousseaus Émile als Beitrag zur Genealogie moderner Subjek-
tivierung«, in: Michael Hohlstein et al. (Hg.), Der Mensch in Gesellschaft. 
Zur Vorgeschichte des modernen Subjekts in der Frühen Neuzeit, Paderborn 
u. a. 2019, S. 105–136.

https://doi.org/10.5771/9783748913481-113 - am 24.01.2026, 15:08:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114

Ausgangspunkt Rousseaus ist eine fundamentale Problematisierung 
seiner Gegenwart, der bestehenden feudalen Gesellschaft und Sittenlo-
sigkeit frühkapitalistisch-bürgerlichen Stadtlebens ebenso wie der die 
menschliche Natur verkennenden aufklärerischen Vernunft. So veröffent-
licht der Citoyen de Genève den Émile fast zeitgleich mit dem Contrat so-
cial, deren jeweilige erste Sätze vielfach zitiert und Ausdruck von dessen 
Kritik an entfremdenden Formen moderner Vergesellschaftung sind. Be-
kanntlich heißt es im ersten Satz des ersten Buches des Émile: »Alles ist 
gut, wie es aus den Händen des Schöpfers kommt; alles entartet unter den 
Händen des Menschen«.3 Der erste Satz des ersten Kapitels des Contrat 
social wiederum hält fest: »Der Mensch ist frei geboren, und überall liegt 
er in Ketten«.4 Auch die im Ganzen acht Jahre andauernde Flucht, zu 
der Rousseau sich aufgrund eines aufrechterhaltenen Haftbefehls nach 
Veröffentlichung beider als »verbrecherisch[]«5 gebrandmarkten Schrif-
ten gezwungen sah – Exemplare des Émile wurden gar in Paris und Genf 
verbrannt –, mag als Beleg der Vehemenz der Problematisierung dienen. 
Daher zielt die dominante strategische Funktion des Émile denn auch auf 
die Erschaffung eines neuen, nicht-entfremdeten, natürlichen wie sittli-
chen, seinem Gewissen folgenden Bürgermenschen.

Wie im das Kapitel einleitenden Zitat bereits offenbar wird, geht 
Rousseau dabei von einer essenziellen Differenz zwischen Kind und Er-
wachsenem aus. Das von Natur aus gute Kind besitze ein natürliches Ei-
genrecht sowie eine Natur, die es dazu bestimme, erwachsen zu werden. 
Die ausgemachte essenzielle Differenz überbrückt das kindliche Subjekt 
derweil durch einen Entwicklung genannten Prozess, der mehrere na-
türliche und sittliche Stufen umfasst. Diese sollen je eigenständig glück-
lich-machend, also nicht nur vorbereitend sein, zugleich aber bedingt ihr 
erfolgreiches Passieren die Möglichkeit einer glücklichen Existenz als er-
wachsenes Subjekt. Dieses hoffnungsvolle Geschehen namens Entwick-
lung bedarf zugleich zwingend expertenhafter Fremdführung in Form 
von Erziehung (des Kindes wie der Eltern), denn zum einen verlangt das 
unbekannte Wesen wahrhaftiger Expertise, schließlich »kennt [mensch] 
die Kindheit nicht«.6 Und zum anderen ist dieses Geschehen flankiert 
von unzähligen Gefahren, die sowohl der Umgebung des Kindes ent-
springen, falscher elterlicher Praxis etwa oder selbstsüchtigen und un-
sittlichen Erwachsenen oder problematischen anderen Kindern, als auch 

3	  	 J.-J. Rousseau: Emil oder Über die Erziehung, S. 9.
4	  	 Jean-Jacques Rousseau: Vom Gesellschaftsvertrag oder Grundsätze des 

Staatsrechts, Stuttgart 2011 [1762], S. 5.
5	  	Michel Foucault: »Einführung [in: Rousseau, J.-J., Rousseau juge de Jean-

Jacques. Dialogues]« [1962, Nr. 7], in: Schriften in vier Bänden. Dits et 
Ecrits. Band I. 1954–1969. Hrsg. von Daniel Defert/François Ewald, Frank-
furt/Main 2001, S. 241–262, hier S. 249.

6	  	 J.-J. Rousseau: Emil oder Über die Erziehung, S. 5.

GLÜCKSVERSPRECHEN UND GEFAHRENKULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748913481-113 - am 24.01.2026, 15:08:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


115

dem Kind selbst, seinem Können und Wollen und später seiner ungezü-
gelt-anzüglichen Phantasie. In jedem Fall aber sind die Gefahren apo-
kalyptisch und katastrophisch, denn ein jedes Abweichen von dem na-
türlich-sittlichen Entwicklungsprozess verunmöglicht das erfolgreiche 
Passieren der entsprechenden Entwicklungsstufe und lässt den linearen 
Prozess im Ganzen, daran erlaubt Rousseau keinen Zweifel, zwangs-
läufig und unwiederbringlich scheitern. Dies führe indes nicht nur das 
Ende Émiles herbei, sondern verunmögliche auch die natürlich-sittliche 
Gesellschaft. Weder also ist Entwicklung ohne Telos noch Erziehung 
bloßer Selbstzweck. Im Gegensatz zu Rousseaus Begriff der Perfekti-
bilität, der Fähigkeit zur Vervollkommnung, dessen zeitgenössischer 
Skandalon gerade im Auslassen einer »definiten Zielbestimmung«7 be-
steht, werden Entwicklung und Erziehung entworfen für und gesche-
hen in Bezug auf eine bestimmte, erwünschte, zukünftige gesellschaftli-
che Ordnung, ein erträumtes »Goldenes Zeitalter«.8 Es wird sich zeigen, 
dass ausgehend von diesen Grundannahmen das Dispositiv Kindheit als 
Glücksversprechen und Gefahrenkultur ein gleichfalls hoffnungsvolles 
und ängstlich-sorgendes Beziehungsgefüge bedingt, das am Kind, um 
das Kind und durch das Kind, seinen Körper und seine Seele heteroge-
ne (Ungleichheits-)Ordnungen hervorbringt: der Generationen, der Ge-
schlechter, der Klassen, der Expert:innen und Laien sowie der Dinge, 
des Raumes und der Zeit.

Die Natur als Bezugspunkt einer anthropologischen Bestimmung des 
Menschen, die also Antrieb, Leitlinie und Bezugsgröße von Rousseaus 
Émile bildet,9 treibt europäische Gelehrte unterdessen bereits seit dem 
16. Jahrhundert um.10 Wie im vorigen Kapitel betont wurde, nimmt in 

7	  	Reinhart Koselleck: »Die Verzeitlichung der Begriffe«, in: Begriffsgeschich-
ten. Studien zur Semantik und Pragmatik der politischen und sozialen Spra-
che, Frankfurt/Main 2006, S. 77–85, hier S. 79.

8	  	Michel Foucault: Psychologie und Geisteskrankheit, Frankfurt/Main 1968 
[1954/1962], S. 123.

9	  	Vgl. auch Peter Tremp: Rousseaus Émile als Experiment der Natur und 
Wunder der Erziehung. Ein Beitrag zur Geschichte der Glorifizierung von 
Kindheit (= Forschung Erziehungswissenschaft, Band 74), Wiesbaden 2000.

10	 	Vgl. Odo Marquard: »Anthropologie«, in: Joachim Ritter (Hg.), Histori-
sches Wörterbuch der Philosophie. Band 1, Basel 1971, Sp. 362–374, hier 
Sp. 363; M. Foucault: Die Ordnung der Dinge, S. 372–389. Auch im eine 
Dekade vor dem Émile erschienenen fünften Band der Enzyklopädie von 
Diderot, einem zeitweiligen Freund Rousseaus, und d’Alembert findet sich 
im Eintrag »Erziehung« bereits die Konzeption einer den Pflanzen vergleich-
baren kindlichen Natur als erzieherischen Ausgangspunkt: »Il y a bien de 
l’analogie entre la culture des plantes & l’éducation des enfans; en l’un 
& en l’autre la nature doit fournir le fonds.« César Chesneau Dumarsais: 
»Éducation«, in: Denis Diderot/d’Alembert, Jean Baptiste le Rond (Hg.), 

DAS DISPOSITIV MODERNER KINDHEIT

https://doi.org/10.5771/9783748913481-113 - am 24.01.2026, 15:08:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116

dem Maße, wie eine göttlich-transzendentale, ganzheitliche Ordnung 
brüchig wird und an Überzeugungskraft einbüßt, sowohl die philoso-
phisch-gelehrige Aufmerksamkeit gegenüber als auch die ordnungspoli-
tische Relevanz von Kindheit zu. Das unterschiedslose »Daherwachsen-
lassen«11 weicht dadurch nach und nach einer zunehmend und vielfach 
geordneten Kindheit. Dabei gehen die Versuche einer neuen, nicht wei-
ter metaphysischen Bestimmung des Menschen zentralerweise einher mit 
Reflexionen und Erprobungen neuer Modi der »Verhaltensführungen«, 
der »Führungen« und »Regierungen«, so Foucault, in deren Zentrum 
das »Problem der Institution der Kindheit« steht.12 Die Kinder, diese zu-
künftigen Bürger:innen, sollen bis zu dem Punkt geführt werden können, 
»an dem sie für die Bürgerschaft nützlich sind«, sie gleichfalls »ihr Heil 
finden können« und »sich selbst zu verhalten wissen«.13 In der Aufklä-
rung wird dieses Problem schließlich gesamtgesellschaftlich bedeutsam, 
es drückt sich unter anderem aus in der bündigen wie berühmten Frage 
des Rousseau-Verehrers14 Kant: »Wie kultivire ich die Freyheit bei dem 
Zwange?«15 Doch kulminieren in der Institution der Kindheit nicht nur 
diese Fragen, sie ist zugleich die »fundamentale Utopie, der Kristall, das 
Prisma, durch das hindurch die Probleme der Leitung wahrgenommen 
worden sind«.16 

Seit dem 16. Jahrhundert wird Zeit zunehmend dynamisiert und im 
18. Jahrhundert, jener von den Zeitgenoss:innen eben als Aufklärung und 
»Neuzeit« begriffenen Epoche, als solche schließlich selber »zu einer Kraft 
der Geschichte«.17 Nicht nur werden die Menschen sich der Kontingenz 
ihres Handelns bewusst, sondern zunehmend auch der »Kontingenz des 
Handlungsbereichs selbst«18 und damit der kontingenten Bedingungen 

Encyclopédie ou Dictionnaire raisonné des sciences, des arts et des métiers. 
Tome 5, Paris 1751, S. 397–403, hier S. 397.

11	 	Doris Bühler-Niederberger: Kindheit und die Ordnung der Verhältnisse. Von 
der gesellschaftlichen Macht der Unschuld und dem kreativen Individuum, 
Weinheim 2005, S. 23.

12	 	M. Foucault: Sicherheit, Territorium, Bevölkerung, S. 336.
13	 	Ebd.
14	 	Die Schriften Rousseaus waren nicht nur zentral für die Entwicklung des 

Kantschen Denkens, auch bildete ein Rousseau-Porträt den einzigen Schmuck 
in dessen Königsberger Arbeitszimmer; vgl. Gerd Irrlitz: Kant-Handbuch. Le-
ben und Werk. 2., überarbeitete und ergänzte Aufl., Stuttgart, Weimar 2010, 
S. 34.

15	 	 Immanuel Kant: Über Pädagogik, Königsberg 1803, S. 27.
16	 	M. Foucault: Sicherheit, Territorium, Bevölkerung, S. 336.
17	 	Reinhart Koselleck: »›Neuzeit‹. Zur Semantik moderner Bewegungsbegrif-

fe«, in: Vergangene Zukunft. Zur Semantik geschichtlicher Zeiten, Frank-
furt/Main 1989, S. 300–348, hier S. 321.

18	 	Michael Makropoulos: Modernität und Kontingenz, München 1997, S. 22.

GLÜCKSVERSPRECHEN UND GEFAHRENKULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748913481-113 - am 24.01.2026, 15:08:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


117

der Fremd- und Selbstführungen. Dementsprechend wird auch das Er-
ziehungsgefüge problematisiert und ein exaktes wie überzeugendes Wis-
sen vom Verhältnis der Generationen sowie der notwendigen Ausstat-
tung des Nachwuchses gesucht. »[G]alten die Nachkommen bis dahin 
primär als Erben sowohl der Sünden als auch des Besitzes, sowie der Na-
tur ihrer Väter, sollten sie nun zuerst das Kind, das lernende Individuum, 
das selbsttätig entdeckende und destruierende Subjekt sein«.19 Das Kind 
wird in pädagogisch-erzieherischen Praktiken von der Erbsünde befreit, 
von der Nachkommenschaft gewissermaßen enterbt und als ein autono-
mes Individuum entworfen. So folgen die Fremd- und Selbstführungen 
immer weniger zyklisch konzipierten Praktiken denn linearen. Vergan-
genheit, Gegenwart und Zukunft treten nach und nach auseinander und 
pädagogische wie erzieherische Praktiken gehorchen zunehmend einem 
teleologischen Fortschreiten jenseits der Generationengrenze – und die 
Hoffnung auf eine bessere, menschlichere, fortschrittlichere Zukunft von 
Individuum und Gesellschaft, Bürger und Staat nährt sie. Daher verlangt 
der »Gegenstand modernen Erziehens, das Kind mit seiner Zukunft, […] 
ein antizyklisches Vorgehen«.20 In der nun zunehmend als eigenständige 
Lebensphase konzipierten Kindheit eines Individuums, der im Kind und 
durch das Kind herbeizuführenden besseren Zukunft der Gesellschaft so-
wie dem veränderten Generationenverhältnis finden sich zentrale Aspek-
te des modernen Zeitregimes: etwa das Brechen der Zeit, das Prämieren 
des Neuen sowie die Fiktion des Anfangs, für deren Verallgemeinerung 
und Veralltäglichung – deren Selbstverständlichwerden – Kind und Kind-
heit nicht nur ganz wesentlich sind,21 sondern auch wegweisend. Denn 
die »pädagogische Enterbung [geht] der ökonomischen voraus«,22 die 
durch die Generalisierung von Lohnarbeit im ausgehenden 19. Jahrhun-
dert folgt. So sind im Konzept Kindheit alle Elemente versammelt, die ge-
mäß der Problematisierung mögliche Lösungen bedingen.

Auch für Rousseau ist die Natur des Kindes, ist das natürliche Kind 
mit seiner unbedingt zu regierenden Fähigkeit, sich linear-fortschreitend 
zu entwickeln, zugleich Utopie, Kristall und Prisma. Es ist die Bedingung 
der Lösung des Problems der richtigen Fremd- und Selbstführungen. 

19	 	Konrad Wünsche: »Die Endlichkeit der pädagogischen Bewegung«, in: Diet-
mar Kamper/Christoph Wulf (Hg.), Die sterbende Zeit. Zwanzig Diagno-
sen, Darmstadt, Neuwied 1987, S. 100–114, hier S. 100.

20	 	Ebd., S. 104.
21	 	»Als Realität, Norm und Phantasma ist die emblematische Sollbruchstel-

le des Generationenkonflikts im Zeitregime der Moderne zu einer Quel-
le ›ständig sich neu reproduzierender Hiatus-Erfahrungen‹ geworden und 
dient dabei nicht zuletzt […] der paradigmatischen Selbstinszenierung von 
Anfängen.« Aleida Assmann: Ist die Zeit aus den Fugen? Aufstieg und Fall 
des Zeitregimes der Moderne, München 2013, S. 148.

22	 	K. Wünsche: »Die Endlichkeit der pädagogischen Bewegung«, S. 100.

DAS DISPOSITIV MODERNER KINDHEIT

https://doi.org/10.5771/9783748913481-113 - am 24.01.2026, 15:08:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118

Rousseau entwirft im Émile das Bild eines Menschen, der von der 
Erbsünde befreit und von Verwandtschaft entledigt sich natürlicherweise 
zu einer freien und rechtschaffenen Existenz entwickelt, und formuliert 
mit dem frei von (traditionalen) Bindungen sich selbst regierenden au-
tonomen Individuum ein Grundelement moderner Kultur. Er fügt näm-
lich dem aufklärerischen, politischen und erzieherischen Diskurs des 18. 
Jahrhunderts in kulturkritischer Absicht und in Abgrenzung zu Tabula-
rasa-Konzeptionen das Element des Kindes als Terra incognita hinzu.23 
Das Kind wird als ein unbekanntes Wesen eingeführt, das weder Mensch 
noch Tier ist und das in seiner natürlichen wie natürlich-guten Eigen-
heit vom Erzieher zu studieren und dessen Entwicklung erzieherisch zu 
regieren ist. Daraus speist sich sowohl die Formation Erzieher:in/Kind 

23	 	Tabula-rasa-Vorstellungen vom Kind als Ausgangspunkt des Erziehungsge-
schehens finden sich in zahlreichen Kulturen, beispielsweise in der frühen 
chinesischen Philosophie als »Jadestein, der noch geschliffen werden muss«, 
oder der islamischen des 10. und 11. Jahrhunderts als »ungeschliffener Edel-
stein«, der rein und formbar ist. Das europäische Mittelalter ist in dieser 
Hinsicht geprägt von der Lektüre des antiken griechischen Gelehrten Plut-
arch, der festhält: »Das Kindesalter ist noch in hohem Maße formbar und 
geschmeidig, und den zarten Kinderseelen lassen sich Lehren unverlierbar 
einprägen; alles Harte hingegen kann nur mit Schwierigkeiten wieder in ei-
nen weichen Zustand zurückgeführt werden. Denn wie Siegel in weiches 
Wachs gedrückt werden, so muß man die Lehren den Seelen einprägen, so-
lange sie noch kindlich sind.« In der Neuzeit hat unter anderem durch die 
philanthropische Rezeption wirkmächtig eine solche Tabula-rasa-Konzeption 
dann Locke formuliert, der wie Rousseau Calvinist ist und bei dem sich vie-
le der im Émile verhandelten Praktiken bereits finden. Er ist der Erste in der 
europäischen Geistesgeschichte, in dessen Erkenntnistheorie Kindheit einen 
zentralen Stellenwert besitzt. Seine sensualistisch-materialistische Psycholo-
gie bricht mit der seit dem 5. Jahrhundert vorherrschenden Erbsündenlehre 
und hinterfragt Descartes seelischen bzw. geistigen Substanzbegriff und damit 
die Vorstellung eines für sich und aus sich bestehenden Wesens. Was die Seele 
stattdessen ausmache, seien empirisch nachweisbare Operationen. Die Kin-
derseele erscheint ihm daher als »weißes Papier oder Wachs […], das man bil-
den und formen kann, wie man will«. John Locke: Gedanken über Erziehung, 
Stuttgart 1970 [1693], S. 268; Plutarch zitiert nach Klaus Arnold: »Kindheit 
im europäischen Mittelalter«, in: Jochen Martin/August Nitschke (Hg.), Zur 
Sozialgeschichte der Kindheit, Freiburg i. Br., München 1986, S. 443–467, 
hier S. 449; vgl. außerdem Gudula Linck: »Der Jadestein, der noch geschlif-
fen werden muss – Zur Sozialgeschichte des Kindes in der chinesischen Kai-
serzeit«, in: Jochen Martin/August Nitschke (Hg.), Zur Sozialgeschichte der 
Kindheit, Freiburg i. Br., München 1986, S. 75–111, hier S. 76; Harald Motz-
ki: »Das Kind und seine Sozialisation in der islamischen Familie des Mittel-
alters«, in: Jochen Martin/August Nitschke (Hg.), Zur Sozialgeschichte der 
Kindheit, Freiburg i. Br., München 1986, S. 391–441, hier S. 432.

GLÜCKSVERSPRECHEN UND GEFAHRENKULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748913481-113 - am 24.01.2026, 15:08:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


119

samt der Notwendigkeit professioneller Expertise, Blicke, Techniken und 
Verfahren als auch ganz grundsätzlich ein verändertes Verhältnis von 
Kindheit und Erwachsenheit. Denn nicht nur wird die Generationenfolge 
eine lineare und hat Kindheit ein Eigenrecht, eine eigene, vom Erwach-
senen zu unterscheidende essenzielle Wahrheit. Auch wird eine glückli-
che Kindheit sowohl Voraussetzung für ein glückliches (Erwachsenen-)
Leben als auch zentrale Arena introspektiver, evaluativer und valorisie-
render Imperative. Diese Praktiken der Fremd- und Selbstführungen ver-
einen (individuelle) Freiheit und (gesellschaftlich notwendigen) Zwang 
und machen sie zu ihrer gegenseitigen Bedingung.24 Mit anderen Wor-
ten, Pädagogik und Politik sind im Émile eins. Denn auch wenn Rous-
seau von der Natur des Kindes ausgeht, ist das eigentliche Thema dieses 
Werks die »Kunst der Menschenbildung«.25

Eben dieses Werk der Menschenbildungskunst soll im Folgenden der 
im dritten Kapitel entwickelten Analytik gemäß zum Ereignis gemacht 
werden. Dazu werden weder Einflüsse auf Rousseau noch Rousseaus 
ideen- wie kulturgeschichtlicher Einfluss herausgearbeitet26 und auch 

24	 	Die moderne Erziehungswissenschaft erkennt in »Freiheit und Zwang« eine 
»Grundantinomie« ihrer professionalen Praxis, aus der stets »neue Heraus-
forderungen« resultieren würden. Diese Selbsterzählung, die einerseits Steig-
bügelhalter pädagogischer Kritik sowie permanenter pädagogischer Reform 
ist und die andererseits ahistorisch die unhintergehbare Bezogenheit beider 
sowie das Pädagogik begründende Verwobensein pädagogischer Praxis in 
das moderne Regieren der Freiheit strukturell verkennt, ist ein Element des 
Dispositivs Kindheit. Siehe dazu den Abschnitt 4.5 sowie für einen Beispiel-
beleg der Pädagogik leitenden »Grundantinomie« Werner Helsper: »Päda-
gogisches Handeln in den Antinomien der Moderne«, in: Heinz-Hermann 
Krüger/Werner Helsper (Hg.), Einführung in Grundbegriffe und Grundfra-
gen der Erziehungswissenschaft. 6., überarbeitete und aktualisierte Aufl., 
Wiesbaden 2004, S. 15–34, hier S. 19–20, für das Zitat S. 30.

25	 	 J.-J. Rousseau: Emil oder Über die Erziehung, S. 5.
26	 	»Die Literatur über Rousseaus politische, pädagogische und künstlerische 

Anschauungen möchte heute kaum mehr zu übersehen sein.« Mit diesen 
Worten leitet Fester schon 1890 seine Studie über Rousseaus geschichts-
philosophischen Einfluss ein. Tatsächlich beginnt die intensive Auseinan-
dersetzung mit dem Émile bereits unmittelbar nach seiner Publikation und 
trotz oder gerade wegen des baldigen Verbots und hat sich nach der Fran-
zösischen Revolution noch intensiviert. Formey etwa veröffentlicht schon 
1763 seinen Anti-Émile (welcher weniger eine Gegenschrift als eine Modi-
fikation darstellt). Bereits 1762 kursieren deutsche Übersetzungen, Base-
dow und Pestalozzi greifen Rousseaus Ideen auf und überführen sie durch 
je eigene Modifikationen in pädagogische Praxis; Campe veröffentlicht den 
Émile 1789 in seinem Allgemeinen Revisionswerk in einer weiteren deut-
schen Übersetzung, das erstarkende Bürgertum lässt sich insbesondere von 
den Ausführungen zur Kleinkinderziehung und dem mütterlichen Stillgebot 

DAS DISPOSITIV MODERNER KINDHEIT

https://doi.org/10.5771/9783748913481-113 - am 24.01.2026, 15:08:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120

nicht die Stellung des Émile in Rousseaus Gesamtwerk.27 Dass Émile in 
diesem Kapitel allein im Zentrum der Analyse steht, sollte indes nicht 
dahingehend missverstanden werden, eine unvergleichliche Stellung von 
Autor und Werk anzunehmen. Die »Instanz des schöpferischen Subjekts 
als raison d’être eines Werks«28 ist der relationalen Analytik fremd. Nicht 
ein flüchtiger Kern soll gesucht, sondern das Subjektivationen hervor-
bringende Beziehungsgefüge und dessen Elemente untersucht werden. 
Foucaults Replik auf einen solchen zunächst naheliegend erscheinenden 
Einwand der Fokussierung auf ein Werk greift auch hier:

»Sie werden einwenden: Aber das ist doch nur die Utopie irgendeines 
[…] Autors. Daraus können Sie nicht die geringste bedeutsame Folge-
rung ableiten! Ich für meinen Teil behaupte, dass dieses Werk […] nur 
ein Beispiel für eine gewaltige Literatur ist, die in den meisten europä-
ischen Ländern zu jener Zeit zirkuliert. Die Tatsache, dass es überaus 
einfach und dennoch sehr detailliert ist, hebt die Merkmale, die man 
überall erkennen konnte, klarer hervor.«29

inspirieren sowie die Romantik von der ›kindlichen Natur‹; sowohl die Wei-
marer Klassik als auch der Deutsche Idealismus arbeiten sich an Rousseau 
ab, wie er auch Gewährsmann und Modernitätsbeleg der aufkeimenden Re-
formpädagogik um 1900 ist, um nur einige (deutschsprachige) Eckpfeiler 
der Rezeption des späten 18. und des 19. Jahrhunderts zu nennen, ganz zu 
schweigen von Rousseaus Instrumentalisierung während der Französischen 
Revolution sowie der Analysen wiederum dieses Zusammenhangs. Aus der 
Fülle an Literatur sei daher auf den von Jaumann herausgebenden Band ver-
wiesen, der die Vielstimmigkeit sowohl der Werkzugänge als auch möglicher 
Rezeptionswege deutlich werden lässt; vgl. Herbert Jaumann (Hg.): Rous-
seau in Deutschland. Neue Beiträge zur Erforschung seiner Rezeption, Ber-
lin, New York 1995; für das Feld der Pädagogik vgl. Otto Hansmann (Hg.): 
Seminar: Der pädagogische Rousseau. Band II: Kommentare, Interpretati-
onen, Wirkungsgeschichte, Weinheim 1996; für die Reformpädagogik vgl. 
Jürgen Oelkers: Reformpädagogik. Eine kritische Dogmengeschichte. 4., 
vollst. überarb. u. erw. Aufl., Weinheim, München 2005, S. 123, 126 ff; für 
die Kindheitssoziologie vgl. Michael-Sebastian Honig: Entwurf einer The-
orie der Kindheit, Frankfurt/Main 1999, S. 31–58; für das einleitende Zi-
tat siehe Richard Fester: Rousseau und die deutsche Geschichtsphilosophie. 
Ein Beitrag zur Geschichte des deutschen Idealismus, Stuttgart 1890, S. v.

27	 	Dass eine pädagogische Lesart als Erziehungsroman, wie sie im öffentlichen 
Diskurs und in Teilen des sozial- und kulturwissenschaftlichen verbreitet 
ist, verkürzt und nicht zutrifft, weil das Buch im Zusammenhang mit bzw. 
als Teil von Rousseaus kulturkritischen Schriften zu sehen ist, hat bereits 
Rang gezeigt; vgl. Martin Rang: Rousseaus Lehre vom Menschen, Göttin-
gen 1959, S. 60–92.

28	 	M. Foucault: Archäologie des Wissens, S. 199 (Herv. i. O.).
29	 	Michel Foucault: »›Omnes et singulatim‹: zu einer Kritik der politischen 

Vernunft« [1981, Nr. 291], in: Schriften in vier Bänden. Dits et Ecrits. Band 

GLÜCKSVERSPRECHEN UND GEFAHRENKULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748913481-113 - am 24.01.2026, 15:08:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


121

Tatsächlich bündeln sich im Émile wie in einem »Brennspiegel«30 Ver-
satzstücke des erzieherischen Diskurses des 18. Jahrhunderts, von der 
überwachenden Kontrolle und räumlichen Separierung des Erziehungs-
arrangements, dem Ausschluss schädlicher Einflüsse, dem mütterlichen 
Stillgebot und dem jugendlichen Onanieverbot bis zur Intimisierung der 
familialen Verhältnisse. In Bezug auf all diese Einzelaspekte ist Rousse-
aus Émile im Grunde wenig originell, was, wie gesagt, im Umkehrschluss 
seine Analyse besonders fruchtbar macht.31 Zu den Einzelaspekten sind 
es, erstens, die kunstvoll entworfene Gesamtheit, Geschlossenheit und 
Komplexität dieses modellhaften Experiments und experimentellen Mo-
dells Émile wider die bestehenden gesellschaftlichen Verhältnisse, zwei-
tens die pädagogisch-politischen Postulate eines natürlichen Eigenrechts 
des Kindes auf eine glückliche Gegenwart als Voraussetzung einer glück-
lichen Erwachsenenzukunft, drittens die einer erst natürlichen, dann sitt-
lichen Norm gehorchende und erzieherische Führung bedürfende Ent-
wicklung sowie viertens die aufeinander verweisenden Konzeptionen 
von Kindheit und Erwachsenheit, welche Rousseaus künstlichen Mik-
rokosmos der Menschenbildungskunst ihren besonderen Status in der 
Genealogie moderner Subjektivierungsweisen verleihen.

Die folgend dispositivanalytisch herausgearbeitete Anthropologie in 
Rousseaus Émile stellt sich unterdessen als eine nicht nur pädagogi-
sche, sondern auch als republikanische heraus.32 Gemäß dieser muss der 
Mensch durch erzieherische Führung zur Selbstführung geleitet werden, 

IV. 1980–1988. Hrsg. von Daniel Defert/François Ewald, Frankfurt/Main 
2005, S. 165–198, hier S. 191.

30	 	Heinz D. Kittsteiner: Die Entstehung des modernen Gewissens, Frankfurt/
Main, Leipzig 1991, S. 375.

31	 	Rousseaus Émile steht bezüglich der erzieherischen Praktiken vollkommen im 
Diskurszusammenhang der pädagogischen Reformbewegungen des 18. Jahr-
hunderts, was in Bezug auf Montaigne und Locke auch früh herausgearbeitet 
wurde. Diese Forschungen aufgreifend, stellt schon Rang die Verbindungen, 
Übernahmen und Differenzen zu heute eher unbekannteren pädagogischen 
Autoren heraus. Rousseaus Erziehungstheorie ist daher nicht nur facettenrei-
cher und widersprüchlicher, sofern sein Gesamtwerk mitbetrachtet wird, sie ist 
vor allem wenig originell, sofern die biographischen und intellektuellen Kon-
texte miteinbezogen werden, wie auch Oelkers betont: »Rousseau was neit-
her the first nor the only person to consider ›natural education‹, nor the inven-
tor of the ›genius of childhood‹, nor, finally, the sole reference for promoting 
the development of ›modern education‹«; Jürgen Oelkers: Jean-Jacques Rous-
seau (= Continuum Library of Educational Thought, Band 13), London 2008,  
S. 14; sowie bereits M. Rang: Rousseaus Lehre vom Menschen, S. 65–72.

32	 	Es geht also keineswegs (ein weiteres Mal) um ›die‹ Anthropologie Rous
seaus, deren Genese oder deren Kontexte, sondern ausschließlich um die im 
Émile entworfene künstlich-natürliche Wirklichkeit. 

DAS DISPOSITIV MODERNER KINDHEIT

https://doi.org/10.5771/9783748913481-113 - am 24.01.2026, 15:08:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122

die sich in der Analyse als freiwillig abhängig von permanenter Fremd-
führung entpuppt. Die Anthropologie ist in erster Linie aber weder eman-
zipativ noch totalitär – zwei in der pädagogischen Rezeption gängige Mo-
tive33 –, sondern liberal und paternalistisch und genau darin liegt ihre 
Modernität begründet: Während in Rousseaus Gegenwart alle Gewohn-
heiten nur durch »Unterwerfung, Bedrängnis und Zwang«34 erzeugt wer-
den, entwirft dieser Technologien einer Menschenführung, die stufen-
weise eine gezielte Selbstregierung anleiten. Gewohnheiten werden nicht 
weiter durch Verbote und Repressionen erzeugt, sondern durch das Er-
schaffen künstlich-natürlicher Erfahrungswelten, in denen Émile die ge-
wünschten Erfahrungen frei macht und die gewollten Gewissensstruktu-
ren und Gewohnheiten ausbildet. Und was für Émile gilt, ist auch für die 
Bevölkerung im Ganzen ausschlaggebend, deren Anwachsen Rousseau als 
Indikator guter Regierungskunst dient. Nicht durch Gesetz und Zwang 
soll es erreicht werden, sondern durch Freiheit, ja, »die Bevölkerungszu-
nahme [muß] eine natürliche Auswirkung der Regierung und der Sitten 
sein«.35 Die sich gegen theologische Widerstände im Laufe des 18. Jahr-
hunderts sukzessive durchsetzende Konzeption einer »erziehende[n] For-
mung des zur vernünftigen Selbstregierung fähigen Menschen«36 findet so 
im Émile eine für moderne Subjektformen wegweisende Ausgestaltung. 
Von der »Entdeckung«37 und Problematisierung der kindlichen Natur 

33	 	Eine emanzipative, auf bewusst politisch-selektiver Lesart fußende Interpre-
tation findet sich bei von Hentig, eine Interpretation, die dagegen eine »to-
talitäre Erziehung« erkennt, formuliert Schäfer; vgl. Hartmut von Hentig: 
Rousseau oder Die wohlgeordnete Freiheit, München 2003; Alfred Schäfer: 
Jean-Jacques Rousseau. Ein pädagogisches Porträt, Weinheim, Basel 2002, 
z. B. S. 95.

34	 	 J.-J. Rousseau: Emil oder Über die Erziehung, S. 16.
35	 	Ebd., S. 517.
36	 	Rudolf Schlögl: Anwesende und Abwesende. Grundriss für eine Gesell-

schaftsgeschichte der Frühen Neuzeit, Konstanz 2014, S. 411.
37	 	»Rousseau ist der Entdecker der Kindheit, ihrer Eigenart und ihres Eigen-

rechts«, so Rang die allgemeine pädagogische Lesart paraphrasierend. Es ist 
dabei für die hiesige Argumentation und aus nominalistischer Perspektive 
(siehe Kapitel 3) vollkommen unerheblich, ob nun von einer ›Entdeckung‹ 
oder ›Erfindung‹ der Kindheit ausgegangen wird. Dem pädagogischen Dis-
kurs gilt Rousseau indes nicht nur als Klassiker, sondern auch als derjenige, 
bei dem die Wissenschaft von der Erziehung ihren Anfang nimmt, denn er 
habe im Émile die »Eigenstruktur der Erziehung« vorgeführt, sie also nicht 
als Anhang zu einer Philosophie oder Theologie begriffen und in ihrer prak-
tischen Ausgestaltung nicht von einer religiösen bzw. politisch-gesellschaft-
lichen Funktion her behandelt (eine unzutreffende Deutung, die wiederum 
Element pädagogischer Selbsterzählung ist); vgl. Herwig Blankertz: Die Ge-
schichte der Pädagogik. Von der Aufklärung bis zur Gegenwart, Wetzlar 
1982, S. 72; oder auch Winfried Böhm: Geschichte der Pädagogik. Von 

GLÜCKSVERSPRECHEN UND GEFAHRENKULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748913481-113 - am 24.01.2026, 15:08:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


123

sowie der Kindheit als einer eigenständigen, einer spezifisch erzieheri-
schen Beobachtung und Führung bedürftigen Lebensphase ausgehend, 
sind diese Subjektformen: das natürliche Kind, der in die Gesellschaft 
einzuführende Jugendliche, die sich aus Liebe und natürlich-ministeriel-
ler Verantwortung für die Familie aufopfernde und dem Ehemann die-
nende Mutter und Gattin, der die Familie und ihre Einzelteile führen-
de, einer krisensicheren Tätigkeit nachgehende Vater und patriotische 
Bürger sowie der allgegenwärtige, alles wissende und alles-wissen-müs-
sende Experte naturnormgemäßer und sittlich-moralischer Entwicklung 
und Menschenbildung. Im Émile ist dieser in Form eines »Wundermen-
schen«38 anwesend. Zudem bringt das Doppel aus Gefahrenkultur und 
Glücksversprechen, so die Interpretation weiter, ein zugleich hoffnungs-
voll-zuversichtliches und ängstlich-sorgendes Beziehungsgefüge hervor. 
Hoffnungen auf eine gelingende und Ängste um eine unwiederbringlich 
scheiternde Entwicklung des Individuums und damit der Gesellschaft be-
gründen, legitimieren und (re-)aktivieren die Notwendigkeit fortwähren-
der (Fremd-/Selbst-)Beobachtungen, (Fremd-/Selbst-)Prüfungen, (Fremd-/
Selbst-)Führungen sowie deren Institutionalisierungen.

So fragt die folgende Analyse nach der im Émile geschaffenen Wirk-
lichkeit; danach, wie Rousseau seinen kindlichen, jugendlichen und er-
wachsenen Émile entwirft, wie dieser zu führen ist und sich selbst zu 
führen hat, um ein legitimes natürliches Kind, tugendhafter Jugendli-
cher und pflichterfüllender Erwachsener zu sein. Es werden die Praktiken 
herausgearbeitet, die Wahrheitsspiele, Machtbeziehungen und Selbst-/
Weltverhältnisse sowie die dinglichen, räumlichen und zeitlichen Mate-
rialisierungen, kurzum all die Elemente des Beziehungsgefüges, die die 
natürlich-sittliche Ordnung garantieren oder gefährden und die die Er-
wartungsaffekte Angst und Hoffnung evozieren. Zunächst werden dazu 
Aufbau und Ziel der Menschenbildungskunst Rousseaus rekonstruiert 
sowie die beiden Subjektfiguren des Erziehers und des Zöglings porträ-
tiert. Deren Verhältnis wird als eines des Vertrages lebenslanger Bindung 
konzipiert, das die Notwendigkeit von Fremdführung auf Dauer stellt 
(4.1). Anschließend gilt es, die pädagogisch-paternalistischen Arrange-
ments künstlicher Natürlichkeiten und dinghafter Notwendigkeiten der 
sogenannten negativen Erziehung herauszuarbeiten (4.2) sowie die der 
darauffolgenden positiven Erziehung der gefährlichen Phantasien des 
pubertierenden Émile (4.3). Die Strukturen, Objektivierungs- und Sub-
jektivierungsweisen der geschlechtlich wie generational hierarchisierten-
modernen Familienzelle, insbesondere die anthropologischen Funktions-
bestimmungen der Frau, analysiere ich im letzten empirischen Abschnitt, 

Platon bis zur Gegenwart. 3., verbesserte Aufl., München 2010, S. 67; für 
das erste Zitat siehe M. Rang: Rousseaus Lehre vom Menschen, S. 269. 

38	 	 J.-J. Rousseau: Emil oder Über die Erziehung, S. 26.

DAS DISPOSITIV MODERNER KINDHEIT

https://doi.org/10.5771/9783748913481-113 - am 24.01.2026, 15:08:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124

in dem auch die Umrisse des sich selbst führenden männlichen Selbst, 
des glücklichen, erwachsenen, Vater werdenden Émile, skizziert werden 
(4.4). Abschließend trage ich die im Émile auszumachenden Elemente 
des Dispositivs Kindheit, insbesondere Entwicklung, Expert:innen und 
Eltern, zusammen (4.5).39

39	 	Auf diese Weise ist Émile m. E. bisher nicht analysiert worden. Angaben zum 
Zusammenhang von Rousseau und pastoraler Macht im Sinne Foucaults 
finden sich aber zum einen (nicht ausgeführt) bei Nadesan, zum anderen 
bei Ricken, der zumindest einige Hinweise gibt. Teilweise finden sich An-
sätze einer Machtanalytik auch bei Schäfer, der jedoch stark dem pädagogi-
schen Diskurs verhaftet bleibt (was sich etwa an der pädagogischen Einord-
nung des Émile zeigt und an der den Text strukturierenden vermeintlichen 
Dichotomie Mensch/Bürger), sowie der feministischen Auseinandersetzung 
mit Rousseau, etwa bei Garbes und Jacobis machtanalytischen Kritiken an 
der feministischen Repressionsthese über Erziehung und Stellung von So-
phie bzw. Frauen. Die wegweisende Position Rousseaus für eine pädagogi-
sche Anthropologie, die Kindheit als Entwicklungskindheit fasst und die 
Pädagogik wie Bildung rechtfertigt, hat die neuere Soziologie der Kindheit 
herausgearbeitet, so etwa Honig. Zu Recht betont diese Soziologie auch, 
dass insbesondere ausgehend von Rousseau die Konstruktion von Kind-
heit eine Geschichte der Naturalisierung ist und damit, wie Bühler-Nieder-
berger betont, eine der Naturalisierung ungleicher Geschlechter und Gene-
rationen (siehe dazu auch den Schluss dieses Kapitels); vgl. Majia Holmer 
Nadesan: Governing Childhood into the 21st Century. Biopolitical Techno-
logies of Childhood Management and Education (= Critical Cultural Stu-
dies of Childhood), New York 2010, S. 23; Norbert Ricken: »Von der Kritik 
der Disziplinarmacht zum Problem der Subjektivation. Zur erziehungswis-
senschaftlichen Rezeption Michel Foucaults«, in: Clemens Kammler/Rolf 
Parr (Hg.), Foucault in den Kulturwissenschaften. Eine Bestandsaufnahme, 
Heidelberg 2007, S. 157–176, hier S. 163, Fn. 24; A. Schäfer: Jean-Jacques 
Rousseau, S. 60–136; Christine Garbe: Die »weibliche« List im »mannli-
chen« Text. Jean-Jacques Rousseau in der feministischen Kritik (= Ergebnis-
se der Frauenforschung, Band 29), Stuttgart, Weimar 1992; Juliane Jacobi: 
»Wer ist Sophie?«, in: Pädagogische Rundschau 44 (1990), S. 303–319;  
M.-S. Honig: Entwurf einer Theorie der Kindheit, S. 31–84; Doris Büh-
ler-Niederberger: »Naturalisierung von Kindheit – ausgewählte Kapitel aus 
ihrer Geschichte und Gegenwart«, in: Karl-Siegbert Rehberg (Hg.), Die Na-
tur der Gesellschaft. Verhandlungen des 33. Kongresses der Deutschen Ge-
sellschaft für Soziologie in Kassel 2006, Frankfurt/Main, New York 2008, 
S. 2697–2701.

GLÜCKSVERSPRECHEN UND GEFAHRENKULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748913481-113 - am 24.01.2026, 15:08:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


125

4.1 Der selbstlose Wundererzieher und sein 
durchschnittlicher Zögling. Émile als natürlich-

republikanisches Experiment und Modell 

Zweifelsohne steht Rousseaus Émile seiner Gegenwart entschieden kri-
tisch gegenüber, und zwar sowohl die Gesellschaftsordnung betreffend 
– »All unsere Gewohnheiten sind nur Unterwerfung, Bedrängnis und 
Zwang. Der Gesellschaftsmensch wird als Sklave geboren und lebt und 
stirbt als Sklave«40 – als auch den dominierenden Erziehungspraktiken 
gegenüber: »Tut das Gegenteil vom Üblichen und ihr werdet fast im-
mer das Richtige tun«.41 Und doch ist Émile alles andere als ein zu ge-
sellschaftlichen Aufständen aufwiegelndes Buch.42 Rousseaus erdachter 
Zögling, sein »Versuchsobjekt«,43 soll weder zum Widerstand erzogen 
noch soll ein Zustand ursprünglich-wilder Natürlichkeit erzieherisch be-
wahrt oder wieder eingeholt werden. Vielmehr soll Émile sich als Kind 
einer natürlichen Ordnung gemäß entwickeln, als Jüngling »nicht weh-
leidig« sein, »geduldig leiden« und »nicht mit dem Schicksal […] ha-
dern«,44 um als Mann schließlich seinen bürgerlich-familialen Pflichten 
nachzukommen: Als rechtschaffener Bürger schulde er seiner Heimat 
»das Kostbarste des Menschen, die Sittlichkeit seiner Handlungen und 
die Liebe zur Tugend«,45 und als erziehender Vater schulde er dem »Ge-
schlecht […] Kinder, der Gesellschaft gemeinschaftsfähige Menschen 
und dem Staat Bürger«.46 Wie ein solcher Mann gebildet wird, welcher 
Technologien der Menschenführung es bedarf, bis aus dem fremdgeführ-
ten Kind ein sich selbst führender Mann wird, dies aufzuzeigen ist aus 
genealogischer Perspektive das zentrale Thema des Émile.

Auch wenn das gesamte Werk Erziehungsmaximen durchziehen, ist 
Rousseaus Buch sicher kein Ratgeber. Es ist Experiment wie auch Modell 
für einen neuen, selbstbestimmten und unabhängigen, sich selbst füh-
renden, seine Leidenschaften kontrollierenden und stets dem gesunden 

40	 	 J.-J. Rousseau: Emil oder Über die Erziehung, S. 16.
41	 	Ebd., S. 73.
42	 	So dient Rousseaus Hinweis auf die nahende Krise, auf das »Jahrhundert 

der Revolutionen« und das baldige Ende der europäischen Monarchien in 
erster Linie dazu, die Unbeständigkeit gesellschaftlicher, d. h. menschenge-
machter Ordnungen zu betonen, um wiederum das Erlernen eines krisensi-
cheren Handwerks für Émile zu begründen; vgl. ebd., S. 192.

43	 	Ludwig Schmidts: »Jean-Jacques Rousseau, der Philosoph und Pädagoge«, 
in: Rousseau: Emile oder Über die Erziehung, Paderborn u. a. 1971, S. 535–
539, hier S. 536.

44	 	 J.-J. Rousseau: Emil oder Über die Erziehung, S. 209.
45	 	Ebd., S. 523.
46	 	Ebd., S. 23.

https://doi.org/10.5771/9783748913481-113 - am 24.01.2026, 15:08:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126

Menschenverstand seines Gewissens und seiner erzieherisch geformten 
Gewohnheiten gehorchenden, sich in den Dienst von Volksgemeinschaft 
und Staat stellenden Mann. Das Experiment ist aufgebaut in fünf Bücher, 
die drei (Entwicklungs-)Phasen umfassen – Kindheit, die selbst nochmals 
in drei Entwicklungsstufen aufgeteilt ist, Reifezeit/Pubertät und Mann –, 
und geht von zwei Stufen der Menschwerdung aus. Wir werden »zwei-
mal geboren«, heißt es zu Beginn des vierten Buches, »einmal für die 
Gattung und einmal für das Geschlecht«.47 Dabei wird durch die Modi 
der Menschenführung in den Beziehungsgefügen, die den postulierten 
Entwicklungsstufen je angepasst werden, ein Selbst-/Weltverhältnis her-
gestellt, das zu Beginn einem äußeren, natürlich-notwendigen Zwang 
und am Ende einem intrinsischen Willen gehorcht.

Die Entgegensetzung von guter Natur und böser, entfremdeter wie 
entfremdenden Gesellschaft findet zunächst ihre Entsprechung in der 
Kontrastierung von natürlicher, privat-häuslicher Erziehung und öffent-
lich-staatlicher Erziehung: »ob man einen Menschen oder einen Bürger 
erziehen will: beides zugleich ist unmöglich.«48 Rousseau verharrt aber 
keinesfalls an diesem Punkt, sondern kehrt ihn zur Ausgangsfrage da-
nach um, was »man tun [müsse], um diesen seltenen Menschen heran-
zubilden«, der das »doppelte Ziel in eines«49 vereine, der also Mensch 
und Bürger ist.50 Der Beweisführung ebendieses Zieles dient das Ex-
periment, das durch seinen positiven Ausgang sogleich als Modell zu 

47	 	Ebd., S. 210.
48	 	Ebd., S. 12.
49	 	Ebd., S. 14.
50	 	Der vermeintliche Widerspruch oder Gegensatz zwischen natürlicher und 

staatlicher Erziehung, zwischen der Erziehung zum Menschen und der zum 
Bürger, bildet einen zentralen Topos der Rezeptionsgeschichte. Neben einem 
elaborierten philosophischen Strang der Debatte zeichnet sich der pädagogi-
sche durch starke Überbetonung entweder der natürlichen Erziehung oder 
des vermeintlich aufzulösenden Widerspruchs aus. Einen Gegensatz zwi-
schen natürlicher und staatlicher Erziehung gibt es nicht, die Entgegenset-
zung im ersten Buch erscheint nur dann widersprüchlich, wenn mensch den 
restlichen Émile ignoriert. Es gibt diesen Widerspruch oder Gegensatz nicht 
nur nicht, es ist ein wesentliches Element des Rousseau’schen Entwicklungs-
modells, dass das Kind erst Mensch werden muss, bevor es sittlich-recht-
schaffener Bürger werden kann – richtiger wäre es indes zu sagen, dass das 
Kind erst Mann werden muss, bevor es Bürger wird, die Frau bleibt auf ge-
wisse Weise immer Kind; vgl. unten Abschnitt 4.4 sowie ebd., S. 210. Zum 
Zusammenhang von kindlicher und weiblicher Identität in Genese und For-
mation der bürgerlichen Familie als gleichermaßen unschuldige Andere der 
Gesellschaft und der dadurch bedingten »Infantilisierung der Frau« vgl. 
Meike S. Baader: Die romantische Idee des Kindes und der Kindheit. Auf 
der Suche nach der verlorenen Unschuld, Neuwied u. a. 1996, Kap. 1, für 
das Zitat S. 27.

GLÜCKSVERSPRECHEN UND GEFAHRENKULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748913481-113 - am 24.01.2026, 15:08:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


127

fungieren vermag: So wie das natürliche Kind sich unter Führung ent-
wickelt und zu einem freien, sich selbst genügenden Wesen herangebil-
det wird, denaturiert es sich durch den ebenfalls geführten Eintritt in die 
Gesellschaft, wo es zu einem sich selbst führenden, freien und selbstbe-
stimmten, sich in den Dienst der (Volks-)Gemeinschaft stellenden Bürger 
wird, der trotz tugendhafter Selbstführung der stetigen Rückversiche-
rung und Fremdführung bedarf. So wie das Kind frei und selbstgenüg-
sam ist, weil es mit der Natur deckungsgleich ist, ist der Bürger frei und 
selbstbestimmt, weil sein individueller Wille und der allgemeine Wille, 
der Volonté générale, in eins fallen, das heißt die gesellschaftlichen Nor-
men und Gesetze seine Freiheit wie sein Glück nicht einschränken, son-
dern erst ermöglichen.51

Sowohl Erzieher als auch Zögling dieses Experiments sind mit Be-
dacht ausgewählt, wobei alle unnötigen Personen im Prozess der natür-
lichen Erziehung aus dem Arrangement zu verbannen sind, drohen sie 
doch durch negative gesellschaftliche Einflüsse dieses zu verunreinigen52 
– und ist dies einmal geschehen, ist die Erziehung, ist das Experiment un-
wiederbringlich verdorben. Da es in dieser »verkommenen Zeit«53 diesen 
»Wundermensch«54 eines geeigneten Erziehers, eines »Gouverneurs«55 
des neuen Menschen, gar nicht geben kann – denn »wie kann ein Kind 
von jemandem gut erzogen werden, der selbst nicht gut erzogen ist?«56 –, 
übernimmt Rousseau in Form seines Alter Egos Jean-Jacques kurzerhand 
selbst diese gewichtige Aufgabe, den Zögling ab seiner Geburt ein Leben 
lang zu führen, mehr noch, Émiles Sinne, Gewohnheiten, Fähigkeiten und 
seinen Willen, kurzum seine Subjektivität und sein Selbstsein vollkommen 
zu formen und zu lenken. Während sich der Erzieher also durch seine Ein-
zigartigkeit auszeichnet, muss der Zögling umgekehrt ein »Durchschnitts-
geist«57 sein, schließlich soll dieser zu bildende neue Mensch als »Vor-
bild«58 fungieren für eine nicht-entfremdete, rechtschaffene, sich selbst 
führende und vor allem weite Teile einer Bevölkerung umfassene sozia-
le Existenz. Dabei setzt das Experiment »eine glückliche Entbindung, ein 
[körperlich] wohlgebildetes, starkes und gesundes Kind voraus«.59 Beide 
gehen einen Bund für das Leben ein, sodass beiden an gegenseitiger Liebe 
gelegen ist, wobei des Erziehers »Verdienste um seinen Zögling« zudem 

51	 	Vgl. J.-J. Rousseau: Emil oder Über die Erziehung, S. 509 f.
52	 	Vgl. z. B. ebd., S. 23.
53	 	Ebd., S. 24.
54	 	Ebd.
55	 	Ebd., S. 26.
56	 	Ebd., S. 24.
57	 	Ebd., S. 26.
58	 	Ebd.
59	 	Ebd., S. 28.

DER SELBSTLOSE WUNDERERZIEHER UND SEIN DURCHSCHNITTLICHER ZÖGLING

https://doi.org/10.5771/9783748913481-113 - am 24.01.2026, 15:08:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128

»ein Kapital für seine alten Tage« bilde.60 Das Experiment umfasst also 
auch einen monetären Generationenvertrag.

Der Zögling Émile ist, wie das Kapitel einleitend bereits herausge-
stellt wurde, »weder Tier noch Erwachsener […], sondern Kind«.61 Er 
ist seiner durchschnittlichen Konstitution wegen ausgewählt worden, 
hat zu Beginn der Erziehung im ersten Lebensjahr weder ein eigenes 
Bewusstsein noch einen eigenen Willen und »kaum eine Sinnesempfin-
dung«,62 eine Persönlichkeit wird er erst erhalten, wenn er aus der Kind-
heit heraustritt. Einer sensualistischen Erkenntnistheorie folgend, gehen 
für Rousseau die Sinne stets der Ratio voraus, sodass nicht nur die Sin-
ne zuerst zu erziehen sind, auch als Jugendlicher ist das Erleben dem Re-
flektieren vorzuziehen wie als Erwachsener eine handwerkliche Tätigkeit 
einer geistigen (eine solche Tätigkeit sei nicht nur krisensicherer, auch – 
und das ist das sensualistisch-normative Argument – entfremde sie den 
Menschen weniger von seinem eigentlichen Sein). Es sind also die Sin-
ne »die ersten Fähigkeiten, die sich in uns ausbilden und vervollkomm-
nen«63, ihre Entwicklung geschieht aber gleichwohl nicht durch bloßen 
Gebrauch. Émile muss »lernen, mit ihrer Hilfe richtig zu urteilen, ja, so-
gar zu fühlen. Denn wir können weder tasten noch sehen oder hören, 
wenn wir es nicht gelernt haben.«64 Ganz entscheidend für die im Émile 
entworfene Anthropologie Rousseaus ist neben dem Sensualismus zum 
einen das Gebot des Gleichgewichts zwischen Kraft und Vernunft, Kön-
nen und Wollen, über das der Erzieher stets streng zu wachen hat – denn 
der »wahrhaft freie Mensch will nur, was er kann«.65 Äußerst relevant ist 
zum anderen die Differenz zwischen den beiden natürlichen Leidenschaf-
ten Selbst- und Eigenliebe. Denn während die Selbstliebe als »Quelle un-
serer Leidenschaften und […] Ursprung aller anderen […] immer gut« 
sei und »der Ordnung« entspräche,66 sei die Eigenliebe ein »nützliches, 
aber gefährliches Instrument«67, denn sie beziehe sich auf andere, sei nie 
zufrieden, verleite zum Vergleich und sei daher Quelle aller »haß- und 
zornerfüllten«68 Leidenschaften. So könne die Eigenliebe sowohl zu Ei-
telkeit verleiten als auch zur Tugend veredelt werden.

Der Erzieher soll in diesem Experiment der mit der Geburt beginnen-
den Menschenbildungskunst sowohl Gefährte als auch Vertrauter sein, 
er ist aber auch Überwacher und Richter über den natürlichen Gang der 

60	 	Vgl. ebd.
61	 	Ebd., S. 62.
62	 	Ebd., S. 52.
63	 	Ebd., S. 119.
64	 	Ebd.
65	 	Ebd., S. 61.
66	 	Ebd., S. 212.
67	 	Ebd., S. 251.
68	 	Ebd., S. 213.

GLÜCKSVERSPRECHEN UND GEFAHRENKULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748913481-113 - am 24.01.2026, 15:08:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


129

Dinge. Das Kind sei »vom ersten Tag an Schüler […] der Natur« und 
der Erzieher, welcher »selbst bei dem großen Meister« lerne, verhindere, 
»dass seinen Bemühungen [also denen der Natur, CB] zuwider gehan-
delt wird«.69 Diese Begründungsfigur durchzieht die gesamte natürliche 
Erziehung: Der Erzieher postuliert ein Primat der Natur und ist gleich-
falls alleinige Instanz, ihre Reinheit zu beurteilen.70 Ja mehr noch, der Er-
zieher ist nicht nur Richter über die Ordnung der Natur, sondern auch 
über natürliche oder widernatürliche kindliche Regungen, über tugend-
hafte Leidenschaften und sittlich-verkommene, darüber, welches Leben 
ein gelungenes, welches ein verkommenes und welches ein »unnützes«71 
ist. Um dem Wahrheitsspiel zu genügen und das Naturhafte gewährleis-
ten zu können, um dem Zögling die Erfahrungen zu ermöglichen, die 
sowohl der Belehrung als auch der Vernunft natürlicherweise vorauszu-
gehen haben und die ihn »auf den Zustand seiner Freiheit und auf den 
Gebrauch seiner Kräfte«72 vorbereiten sollen, ist das sorgsame und fort-
dauernde Studium des Zöglings nötig:

»Man muss ihre Sprache und ihre Zeichen sorgfältig studieren, damit 
man in einem Alter, in dem sie sich noch nicht verstellen können, un-
terscheiden kann, ob ihre Wünsche unmittelbar der Natur entspringen 
oder ihrem Gutdünken. […] Der Sinn dieser Regeln ist, den Kindern 
mehr wirkliche Freiheit und weniger Macht zu geben, sie mehr selbst 
tun und weniger von anderen verlangen zu lassen. So gewöhnen sie sich 
früh daran, ihre Wünsche ihren Kräften anzupassen, und fühlen weniger 
den Mangel dessen, was nicht in ihrer Macht liegt.«73

Rousseau suggeriert also, dass ein genaues Studium des Kindes die Un-
terscheidung zwischen natürlichen und widernatürlichen Regungen und 
Wünschen erlauben würde – so etwa das Studium der »ersten Kinder-
tränen«, mit welchen die kindliche Beziehung zu seiner Umwelt beginne 
und wo »das erste Glied dieser langen Kette« geschmiedet würde, »aus 
der die Gesellschaftsordnung gebildet« sei.74 So wertvoll sie einerseits 
sind, stellen sie andererseits eine Gefahr für den Entwicklungsprozess 

69	 	Ebd., S. 37.
70	 	Wie Honig zu Recht herausstellt, operieren im Grunde alle Kinder- und 

Kindheitswissenschaften im Anschluss an die Entwicklungskindheit Rous-
seaus mit einem Wahrheitsspiel, das die »Grundannahmen über eine epis-
temologische ›Natur des Kindes‹« umfasst, »die im Rahmen der jeweiligen 
Konzeptionen selbst nicht erklärt werden können«. M.-S. Honig: Entwurf 
einer Theorie der Kindheit, S. 32.

71	 	 J.-J. Rousseau: Emil oder Über die Erziehung, S. 28.
72	 	Ebd., S. 39.
73	 	Ebd., S. 46. Der Imperativ zur genauen Beobachtung der Kinder findet sich 

bereits im Vorwort, vgl. ebd., S. 6.
74	 	Ebd., S. 42.

DER SELBSTLOSE WUNDERERZIEHER UND SEIN DURCHSCHNITTLICHER ZÖGLING

https://doi.org/10.5771/9783748913481-113 - am 24.01.2026, 15:08:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130

dar, die im Kind selber schlummert. Das genaue Studium, Beobachten 
und Richten dieser Tränen sei wichtig, um Fehlentwicklungen von Be-
ginn an auszuschließen, denn aus den »Bitten«, welche die ersten Trä-
nen bedeuteten, könnten alsbald »Befehle« werden: »Zuerst lassen sie 
sich nur helfen, zuletzt lassen sie sich bedienen.«75 Obwohl das Kind also 
dem Rousseau’schen Entwicklungsplan gemäß noch keinen eigenen Wil-
len hat, beginnt gewissermaßen mit der Geburt und dem Wahrheitsspiel 
des Natürlichen und Widernatürlichen die Formung des Gewissens, jener 
Instanz, die »uns das eine lieben und das andere hassen«76 lässt.

Der zu Beginn geschlossene Bund für das Leben nimmt im Laufe des 
künstlich-natürlichen Prozesses der Menschenbildung verschiedene For-
men an, das heißt, die Machtbeziehungen zwischen dem Erzieher und 
Émile werden den Entwicklungsstufen angepasst. In der Reifezeit nimmt 
die Beziehung gar eine explizite Vertragsform an, welcher Émile sich un-
terwirft. Dabei sind sowohl die verschiedenen Machtformen relevant als 
auch, auf welchen Teil von Émiles Selbst diese jeweils zielen. Mit der Rei-
fezeit, also der zweiten Geburt, der Geburt für das Geschlecht, beginnt 
für Rousseau erst die eigentliche Erziehung, denn in dieser Krisenzeit 
lauerten überall Gefahren und die »ständige geistige Erregung« mach-
ten »das Kind fast unlenkbar«77, geselle sich doch zu der natürlichen und 
stets guten Leidenschaft der Selbstliebe nun eine erwachende Eigenliebe. 
Mit seiner Geschlechtsreife wird aus dem Zögling ein Mann und Schüler, 
der Erzieher wird Vertrauter, bleibt aber moralische Instanz. Dies macht 
einen Wechsel der Methoden der Führung und Lenkung notwendig, auf 
die ich unten im Einzelnen eingehen werde. Es geht dem Erzieher nun 
darum, dass Émile Herr über seine Leidenschaften wird, wozu er – also 
alle durchschnittlichen Jünglinge – allein nicht fähig ist. Anstatt durch 
Reden empfiehlt Rousseau sich an die Gefühle zu wenden, das geeigne-
te erzieherische Mittel dazu ist die emotionale Erpressung: »Ich wer-
de ihn unter Tränen der Rührung ans Herz drücken und sagen: du bist 
mein Gut, mein Kind, mein Werk; von deinem Glück hängt meines ab. 
Wenn du meine Hoffnungen enttäuschst, so raubst du mir zwanzig Jah-
re meines Lebens und bist das Unglück meiner alten Tage.«78 Ziel die-
ser pädagogischen Praxis geheuchelter Selbstlosigkeit ist es, die Phanta-
sie zu lenken.79 Dazu werden gouvernementale respektive regulierende 

75	 	Ebd., S. 43.
76	 	Ebd., S. 44.
77	 	Ebd., S. 210.
78	 	Ebd., S. 347.
79	 	Ricken erkennt in dieser postulierten Selbstlosigkeit des Erziehers eine auch 

gegenwärtig vorherrschende »pädagogische Führungsmodalität und Legi-
timation pädagogischen Handelns«; N. Ricken: »Von der Kritik der Diszi-
plinarmacht zum Problem der Subjektivation«, S. 163, Fn. 24. Der geziel-
te pädagogische Einsatz von Emotionen kann indes auch der kriegerischen 

GLÜCKSVERSPRECHEN UND GEFAHRENKULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748913481-113 - am 24.01.2026, 15:08:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


131

Machtbeziehungen eingerichtet, die in diesem Modell weniger auf eine 
Realität reagieren als eine strategisch erschaffen, es werden also »im Ele-
ment der Realität«80 Maßnahmen ergriffen und Bedingungen hergestellt, 
damit Émile von selbst erkennt, nicht von allein Herr seiner Leidenschaf-
ten werden zu können:

»Wenn ich nach diesen Grundsätzen alle nötigen Vorsichtsmaßnahmen 
ergriffen und meinem Emil die seinem Alter angemessenen Belehrungen 
habe geben können, so wird er zweifellos selbst an den Punkt gelan-
gen, an den ich ihn führen will. Er wird sich bereitwillig unter meinen 
Schutz stellen und – durch die Gefahren, die ihn umgeben, erschreckt 
– mit der ganzen Wärme seines Alters zu mir sagen: Mein Freund, mein 
Beschützer, mein Lehrer, nimm die Autorität wieder, die du in dem Au-
genblick ablegen willst, wo es für mich am wichtigsten ist, daß du sie 
behältst. Bis jetzt hattest du sie, weil ich schwach war; du sollst sie jetzt 
haben, weil ich es will, und sie wird mir um so heiliger sein. Verteidi-
ge mich gegen alle Feinde, die mich belagern, vor allem gegen die, die 
ich in mir trage und die mich verraten! Wach über dein Werk, damit 
es deiner würdig bleibt! Ich will deinen Vorschriften gehorchen, ich 
will es immer, das ist mein unabänderlicher Wille. Wenn ich dir einmal 
nicht gehorche, geschieht es gegen meinen Willen. Mach mich frei, in-
dem du mich gegen meine Leidenschaften schützt, die mir Gewalt an-
tun! Hindere mich daran, ihr Sklave zu sein, und zwinge mich, mein 
eigener Herr zu sein, indem ich nicht meinen Sinnen, sondern meiner 
Vernunft gehorche!«81

Wenn der geführte Jüngling so weit gebracht ist – und wenn nicht, sei 
dies Fehler des Erziehers –, solle jedoch noch einmal nachgelegt wer-
den, bis »er gewissermaßen den Vertrag unterschrieben«82 hat. So kom-
men zu gouvernementalen nun noch pastorale Machtbeziehungen hin-
zu. Denn es zeigt sich, dass Émile »sein ganzes Leben hindurch und bis 
ins Detail seiner Aktionen hinein« regiert werden muss und sich re-
gieren (lassen) muss, um »sich zu seinem Heil« lenken zu lassen, und 
»zwar von jemandem, mit dem [er] in einem umfassenden und zugleich 

Verführung dienen. So weiß der neunzehnjährige Paul Bäumer über seinen 
Lehrer im kaiserlichen Deutschland zu berichten: »Kantorek hielt uns in den 
Turnstunden so lange Vorträge, bis unsere Klasse unter seiner Führung ge-
schlossen zum Bezirkskommando zog und sich meldete. Ich sehe ihn noch 
vor mir, wie er uns durch seine Brillengläser anfunkelte und mit ergriffener 
Stimme fragte: ›Ihr geht doch mit, Kameraden?‹ Diese Erzieher haben ihr 
Gefühl so oft in der Westentasche parat; sie geben es ja auch stundenwei-
se aus.« Erich M. Remarque: Im Westen nichts Neues, Köln 2014 [1929], 
S. 15–16.

80	 	M. Foucault: Sicherheit, Territorium, Bevölkerung, S. 76.
81	 	 J.-J. Rousseau: Emil oder Über die Erziehung, S. 349 f. (eigene Herv.).
82	 	Ebd., S. 350.

DER SELBSTLOSE WUNDERERZIEHER UND SEIN DURCHSCHNITTLICHER ZÖGLING

https://doi.org/10.5771/9783748913481-113 - am 24.01.2026, 15:08:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132

peniblen Gehorsamsverhältnis verbunden«83 ist. Wünsche, Begierden 
und Leidenschaften beispielsweise werden erfragt und sind zu äußern 
und qua Fremdführung in den Dienst der vernünftigen Selbstführung 
zu bringen.

»Wenn du dich verpflichtest, guter Junge, mir zu gehorchen, verpflich-
test du mich zugleich, dich zu führen, mich in deinen Diensten zu ver-
gessen, weder deine Klagen noch deine Murren zu hören, ständig deine 
und meine Wünsche zu bekämpfen. Du zwingst mir ein Joch auf, das 
schwerer ist als deines. […] Du versprichst mir, gehorsam zu sein, und 
ich verspreche dir, deinen Gehorsam nur dazu zu benutzen, dich zum 
glücklichsten aller Menschen zu machen.«84

Rousseau formuliert hier als diesseitiges Heilsversprechen, Émile zum 
glücklichsten aller Menschen zu machen,85 worunter ein möglichst gerin-
ger Abstand zwischen Wünschen und Fähigkeiten verstanden wird, ein 
Gleichgewicht zwischen Kraft und Seele, Können und Wollen, zwischen 
seinem leiblichen und seinem moralischen Selbst – sofern sich Émile ge-
horsam zeigt. Unhintergehbare Bedingung der Möglichkeit einer glück-
lichen Existenz ist folglich der Aufbau eines umfassenden und zugleich 

83	 	M. Foucault: Was ist Kritik?, S. 9–10.
84	 	 J.-J. Rousseau: Emil oder Über die Erziehung, S. 350 f. 
85	 	Ende des 17. Jahrhunderts bestimmt u. a. Locke prominent Glück (hap-

piness) als eine der Grundlagen von Freiheit, im Widerspruch zu Theolo-
gen wie beispielsweise Pascal, für die die irdische Welt elendig und Glück 
nur als zukünftig zu betrachten ist; vgl. Lawrence Stone: The Family, Sex 
and Marriage. In England 1500–1800, New York u. a. 1977, S. 236 f; zum 
Glücksdiskurs im 18. Jahrhundert auch Mareike Böth: »Unendlich glück-
lich. Subjektivierung zwischen Verzeitlichung und Verewigung im Glück
(seligkeit)sdiskurs der Aufklärung«, in: Michael Hohlstein et al. (Hg.), Der 
Mensch in Gesellschaft. Zur Vorgeschichte des modernen Subjekts in der 
Frühen Neuzeit, Paderborn u. a. 2019, S. 233–264. Dabei ist die aufklä-
rerische Idee von Freiheit keinesfalls eine universale, sondern eine wei-
ße, rechtsstaatlich materialisierte und Privateigentum absichernde, deren 
Konzeption und Genese mit der von ›Rasse‹ eng verbunden ist. Locke ist 
hier nicht nur aufklärerischer Stichwortgeber einer rassifizierten Freiheits-
konzeption, sondern als Investor der Royal African Company auch Profi-
teur des Sklav:innenhandels; vgl. Tyler Stovall: White Freedom. The Ra-
cial History of an Idea, Princeton 2021, S. 107–108. Die weiße Freiheit 
wird derweil gegen eine wilde Freiheit in Stellung gebracht, die vor allem 
Pirat:innen und Kindern zugesprochen wird: »Just as the modern nation-
state strove to eliminate the freedom of pirates, so too did it harness and 
restrict the freedom of children. It did so not just to protect young people 
but also to protect society in general. As J. M. Barrie [der Autor von Peter 
Pan, CB] realized, pirates and free children inhabited the same world, one 
that modern society was determined to stamp out«; ebd., S. 45.

GLÜCKSVERSPRECHEN UND GEFAHRENKULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748913481-113 - am 24.01.2026, 15:08:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


133

peniblen Gehorsamsverhältnisses.86 Anders als das Ziel der negativen 
Erziehung des Kindes, bei welcher dessen Empfindungen geformt wer-
den sollen, sodass das Kind nie gehorcht, sondern stets (das Richtige) 
empfindet, ist hier die explizite Gehorsamsbekundung Voraussetzung 
des Glücks. Nach Émiles Einwilligung in den Vertrag führt ihn sein Er-
zieher in die Gesellschaft ein, schließlich muss er als »Glied der Gesell-
schaft […] ihre Pflichten erfüllen«.87 All die städtisch-gesellschaftlichen 
Verlockungen der Sittenlosigkeit dienen dazu, dass Émile sie erfährt und 
nicht über sie liest, denn dies würde seine Phantasie nur allzu sehr anre-
gen. Während die Räume der negativen Erziehung hygienische sind, die 
von als bekannt markierten und zu verbannenden Gefahren ausgehen – 
Widernatur und Sittenlosigkeit –, sind dies immunisierende Räume, die 
durch wohldosierten Kontakt mit der städtischen Gesellschaft Émile re-
silient machen sollen. Zentral ist, dass der Erzieher nun auch »Herr sei-
nes Willens«88 ist, er ist als Gewissen stets Teil von Émiles Selbst.

Nach dieser ersten Bildungsreise in die Gesellschaft, auf welcher sie 
bereits nach einer passenden Gefährtin für Émile Ausschau gehalten ha-
ben – freilich hat der Erzieher nur da suchen lassen, wo er »sicher war, sie 
nicht zu finden«89 –, inszeniert Rousseau die Begegnung und schließlich 
Verlobung mit Sophie, der vom »Wundermenschen« für Émile 

86	 	Foucault macht im Zusammenhang der Genealogie der Regierungskünste 
und ihrer Ursprünge im christlichen Pastorat darauf aufmerksam, dass im 
Christentum Gehorsam nicht wie in der griechischen Antike ein vorläufiges 
Mittel zum Erreichen eines Zieles ist, sondern das Streben nach Gehorsam 
zum tugendhaften Selbstzweck wird, Gehorsam also des Gehorsams wegen. 
So wird aus einem punktuellen Geschehen ein moralischer Dauerzustand, 
der überdies sämtliche Lebensbereiche umfasst (vgl. auch unten Kapitel 5.1). 
Ohne der dialektischen Deutung zu folgen, lässt sich dem mit Horkheimer 
skizzenhaft weiter nachgehen: Während im Ancien Régime bzw. im Abso-
lutismus Erziehung zum Gehorsam auch weltlich leitend wird, zielt Erzie-
hung sodann im Liberalismus auf »bejahte Abhängigkeit« (Horkheimer), 
auf die Einsicht in die Notwendigkeit zum Gehorsam – ebendiese Bewegung 
hin zur aufklärerischen Rationalität der Einsicht, die ein wichtiges Element 
bürgerlicher Erziehung wird, lässt sich an Rousseaus Émile gut nachvollzie-
hen; vgl. in Bezug auf Rousseau auch den folgenden Abschnitt 4.2, für eine 
Historisierung ausgehend vom christlichen Pastorat das folgende Kapitel 
5 sowie für die hergestellten Bezüge M. Foucault: »›Omnes et singulatim‹: 
zu einer Kritik der politischen Vernunft«, S. 179; Max Horkheimer: »The-
oretische Entwürfe über Autorität und Familie. Allgemeiner Teil«, in: Max 
Horkheimer (Hg.), Studien über Autorität und Familie. Forschungsberichte 
aus dem Institut für Sozialforschung. Reprint der Ausgabe Paris 1936, Lü-
neburg 1987, S. 3–76, hier S. 24. 

87	 	 J.-J. Rousseau: Emil oder Über die Erziehung, S. 352.
88	 	Ebd., S. 358.
89	 	Ebd., S. 384.

DER SELBSTLOSE WUNDERERZIEHER UND SEIN DURCHSCHNITTLICHER ZÖGLING

https://doi.org/10.5771/9783748913481-113 - am 24.01.2026, 15:08:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134

Auserwählten. Bevor es aber zur Vermählung kommen kann, stellt der 
Erzieher seinen zu führenden Freund vor eine letzte Aufgabe. Émile 
soll Sophie verlassen, er soll die Leidenschaft, die ihn nun ergriffen hat, 
sprich die Liebe, besser regieren können. Um also seine »Seelenkräf-
te« zu erproben, bedürfe es einer weiteren Übung. Außerdem würde 
Émile als baldiges »Familienoberhaupt« auch Mitglied des Staates, ken-
ne aber weder die Pflichten des Bürgers noch seinen »Platz in der bür-
gerlichen Ordnung«.90 Da jedoch alle gouvernementalen und pastora-
len Führungstechniken scheitern und Émile Sophie nicht verlassen will, 
greift der Erzieher auf juridische zurück. Autoritär pocht er auf die Ein-
haltung des Vertrages und setzt seinen Willen durch, indem er Émile sei-
ne Handlungen verbietet: »Da du nicht deiner Vernunft gehorchst, beu-
ge dich einem anderen Herren. Du hast doch nicht vergessen, welche 
Verpflichtung du mir gegenüber eingegangen bist. Emil, du mußt Sophie 
verlassen, ich will es«.91

Der Vertrag und mit ihm juridische Machtbeziehungen werden in der 
Folge keine explizite Rolle mehr spielen, der Aspekt des Lebensbündnis-
ses gewinnt wieder an Relevanz und doch bleibt er als optionales Herr-
schaftsinstrument von nun an stets bestehen. Sie unternehmen eine wei-
tere Bildungsreise, Émile bekommt den Contrat social gelehrt, heiratet 
Sophie und wird am romantischen Ende Familienvater – was keines-
wegs die Emanzipation von seinem Erzieher bedeutet, gegenteilig wird 
der hierarchische Bund für das Leben, die Führung der Selbstführung, 
auf Dauer gestellt: »Solange ich lebe«, sagt der erwachsene und nunmehr 
selbst Vater werdende Émile am Ende des modellhaften Experiments zu 
seinem Erzieher und Erschaffer, »werde ich Sie nötig haben. Jetzt, wo 
meine Pflichten als Mann beginnen, habe ich Sie nötiger denn je. Sie ha-
ben die ihren erfüllt. Leiten sie mich, es Ihnen nachzutun.«92 So lassen 
sich drei Machtformen ausmachen, die bis hierhin im Émile zur Geltung 
kommen: erstens juridische Machtbeziehungen, welche mit vertraglichen 
Verboten und Geboten sowie deren Androhung, deren immer mögli-
chem Einsatz wirksam werden, zweitens gouvernementale Machtbezie-
hungen, welche überhaupt mögliche Erfahrungsräume strategisch struk-
turieren und räumlich-dinglich materialisieren, sowie drittens pastorale 
Machtbeziehungen, welche subjektive Introspektionen und gehorsame 
Seelenführung durch eine steuernde Instanz und vor dem Hintergrund 
einer Gemeinschaft anleiten. Alle drei Formen von Machtverhältnissen 
sind zentrale Elemente sowohl des republikanisch-bürgerlichen Selbst 
als auch einer solchen Institution der Familie – denn Émile selbst wird 
nun »Gouverneur«. Wie aber muss die erzieherische Praxis, wie müssen 

90	 	Ebd., S. 493.
91	 	Ebd., S. 494.
92	 	Ebd., S. 530.

GLÜCKSVERSPRECHEN UND GEFAHRENKULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748913481-113 - am 24.01.2026, 15:08:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


135

die Machtbeziehungen und -technologien gestaltet sein, um den intrin-
sischen Willen des Selbst nach Fremdführung herbeizuführen? Zunächst 
durch das Schaffen pädagogisch-paternalistischer Arrangements künstli-
cher Natürlichkeiten und dinghafter Notwendigkeiten, die nachfolgend 
rekonstruiert werden.

4.2 Das pädagogisch-paternalistische Arrangement 
künstlicher Natürlichkeiten und  

dinghafter Notwendigkeiten

Ausgangspunkt der erzieherischen Praxis nach Rousseau ist der Grund-
satz der drei Lehrer:innen Natur, Menschen und Dinge. Und weil von 
diesen nur die Natur nicht in Menschenhand liege, seien die anderen 
beiden nach ihr auszurichten. Daher wäre auch ein jeder Ansatz einer 
Erziehungskunst zum Scheitern verurteilt, welcher diese Elemente be-
liebig zu gestalten versuche, schließlich sei »die Natur selber« das »Ziel 
der Erziehung«.93 Aus diesem Wahrheitsspiel folgt, dass das Kind in 
jungen Jahren nichts aus »Gehorsam« machen soll, sondern aus »Not-
wendigkeit«,94 nicht weil es etwas muss, sondern weil es dies empfindet, 
soll es Handlungen vollziehen oder eben gerade nicht – die Erziehung 
ist »rein negativ«95, die die Worte »Pflicht« und »Schuldigkeit« aus ih-
rem Wortschatz streicht.96 Durch den Umgang mit den Dingen und ih-
ren Notwendigkeiten soll das Kind Erfahrungen machen und die natür-
lichen Folgen seines Verhaltens (er)lernen. »Diese Notwendigkeit muss 
er [der Zögling] immer in den Dingen, nie in den Launen der Menschen 
sehen. Der Zwang der Verhältnisse muss der Zügel sein, der ihn hält, 
nicht die Autorität.«97 Es gelte dem Kind nichts zu verbieten, sondern 
(Natur-)Notwendigkeiten künstlich herzustellen, die den gewünschten 
Erfahrungsraum aufspannen. Rousseau nennt dies die »wohlgeordnete 
Freiheit«.98 Sie gleicht en miniature der republikanischen Freiheit, nur 
dass bei jener der Gemeinwille, hier der Wille des Erziehers die wahren 
Regeln definiert:

»Man darf sich nicht mit der Erziehung befassen, wenn man die Kinder 
nicht durch die beiden Gesetze des ›Möglichen‹ und des ›Unmöglichen‹ 
dorthin zu leiten versteht, wo man sie haben möchte. […] Mit dem Band 

93	 	Ebd., S. 10 f.
94	 	Ebd., S. 67.
95	 	Ebd., S. 72.
96	 	Ebd., S. 67.
97	 	Ebd., S. 70.
98	 	Ebd., S. 71.

DAS PÄDAGOGISCH-PATERNALISTISCHE ARRANGEMENT 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-113 - am 24.01.2026, 15:08:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136

der Notwendigkeit bindet, treibt oder hält man es zurück, ohne dass es 
murrt. Die bloße Macht der Dinge macht es gefügig und folgsam.«99

Das Herstellen dieser Notwendigkeiten des Möglichen und Unmögli-
chen erstreckt sich jedoch nicht nur auf die Dinge, sondern auch auf den 
Raum, in dem das Kind seine freien, wohlgeordneten Erfahrungen ma-
chen soll. So verortet Rousseau das Experiment aus zweierlei Gründen 
auf dem Land: zum einen, um möglichst weit entfernt vom »Bedienten-
gesindel« und der »Sittenlosigkeit der Städte« zu sein,100 um die städ-
tisch-bürgerlichen, frühkapitalistischen Anstößigkeiten gänzlich aus dem 
natürlichen Entwicklungsprozess des kindlichen Émile herauszuhalten. 
Wird nämlich die (gesellschaftliche) Eigenliebe zu früh wachgeküsst und 
ist die (natürliche) Selbstliebe nicht ausreichend ausgebildet, gerät die ele-
mentar wichtige Balance von Selbst- und Eigenliebe aus dem Gleichge-
wicht, ist der Entwicklungsprozess gestört, die Erziehung gescheitert und 
Émile unwiederbringlich verloren. Zum anderen präferiert Rousseau eine 
Erziehung auf dem Land, weil hier seine Kontrolle über den Raum un-
gleich größer ist. »Ihr werdet nie Herr über das Kind, wenn ihr es nicht 
über seine Umgebung seid.«101 Daher sind diese Räume, das Kinderzim-
mer und die Wälder und Wiesen fern der Städte, hergestellte, künstliche, 
durch und durch hygienische Räume. Damit die natürliche Entwicklung 
sich wie gewünscht vollziehen kann, reicht es also nicht, dass der kindli-
che Raum in vollkommener erzieherischer Kontrolle liegt, es gilt diesen 
Raum selbst herzustellen. Hygienisch sind diese Räume, weil sie von ei-
ner als bekannt markierten Gefahr ausgehen, Widernatur und Sittenlo-
sigkeit, die als das implizit Andere, das Ungesagte, gänzlich zu verbannen 
und mit der eine Ansteckung unbedingt zu verhindern ist – und die gerade 
deshalb zentrales Element des Beziehungsgefüges Dispositiv Kindheit ist. 

Das Kinderzimmer demonstriert dies beispielhaft. Überdies zeigt es, 
wie der hergestellte Raum im Zusammenspiel mit den dinglich-natür-
lichen Entwicklungsnormen gehorchenden Notwendigkeiten sowie ei-
ner strategisch geordneten Zeit Praktiken anleitet, die eine Wirklichkeit 
hervorbringen, in denen vergeschlechtlichte Körper, Gesten, Fähigkei-
ten und Begehrensstrukturen hervorgebracht, geformt und gelenkt wer-
den. So ist das Kinderzimmer zunächst spärlich wie eine Bauernstube 
einzurichten und mit »starken und festen Möbeln« auszustatten, »[k]
ein Spiegel, kein Porzellan, keine Luxusgegenstände« mögen das Kind 

99	 	Ebd., S. 71 (eigene Herv.).
100	Ebd., S. 75.
101	Ebd., S. 74. So wie in Benthams Panopticon jeder Kamerad auch zu einem Über-

wacher wird, ist hier der Erzieher »ein Überwacher«, der »auch ein Kamerad 
sein« muss; vgl. Michel Foucault: »Das Auge der Macht« [1977, Nr. 195], in: 
Schriften in vier Bänden. Dits et Ecrits. Band III. 1976–1979. Hrsg. von Daniel 
Defert/François Ewald, Frankfurt/Main 2003, S. 250–271, hier S. 257.

GLÜCKSVERSPRECHEN UND GEFAHRENKULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748913481-113 - am 24.01.2026, 15:08:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


137

am Toben und Spielen und seiner Entwicklung hindern.102 Nach und 
nach wird das Kind das Zimmer »selber aus[schmücken]«103, zum Bei-
spiel mit Zeichnungen, die es unter Anleitung seines Erziehers angefer-
tigt hat. Diese werden sodann ihrer zunehmenden Güte entsprechend 
gereiht und verschieden gerahmt – erst werden goldene, dann immer 
schlichtere Rahmen verwendet – die Wände schmücken. Dafür zeich-
net der Erzieher gemeinsam mit dem Kind, er ist dabei immer nur so 
viel besser als das Kind, dass dieses die gewünschten Fähigkeiten aus-
bilden und ihn stets leicht einholen kann.104 Diese Praktiken lassen sich 
mit Foucault als disziplinäre beschreiben, die als Detailtechniken Ge-
wohnheiten und Fähigkeiten einem strategischen Ziel gemäß formen, in-
dem Körper, Gliedmaßen und Gesten auf bestimmte Weise zusammenge-
setzt, im Raum angeordnet und einer Zeitlichkeit unterworfen werden. 
So setzt gutes Zeichnen, also ein der Entwicklungsstufe gemäßes Zeich-
nen, eine ganze Körpergymnastik voraus, »eine Routine, deren rigoro-
ser Code den gesamten Körper von der Fußspitze bis zum Zeigefinger 
erfaßt«.105 Entsprechend ihrer Natur fertigt der Erzieher dabei mit Jun-
gen technische Zeichnungen an und mit Mädchen praktische wie »Blät-
ter, Blumen, Früchte, Faltenwürfe«106, die sie später beim Sticken werden 
verwenden können. Auch Spielen wird das Kind in diesem Zimmer, Jun-
gen mit allem, was sich bewegt und Lärm macht, mit »Trommeln, Krei-
sel, Wägelchen«, Mädchen mit Dingen, die »ins Auge fallen«, mit »Spie-
gel[n], Schmuck, Tücher[n], vor allem aber mit Puppen«.107 Rousseau 
erschafft hier ermöglichende und verunmöglichende Verhältnisse von 
Räumen, Dingen, Körpern, Gesten, Fähigkeiten und Geschlechtern. Im 
weiteren Verlauf der natürlichen Erziehung wird Rousseau diesen auf-
gespannten Möglichkeitsraum als das »naturgewollte Joch« und »Joch 
der Notwendigkeit« bezeichnen,108 was altersgemäß und geschlechtsspe-
zifisch dem Kind anzupassen ist.

Die Kindheit, auf welche die natürliche respektive negative Erzie-
hung zielt, umfasst drei Stufen und erstreckt sich bis zum fünfzehnten 

102	J.-J. Rousseau: Emil oder Über die Erziehung, S. 72.
103	Ebd.
104	Vgl. ebd., S. 133 f.
105	M. Foucault: Überwachen und Strafen, S. 195. Der totalisierend-verglei-

chende Charakter von disziplinären Machtbeziehungen fehlt in diesem 
Modell eines einzelnen Kindes. Es ist jedoch ein Leichtes, sich altersmäßig 
sortierte Menschen vorzustellen, etwa eine Totalisierung wie in jeder Schul-
klasse, die Zeichen-, Schreib oder Rechenübungen zu absolvieren haben und 
die ihren zu erwerbenden Fähigkeiten entsprechend vergleichend bewertet 
und auf diese Weise individualisiert werden.

106	J.-J. Rousseau: Emil oder Über die Erziehung, S. 398.
107	Ebd., S. 397.
108	Ebd., S. 70.

DAS PÄDAGOGISCH-PATERNALISTISCHE ARRANGEMENT 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-113 - am 24.01.2026, 15:08:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138

Lebensjahr. In der ersten Stufe, die das Säuglingsalter und das erste Le-
bensjahr umfasst, gelte es, dem Kind Bewegungsfreiheit zu ermöglichen, 
keine Fallhaube, kein Laufkorb, »weder Laufstuhl noch Gängelband«109 
sollen es einschränken. Strengstens unterschieden werden muss aber zwi-
schen natürlichen und widernatürlichen Regungen des Kindes, wie etwa 
bei den oben beschriebenen Kindertränen, um von Beginn an auf das 
prozessuale Gleichgewicht von Körper/Kraft und Seele einzuwirken, um 
es also bereits jetzt daran zu gewöhnen, niemals nach etwas zu streben, 
das die eigene Kraft übersteigt. Doch nicht nur soll ein etwaig eman-
zipatives Potenzial nicht angelegt werden, das Kind soll sich nur wün-
schen, was in seiner Kraft liegt – was aber in seiner Kraft liegt, diktiert 
und normiert der Erzieher. Diese Chimäre, die vorgibt das Subjekt zu be-
freien (sofern es als Kind angerufen wird), doch aber durch die Objekti-
vierung/Subjektivierung als Kind einen viel feingliedrigeren Zugriff auf 
den Menschen erlaubt, durchzieht die natürlich-negative Erziehung wie 
den gesamten Rousseau’schen Menschenbildungsprozess. So zielen auch 
die Erziehungspraktiken der zweiten Entwicklungsstufe, in welcher das 
Kind mehr Kraft und Einsicht erhalte sowie ein Ich-Bewusstsein sich aus-
bilde, weshalb es von nun an als moralisches Wesen anzurufen sei, stets 
darauf, dem Kind seinen Platz als Kind zuzuweisen, es darin zu festigen 
und »die Leidenschaften nach der Natur des Menschen auszurichten«110, 
es soll »abhängig sein, aber nicht gehorsam […], bitten, aber nicht befeh-
len«.111 Es gebe einerseits eine natürliche Abhängigkeit von den Dingen, 
andererseits eine von den Menschen, die also der Gesellschaft entsprin-
ge, die »ordnungswidrig«112 sei und Laster erzeuge. »Haltet das Kind 
von den Dingen abhängig und ihr werdet es naturgemäß erziehen«113, 
proklamiert Rousseau, der doch in diesem experimentellen Modell re-
publikanischer Menschwerdung alleiniger Herrscher über die Dinge ist. 

Während auf der zweiten Stufe der Zögling »durch das Reich der 
sinnlichen Empfindungen bis an die Grenzen der kindlichen Vernunft 
geführt«114 wird, soll der zwölf- bis dreizehnjährige Émile auf der drit-
ten Stufe das Rüstzeug des »gesunden Menschenverstandes«115 erlernen, 
um nicht bloßes Werkzeug in der Hand anderer zu sein, sondern sei-
nem republikanischen Gewissen zu folgen. Zu dessen weiterer Ausbil-
dung wird Émile die »beste Abhandlung über natürliche Erziehung«116 
als erste und für lange Zeit einzige Lektüre nahegelegt, Defoes Robinson 

109	Ebd., S. 54.
110	Ebd., S. 56.
111	Ebd., S. 62.
112	Ebd., S. 63.
113	Ebd.
114	Ebd., S. 149.
115	Ebd., S. 172 f.
116	Ebd., S. 180.

GLÜCKSVERSPRECHEN UND GEFAHRENKULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748913481-113 - am 24.01.2026, 15:08:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


139

Crusoe.117 Des Weiteren erfährt er, dass er sich in öffentlichen und ge-
werblichen (Tausch-)Beziehungen zu anderen Gesellschaftsmitgliedern 
befindet, in deren Schuld er steht. Er lernt die Wertigkeiten des Hand-
werks kennen und hat schließlich eine seinem Geschlecht entsprechende 
Wahl zu treffen, denn »[k]ein junger Mann will von sich aus Schneider 
werden«.118 Dieses republikanische Gewissen ist nun so weit geformt, 
um auch empfinden zu lernen, dass Arbeit »eine unerlässliche Pflicht 
des Menschen innerhalb der Gesellschaft« sei: »Arm oder reich, mäch-
tig oder schwach, jeder müßige Bürger ist ein Schmarotzer.«119 Es be-
darf also früh ansetzender, umfassender und tief ins Selbst drängender 
respektive ein entsprechendes Selbst hervorbringender Techniken, um 
(Lohn-)Arbeit als des Menschen Wesen erscheinen zu lassen.120

117	Defoes Buch von 1719 ist nur scheinbar eine Abenteuergeschichte denn viel-
mehr zum einen eine diskursive Modellierung des Homo oeconomicus, inso-
fern es »das Modell eines zielstrebigen Arbeitssubjekts [liefert], dessen Maß-
stab die Nützlichkeit, dessen Ziel das Eigentum und dessen Antipode der 
›Abenteurer‹ ist«; A. Reckwitz: Subjekt, S. 8. Zum anderen und damit zu-
sammenhängend ist Robinson der »Prototyp des friedlichen Eroberers, der 
mit christlich-humanistischem Sendungsbewußtsein die exotische Welt zivi-
lisieren will. Die ›Wilden‹ sollen zu ›nützlichen‹ Gliedern der von den wei-
ßen Männern als globale Ordnung gedachten und angestrebten bürgerlichen 
Gesellschaft erzogen werden, wobei der Nutzen einseitig vom Erzieher nach 
dessen Bedürfnissen bestimmt wird«; Manfred Kappeler: »Wie Robinson 
war, soll Emile werden. Über Aufklärung, Rassismus und Erziehung«, in: 
Psychologie und Geschichte 4 (1992), S. 53–87, hier S. 54. Erst nach Rous-
seaus prominenter Platzierung im Émile wird Robinson Crusoe zu einem er-
folgreichen Kinder- und Jugendbuch, es (er)findet einen Markt und bedingt 
so einen anhaltenden Erfolg (den es als Buch für Erwachsene in der Dauer 
vielleicht nicht gehabt hätte). 1779 legt Campe mit Robinson der Jüngere für 
annähernd ein Jahrhundert eins der erfolgreichsten deutschsprachigen Kin-
der-, Jugend- und Erziehungsbücher vor. Es ist eine Übertragung der päda-
gogischen Funktionalisierung des ›Wilden‹, wie sie im Émile angelegt ist, auf 
deutsche Verhältnisse: »Fritzchen: ›Gibt’s denn auch wilde Menschen, Va-
ter?‹ / Johannes: ›Ja, Fritz! Hast du das noch nicht gehört! Es giebt, – o, wer 
weiß wie weit von hier, – solche Menschen, die so wild wie das Vieh sind.‹ / 
[…] Lotte: ›Und die ungekochtes Fleisch essen und rohe Fische; ich habe es 
wol gehört! Nicht wahr, Vater hast du’s denn nicht erzählt?‹ / Johannes: ›Ja, 
und was meinst du wol, die armen Menschen wissen gar nicht, wer sie er-
schaffen hat, weil sie niemahls einen Lehrer gehabt haben, der’s ihnen sag-
te!‹ / Dietrich: ›Deswegen sind sie so barbarisch. Denke nur, Einige von ih-
nen essen Menschenfleisch!‹« Campe zitiert nach ebd., S. 58.

118	J.-J. Rousseau: Emil oder Über die Erziehung, S. 198.
119	Ebd., S. 193.
120	In kritischer Auseinandersetzung mit Hegel, Marx und dem akademi-

schen Marxismus argumentiert auch Foucault, dass Arbeit kein konkretes 

DAS PÄDAGOGISCH-PATERNALISTISCHE ARRANGEMENT 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-113 - am 24.01.2026, 15:08:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140

Dieses künstliche Arrangement der Notwendigkeiten gemäß dem 
Grundsatz, dass alle »Erfahrung […] der Belehrung«121 vorauseile, führt 
außerdem zu einem Wandel des Strafens. Es wird nicht nur die zücht-
ende Hand der Pietisten zurückgedrängt, sondern auch die Begründung 
für Strafen selbst wird verändert. Eine Strafe darf nicht weiter als solche 
auferlegt werden, vielmehr muss sie »immer als eine natürliche Folge ih-
rer [der Kinder] bösen Handlung«122 empfunden werden. Am Beispiel ei-
nes ›schwererziehbaren Kindes‹, das mutwillig die Fensterscheibe seines 
Zimmers zerbrochen hat, demonstriert Rousseau sein Konzept: Weder 
soll das Kind belehrt werden noch dürfe der Erzieher klagen oder die 
Scheibe einfach austauschen, vielmehr wird der »Wind Tag und Nacht 
hereinblasen«, besser das Kind würde »verschnupft als närrisch«.123 Das 
Kind soll die Unannehmlichkeiten spüren, die es verursacht hat, und erst 
wenn dies geschehen sei, dürfe die Scheibe kommentarlos ersetzt wer-
den. Rousseau geht jedoch noch einen Schritt weiter und es zeigt sich 
das autoritative Moment der negativen Erziehung, das keinerlei Wider-
rede erlaubt:124 Das Kind zerbricht erneut die Fensterscheibe, woraufhin 
es in ein dunkles, fensterloses Zimmer gesperrt wird. Es wird schreien 
und toben und schließlich ermüdet den Diener bitten, es herauszulas-
sen. Die Bitte ausschlagend wird das Kind weitere Stunden mit sich al-
lein gelassen, bis es den Hinweis erhält, doch seinem Erzieher den ein-
sichtigen Vorschlag zu unterbreiten, unter der Bedingung freigelassen 
zu werden, keine Scheiben mehr einzuschmeißen; dieser nimmt an und 
verkündet: »Das ist vernünftig, wir gewinnen beide dabei. Warum bist 
du nicht früher auf den Gedanken gekommen? Dann umarmt ihr freu-
dig das Kind und bringt es auf sein Zimmer.«125 Diese neue Form des 
Strafens wird folglich ins Innere verlagert, in die Einsicht und das Ge-
wissen des Kindes.126

All diese Praktiken zielen auf des Kindes Innere, die Wahrheiten des 
Wider-/Natürlichen, das gesamte Arrangement aus negativer Erziehung, 
wohlgeordneter Freiheit, dinghaften Notwendigkeiten, die Spiele des 

Wesensmerkmal des Menschen sei, sondern es einer politischen Macht be-
dürfe, diese behauptete Synthese aus Mensch und Arbeit herzustellen; vgl. 
M. Foucault: »Die Wahrheit und die juristischen Formen«, S. 766.

121	J.-J. Rousseau: Emil oder Über die Erziehung, S. 38.
122	Ebd., S. 81.
123	Ebd., S. 80.
124	»Der Zwang der Verhältnisse muss der Zügel sein, der ihn hält, nicht die 

Autorität. Was er nicht tun soll, darf ihm nicht verboten werden. Hindert 
ihn, es zu tun, ohne Erklärungen, ohne Erörterungen. […] Euer Nein muss 
eisern sein«; ebd., S. 70.

125	Ebd., S. 80 f.
126	Vgl. dazu auch Dieter Richter: Das fremde Kind. Zur Entstehung der Kind-

heitsbilder des bürgerlichen Zeitalters, Frankfurt/Main 1987, Kap I.A, 

GLÜCKSVERSPRECHEN UND GEFAHRENKULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748913481-113 - am 24.01.2026, 15:08:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


141

Möglichen und Unmöglichen sowie Konstruktion und Kontrolle des 
Raumes haben die Formung des kindlichen Willens und die Regierung 
seiner Seele zum Ziel:

»Es gibt keine vollkommenere Unterwerfung als die, die den Schein der 
Freiheit wahrt: so nimmt man den Willen selbst gefangen. […] Verfügt 
ihr nicht über alles, was es [das Kind] umgibt? Könnt ihr es nicht be-
einflussen, wie ihr wollt? Sind nicht seine Arbeiten, seine Spiele, seine 
Vergnügungen und sein Kummer in euren Händen, ohne daß es davon 
weiß? Zweifellos darf es tun, was es will. Aber es darf nur das wollen, 
was ihr wünscht, daß es tue. Es darf keinen Schritt tun, den ihr nicht vo-
rausbedacht hättet; es darf nicht den Mund öffnen, ohne daß ihr wüß-
tet, was es sagen wird.«127

An dieser Stelle wird deutlich, dass die Rousseau’sche Menschenbildungs-
kunst zuvorderst weder emanzipativ noch totalitär ist, sondern liberal 
und paternalistisch.128 Rousseau entwirft Technologien der Menschen-
führung, die stufenweise eine Selbstregierung anleiten, die Gewohnhei-
ten nicht durch »Pflicht und Schuldigkeit«,129 sondern durch das künst-
lich-natürliche Erschaffen von Erfahrungswelten erzeugen. In diesen soll 
Émile die gewünschten Erfahrungen frei machen und die gewollten Ge-
wohnheiten ausbilden. »Eh der Körper Gewohnheiten hat, kann man 
ihm ohne Gefahr die geben, die man wünscht.«130 Während dazu in der 
Phase der Kindheit die negative Erziehung leitend ist, muss der Pubertät, 
diesem »jugendlichen Feuer«131, anders begegnet werden und wie sich 
im Folgenden zeigt, birgt sie zwar unzählige neue Gefahren, aber auch 
erweiterte Möglichkeiten der Führung.

insbesondere S. 52–56; H. D. Kittsteiner: Die Entstehung des modernen Ge-
wissens, S. 375 f.

127	J.-J. Rousseau: Emil oder Über die Erziehung, S. 105.
128	Diese Textpassage wird im pädagogischen Diskurs gerne herangezogen, um 

den totalitären Charakter der Pädagogik Rousseaus belegen zu wollen. Eine 
solche Interpretation ignoriert jedoch sowohl die nicht auflösbaren Para-
doxien jeder pädagogischen Praxis als auch ihren fortwährenden techno-
logischen Charakter. Einen diesen beiden Interpretationen ebenfalls wider-
sprechenden Beitrag innerhalb des gegenwärtigen Pädagogikdiskurses, der 
jedoch den Aspekt der Macht weitgehend übergeht und zudem vor allem Pa-
ternalismus als festen Bestandteil jeder Pädagogik zu plausibilisieren sucht, 
findet sich bei Johannes Drerup: »Rousseaus strukturierter Paternalismus 
und die Idee der wohlgeordneten Freiheit«, in: Zeitschrift für Pädagogik 58 
(2012), S. 640–657.

129	J.-J. Rousseau: Emil oder Über die Erziehung, S. 67.
130	Ebd., S. 21.
131	Ebd., S. 236.

DAS PÄDAGOGISCH-PATERNALISTISCHE ARRANGEMENT 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-113 - am 24.01.2026, 15:08:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142

4.3 Pubertät, Phantasie und all die anderen Gefahren

Allgegenwärtige und überall lauernde Gefahren sind ein ganz entschei-
dendes Element der liberal-paternalistischen, pädagogisch-republikani-
schen Regierungskunst Rousseaus. Sie flankieren jede Phase der Mensch-
werdung in apokalyptischer Rhetorik, jeder erzieherische Fehltritt lässt 
das gesamte Unterfangen sofort und unwiederbringlich scheitern, jeder 
nicht erkannte widernatürliche Kinderwunsch, jede nicht verhinderte 
jugendliche Zügellosigkeit verunmöglicht die Verwirklichung des sitt-
lich-moralischen, sich selbst führenden Selbst. Diese heraufbeschwore-
nen, ausgeschmückten Gefahren müssen in ihrem Ausmaß die natürli-
che und im weiteren Verlauf die moralisch-sittliche Ordnung potenziell 
grundlegend zerstören, um jede proklamierte Menschenführungspraxis 
nicht nur zu legitimieren, sondern vor allem als die einzig natürliche be-
ziehungsweise moralisch-sittliche erscheinen zu lassen. So ist etwa die 
Phase von der Geburt bis zum zwölften Lebensjahr für Rousseau der 
»gefährdetste Abschnitt«132, weil Laster und Irrtümer in dieser Zeit kei-
men würden und das Kind seine seelischen Kräfte erst dann gebrau-
chen solle, wenn es körperlich voll entwickelt sei, weshalb Zeitverlust 
die nützlichste aller Erziehungsregeln ausmache. Dass Rousseau im wei-
teren Verlauf frühere Gefahrenlagen relativiert, ist häufig zum Einsatz 
kommendes rhetorisch-erzieherisches Mittel zur Betonung der jeweilig 
akuten Gefahrensituation.

Zeitverlust beziehungsweise Zeitaufschub, das möglichst lange Hi-
nauszögern der Leidenschaften und das Ablenken der Phantasie, prä-
sentiert Rousseau auch als adäquate Mittel, um Herr über den puber-
tierenden Émile zu bleiben. Für die Zeit von der Geschlechtsreife bis 
zur Eheschließung entwirft Rousseau ein regelrechtes Zuchtprogramm, 
das mit den Prinzipien der negativen Erziehung nichts mehr gemein hat 
(einzig in der Form, dass die bewusst ausgewählten, von Émile zu erfah-
renden Gesellschaftsausschnitte durchaus mit den künstlich erzeugten 
Naturnotwendigkeiten vergleichbar sind, nur dass fortan weniger ein 
hygienisches denn ein immunisierendes Prinzip leitend wird). In immer 
neuen Wendungen malt Rousseau die Schrecken des Sittenverfalls, wel-
cher in der Pubertät und der Geburt für das Geschlecht lauere, dieser 
Krisenzeit einer »stürmische[n] Umwandlung«, eine »nahende Gefahr«, 
weil das Kind in »seinem Fieber […] wie ein Löwe« sei, »der seinen 
Führer nicht mehr kennt und nicht mehr gelenkt werden will«.133 Beim 
Übergang von der Kindheit in die Gefahrenquelle Pubertät sei es also 
»an der Zeit, die Methode zu wechseln«, denn im »Herzen des jungen 
Mannes« entstünden gegen seinen Willen und ohne sein Zutun negative, 

132	Ebd., S. 72.
133	Ebd., S. 210.

GLÜCKSVERSPRECHEN UND GEFAHRENKULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748913481-113 - am 24.01.2026, 15:08:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


143

weil ungezügelte Leidenschaften.134 Daher gilt es zunächst, ihn möglichst 
lange in Unwissenheit zu halten, und doch solle mensch ihn früh lehren, 
was mensch nicht verbergen könne, es solle keine Neugierde geweckt, 
vielmehr solle diese befriedigt werden, bevor sie gefährlich werde.135 Eine 
lange Unruhe gehe den Wünschen voraus, eine lange Unwissenheit wür-
de sie überlisten. Der früh Verdorbene sei »unmenschlich und grausam« 
und entwickle ein »ungezügeltes Temperament«, der in »glücklicher Ein-
falt« Erzogene dagegen würde »durch die ersten Regungen der Natur zu 
zärtlichen und liebevollen Empfindungen angeregt«.136 Diese neue Me-
thode besteht also im Ablenken von Phantasie und Leidenschaft, um Ent-
haltsamkeit herzustellen und die Leidenschaften hinauszuzögern. Dabei 
sind die Mittel den wachsenden Begierden anzupassen, als schlagendes 
Beispiel dient Rousseau der Besuch einer Klinik für Geschlechtskrank-
heiten, um der Masturbation zu begegnen.

»Ohne ihm [dem Sohn] vorher ein Wort gesagt zu haben, ließ er [der 
Vater] ihn in den Saal eintreten, wo eine Menge dieser Unglücklichen 
unter einer schrecklichen Behandlung für ihre Ausschweifungen büßten. 
Bei all dem widerlichen Anblick, der alle seine Sinne in Aufruhr brachte, 
war er beinahe ohnmächtig geworden.«137

In der Phase der Jugend kommt es also zu wohldosiertem Kontakt mit 
der Gesellschaft, infolgedessen die hygienischen Räume immunisieren-
den weichen. Es gilt, Émile gewissermaßen resilient zu machen gegen 
die Gefahren der Widernatur und Sittenlosigkeit. Die Phantasien sollen 
jedoch nicht nur von den »gefährlichen Pfade[n] für sein Alter, die ihn 
ständig am Abgrund halten«,138 abgelenkt oder durch praktische An-
schauung verunglimpft werden. Auch soll Émile sich zum einen kör-
perlich verausgaben müssen – »Wenn die Hände hart schaffen, ruht die 
Phantasie; wenn der Körper müde ist, bleibt das Herz kalt«139 –, zum an-
deren sind seine unsittlichen Erinnerungen zu überschreiben, soll nicht 
alles umsonst gewesen sein.

134	Ebd., S. 214.
135	Vgl. ebd., S. 216 f.
136	Ebd., S. 221.
137	Ebd., S. 234–235. Es sei einer jeden Le Livre sans titre als Lektüre empfoh-

len, das von einem anonymen Autoren 1830 in Umlauf gebracht wurde und 
dessen 16 Graphiken den körperlichen Zerfall als Konsequenz der Selbst-
befriedigung eindrucksvoll demonstrieren; vgl. unten S. 149, Fn. 166 sowie 
Anonym: Le Livre sans titre. Dédié aux jeunes Gens, et aux Pères et Mères 
de Famille, Paris 1830.

138	J.-J. Rousseau: Emil oder Über die Erziehung, S. 342. Zu diesen gefährlichen 
Pfaden zählt Rousseau u. a. »Lektüre, Einsamkeit, Müßiggang, verweichlich-
te und sitzende Lebensweise, Umgang mit Frauen und jungen Leuten […].«

139	Ebd., S. 342 f.

PUBERTÄT, PHANTASIE UND ALL DIE ANDEREN GEFAHREN

https://doi.org/10.5771/9783748913481-113 - am 24.01.2026, 15:08:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144

Das »jugendliche Feuer« ist indes nicht nur Quelle unzähliger Gefah-
ren, sondern auch Möglichkeit des erweiterten Zugriffs auf Émile, es ver-
vollkommnet die Erziehung, denn »[g]erade dieses Feuer gibt euch eine 
Macht über das Herz des jungen Menschen, wenn er aufhört, schwächer 
zu sein als ihr. Seine erste Neigung ist der Zügel, mit dem ihr ihn len-
ken könnt.«140 Diese neuen Einflussmöglichkeiten bestehen darin, Émiles 
»Naturell«141 zu formen und seine Vernunft auszubilden. Mit der Ge-
schlechtsreife bleibt Émile Schüler, er sei aber nun ein Mann und sol-
le auch entsprechend behandelt werden, weshalb der Erzieher nun zum 
Freund wird. Diese veränderte Bindung zwischen Erzieher und Schüler 
besteht in der Führung von Émiles »Herz«; es ist eine Gefühlsbindung 
des Schülers zu seinem Erzieher, auf die oben bereits verwiesen wurde. 
An diesem Punkt wird deutlich, wie sehr diese externe Führung zur in-
ternalisiert-natürlichen Selbstführung geworden ist; selbst das Gefühl 
der Verbindung des Schülers und Jugendlichen zu seinem Erzieher wird 
hier – vollkommen zu Recht – als Produkt des Erziehungsarrangements 
verstanden:

»Bisher habt ihr alles nur mit Gewalt oder List erreicht. Die Autorität 
und das Gesetz der Pflicht waren ihm [Emil] unbekannt. Man mußte ihn 
zwingen oder täuschen, damit er euch gehorcht. Bedenkt aber, in wie vie-
le neue Ketten ihr sein Herz gelegt habt. Die Vernunft, die Freundschaft, 
die Dankbarkeit, tausendfältige Regungen des Gemüts sprechen nun in 
einem Ton zu ihm, den er nicht mißverstehen kann.«142

Über das Gefühl gelangt Rousseau also zum letzten Punkt seiner Men-
schenbildungskunst, an dem er auch den Willen des fast erwachsenen 
Émile zu lenken vermag. An einer für diesen Aspekt zentralen Stelle re-
flektiert der Menschenbildner die verschiedenen Entwicklungsstufen, wo-
bei die jeweiligen Machtverhältnisse und ihre Transformationen deutlich 
werden, wie auch das Ziel des gesamten Versuchsaufbaus: Es geht um 
eine Selbstführung, die dem freien Willen gehorcht, der aber doch nur 
der mögliche und ermöglichte Wille der sittlich-moralischen Ordnung ist, 
in welcher sich jener ausbildete. In dieser Passage wiederholt sich auch 
das Postulat der Aufopferung des Erziehers, der so viel entbehren muss-
te, um auf diese liberal-paternalistische Art einen Menschen zu regieren.

»Ihr könnt euch nicht vorstellen, wie folgsam Emil mit zwanzig Jahren 
sein kann. Wie verschieden wir doch denken! Ich begreife nicht, wie er es 
mit zehn Jahren hat sein können, denn welche Gewalt hatte ich damals 
über ihn? Fünfzehn Jahre habe ich gearbeitet, um mir diesen Einfluß zu 
sichern. Damals habe ich ihn nicht erzogen, ich bereitete ihn vor, erzo-
gen zu werden. Jetzt ist er es genügend, um fügsam zu sein. Er erkennt 

140	Ebd., S. 236.
141	Ebd., S. 335.
142	Ebd., S. 338.

GLÜCKSVERSPRECHEN UND GEFAHRENKULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748913481-113 - am 24.01.2026, 15:08:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


145

die Stimme der Freundschaft und weiß der Vernunft zu gehorchen. In 
der Tat lasse ich ihm scheinbar seine Unabhängigkeit, niemals war er 
mir aber besser unterworfen; denn er ist es, weil er es will. Solange ich 
nicht Herr seines Willens war, war ich Herr seiner Person; ich verließ 
ihn keinen Schritt. Jetzt überlasse ich ihn manchmal sich selbst, weil ich 
ihn immer beherrsche. Wenn ich ihn verlasse, umarme ich ihn und sage 
zuversichtlich: Emil, ich vertraue dich meinem Freund an. Ich übergebe 
dich seinem treuen Herzen; er bürgt mir für dich!«143

Eine Existenz, die sich fortlaufend selbst konstituiert und unfähig ist, die-
se Fremd-/Selbstkonstituierung zu erkennen, sind es doch sein Gewissen, 
seine Wünsche, seine Interessen und Begierden, in denen diese Konsti-
tuierung selbst zum Ausdruck kommt – es ist das komplette Programm 
liberal-paternalistischen und pädagogisch-republikanischen Regierens 
Rousseau’scher Prägung, das sich hier zeigt, in welcher der Erzieher als 
Gewissen stets abwesend-anwesender Teil des Selbst ist.

4.4 Die geschlechtlich-generational-hierarchisierte 
moderne Familienzelle, die Frau Ministerin Gattin 

Mutter und Émiles »Lebensglück«

So wie Rousseaus Erziehungswirklichkeit der natürlichen Entwicklung 
und der sittlich-moralischen Ordnung des gesunden Menschenverstan-
des gehorcht, entspricht auch seine Behandlung des Geschlechterver-
hältnisses »der Ordnung der Natur«: Er »nehme die beiden Geschlech-
ter in den Beziehungen, die ihrem Zustand entsprechen«.144 Ebendieses 
Geschlechterverhältnis, welches Rousseau als ein komplementäres ent-
wirft, wird nun in den Blick genommen. Dabei ist zum einen insbeson-
dere die weiblich markierte Subjektfigur als Frau, Ministerin, Gattin und 
Mutter von Relevanz, zum anderen die des masturbierenden Kindes, sei-
ner Seele und seines Körpers, um welche herum sich die moderne Fami-
lienzelle zusammenzieht.

Der geschlechtliche »Zustand« unterscheide sich bis zum heiratsfähi-
gen Alter unwesentlich, weshalb der eine Ausdruck »Kindheit« für alle 
Geschlechter genüge.145 Obwohl Kinder also im Grunde asexuelle We-
sen sind, scheinen ihre natürlichen Neigungen dennoch bereits in jungen 
Jahren durch und sind entsprechend zu regieren, wie sich am oben disku-
tierten Beispiel des geschlechtsspezifischen Spielzeugs gut nachvollziehen 
lässt. Während Jungs nämlich »Bewegung und Lärm« suchten, liebten 

143	Ebd., S. 358.
144	Ebd., S. 388, Anmerkung.
145	Ebd., S. 210.

DIE MODERNE FAMILIENZELLE

https://doi.org/10.5771/9783748913481-113 - am 24.01.2026, 15:08:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146

Mädchen mehr, »was auffällig ist und ins Auge fällt: Spiegel, Schmuck, 
Tücher, vor allem Puppen«. Denn die »Puppe ist das bevorzugte Spiel 
dieses Geschlechts. Deutlich ist ihre Neigung von ihrer Berufung be-
stimmt«.146 Rousseau entwirft das Bild einer Komplementarität der Ge-
schlechter, die insofern gleich sind, als sie sich beide, entsprechend ihrem 
Geschlecht, entwickeln. In ihrer natürlich-sittlichen Bestimmung jedoch 
unterscheiden sie sich erheblich, so wird die Frau »in vieler Hinsicht nie 
etwas anderes […] sein« als kindlich, der Mann aber ist »nicht dazu ge-
schaffen, um in der Kindheit stehenzubleiben«.147 »Sophie muß eine Frau 
sein, wie Emil ein Mann ist, d. h. sie muß alles besitzen, was zu ihrer Art 
und zu ihrem Geschlecht gehört, um ihren Platz in der physischen und 
moralischen Ordnung der Dinge auszufüllen«.148 Diese Geschlechter-
komplementarität drückt sich also aus zum einen in differenten anthro-
pologischen Bestimmungen, zum anderen in den jeweils zugewiesenen 
Funktionen in der moralisch-sittlichen Ordnung.

Eine erste Differenz der Geschlechter liegt in ihrer komplementä-
ren anthropologischen Bestimmung, in ihrer moralischen Bezogenheit 
aufeinander: Er sei aktiv und stark, sie passiv und schwach, während 
er dies wollen und können müsse, sei es ausreichend, wenn sie wenig 
Widerstand leiste. Die Frau sei dazu geschaffen, dem Mann zu gefal-
len, der Mann gefalle durch seine Kraft.149 Der Mann habe »Neigungen 
ohne Maß«,150 die Frau dagegen müsse zurückhaltend sein, sonst würde 
das Menschengeschlecht vernichtet. Der jedoch nur scheinbar stärkere 
Mann sei gemäß der natürlichen Ordnung vom Schwächeren abhängig, 
und zwar deshalb, weil es der Frau leichter falle, im Mann Begierden zu 
wecken, als diesem, jene zu befriedigen. Rousseau entwirft das Bild ei-
ner de facto untergeordneten, unterworfenen Frau, die dem Mann zu 
gefallen und ihm sowie der Familie zu dienen hat, um gleichfalls zu ar-
gumentieren, dass aber im Grunde sie herrsche, insofern sie über die Be-
gierden des Mannes herrsche, wenn nämlich das Physische zum Mora-
lischen führe und aus der »rohen Vereinigung der Geschlechter langsam 
die süßen Gesetze der Liebe erwachsen. Die Frauen herrschen nicht, weil 
die Männer es wollen, sondern weil es die Natur so will: sie herrschen 
schon, bevor sie zu herrschen scheinen.«151

Eine zweite Differenz ist ebenso folgenreich, auch sie wird als eine 
anthropologische Universalie einer natürlich-sittlichen Ordnung beschrie

146	Ebd., S. 397.
147	Ebd., S. 210.
148	Ebd., S. 385.
149	Vgl. ebd., S. 386.
150	Ebd., S. 387.
151	Ebd., S. 389. Rousseau greift auch den emanzipativen Diskurs seiner Zeit 

auf, wonach Frauen ihre Erziehung zu Gefallsucht und Eitelkeit als männ-
liches Herrschaftsinstrument verurteilten. Diesen »Klagen« begegnet der 

GLÜCKSVERSPRECHEN UND GEFAHRENKULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748913481-113 - am 24.01.2026, 15:08:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


147

ben: Ein Gutteil der Führung und Erziehung des männlichen Jugend-
lichen besteht, wie oben ausgeführt, in der Ausbildung von Selbst-
techniken, mit denen Émile Herr über seine Leidenschaften wird 
(insbesondere derer der Eigenliebe, die sich ja stets auf andere bezie-
hen). Émile soll sich selbst genügen und dies aus sich selbst heraus. 
Ganz anders Führung und Erziehung des weiblichen Kindes zur Frau, 
welche von Anfang an und ausschließlich auf etwas ihr Äußeres bezo-
gen sind, auf gesellschaftliche Schicklichkeit152 und ehelich-familiäre 
Pflichten:

»Von der Gesundheit der Frauen hängt die der Kinder ab; von ihrer 
Sorgfalt hängt die erste Erziehung der Männer ab, von den Frauen hän-
gen ihre Sitten und Leidenschaften, ihre Neigungen und Vergnügungen, 
ja ihr Glück ab. Die ganze Erziehung der Frau muß daher auf die Män-
ner Bezug nehmen. Ihnen gefallen und nützlich sein, ihnen liebens- und 
achtenswert sein, sie in der Jugend erziehen und im Alter umsorgen, sie 
beraten, trösten und ihnen das Leben angenehm machen und versüßen: 
das sind zu allen Zeiten die Pflichten der Frau, das müssen sie von ihrer 
Kindheit an lernen.«153

Das ganze Dasein und Selbstsein der Frau ist also auf gesellschaftliche 
Schicklichkeit und eheliche Pflichten ausgerichtet, weshalb sie zum einen 
die ihr natürlicherweise fehlende männliche Kraft durch Kultivierung ih-
res Antlitzes wettzumachen hat, zum anderen einseitig die »Achtung ih-
res Ehemannes erwerben«154 muss. Deshalb soll sie schließlich geistreich 
plaudern können, wozu sie lernen muss, »aber nur das, was sich für sie 
schickt«155, auch etwas Bildung solle sie genießen, damit ihr Ehemann sie 
(auch im Wortsinne) weiter bilden kann.156 Doch ist die Frau nicht nur 
auf Schicklichkeit und Ehepflichten ausgerichtet, also ihr gewissermaßen 
äußere Dinge, auch entspricht es der natürlichen Ordnung, dass die Frau 
sich aus naturgesetzlicher Liebe voll und ganz für die Familie aufopfert. 
Sie ist sowohl hauptverantwortlich für die Beziehung des Mannes zu den 
Kindern als auch grundsätzlich für den Zusammenhalt der Familie. Tut 

Menschenbildner, dass Männer Frauen kaum an einer Veränderung hindern 
würden, da diese sich in die »Mädchenerziehung« ja kaum einmischten. »Ist 
es unser Fehler, daß sie uns gefallen, wenn sie schön sind, […] wenn sie in 
Muße ihre Waffen schärfen lassen [von den sie erziehenden Frauen, CB], mit 
denen sie uns unterwerfen?«; ebd., S. 393. Mädchen könnten ja wie Män-
ner erzogen werden, nur würden sie sich dann den Männern mehr und mehr 
angleichen, sodass sie stetig weniger über die Männer herrschten und diese 
dann »wirklich die Herren« (ebd.) würden.

152	Vgl. ebd., S. 390, 399.
153	Ebd., S. 394.
154	Ebd., S. 416.
155	Ebd., S. 393.
156	Vgl. ebd., S. 449.

DIE MODERNE FAMILIENZELLE

https://doi.org/10.5771/9783748913481-113 - am 24.01.2026, 15:08:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148

sie all das nicht, handelt sie widernatürlich und das Menschengeschlecht 
ist dem Untergang geweiht:

»Alles erinnert sie [die Frau] unaufhörlich an ihr Geschlecht, und um 
dessen Aufgabe erfüllen zu können, braucht sie eine entsprechende 
Konstitution. Während ihrer Schwangerschaft braucht sie Schonung, 
im Wochenbett Ruhe. Um die Kinder zu stillen, braucht sie eine beque-
me Häuslichkeit. Um die Kinder zu erziehen, braucht sie Geduld und 
Zärtlichkeit, Eifer und Liebe, die vor nichts zurückschreckt. Sie ist das 
Band zwischen ihnen und deren Vater; sie allein flößt ihm Liebe zu ihnen 
ein und gibt ihm das Vertrauen, sie die Seinen zu nennen. Wieviel Liebe 
und Sorge braucht sie nicht, um die Einigkeit in der ganzen Familie auf-
rechtzuerhalten! Und das alles nicht aus Tugend, sondern aus Lust und 
Liebe, ohne die das Menschengeschlecht längst untergegangen wäre.«157

Doch diese Frau muss nicht nur ihre Emotionen und ihren Körper in den 
ehelichen und familiären Dienst stellen, auch soll sie im »Haus regieren 
wie ein Minister im Staat, indem sie sich befehlen läßt, was sie sowieso 
tun will«.158 Sie trägt die alleinige Verantwortung für die Aufrechterhal-
tung der natürlichen sowie sittlich-moralischen Ordnung in Haushalt 
und Familie, und im Gegensatz zu männlichem bedeutet ihr Fehlverhal-
ten immer das nahe Ende: Wenn sie sich beispielsweise weigert ihr Kind 
zu stillen, dürfe mensch sich nicht wundern, wenn der Vater es auch nicht 
erziehe,159 ja, würden die Frauen bloß wieder (beziehungsweise histo-
risch korrekter: endlich) zu Müttern, würden »Männer wieder zu Vätern 
und Ehegatten«.160 Auch beginne mit ihrer »übertriebenen Verweichli-
chung«161 die der Männer. Während ein untreuer Ehemann lediglich ge-
gen seine Pflichten handle, löse eine »ungetreue Frau« die Familie auf 
und damit »alle Bande der Natur«.162 Kurzum: Es gebe »kein liebliche-
res Bild als das der Familie«, ein »falscher Strich« der Frau »aber ver-
dirbt alle anderen«.163 In gewissem Sinne gleicht die Frau als Ministerin, 
Gattin und Mutter also dem Erzieher, sofern sie das männliche Verhal-
ten strukturiert und ihre Verfehlungen, wie die des Erziehers, an den na-
türlich-sittlichen Abgrund führen. 

So zieht sich die Familie mit dem Mann als (von der Frau abhängi-
gem) »Familienoberhaupt«164 und der Frau als Ministerin um das zu füh-
rende und zu erziehende Kind herum zusammen und sukzessive bildet 

157	Ebd., S. 389.
158	Ebd., S. 446.
159	Vgl. ebd., S. 23.
160	Ebd., S. 20.
161	Ebd., S. 395.
162	Ebd., S. 390.
163	Ebd., S. 23.
164	Ebd., S. 493.

GLÜCKSVERSPRECHEN UND GEFAHRENKULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748913481-113 - am 24.01.2026, 15:08:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


149

sich die moderne, auf Liebe und Vertragswerk gründende Familienzel-
le mit der ihr charakteristischen geschlechtlich und generational hierar-
chisierten Ordnung. Es ist etwa das »Bedientengesindel«165 zu entfernen, 
ist dessen unsittliches Verhalten doch ein Hort ständiger Bedrohung für 
das Kind und seine Entwicklung, da es sowohl die eingeforderte enge 
Mutter-Kind-Bindung zu stören als es auch und vor allem die jugendli-
chen Phantasien durch seine Unsittlichkeit (der Sprache etwa) anzufeu-
ern vermag. Auch findet eine Parzellierung des Raumes statt, das Kind 
bekommt ein eigenes Zimmer, was gemäß der »natürlichen Ordnung« 
zu strukturieren ist und was die Kontrolle und Überwachung aller kind-
lichen Regungen erlaubt. Dabei kommt dem Kampf gegen Onanie – 
der bei Rousseau ganz im Zeichen des Anti-Onanie-Diskurses des 18. 
Jahrhunderts steht166 – eine für die moderne Familie ganz entscheidende 
Funktion zu. Die Problematisierung der kindlichen respektive jugendli-
chen Sexualität ist nämlich weniger bloße Folge der sich zusammenzie-
henden Familienzelle als Motor und Instrument ebendieses Prozesses. Es 
ist das »jugendliche Feuer«, das eine Separierung (von allem die Phanta-
sie anregenden) und Überwachung (aller phantasierter oder tatsächlicher 
Gesten) des Jugendlichen nötig macht.167 Abgesehen von der enormen 

165	Ebd., S. 75.
166	Mit Beginn des 18. Jahrhunderts wird Masturbation von einer Sünde unter 

anderen sowohl zur Krankheit als auch zur ätiologischen Erklärung unzäh-
liger weiterer Leiden, etwa Hitzen in den Gedärmen, scharfer Urin, harter 
Stuhlgang, Erbrechen, Entzündungen der Geschlechtsteile, Leibschmerzen, 
Appetitverlust, Heißhunger oder auch nervliche Leiden wie Unruhe, Ängst-
lichkeit, Schlaflosigkeit, Benebelung der Sinne und zudem noch spezieller 
Leiden der Geschlechter, insbesondere der Frau, von Entzündungen der Kli-
toris bis zur Hysterie. Verantwortlich sind die Eltern und der:die Mastur-
bierende selbst, weshalb zu Recht von einem neuen, modernen und zeitwei-
se äußerst umfassenden »Vehikel zur Erzeugung von Schuld, Scham und 
Angst« (Laqueur) gesprochen werden kann. Um das Jahr 1712 veröffent-
licht ein zunächst anonymer Autor Onania, ein medizinisches Pamphlet und 
sorgenden Ratgeber, und liefert damit gewissermaßen die Initialzündung für 
ein »jähes und lautes Geschwätz« (Foucault), so auch für Tissots wirkmäch-
tige Studie L’Onanisme von 1760. Nach Veröffentlichung des Émile begin-
nen Rousseau und Tissot einen einander wertschätzenden Briefwechsel; vgl. 
das folgende Kapitel sowie speziell zu Letztgenanntem T. W. Laqueur: Die 
einsame Lust, S. 13, 44–46; zum deutschsprachigen Onaniediskurs des 17. 
und 18. Jahrhunderts Franz X. Eder: Kultur der Begierde. Eine Geschichte 
der Sexualität, München 2002, S. 91–127.

167	Ich folge in dieser historischen Deutung über die Bedeutung des Kampfes ge-
gen Onanie für die Genealogie der modernen Familienzelle Foucault. Auch 
eine Analyse des Émile stützt, wie ich zeige, diese These; vgl. das folgende 
Kapitel sowie Michel Foucault: Die Anormalen. Vorlesungen am Collège de 
France 1974–1975, Frankfurt/Main 2003b, S. 346 f.

DIE MODERNE FAMILIENZELLE

https://doi.org/10.5771/9783748913481-113 - am 24.01.2026, 15:08:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150

Seitenzahl und rhetorischen Energie, die Rousseau diesem Kampf wid-
met, begründet dieser eine ganze Reihe von Regierungspraktiken, die 
ein Zusammenziehen von Eltern und Kind ebenso zur Voraussetzung 
haben wie das oben beschriebene Regieren der Phantasie und überdies 
die Kontrolle des kindlichen Körpers, seiner Bewegungen und seines Ta-
gesablaufs. So sollen die Eltern Tag und Nacht über den Jüngling wa-
chen, um diesen vor sich selbst zu schützen. Auch sollen sie bei beson-
ders akuter Gefahr in seinem Zimmer übernachten, um ihn permanent 
überwachen zu können, wobei er grundsätzlich durch ausreichend kör-
perliche Beanspruchung sowohl vom Schlaf überwältigt ins Bett zu fal-
len hat als auch nach dem Aufwachen sofort aufstehen muss, um nicht 
im Bett liegend auf anzügliche Gedanken zu kommen.168 Es bedarf also 
der peniblen, im Grunde lückenlosen elterlichen Kontrolle des Kindskör-
pers wie umgekehrt einer gewissenhaften Beichte des Kindes sowie ei-
nes erzieherisch angeleiteten inneren Kampfes gegen seine Leidenschaf-
ten. Auf diesen erzieherischen Kampf um die natürlich-sittliche Balance 
der Leidenschaften seines Nachwuchses ist der Gouverneur Émile indes 
existenziell vorbereitet worden, ist er doch der erste Mensch, der »gut 
erzogen«169 wurde.

Rousseaus gegenwartskritisches Diktum, die oben skizzierte fun-
damentale Problematisierung bestehender und sich abzeichnender ge-
sellschaftlicher Verhältnisse, leitet als normative Folie sein ganzes 
Menschenbildungsprogramm und problematisiert als solche auch die 
vorherrschenden Erziehungspraktiken: »Wesentlich ist, das zu sein, 
wozu uns die Natur gemacht hat. Man ist immer nur zu sehr das, wozu 
einen die Menschen machen.«170 Dass die natürliche ebenso wie die sitt-
lich-moralische Ordnung etwa der kindlichen und erwachsenen Ge-
schlechter gänzlich von Rousseau selbst entworfen werden, entgeht 
derweil auch ihm nicht: »Na also, werdet ihr sagen, das sind doch Be-
dürfnisse, denen ich ihn unterworfen habe, Abhängigkeiten, in die ich 
ihn gebracht habe. Das ist alles richtig: ich habe ihn dem Menschsein 
unterworfen.«171 Die Natur dient, so ließe sich ideengeschichtlich sagen, 
der sich aus den theologischen Fesseln lösenden Anthropologie dazu, die 
menschliche Freiheit an etwas anderes zu binden, auf das Verlass ist, auf 
eine proklamierte sowie zu studierende menschliche Natur.172

Aus genealogischer Perspektive jedoch gerät das Hervorbringen 
der Subjekte selbst in den Analysefokus, ebenjener Menschen, die in 

168	Vgl. J.-J. Rousseau: Emil oder Über die Erziehung, S. 359 f.
169	Ebd., S. 24.
170	Ebd., S. 420.
171	Ebd., S. 476.
172	Vgl. O. Marquard: »Anthropologie«, Sp. 363 f; Niklas Luhmann: »Das 

Kind als Medium der Erziehung« [1991], in: Schriften zur Pädagogik. Hrsg. 
von Dieter Lenzen, Frankfurt/Main 2004, S. 159–186, hier S. 170, Fn. 21.

GLÜCKSVERSPRECHEN UND GEFAHRENKULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748913481-113 - am 24.01.2026, 15:08:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


151

Rousseaus experimentellem Modell geschaffen werden – deren Sinne, 
Emotionen, Gesten, Fähigkeiten, Sexualitäten, Freiheiten und Vernunft 
einem Entwicklungsplan gemäß stufenförmig in künstlich-natürlichen 
Arrangements ausgebildet, deren Wille nach dem »gesunden Menschen-
verstand«173 und deren Gewissen und Gewohnheiten nach der sittlichen 
Ordnung geformt werden. Gleich einem Zügel verhalten sich dabei die 
Fremdführungen zu den Selbstführungen, sie werden gelockert, wenn 
jene richtig empfinden und sich entsprechend den Natur und Ding ge-
wordenen moralisch-sittlichen Anforderungen verhalten, können aber 
auch jederzeit bei Widernatur angezogen werden, bis schließlich intrin-
sischer Wille und moralisch-republikanisches Gewissen vollends ausge-
bildet sind und in eins fallen. Die Kindheit gehorcht einem normativen 
Programm »wohlgeordneter Freiheit« und entsprechend führt auch der 
erwachsene Émile ein Leben in »wohlgeordneter Freiheit«.174 Die Prak-
tiken, mit denen sein Selbstverhältnis dabei angeleitet und mithilfe de-
rer er nicht ein »Werkzeug in der Hand anderer«175, sondern sein eigener 
Herr werden soll, zielen dabei von Anfang an darauf, dass er seinen Platz 
in der republikanisch-bürgerlichen Ordnung einnimmt – nicht irgendei-
nen, sondern den »in der Menge«,176 wo eine handwerkliche Tätigkeit 
mehr zählt als eine geistige und das Sein sich gegen den bürgerlich-früh-
kapitalistischen Schein behauptet. Komplementär wird auch Sophie von 
Anfang an dazu geführt, ein Selbst-/Weltverhältnis zu konstituieren, mit 
welchem sie ihre Subjektivität vollkommen in den fürsorgenden, lieben-
den, dienenden, haushaltenden und hauptverantwortlichen Dienst der 
Familie, des Gatten und der Kinder stellt. »In der Sozialordnung sind 
alle Plätze gekennzeichnet; jeder muß für seinen Platz erzogen werden. 
Verläßt einer seinen Platz, so ist er zu nichts mehr zu gebrauchen.«177

So wie der kindliche Émile bereits wegen seiner Durchschnittlichkeit 
ausgewählt wurde, bezweckt der gesamte Prozess seiner Menschwer-
dung, aus ihm ein sich selbst führendes, produktives, rechtschaffenes, 
sich am Mittelmäßigen orientierendes Selbst zu machen: Émiles »Weg ist 
schmal und deutlich vorgezeichnet. Da er sich nicht versucht fühlt, ihn zu 
verlassen, geht er in der Menge derer unter, die denselben Weg verfolgen. 
Er will sich nicht verirren, er will aber auch nicht glänzen. Emil ist ein 
Mensch mit gesundem Verstand und will nichts anderes sein.«178 Wenn 
beispielsweise des Zöglings Geschmack ausgebildet wird, soll er sich 
»an einfachen Dingen« erfreuen, denn durch »diese Kleinigkeiten lernen 

173	J.-J. Rousseau: Emil oder Über die Erziehung, S. 148.
174	Für den Terminus siehe ebd., S. 71.
175	Ebd., S. 172.
176	Ebd., S. 366.
177	Ebd., S. 14.
178	Ebd., S. 366.

DIE MODERNE FAMILIENZELLE

https://doi.org/10.5771/9783748913481-113 - am 24.01.2026, 15:08:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152

wir das Leben mit Gütern bereichern, die zu uns passen, und zwar in al-
ler Wahrheit, die sie für uns haben können«.179 Eine eigene, erwachsene 
Wahrheit indes, zu welcher der kindliche und jugendliche Émile durch 
die erzieherischen Wahrheitsspiele des Natürlichen und Nützlichen ge-
führt wurde. Da Émile die Menschen liebe, weil sie seinesgleichen sind, 
liebe er diejenigen noch mehr, die ihm ähnlich sind, schließlich ist er da-
von überzeugt, gut zu sein.180 Es ist das Volk des tätigen, rechtschaffenen 
Lebens, das sich, wie Émile, nicht verstellen kann,181 deren viele mühe-
vollen und tätigen Tage die wenigen »Feiertage zum Genuß« machen, 
ja, es ist gerade der »Wechsel zwischen langer Arbeit und kurzer Muße 
[…] die Würze der Vergnügungen seines Standes«.182 Émiles gesellschaft-
liche Bedeutung liegt in seiner Selbstzufriedenheit und Mittelmäßigkeit, 
die ihn zufrieden sein lassen mit dem, was er hat, die ihm nicht erlauben 
nach mehr zu streben, weder nach mehr Wissen noch nach mehr Reich-
tum, mehr Abgeschiedenheit oder mehr Natur, und die ihn die herr-
schenden Verhältnisse nie in Frage stellen lassen. Gemäß dem erziehe-
rischen Gewordensein in künstlich-natürlichen Erfahrungsräumen will 
und wird er in seinem Stand unter seinesgleichen aufgehen, für die stets 
gilt: »Strebt in allem nach dem Mittelmaß, die Schönheit nicht ausge-
nommen.«183 Émile, dessen Kenntnisse sich »nicht über das Nützliche 
hinaus« erstrecken, gibt sich jedoch nicht nur zufrieden mit der ihm zu-
gewiesenen Stellung in seinem Stand, sie ist sein »Lebensglück«.184

Der erfolgreiche Ausgang dieses modellhaften Experiments – also 
die Wirklichkeit eines freien und glücklichen Émile, der nunmehr Va-
ter wird, die Bevölkerung vermehrt und seinen bürgerlichen Pflichten 
in einer wohlgeordneten natürlichen Familie und sittlichen Gesellschaft 
nachkommt, dessen Selbst-/Weltverhältnisse im Gleichgewicht von Wol-
len und Können geformt werden, der »gut erzogen«185 wurde und ent-
sprechend »gut« erziehen wird – ist freilich von Beginn an ausgemacht.186 
Schließlich sollte bewiesen werden, dass eine Erziehung, die die Natur 

179	Ebd., S. 372.
180	Vgl. ebd., S. 366.
181	Vgl. ebd., S. 277 (Volk), 454 (Émile).
182	Ebd., S. 379.
183	Ebd., S. 448.
184	Ebd., S. 366.
185	Ebd., S. 24.
186	Es lassen sich selbstredend andere Ideale als Gleichgewicht denken und 

modellhaft durchspielen, zum Beispiel das folgende, das real wie Émile ist: 
»›Das Einzige‹, fuhr der Mann fort, ›worauf es im Leben ankommt, ist, dass 
man es zu etwas bringt, dass man was wird, dass man was hat. Wer es weiter 
bringt, wer mehr wird und mehr hat als die anderen, dem fällt alles Übrige 
ganz von selbst zu: Freundschaft, Liebe, Ehre und so weiter.‹« M. Ende: 
Momo, S. 94.

GLÜCKSVERSPRECHEN UND GEFAHRENKULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748913481-113 - am 24.01.2026, 15:08:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


153

des Kindes berücksichtigt und versteht die natürliche wie die sittlich-mo-
ralische Entwicklung zu regieren, zu formen und zu führen, nur gelin-
gen kann. Émile ist insofern nicht nur Experiment und Modell, sondern 
auch »Versprechen an die Menschheit«.187 Rousseaus liberal-paterna-
listische, pädagogisch-republikanische Menschenbildungskunst schafft 
mithin Fremd- und Selbstführungen, die den rechten Gebrauch einer 
Freiheit garantieren sollen, deren Möglichkeiten und Bedingungen sie 
zugleich vollkommen erschafft.

4.5 Entwicklung, Expert:innen, Eltern und die 
gegenwärtige Zukunft der Gesellschaft –  

Elemente des Dispositivs moderner Kindheit

Das experimentelle Modell Émile ist vergleichbar mit einer alles deter-
minierenden herrschenden Ideologie »ohne Außen«, wie sie oben in Ka-
pitel 2 diskutiert wurde, schließlich gehorcht jede Praktik, jedes Ritual 
und jedes Dingarrangement der natürlich-sittlichen Ordnung, also einem 
äußerlichen Zweck, und geht als das Gegebene dem Subjekt stets voraus. 
Diese homogene, in diesem Sinne ideologische Wahrheit des Émile, die 
ja nicht einem genialen Kopf, sondern einer historischen Situation ent-
springt, ermöglicht eine schematische Darstellung zentraler Elemente des 
Dispositivs moderner Kindheit sowie von deren Zusammenhängen und 
Beziehungen. Dabei handelt es sich um die Natur des Kindes, Entwick-
lung, Erziehung, Expert:innen, Eltern und ein zugleich hoffnungsvolles 
wie ebenso ängstlich-sorgendes Beziehungsgeflecht zwischen Glücksver-
sprechen und Gefahrenkultur. Diese vom Problem Kind ausgehenden Ele-
mente, ihre Implikationen und Effekte fasse ich im Folgenden zusammen.

Ein ganz zentrales Wissenselement dieses Dispositivs, also eine Bedin-
gung wahrer Erkenntnisse, möglicher Techniken und legitimer Subjekt-
formen, ist die essenzielle Differenz zwischen Kind und Erwachsenem, 
zwischen Kindheit und Erwachsenheit. Das Kind ist bei Rousseau we-
der Mensch noch Tier und so anders, dass es eines Experten bedarf so-
wie spezieller Erkenntnisse und Verfahrensweisen, um dem Kind und sei-
ner Natur gerecht zu werden, ja, um diese überhaupt erkennen und von 
der Widernatur scheiden zu können. Diese Natur ist bei Rousseau zum 
Ersten ein anthropologischer Begriff, der die psychophysische Besonder-
heit von Subjekten konstruiert, als Kinder und im Weiteren als Jungen 
und Mädchen sowie als Erwachsene und – im Sinne der Geschlechter-
beziehungen in »der Ordnung der Natur«188 – als Mann, Vater, Bürger, 

187	M.-S. Honig: Entwurf einer Theorie der Kindheit, S. 45.
188	J.-J. Rousseau: Emil oder Über die Erziehung, S. 388, Anmerkung.

ENTWICKLUNG, EXPERT:INNEN, ELTERN UND DIE GEGENWÄRTIGE ZUKUNFT 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-113 - am 24.01.2026, 15:08:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154

Handwerker und Frau, Mutter, Ministerin, Gattin. Er markiert zum 
Zweiten die Distanz zwischen Kindheit und Gesellschaft als Differenz 
von Unschuld und Amoralität. Dabei ist in der guten Natur des Kindes 
eine anthropologische Umformung des heiligen Kindes zu erkennen, eine 
Natur aber, die sogleich eine Quelle möglicher Gefahren birgt, wenn sie 
nämlich falsch geführt und gelenkt wird. Die Natur des Kindes begrün-
det also sowohl dessen moralische Überlegenheit und zugleich Schutz-
bedürftigkeit, als sie bei falscher Führung als Widernatur auch Hort des 
Unheils ist. Sie lauert einerseits als gefährliche Möglichkeit in Émile und 
damit in jedem durchschnittlichen Kind und ist überdies auch durch die 
widernatürlichen Kinder der städtischen Anderen präsent. Andererseits 
konstituiert sie eine »ganz generelle Bedürftigkeit«189 des Kindes ange-
sichts der Schwäche seines Körpers, seiner Seele und Phantasie. Zum 
Dritten schließlich ist die Natur des Kindes eine »Utopie der Mensch-
heitsentwicklung: Sie ist jenes Allgemeine, auf das hin Erziehung im Zei-
chen der Vernunft orientiert ist«190, ohne indes einem Zurück-zur-Natur 
anheimzufallen. Der wahre Diskurs dieser Natur lässt sich mit Foucault 
als eschatologisch beschreiben, da er »jene Wahrheit [antizipiert], deren 
Natur und Geschichte er definiert, er skizziert sie im voraus und ruft sie 
von ferne hervor«.191 Die antizipierte Wahrheit der Natur des Kindes 
markiert so zentralerweise die Differenz zwischen Kind und Mensch, zu-
gleich macht sie das Kind moralisch überlegen und unvollkommen. Sie 
verlagert die Menschwerdung des Kindes in die Zukunft und macht so-
wohl Entwicklung als auch Erziehung zwingend notwendig.192 Sie geht 
also von einer grundsätzlichen Erziehungsbedürftigkeit des Subjekts/Ob-
jekts Kind aus, welches dazu bestimmt ist, sich zu einem erwachsenen 
respektive menschlichen männlichen oder weiblichen Subjekt zu entwi-
ckeln. Was die Besonderheit des Objekts Kind im Einzelnen ausmacht, 

189	D. Bühler-Niederberger: Kindheit und die Ordnung der Verhältnisse, S. 9.
190	Diese dreifache Bestimmung ist eine erweiterte Entlehnung von M.-S. Ho-

nig: Entwurf einer Theorie der Kindheit, S. 35 f.
191	M. Foucault: Die Ordnung der Dinge, S. 386.
192	Der Zukunftsbezug ist folglich in pädagogische Praktiken eingelassen und 

wurde seit dem 18. Jahrhundert als solcher auch reflektiert, zumeist im dis-
kursiven Zusammenhang allgemeiner Fortschritts- und Machbarkeitsphan-
tasien, gegen die Rousseau sich wendet. Seit dem letzten Drittel des 20. 
Jahrhunderts aber ist die Kategorie der Zukunft aus der erziehungswissen-
schaftlichen Reflexion und Kanonisierung in Handbüchern weitgehend ver-
schwunden, was an der temporalen Struktur pädagogischer Praktiken indes 
nichts ändert; vgl. dazu Kapitel 6 sowie Wolfgang Nieke: »Gesellschaftliche 
und individuelle Zukunft als basale Kategorie für pädagogisches Handeln 
und seine erziehungswissenschaftliche Orientierung« [2000], in: Kompetenz 
und Kultur. Beiträge zur Orientierung in der Moderne, Wiesbaden 2012, S. 
131–146.

GLÜCKSVERSPRECHEN UND GEFAHRENKULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748913481-113 - am 24.01.2026, 15:08:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


155

wie es sich zu entwickeln hat, welche Erziehung es verlangt und was Ziel 
dieser zu regierenden Entwicklung ist, sind dieser Differenz nachgeord-
nete und zugleich durch diese Differenz unumgänglich zu beantworten-
de Fragen. Dabei kann Entwicklung in einem Maße selbstverständlich 
werden, dass die diesem Konzept zugrundeliegende Differenz vollkom-
men unbehandelt bleibt, freilich ohne sie nicht doch im Vollzug pädago-
gischer Praktiken fortlaufend zu perpetuieren.193

Um die Tragweite dieses Wahrheitsspiel zu ermessen, lohnt es sich, 
die begriffliche Differenz zwischen Rousseaus Auffassung von Perfekti-
bilität, der Fähigkeit zur Vervollkommnung, und Natur/Entwicklung zu 
vergegenwärtigen. Denn die Kontrastierung lässt zentrale Implikationen 
von Entwicklungskonzeptionen deutlich hervortreten, welche modernen 
Vergesellschaftungspraktiken im Gegensatz zu Annahmen über mensch-
liche Perfektibilität strukturell inhärent sind. Rousseaus Konzept der 
Perfektibilität, die ihm in den beiden Diskursen so wichtige anthropolo-
gische, den Mensch vom Tier unterscheidende Universalie, lässt sich als 
»temporaler Kompensationsbegriff«194 verstehen. In diesem schlägt sich 
die von Rousseau ausgemachte Komplementarität von Fortschritt und 
Niedergang in Neuzeit und beginnender Moderne nieder. »Alle Tiere«, 
heißt es auch im Émile, »haben genau die notwendigen Fähigkeiten für 
ihre Entwicklung. Nur der Mensch hat mehr. Ist es nicht sonderbar, daß 
dieses Mehr die Quelle seines Unglücks ist?«195 Rousseau spielt – für sei-
ne Zeitgenoss:innen unverständlicherweise – Perfektion und Perfektibi-
lität gegeneinander aus. Anders als etwa Condorcet widerspricht er der 
Annahme eines linearen, sich verbessernden, einheitlichen Fortschreitens 
von Moral, Ökonomie, Technik und Menschlichkeit.196 Perfektibilität ist 

193	So ist beispielsweise im erziehungswissenschaftlichen Feld der Pädagogik 
der frühen Kindheit, eine der historisch neuesten Eroberungen erziehungs-
wissenschaftlicher Praktiken, die ihren Fokus auf eine ausgemachte Ent-
wicklungsstufe bereits im Namen verankert hat, das Kind allgegenwärtiger 
Fluchtpunkt und zugleich theoretisch unterbestimmte Leerformel; vgl. Marc 
Schulz: »How to do things without words. Das Kind als begriffliche Leer-
formel der Pädagogik der frühen Kindheit«, in: Bianca Bloch et al. (Hg.), 
Kinder und Kindheiten. Frühpädagogische Perspektiven, Weinheim 2018,  
S. 55–67. 

194	Reinhart Koselleck: »›Fortschritt‹ und ›Niedergang‹ – Nachtrag zur Ge-
schichte zweier Begriffe«, in: Begriffsgeschichten. Studien zur Semantik 
und Pragmatik der politischen und sozialen Sprache, Frankfurt/Main 2006,  
S. 159–181, hier S. 177.

195	J.-J. Rousseau: Emil oder Über die Erziehung, S. 58.
196	So ist es im Grunde nur konsequent, dass Rousseau im Fortsetzungsfrag-

ment Émile und Sophie oder Die Einsamen die Ehe zwischen Émile und So-
phie scheitern lässt; vgl. Jean-Jacques Rousseau: Emile oder Von der Erzie-
hung. Emile und Sophie oder Die Einsamen, Düsseldorf 1997.

ENTWICKLUNG, EXPERT:INNEN, ELTERN UND DIE GEGENWÄRTIGE ZUKUNFT 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-113 - am 24.01.2026, 15:08:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156

für Rousseau eine »metahistorische Kategorie«, eine »Grundbedingung 
aller möglichen Geschichte«, eine das Zukünftige kontingent setzende 
Konzeption des Subjekts, die von einer »definiten Zielbestimmung ab-
sieht«.197 Die kulturkritischen Implikationen einmal zurückgestellt, lässt 
sich hier eine Parallele zur einzigen anthropologischen Universalie der 
Subjektivierungsforschung ausmachen: Der Mensch ist prinzipiell un-
endlich formbar, denn er besitzt die natürliche Fähigkeit, nicht natürli-
che, beliebige Fähigkeiten zu erwerben.198 Auch wenn Rousseau in seiner 
Grundbewegung zweifelsohne daran festhält, ist im Émile jedoch nicht 
Perfektibilität leitend, sondern sind es natürliche Fortschritte und Ent-
wicklungen. Das sind zwar ebenfalls temporalisierende und Geschichte 
dynamisierende Begriffe, mit diesen geht Rousseau aber von einer nor-
mativen Finalität aus – einem individuell-gesellschaftlichen, geschlecht-
lichen Telos der zu regierenden kindlichen Entwicklung –, die gerade 
seiner Konzeption von Perfektibilität fremd ist.199 Als Entwicklungs-
kindheit aber ist sie zentrales Element des Dispositivs Kindheit. Die Zu-
kunftsoffenheit der Perfektibilität und Kontingenz von Geschichte wird 
durch die Konzeption einer natürlichen Entwicklung gebannt und gewis-
sermaßen defuturisiert,200 weshalb sich sagen lässt: »Émile ist nicht per-
fektibel, eben weil seine Entwicklung eine notwendige ist.«201 Dies gilt, 

197	R. Koselleck: »Die Verzeitlichung der Begriffe«, S. 79.
198	Siehe dazu die ausführliche Diskussion oben in Kapitel 3.1.
199	Dies ist gewissermaßen theoretisch der Fall, tatsächlich widerspricht ins-

besondere Rousseaus dichotome Geschlechtertheorie einem so gezeichne-
ten Begriff von Perfektibilität. Während für die verheiratete Frau zumindest 
eine enge Subjektform gegeben ist, die ihr individuelle Entfaltung und sozi-
ale Anerkennung ermöglicht, ist die ledige Frau im Grunde gar nicht vorge-
sehen und besonders problematisch (und wird es sowohl das ganze 19. als 
auch das 20. Jahrhundert über bleiben und in mehrfach lackierten Versatz-
stücken auch im 21. Jahrhundert präsent bleiben). Eben eine solche Frau, 
die unbekannte Pariserin Henriette, wendet sich diesbezüglich 1764 in ei-
nem Brief an den berühmten und von ihr verehrten Rousseau. Im Zuge des 
sich entspinnenden Briefwechsels zwischen beiden gelingt es ihr, Rousseau 
samt seiner Geschlechtertheorie in erhebliche Begründungsschwierigkeiten 
zu bringen; vgl. dazu Claudia Honegger: Die Ordnung der Geschlechter. 
Die Wissenschaften vom Menschen und das Weib 1750–1850, Frankfurt/
Main, New York 1991, S. 18–30.

200	An Luhmann anschließend lassen sich futurisierende und defuturisierende 
Praktiken voneinander unterscheiden, Erstere zielen auf eine zunehmende, 
Letztere auf eine abnehmende Offenheit einer gegenwärtigen Zukunft; vgl. 
dazu oben Kapitel 3.3 sowie N. Luhmann: »Die Zukunft kann nicht begin-
nen: Temporalstrukturen der modernen Gesellschaft«, S. 130.

201	Bertrand Binoche: »Rousseau: Perfektibilität ohne Perfektion«, in: Kon
stanze Baron/Christian Soboth (Hg.), Perfektionismus und Perfektibilität. 

GLÜCKSVERSPRECHEN UND GEFAHRENKULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748913481-113 - am 24.01.2026, 15:08:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


157

ohne dass wir es uns ausgesucht hätten, für uns alle, die wir in diesen un-
seren Wirklichkeiten objektiviert und subjektiviert wurden und werden.

Entwicklung geht also von einer essenziellen Differenz aus, verfolgt 
diese aber nicht weiter, sondern verzeitlicht sie.202 Zentral dafür ist eine 
proklamierte Natur des Kindes, welche dieses sowohl von Erbsünde und 
Nachkommenschaft befreit als auch als essenziell different setzt. Die 
»Verdrängung des zyklischen Vater-Sohn-Schemas durch das teleologi-
sche Lehrer-Schüler-Schema«203 zeigt zum einen an, dass das Kind nicht 
weiter als Nachkomme, als letztes Glied einer Kette begriffen wird, son-
dern als auf eine offene Zukunft zulaufend. Sofern das Kind aber nicht 
in erster Linie bekannter Nachkomme ist, der hinsichtlich familiärer 
Ähnlichkeiten beäugt werden kann, ist es zum anderen als unbekann-
tes Wesen, als Objekt Kind, zunächst einmal zu erforschen und zu stu-
dieren. Weil das Kind so anders ist, die Differenz so fundamental und 
essenziell, braucht es Expert:innen der kindlichen Natur, Entwicklung 
und Erziehung, Wundererzieher:innen wie Jean-Jacques, deren Aufgabe 
es ist, die wahre menschliche Natur zu erkennen, sie hervorzubringen 
und auf diese Weise im Kind und durch das Kind die zukünftige, bessere 
Gesellschaft herbeizuführen.204 Daher ruft das Postulat der unbekann-
ten kindlichen Natur Expert:innen naturnormgemäßer Kindesentwick-
lung und Kindeserziehung auf den Plan, deren »separierender Blick«205 
die Differenz zwischen Kind und Mensch wissenschaftlich vertieft, de-
ren »pädagogischer Blick«206 individualisierende Selbstbefragungen und 
Selbstfindungen anleitet und deren »strategischer Blick«207 die Eigenwelt 
des Kindes in erster Linie als von unzähligen Gefahren und potenziellen 
Unglücken belagert begreift, die im Kind und seiner Umwelt lauern und 
dessen Entwicklung gefährden. Kurzum: Aus dem Wahrheitsspiel der 
Differenz zwischen Kind und Mensch folgt, dass das Kind erst Mensch 
respektive Mann oder Frau wird durch Entwicklung und Erziehung. Ent-
wicklung und Erziehung sind auf eine zukünftige Gegenwart von Sub-
jekt und Gesellschaft bezogen, sie leiten daher als gegenwärtige Zukunft 
die Menschwerdung an. Insofern lässt sich die These formulieren, dass 
Erwartungsaffekte strukturell in dieses Geschehen eingelassen sind und 

Streben nach Vollkommenheit in Aufklärung und Pietismus, Hamburg 
2018, S. 99–115, hier S. 114 (Herv. i. O.).

202	Vgl. M.-S. Honig: Entwurf einer Theorie der Kindheit, S. 68.
203	K. Wünsche: »Die Endlichkeit der pädagogischen Bewegung«, S. 105.
204	Vgl. auch Heinz-Elmar Tenorth: Geschichte der Erziehung. Einführung in 

die Grundzüge ihrer neuzeitlichen Entwicklung. 2., durchgesehene Aufl., 
Weinheim, München 1992, S. 77.

205	D. Bühler-Niederberger: Kindheit und die Ordnung der Verhältnisse, S. 165 ff.
206	Käte Meyer-Drawe: »Versuch einer Archäologie des pädagogischen Blicks«, 

in: Zeitschrift für Pädagogik 42 (1996), S. 655–664.
207	D. Richter: Das fremde Kind, S. 98.

ENTWICKLUNG, EXPERT:INNEN, ELTERN UND DIE GEGENWÄRTIGE ZUKUNFT 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-113 - am 24.01.2026, 15:08:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158

dass dies, weil Entwicklung und Erziehung als zugleich Glücksverspre-
chen und Gefahrenkultur potenziell gelingen oder scheitern können, die 
Erwartungsaffekte Angst und Hoffnung sind.208

Entwicklung als ein auf eine zukünftige Gegenwart von Selbst und 
Gesellschaft bezogener Prozess wird überdies stufenförmig konzeptua-
lisiert, wobei das kindliche Eigenrecht im Sinne Rousseaus gerade darin 
besteht, die jeweilige Gegenwart des Kindes nicht »einer ungewissen Zu-
kunft«209 zu opfern. Dies ist nicht nur eine Reaktion Rousseaus auf die 
hohe Kindersterblichkeit im 18. Jahrhundert, sondern auch ein Appell, 
die Erziehung der Kinder nicht bloß auf gesellschaftliche Brauchbar-
keit und Nützlichkeit als zukünftige Bürger:innen hin auszurichten. Eine 
glückliche beziehungsweise geglückte Kindheit ist hier Voraussetzung ei-
nes glücklichen Erwachsenenlebens, das bei Rousseau in der Figur des 
handwerkenden Bürgermenschen dem Appell zum Trotz ja durchaus 
normativ vorgegeben ist. Als im Grunde unvereinbare Zielvorstellun-
gen einer Erziehung zu emanzipativer Selbstbestimmung und einer Er-
ziehung zu gesellschaftlicher Brauchbarkeit setzt sich Rousseaus Postulat 
»in den Aporien pädagogischer Institutionen«210 fort, welche von einer 
natürlichen Erziehungsbedürftigkeit des Kindes ausgehen (müssen).

Neben dieser pädagogischen Aporie ist es insbesondere die Art der 
Verknüpfung von Kindheit und Erwachsenheit, die wesentlich für die 
Modernität des Rousseau’schen Subjekts ist. Denn durch ihre sukzessiv 
und erzieherisch zu überbrückende Trennung sind sie aufeinander bezo-
gen und bleiben es ein Leben lang. So setzt diese Verknüpfung das er-
wachsene Individuum in eine spezifische Form der Beziehung zu seinem 
kindlichen211 und gibt so der introspektiven Subjektivierung und subjek-
tivierenden Biographisierung einen Schub.

Dabei zeigt die Analyse des Émile, dass dieses Glück einer glück-
lich-geglückten Kindheit weder aus dem Kind kommt noch ihm bloß von 
außen auferlegt ist. Die anthropologisch begründete und pädagogisch 
angeleitete Menschwerdung des Kindes, die schafft, was sie voraussetzt – 
das pädagogische Paradoxon des zu Autonomie zu erziehenden autono-
men Kindes –,212 und die das »Lebensglück«213 ermöglichen soll, entwirft 

208	Vgl. zu Angst und Hoffnung als Erwartungsaffekte oben das Kapitel 3.3.
209	J.-J. Rousseau: Emil oder Über die Erziehung, S. 55. Rousseau nennt eine solche 

auf das Zukünftige schielende Erziehung bekanntlich »barbarisch«; vgl. ebd.
210	M.-S. Honig: Entwurf einer Theorie der Kindheit, S. 43.
211	Vgl. Christian Moser: »Diesseits der Erbsünde? Kindheit, Erinnerung und 

Subjektivität nach Rousseau«, in: Zeitschrift für Ideengeschichte 6 (2012), 
S. 21–38, hier S. 21–22.

212	Vgl. Ulrich Bröckling: »Kontraktpädagogik: Wir müssen immer tun, was 
wir wollen«, in: Gute Hirten führen sanft. Über Menschenregierungsküns-
te, Berlin 2017, S. 222–242, hier S. 222.

213	J.-J. Rousseau: Emil oder Über die Erziehung, S. 366.

GLÜCKSVERSPRECHEN UND GEFAHRENKULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748913481-113 - am 24.01.2026, 15:08:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


159

ein relationales Beziehungsgefüge, das von Beginn an technologisch und 
normativ Selbst-/Weltverhältnisse anleitet. Es ist techno-logisch, da Na-
tur und Entwicklung gemacht sein wollen. Dem Wahrheitsspiel gemäß 
werden entsprechende Techniken entwickelt, die dieser Natur förderlich 
sein sollen, die dem Kind ermöglichen sollen, sich dem natürlichen, wah-
ren Geschlecht entsprechend zu entwickeln.214 Denn dies geschieht nicht 
durch bloßen Gebrauch der Sinne, des Körpers, der Seele und der Ver-
nunft, sondern nur durch Erziehung. Daher gilt es, angepasst an die aus-
gemachte Entwicklungsstufe des Kindes »eine Welt nach seinem Maß zu 
errichten«.215 Gerade das Pochen auf eine gegenwärtige Gegenwart, die 
nicht einer zukünftigen unterzuordnen sei, führt mithin sowohl zu umso 
kleinteiligeren Präskriptionen zu erwerbender Fähigkeiten als auch zu 
umso detaillierteren Vorgaben der dinglichen Ausgestaltungen, räumli-
chen und zeitlichen Ordnungen der entsprechenden Stufe. Denn ein gro-
ßes Ziel, etwa das Sicherstellen der Erbreihenfolge, wird in viele kleine 
zu erreichende Ziele aufgelöst, die Gegenwärtigkeit wird, mit anderen 
Worten, anhand kleinteiliger normativer Entwicklungsstufen des Kin-
des hervorgebracht und überwacht. Grundsätzlich werden diese dabei 
angeleitet durch je spezifische künstlich-natürliche, materiell-dingliche, 
räumlich-zeitliche, generationale und affektive Arrangements, welche – 
wie die Beispiele des Kinderzimmers und der Spielzeuge zeigen – die Er-
ziehenden herzustellen haben und über die sie herrschen. 

Das Beziehungsgefüge ist zudem normativ. Dies liegt darin begrün-
det, dass eine dem zu erziehenden Kind vorausgehende kindliche Na-
tur zwangsläufig Bestimmungen über das Kind enthält; etwa welches 
Kind welcher Erziehung würdig und welches jeder Erziehung im Grun-
de unwürdig ist, was dem Kind gemäß dieser oder jener Entwicklungs-
stufe natürlich oder nicht natürlich ist, was mithilfe von Techniken zu 
korrigieren, was zu fördern und was zu unterbinden ist. Die (glückliche) 
Norm impliziert also ihre (gefährliche) Abweichung. So bedingt sie Un-
gleichheiten, wie dargestellt zwischen Generationen und Geschlechtern, 
aber auch zwischen Ständen beziehungsweise Klassen, geographischen 
Räumen und lokalen Körpern. Émile beispielsweise ist nicht nur we-
gen seiner Durchschnittlichkeit ausgewählt und anderen Kindern ande-
rer Stände vorgezogen worden, sondern auch seiner guten körperlichen 

214	So wie in Rousseaus Émile die komplementären Geschlechtskonstruktio-
nen unhintergehbar und überdies für ein Gelingen der natürlich-sittlichen 
Ordnung wesentlich sind, wird die Frage nach einem wahren Geschlecht in 
westlich-modernen Gesellschaften insgesamt hartnäckig aufgeworfen und 
treibt sie zweifelsohne nach wie vor um; vgl. Michel Foucault: »Das wah-
re Geschlecht« [1980, Nr. 287], in: Schriften in vier Bänden. Dits et Ecrits. 
Band IV. 1980–1988. Hrsg. von Daniel Defert/François Ewald, Frankfurt/
Main 2005, S. 142–152.

215	M. Foucault: Psychologie und Geisteskrankheit, S. 122.

ENTWICKLUNG, EXPERT:INNEN, ELTERN UND DIE GEGENWÄRTIGE ZUKUNFT 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-113 - am 24.01.2026, 15:08:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160

Konstitution und geographischen Herkunft wegen. Denn nur starke 
Körper sind im Stande, Wollen und Können ins Gleichgewicht zu brin-
gen und »nur in gemäßigten Zonen werden sie [die Menschen], was sie 
können«.216 In diesem Modell wird also nichts dem Zufall überlassen, 
möge die Norm der Natur nur zu ihrem Recht kommen. 

In diesem technologisch-normativen Beziehungsgefüge Émile lassen 
sich daher im lockeren Anschluss an Foucault vier differente Machtfor-
men ausmachen. So finden sich juridische Machtbeziehungen, die hier 
mit vertraglichen Verboten und Geboten arbeiten. Sie kommen keines-
falls permanent zum Einsatz, dienen aber stets als Drohpotenzial. Fort-
während eingesetzt werden dagegen regulierende, quasi-gouvernementa-
le Machtbeziehungen. Diese beziehen sich im Émile nicht in erster Linie 
auf eine Bevölkerung, einen Volkskörper mit seinen Eigenheiten, wel-
che eine Regierungspraxis zu reflektieren hat. Vielmehr meine ich da-
mit das strategische, künstliche Errichten von natürlich-dinglichen Mög-
lichkeitsräumen, von regulierten Realitäten und überhaupt möglichen 
Erfahrungsräumen, die die freie Selbstentfaltung strukturieren. Hinzu 
kommen disziplinäre Machtbeziehungen, die als Techniken des Details 
»Gefüge von Gewohnheiten«217 herstellen und »komplementär zur Re-
alität«218 sowohl seelische und körperliche Fähigkeiten minutiös for-
men als auch jede seelische Regung und jede körperliche Geste überwa-
chen, kontrollieren, prüfen und gegebenenfalls sanktionieren. Schließlich 
lassen sich pastorale Machtbeziehungen ermitteln, die angesichts eines 
diesseitigen Heilsversprechens einer glücklichen Erwachsenenexistenz 
und unter Fremdführung des Wundererziehers, der alles wissen muss, 
um sein Schäfchen richtig führen zu können, zur beichtenden Selbstbe-
obachtung, Selbstbefragung und zu explizierender Selbstbeschreibung 

216	J.-J. Rousseau: Emil oder Über die Erziehung, S. 26. Rousseaus rassisti-
sche Aussagen erstrecken sich über die unterschiedliche Wertigkeit geogra-
phisch-klimatischer Herkünfte bis zur Deklaration »unnützen Lebens«: 
»Die Durchbildung des Gehirns scheint auch in den beiden [klimatischen] 
Extremen weniger vollkommen zu sein. Weder die Neger noch die Lappen 
haben den Geist des Europäers. Soll mein Zögling also Weltbürger sein, so 
wähle ich ihn aus der gemäßigten Zone«; ebd., S. 27. »Ich würde mich nicht 
mit einem kränklichen und siechen Kind belasten […]. Ich mag keinen Zög-
ling, der sich selbst und anderen unnütz ist, der allein damit beschäftigt ist, 
sich am Leben zu halten, und dessen Leib der Erziehung der Seele schadet. 
Verschwende ich meine Fürsorge an ihn, so verdopple ich den Verlust, in-
dem ich der Gesellschaft zwei statt nur einem Menschen entziehe«; ebd.,  
S. 28. Die rassistischen Dimensionen des Émile werden in der pädagogischen 
Rezeption im Grunde gänzlich ausgeblendet; vgl. aber M. Kappeler: »Wie 
Robinson war, soll Emile werden«.

217	M. Foucault: Die Strafgesellschaft, S. 324.
218	M. Foucault: Sicherheit, Territorium, Bevölkerung, S. 76.

GLÜCKSVERSPRECHEN UND GEFAHRENKULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748913481-113 - am 24.01.2026, 15:08:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


161

auffordern. Demgemäß leiten sie eine beständige, niemals endende 
Fremd-/Selbstführung an zur Ausbildung und Aufrechterhaltung von 
Gewissen und Gehorsam.

Zum Beziehungsgefüge Émile respektive zum Dispositiv moderner 
Kindheit gehören neben der kindlichen Natur, normativen Entwick-
lungskonzeption, technologischer Erziehungspraktiken und allwissen-
den Expert:innen auch die leiblichen Eltern. Diese sind als natürliche 
Erzieher:innen ihrer Kinder selbst zu erziehen, und zwar ihren ge-
schlechtlich-komplementären Subjektivitäten, Fähigkeiten und Emoti-
onen entsprechend. Dabei ist insbesondere die Frau dazu zu bringen, 
ihr gesamtes Dasein und Selbstsein in den Dienst von Familie und Ehe 
zu stellen, zum einen ihren Körper beim unbedingt notwendigen Stillen 
des Kindes und dem Erledigen des Haushalts, zum anderen ihre Emoti-
onen in Form einer Mutterliebe, einer bedingungslosen und zugleich zu 
dosierenden emotionalen Bindung zu ihrem Kind, sowie schließlich und 
ganz grundsätzlich bei den von ihr körperlich wie emotional hauptver-
antwortlich zu bewerkstelligenden Sorgearbeiten.219 Das Natürlichkeits-
postulat implementiert auf diese Weise Wahrheitsspiele im Inneren der 
sich um das Kind zusammenziehenden Familie, etwa (reform-)pädago-
gische, (prä-)psychologische und (anti-)medizinische Normen und Re-
geln zur elterlichen Führung des Kindes und materialen Gestaltung sei-
ner Umwelt. Deren Herkünfte und strategischen Zusammenhänge im 
Entstehen bürgerlich-kapitalistischer Gesellschaften gehe ich im folgen-
den Kapitel nach. Diese Normen sind der Eltern-Kind-Beziehung äu-
ßerlich, zugleich konstituieren sie sie und machen sie durchlässig für 

219	An dieser Stelle muss der Hinweis auf drei zentrale und wegweisende Stu-
dien genügen, die historisierend gegen die Naturalisierungen und Stereo-
typisierungen der Frau als natürlicherweise fürsorgendes, stillendes Sub-
jekt voller Mutterliebe und Erfüllung ob des von ihr hauptverantworteten 
Haushalts anschreiben. Die Studien zeigen die Ungleichheiten und Gewalt-
formen auf, die mit der sukzessiven, ausgrenzenden, Wissensformen verban-
nenden, zuweilen tötenden sowie wissenschaftlichen Durchsetzung und Ver-
alltäglichung der Frau als Mutter und Hausfrau einhergehen. Diese wurde 
in Abgrenzung zu der anderen Frau, der Hexe, Prostituierten, Ehebreche-
rin, die sie – wie Rousseaus Sophie – als Abweichung potenziell auch selbst 
ist, durchgesetzt. Als solche ist sie überdies wesentliches Element kapitalis-
tischer Vergesellschaftungsformen; vgl. Gisela Bock/Barbara Duden: »Ar-
beit aus Liebe – Liebe als Arbeit. Zur Entstehung der Hausarbeit im Kapi-
talismus«, in: Gruppe Berliner Dozentinnen (Hg.), Frauen und Wissenschaft. 
Beiträge zur Berliner Sommeruniversität für Frauen. Juli 1976, Berlin 1977, 
S. 118–199; Elisabeth Badinter: Die Mutterliebe. Geschichte eines Gefühls 
vom 17. Jahrhundert bis heute, München 1984; Silvia Federici: Caliban und 
die Hexe. Frauen, der Körper und die ursprüngliche Akkumulation, Wien, 
Berlin 2012.

ENTWICKLUNG, EXPERT:INNEN, ELTERN UND DIE GEGENWÄRTIGE ZUKUNFT 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-113 - am 24.01.2026, 15:08:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162

Expert:innen naturnormgemäßer Kindesentwicklung. Es vollzieht sich 
dadurch ein doppelter Prozess von Intimisierung und Distanzierung zwi-
schen Kind und Eltern, denn einerseits wird so eine intime Familienzel-
le konstituiert, andererseits sind die Eltern angehalten, in objektivieren-
der Distanz ihr Kind, seinen Körper, seine Seele und die Entwicklung 
seiner Fähigkeiten gemäß den humanwissenschaftlichen Normen und 
Kriterien zu beobachten, zu dokumentieren, zu evaluieren sowie zu be-
werten und den Expert:innen zu berichten. Die so eingerichtete Famili-
enzelle wird demgemäß umrahmt von wissenschaftlichen Instanzen und 
zugleich zum Relais für deren Wahrheitsspiele, Machttechnologien und 
Subjektformen.220

Die naturnormgemäße, auf eine zukünftige Gegenwart von Selbst und 
Gesellschaft ausgerichtete und in gegenwärtiger Zukunft wirksam wer-
dende Entwicklung ist zugleich Glücksversprechen und Gefahrenkultur. 
Die Praktiken der Entwicklung und Erziehung werden angetrieben von 
der Hoffnung auf eine glückliche Existenz und zugleich begleitet von 
Ängsten um deren Scheitern. So ist eine jede Entwicklungsstufe nicht 
nur mit bestimmten Glückszuständen und Fähigkeiten verknüpft, die das 
Kind natürlicherweise zu diesem oder jenem Zeitpunkt erreichen sollte, 
sondern auch mit dem Kind wie dem Erziehungsarrangement inneren 
wie äußeren Gefahren und Risiken. Kindliches Fehlverhalten wird auf 
diese Weise »die Frucht falscher Erziehung«221 und aus der Sorge um die 
»spirituelle Gesundheit des Kindes«222 wird nunmehr Angst und Sorge 
um dessen Entwicklung. Sowohl kindliche und jugendliche Entwicklung 
als auch elterliche Erziehung, ihre auf das Kind bezogenen oder von die-
sem ausgehenden Praktiken, die von ihnen zu errichtenden natürlichen 
wie sittlichen Zeitregime sowie die herzustellenden, zu kontrollieren-
den und durchzusetzenden hygienischen wie immunisierenden räumli-
chen Arrangements, all diese Elemente erscheinen so als Prozesse voller 
Gefahren. Aber auch andere Expert:innen der kindlichen Natur können 
ebendieser gefährlich werden. Rousseau polemisiert beispielsweise ange-
sichts der Aufforderung zu natürlicher Gegenwärtigkeit gegen Vorsorge, 
der »wahre[n] Quelle unserer Leiden«, und Medizin: »Leb natürlich, sei 
geduldig, verjag den Arzt!«223 Überall also lauert der moralische, seeli-
sche oder gesellschaftliche Abgrund. Jede falsche Erziehungspraxis, jede 
nicht unterbundene widernatürliche kindliche Regung oder Geste, jede 

220	Vgl. das folgende Kapitel sowie M. Foucault: Die Anormalen, S. 338–339.
221	Dieter Richter: »Hexen, kleine Teufel, Schwererziehbare. Zur Kultur-

geschichte des ›bösen Kindes‹«, in: Deutsches Jugendinstitut (Hg.), Was 
für Kinder. Aufwachsen in Deutschland. Ein Handbuch, München 1993,  
S. 195–209, hier S. 196.

222	Hugh Cunningham: Die Geschichte des Kindes in der Neuzeit, Düsseldorf 
2006, S. 96.

223	J.-J. Rousseau: Emil oder Über die Erziehung, S. 59, 60.

GLÜCKSVERSPRECHEN UND GEFAHRENKULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748913481-113 - am 24.01.2026, 15:08:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


163

irrige Expert:innenintervention endet zwangsläufig in der Katastrophe. 
Wenngleich auch weniger dramatisch inszeniert als im experimentellen 
Modell Émile, erweist sich die moderne Familienzelle daher als nicht 
nur intimisierte Eltern-Kind-Beziehung, sondern von Beginn an auch als 
ängstliche. So strukturieren die Erwartungsaffekte Angst und Hoffnung 
den elterlichen Blick auf die kindliche Entwicklung, für die sie zu ver-
antworten sind, und die Expert:innen überwachen wie bewerten – was 
wiederum auch eine Überwachung und Bewertung der elterlichen Pra-
xis bedingt. Daraus ergeben sich moderne Imperative und Praktiken der 
evaluierenden Deskription der Expert:innen wie der Eltern und entspre-
chender Introspektionen des Kindes. Die allgegenwärtigen Gefahren le-
gitimieren, aktivieren und reaktivieren auf diese Weise immer wieder und 
immer wieder anders entsprechende Fremd- und Selbstführungen. Sie ge-
hen aus von den Problematisierungen des Subjekts als Kind, die immer 
auch auf die Gesellschaft und ihre Zukunft bezogen sind.

Es deutet sich in der Zusammenfassung des Kapitels an, dass die als 
zentral ausgemachten Elemente des Dispositivs moderner Kindheit, Na-
tur des Kindes, Entwicklung, Erziehung, Expert:innen, Eltern, Glücks-
versprechen und Gefahrenkultur, die sämtlich vom Problem Kind aus-
gehen, dass diese Elemente umfassend und zahlreich Beziehungen stiften 
und Vergesellschaftungen anleiten. Daher stößt der analytische Begriff 
des Dispositivs an seine Grenzen, sollen die weitreichenden Effekte des 
Problems Kind begrifflich eingefangen werden. Das experimentelle Mo-
dell des Wundererziehers löst sich in der kontingenten Wirklichkeit in 
eine Vielzahl von Elementen auf, die Einheit von Politik und Pädagogik 
wird zur Fiktion und die Praxis der Erziehung damit zur »Sozialtech-
nik«,224 die »Hoffnung auf Nachkommen« lebt doch weiter wie der ge-
sellschaftliche »Bedarf an Unterweisung« stetig zunimmt.225 Es handelt 
sich also um eine Vielzahl sich ergänzender, sich perpetuierender und 
auch sich widerstreitender Dispositive, denen das Problem Kind zugrun-
de liegt, sodass folgend weniger von einem Dispositiv moderner Kind-
heit ausgegangen wird, denn von einer Karte im deleuzianischen Sinne, 
welche vom Problem Kind zu kartographieren ist. 

Dass dem Problem Kind bereits zu Beginn der Frühen Neuzeit, 
lange bevor Rousseau seinen Émile verfasst hat, erhebliche Bedeu-
tung zukommt in der Herausbildung moderner Vergesellschaftungs-
praktiken, offenbart das folgende Kapitel. Durch eine systematische 
Relektüre von Foucaults Werk wird die ungeheure Relevanz des Pro-
blems Kind sowohl beim Entstehen als auch bei den Praktiken mo-
derner Subjektivierung als Individuum, bei der modernen Familienzel-
le, dem Sozialstaat, den Humanwissenschaften und dem weiten Feld 

224	M.-S. Honig: Entwurf einer Theorie der Kindheit, S. 43.
225	K. Wünsche: »Die Endlichkeit der pädagogischen Bewegung«, S. 104.

ENTWICKLUNG, EXPERT:INNEN, ELTERN UND DIE GEGENWÄRTIGE ZUKUNFT 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-113 - am 24.01.2026, 15:08:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164

psychiatrisch-psychologisch-therapeutischer Techniken herausgearbei-
tet. Unter anderem wird sich zeigen, dass Entwicklung nichts Individu-
elles ist, aber in höchstem Maße individualisierend.226 Dem Entwick-
lungsdenken, welches sich auch in der Analyse des Émile als wesentlich 
für moderne Kindheitskonstruktionen sowie grundsätzlich des Problems 
Kind erwiesen hat, geht daher das sechste Kapitel nach. Auch wenn sich 
im Émile Elemente moderner Vergesellschaftungspraktiken finden, die 
zweifelsohne auch unsere gegenwärtige Wirklichkeit ausmachen, so sind 
doch ganz entscheidende Transformationen zu konstatieren. Zu deren 
Analyse unternehme ich eine Genealogie des Entwicklungsdenkens, wel-
ches ich systematisiere in seinem historischen Werden als zunächst na-
türlich-sittlichen Normen folgend, wie bei Rousseau, sodann im Zuge 
umfassender Verwissenschaftlichungsprozesse als Normalitäten gehor-
chend und seit etwa den 1970er Jahren sich zunehmend ausbreitender 
Entwicklungskonzeptionen der Potenziale nachgebend. Das Wahrheits-
spiel der Entwicklung transformiert sich zudem noch in anderer Weise, 
welcher ich in Bezug auf die Spätmoderne nachgehe: Während es im 18. 
wie im 21. Jahrhundert stets um die Führung der Selbstführung geht, ist 
die spätmoderne Form der Subjektivierung indes keine republikanische, 
wie bei Rousseau, sondern eine (neoliberal) marktförmige.

226	Vgl. das folgende Kapitel sowie M. Foucault: Überwachen und Strafen,  
S. 201 ff.

GLÜCKSVERSPRECHEN UND GEFAHRENKULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748913481-113 - am 24.01.2026, 15:08:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	4.1  Der selbstlose Wundererzieher und sein durchschnittlicher Zögling. Émile als natürlich-republikanisches Experiment und Modell
	4.2  Das pädagogisch-paternalistische Arrangement künstlicher Natürlichkeiten und dinghafter Notwendigkeiten
	4.3  Pubertät, Phantasie und all die anderen Gefahren
	4.4  Die geschlechtlich-generational-hierarchisierte moderne Familienzelle, die Frau Ministerin Gattin Mutter und Émiles »Lebensglück«
	4.5  Entwicklung, Expert:innen, Eltern und die gegenwärtige Zukunft der Gesellschaft – Elemente des Dispositivs moderner Kindheit

