3 Attraktionen: Kohidrenz und Aktualitit
eines soziologischen Paradigmas

Dies und mehr werden die Bergsonianer des soziologischen Denkens aus-
fithrlicher und praziser entfalten. Ist man einmal sensibilisiert fiir dieses
Denken, eroffnet sich zunachst ein ganzes Tableau soziologischer Theo-
rien und Forschungen, die diese Kritik negativer Begriffe und diese Pri-
oritit des Werdens teilen, welches gefasst wird als divergierende, diffe-
renzierende Bewegung; und die diese Immanenzontologie teilen, in deren
Folge der Koérper immer mitzudenken bleibt, ebenso wie die Materie mit
ihrer eigenen durée. Die Geschichte des soziologischen Denkens gewinnt
hier ein Kapitel hinzu: Werke und Autoren werden neu geordnet, andere
kommen erstmals als Gesellschaftstheorien in den Blick. Das Paradigma,
das sichtbar wird, hat seine eigenen Themenschwerpunkte, seine eigene
Sozial- und Gesellschaftstheorie und seine eigene Gesellschaftsanalyse.
In vielem sind diese Theorien und Themensetzungen tiberraschend aktu-
ell — angesichts momentaner Debatten und Innovationen der internatio-
nalen soziologischen Theorie, denen sie faktisch vorherlaufen.

Stark vertreten sind im Paradigma sozialtheoretisch (in der Frage nach
dem Sozius, den Entitdten, die in das Soziale eingehen und dabei als so-
zial aktiv verstanden werden) Theorien der Techniken und Artefakte
sowie des Korpers und seiner Affekte. Und gesellschaftstheoretisch (in
der Frage nach der Emergenz groflerer Kollektive, ihrer Selbsthaltung)
handelt es sich stets um Theorien des Neuen, der Erfindung im Gesell-
schaftlichen, seiner stindigen Verdnderung; gedacht wird das permanen-
te Werden von Strukturen oder die stindige Dynamik von Morphologien
— daftir werden Begriffe und Konzepte gesucht, in Kritik all jener sozio-
logischen Konzeptionen, die sich zunéchst einen Zustand (eine Struktur,
eine Morphologie, eine Ordnung) setzen, und es dann schwer haben, de-
ren Emergenz und Verdnderung angemessen zu denken. Auch hat das Pa-
radigma seine eigene Methode der Gesellschaftsanalyse; stets handelt es
sich um vergleichende Zugriffsweisen im fiir Bergson schon skizzierten
Modell einer nicht evolutionistischen und nicht universalistischen Kon-
zeption der differenten Gesellschaften. Hinzu kommt die dezidierte Kri-
tik an den je zeitgenossischen ethnologischen und vergleichend-soziolo-
gischen Konzeptionen — die >kopernikanische Drehung« der Ethnologie
resp. Anthropologie (bei den Ethnologen im Zentrum oder am Rande
des Paradigmas: Leroi-Gourhan, Lévi-Strauss und Clastres).

Hat das Paradigma mit seinen basalen Theorieentscheidungen also
eigene thematische Schwerpunkte, so bleiben andere Themen der So-
ziologie relativ abgeblendet. Dies betrifft gerade auch traditionell do-

459

00:56:06. -


https://doi.org/10.5771/9783845277523-459
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

minante, klassische soziologische Themen, weshalb sich das Paradigma
zunichst ex negativo in den Blick nehmen ldsst — von dem her, was es in
der Gesellschaftstheorie und -analyse gerade nicht fiir interessant, weil
nicht fur konstitutiv und nicht fir addquat halt. Es gilt zunachst fur alle
Klassen- oder Schichtentheorien, deren angenommene Hierarchien und
massive, unverdnderliche Blocke aus der bergsonschen Perspektive nie
so starr erscheinen, dass man sie zur Grundlage der Gesellschaftstheo-
rie machen konnte. Das Paradigma entfaltet keine herkémmliche Theo-
rie sozialer Ungleichheit. Aus demselben Grund entfaltet es auch keine
herkéommliche Individualisierungstheorie, und keine Theorie der funk-
tionalen Differenzierung im Sinne linearen Fortschreitens vom Homo-
genen zum Heterogenen. All dies ist aus Sicht der hier behandelten Au-
toren zu vorherbestimmt, als dass es der sozialen Wirklichkeit gerecht
wiirde — sei es, weil man voraussetzt, Ungleichheit sei eine konstitutive
GrofSe in allen wirklichen und moglichen Gesellschaften; sei es, weil man
eine evolutionistische und damit verdeckt finalistische Sicht annimmt. So
kann etwa eine Individualisierungstheorie kaum denken, dass sich >die«
Individualisierung in modernen Gesellschaften auch einmal ganz anders
oder gar nicht vollziehen konnte.

Auch dreht sich das bergsonsche Denken kaum um Theorien und Ana-
lysen der Arbeitsbeziige (samt aller von ihnen aus konzipierten Gesell-
schaftskonzeptionen), weil namlich unter dem Terminus der Arbeit der
socius immer nur das menschliche, intentionale Subjekt ist, das zudem
meist als ein von sich entfremdetes gedacht wird — als eines, das sich
von seiner wahren Identitdt entfernt. Insofern konnte auch Touraine
nicht dem Bergsonismus zugeordnet werden, und insofern das Werk von
Hardt und Negri den marxschen Begriff der Arbeit durch Foucaults Bio-
politik, durch (die Macht iiber) das Leben ersetzt, ist es trotz aller An-
leihen bei Deleuze und Simondon eher postmarxistisch als bergsonia-
nisch.! (Die gesellschaftstheoretischen Arbeiten von Deleuze changieren
natirlich dazwischen; wir haben ausdriicklich nur Schneisen durch diese
geschlagen.) Stattdessen interessiert sich das bergsonsche Paradigma an
dieser Stelle der Arbeit eher fir die technische Aktivitit, als Beziehung
zwischen Akteuren und Dingen (bei Leroi-Gourhan und Simondon und
in den Gefiuige-Analysen von Deleuze). Diese Ensembles sind interes-

1 M. Hardt/A. Negri, Empire. Die neue Weltordnung, Frankfurt/M. 2002. Es
gibt hier via Deleuze viele Beziige zu Bergson, die Hardt und Negri selbst so
einschitzen: » Auch wir erkennen die Notwendigkeit, auf den schopferischen
Kriften des Virtuellen zu beharren, doch dieser bergsonsche Diskurs gentigt
uns nicht, insofern wir auch auf der Realitit des geschaffenen Seins beharren,
auf seinem ontologischen Gewicht und auf den Institutionen, welche die
Welt strukturieren, indem sie aus Kontingenz Notwendigkeit schaffen«. Sie
verweisen in dieser Korrektur des >bergsonschen Diskurses< auf Simondon
(Anm. 2 zu Teil IV, Kap. 1: » Virtualititen«).

460

00:56:06. -


https://doi.org/10.5771/9783845277523-459
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KOHARENZ UND AKTUALITAT EINES SOZIOLOGISCHEN PARADIGMAS

sant, sofern sie ihre eigene Dynamik in die Gesellschaft einbringen, die
Dynamik der Materie, ihren Nomos. Mit dem ausdriicklichen Desinte-
resse fur die (interaktionistisch, anthropistisch) konzipierte Arbeit, das
Simondon begriindet, geht auch ein relatives Desinteresse fiir Analysen
des Okonomischen einher, gemessen an den soziologischen Konzepten,
die es zum Zentrum der Gesellschaft und ihrer Theorie machen. Fiir un-
ser Paradigma hingegen sind die hierarchisch gefassten Wirtschaftsbe-
ziehungen mit ihren Klassen- und Schichtenstrukturierungen nicht die
(einzige) Grundlage der (modernen) Gesellschaft, von der her sich alle
anderen soziokulturellen Phinomene erkliren; sie stehen neben anderen
Verungleichungen wie der Klassifizierung der Einzelnen in Rassen, Eth-
nien, Geschlechter (z.B. im Konzept des Volk- oder Frau-Werdens, des
Minderheiten- und Majoritar-Werdens), als spezielle Fille des allgemei-
nen Werdens, oder der Individuation von Subjekten.

Es handelt sich bei diesen Subjektivierungstheorien oder Subjekt-Wer-
dungs-Theorien indes nicht um konstruktivistische Thesen in dem Sinne,
in dem diese Diskurse als die einzige aktiven, formenden Instanzen gel-
ten, wihrend das Subjekt oder Individuum eine tabula rasa wire. Viel-
mehr bringen die Korper der Einzelnen je ihre vitalen Energien in das
Soziale ein, ihre Bildungs- und Einbildungskrifte (das radikale Imagina-
re bei Castoriadis, die Fabulation bei Bergson), ihre Formungspotenti-
ale und ihre Potentiale affektiver Resonanz (Simondon). Entsprechend
spielt die Sprache in diesen Theorien der Konstitution von Kollektiven
nicht die ausschlaggebende Rolle; es handelt sich nicht um ein linguis-
tisch oder semiotisch informiertes Denken, fiir das sich das Kollektiv zei-
chentheoretisch analysieren liefle. Das Symbolische wird weiter gefasst,
es umfasst auch Bildliches, Taktiles, Auditives; und ebenso das Materi-
elle, als eigendynamische Grundlage des Symbolischen. Zudem ist das
Symbolische oder Perzeptive mit dem Affektiven verbunden — stets ha-
ben die Artefakte und Naturdinge neben der Bedeutung auch eine affi-
zierende Seite. Uberhaupt steht Kommunikation (erneut als Beziehung
zwischen intentionalen, kognitiv operierenden Subjekten) nicht im Zen-
trum; eher In-Formation, wobei der Akzent auf der Dynamik, der For-
mation liegt (bei Simondon). Generell handelt es sich um Theorien der
symbolischen Konstitution (oder der symbolgestiitzten imagindren In-
stitution) der Gesellschaft. Das Symbolische dient in dieser Perspekti-
ve nicht nur noch dazu, die eigentlichen, bestehenden sozialen Struktu-
ren (Klassen, Verwandtschaftslinien, Schichten) auszudriicken, sondern
bringt diese erst zur Existenz. Und wie erwihnt geht das Imaginare dem
Symbolischen stets voraus: Insofern die Zeichenketten durch etwas mo-
tiviert sind, nicht aus sich heraus etwas bezeichnen, sondern es auf die
vitale Einbildungskraft ankommt — etwas in etwas anderem zu sehen,
und etwas sehen zu wollen.

461

00:56:08. -


https://doi.org/10.5771/9783845277523-459
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

Theorien der Macht oder der sozialen Konflikte kommen wenig vor
(bei Leroi-Gourhan und Simondon fehlen sie scheinbar ganz). Bergson
selbst hat wenig Interesse fiir eine Konflikttheorie, er interessiert sich
viel eher fiir die produktiven, schopferischen, als die repressiven Mo-
mente im Sozialen (bewusst gegentiber Durkheim). Wenn im Paradigma
Macht-Theorien entfaltet werden (bei Clastres und Deleuze, in enger
Verbindung zu Foucault), dann so, dass diese entsprechend als produktiv
gedacht wird. Zudem ist das Thema der Macht erneut nicht die Grund-
lage der Gesellschaftskonzeption, weil sich nicht alle sozialen Phinome-
ne durch das Interesse nach Dominanz erkliren. So hat sich selbst bei
dem punktuellen Bergsonianer Bataille gezeigt, dass die soziale Hierar-
chisierung immer nur ein Aspekt des Sozialen ist und auf einem allge-
meineren, vitalen Phinomen basiert. Generell scheint das relative Desin-
teresse fur Konflikte (das auch bei Castoriadis auffillig ist, wenn er von
einem zentralen Imagindren einer Gesellschaft spricht) und das grofSere
Interesse fiir das Anders-Werden von Subjekten und Kollektiven damit
zusammenzuhingen, dass Konflikttheorien zum Denken von Dualita-
ten neigen, unveranderlicher Blocke, die miteinander in Konflikt stehen.
Das bergsonsche Paradigma entfaltet dann auch keine Kritische Theorie
der Gesellschaft als Kritik gesellschaftlicher Ungleichheiten und Unge-
rechtigkeiten, als Kritik an dialektischen Zwingen und Verhiangnissen
der kapitalistischen Gesellschaft. Das kritische Potential ist im Paradig-
ma sehr wohl vorhanden, wie wir zeigen werden. Nur speist es sich eben
nicht aus jenem starren, zumal identitatstheoretischen Bild einer >von
sich entfremdeten< Menschheit.

Was sich in dem Gemenge von auf den ersten Blick sehr unterschied-
lichen, zu verschiedenen Zeiten schreibenden und in verschiedenen Dis-
ziplinen verorteten Autoren (die sich indes tatsdchlich oft aufeinander
beziehen) nun positiv bietet, sind Innovationen in sozialtheoretischer
(was ist das Soziale, wer und was gehort zum Sozius?) und gesellschafts-
theoretischer Hinsicht (wie entstehen Institutionen respektive wie Ge-
sellschaften und wie sind sie angemessen zu konzeptualisieren?). Auch
werden gesellschaftsanalytische Fragen (worin unterscheiden sich Gesell-
schaften, mit welchen Konsequenzen fiir die Einzelnen?) auf eine ganz
bestimmte Weise beantwortet. Dabei sei noch einmal betont, dass der
Bergson-Einfluss bei den betrachteten Autoren nie der einzige ist — dass
etwa Deleuze selbstverstiandlich auch von Nietzsche, Spinoza, Hume her
kommt; dass sich Castoriadis selbst viel lieber in der Tradition von Aris-
toteles verortet und die Bergson-Auseinandersetzung nicht die einzige
von Durkheim ist. Gleichwohl: Weil das Gewicht Bergsons fiir die fran-
zosische Soziologie bisher unbestimmt ist, weil es eine ganze Geschich-
te des Verdachts, der verzerrenden Lektiiren gibt, die hierzulande wie
auch in Frankreich selbst einen genaueren Blick auf Bergson aus der
Sicht der soziologischen Theorie behindert haben, deshalb lohnt es sich,

462

00:56:06. -


https://doi.org/10.5771/9783845277523-459
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KOHARENZ UND AKTUALITAT EINES SOZIOLOGISCHEN PARADIGMAS

diesen Einfluss derart stark zu machen. Dies gilt selbst bei einem Den-
ker wie Claude Lévi-Strauss, den man auf den ersten und wohl auch auf
den zweiten Blick stets in andere Schublidden steckt. Es geht schliefSlich
um jene Denkweise, die noch in ihren schirfsten Kritikern allgegenwir-
tig war, und die sich dann, auch unabhingig von ihrem Autor und seiner
eigenen Gesellschaftstheorie, verbreitete. Vor allem aber darf man den
Einfluss stark machen, weil es Grundentscheidungen, Konzepte und >Be-
griffspersonenc gibt, die sich allein von Bergson her erkldren — nur von
ihm und keinem anderen Autor. Diese Denkweise mit diesen Begriffsper-
sonen ist oder war zu einer gewissen Zeit hoch informativ, sie hatte — so
wirde es Simondon formuliert haben — eine hohe Informationsspannung
und stief$ auf interne Resonanz.

Die Sozialtheorie: Bestimmung des >Sozius< zwischen Materiellem,
Vitalem, Affektivem, Imagindrem

In der Verlingerung des immanenzontologischen Denkens bei Bergson
(dem Konzept des Bezuges von Korper und Geist aus Materie und Ge-
ddchtnis) nimmt das Paradigma die Materialitit des Sozialen ernst, und
damit ebenso die Artefakte (das anorganische Materielle) wie die Kor-
per (das organische Materielle). Es handelt sich weiter um ein Denken,
das den humanen Korper stets in Relation zu anderen Korpern denkt —
statt als Ort der Subjektivitit, zentriert um das Ich. Daher auch entfal-
tet es wesentlich Affekt-Theorien des Sozialen. In Entgegensetzung zum
Zwang der Durkheim-Schule, dem das Individuum in den Institutionen
scheinbar unterliegt; in Entgegensetzung zu Theorien, fiir die sich die
Gesellschaft auf Entfremdungen und Hierarchisierungen der Einzelnen
stitzt, geht es hier, beim Thema der Affektion, einerseits um die aktive
Rolle des Korpers im Sozialen. Andererseits geht es um die Anziehungs-
kraft der Institutionen, um deren emotionale (affektive), integrative Mo-
mente. Die idée directrice »ist< die Institution, so hatte Hauriou gesagt;
die neuen Emotionen sind es, die eine sich 6ffnende Gesellschaft ausma-
chen, sagen Bergson und Simondon; die Kunst ist die Aktivitit, in der
das Erfinden neuer Perzepte und Affekte zu einem >Volk-Werden« fithren
kann, so Deleuze. Das Paradigma denkt den Korper als einen pri-indi-
viduellen, pra-subjektiven, der seine eigenen Form-Potentiale in die In-
dividuierung einbringt. Dieser Korper ist der Ort, an dem das Vitale ins
Soziale hineinreicht, Triebkraft des Kollektivs — mit seinen (nur graduell
vom Organischen unterschiedenen) psychischen Vermogen, seiner Ima-
gination oder seiner fabulatorischen Kraft. Ersichtlich geht es an dieser
Stelle um den spezifisch menschlichen Organismus, nicht um den tieri-
schen. Aber auch die Materie erhilt ihr Werden, es gibt eine Radikalisie-
rung Bergsons vor allem bei Gilbert Simondon, und ihm folgend bei De-

463

00:56:06. -


https://doi.org/10.5771/9783845277523-459
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

leuze, so dass die Materie ihrerseits (und mit ihr die Artefakte) zu neuen
Kollektivierungen, etwa zu neuen technischen Ensembles fuhrt.

In vieler Weise blitzen in dieser Aufzihlung bereits Themen und The-
orien auf, wie sie in den letzten Jahren und Jahrzehnten in der soziolo-
gischen Theorie unter den zuweilen gegeneinander isoliert scheinenden
Stichworten des affective respektive material turn oder der agency, der
Zuwendung zu den Korpern und Artefakten sowie zu den Sinnlichkei-
ten einerseits, und des dlteren cultural oder symbolic turn sowie des ico-
nic oder pictoral turn andererseits gedacht werden.? Insbesondere scheint
der Bergsonismus hier zunichst dem affective turn in der soziologischen
Theorie, also dem Eintritt des Korpers mit seinen eigenen Aktivititen in
die soziologische Konzeption und Forschung. Insofern alle neueren Af-
fekttheorien an Deleuze anschliefSen, und damit an Bergson, wire der
affective turn auch als Bergson-Effekt zu beobachten gewesen — hitten
wir uns hier nicht allein auf das franzosische Denken beschrankt.? Im
Bergson-Paradigma sind aber nicht nur die Affekte und damit die orga-
nischen (menschlichen und nicht menschlichen) Korper berticksichtigt.
Es sind auch die Artefakte berticksichtigt, die mit ihren eigenen Affek-
tivititen einhergehen. Berticksichtigt ist ebenso das Materielle, das bei-
den als Grundlage dient. In Konsequenz der Immanenzontologie werden
aber auch ebenso zentral das Symbolische und Imagindre mit bedacht.
Denn auch dieses Symbolische und das es tragende, in ihm zur Existenz
kommende Imaginire sind nicht vom Materiellen zu trennen — wenn
Symbole immer eines realen Trigers, eines Artefakts oder eines Korpers
bediirfen, die ihre eigene Logik mit sich bringen. Und noch aus einem
anderen Grund wird das Imaginare (die fiir das Kollektiv instituieren-

2 Vgl. zu diesen Themenentwicklungen A. Reckwitz, Nachwort, in: Die Trans-
formation der Kulturtheorien, Weilerswist 2006, 705-728. Es werden vier
Themen als besonders aktuell verstanden: 1) die Performativitit der Kultur,
2) ihre Materialitdt, 3) die »instabile, selbstwiderspriichliche« soziale Praxis;
4) entsprechende Gesellschaftsanalysen. Als aktuelle kultursoziologische
Theorietrends werden auch die Einbeziehung des Affektiven; des Korperlichen,
des Artefaktischen und des Kreativen genannt; wobei sich diese Ziige auf zwei
zuriickfiihren lassen: auf die Materialitit, und auf die »nicht-rationalistische «
Logik des Sozialen.

3 B. Massumi, Parables for the Virtual: Movement, Affect, Sensation, Durham/
London 2002 (neben Bergson-Deleuze schliefSt er auch an W. James an). Wenn
der affective turn >neue Konfigurationen von Korpern und Technologien«
im Ausgang von deren »priindividuellen Kraften« erschliefSt, erkennt man
auch die Relevanz Simondons (Klappentext von: P. Ticineto Clough (Hg.),
The Affective Turn: Theorizing the Social, London/Durham 2007). Siehe zu
den affect studies M. Gregg/G. ]. Seigworth (Hg.), The Affect Theory Reader,
Durham/London 2011 und zur Gesellschaftstheorie ausgehend von der
Affektivitat der Institutionen: Seyfert, Das Leben der Institutionen.

464

00:56:06. -


https://doi.org/10.5771/9783845277523-459
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KOHARENZ UND AKTUALITAT EINES SOZIOLOGISCHEN PARADIGMAS

de Vorstellung; die >Fabulations, die das Werden einer Ethnie oder des
»>Volkes< bewerkstelligt) nicht als rein kognitive Vorstellung konzipiert:
Die Imagination (Fabulation) ist ein Vermogen des spezifisch menschli-
chen Organismus. Kurz, da sich alle Entitdten auf einer ontologischen
Ebene befinden, ist es notwendig, stets moglichst alles im Blick zu ha-
ben: das Symbolische und Imaginire, aber auch das Reale bei Castori-
adis; die Aussagengefiige, aber auch die materiellen Gefiige mit ihren je
spezifischen Perzeptionen und Affektionen bei Deleuze und Guattari; die
affektiv-emotionalen Individuationen von Psyche und Kollektiv, aber
auch deren Stoffe bei Simondon. Und in letzter Hinsicht sind alle diese
Aspekte untrennbare Seiten eines vitalen Werdens, des Lebens (bei Berg-
son) wie auch des anorganischen Werdens (bei Simondon und Deleuze).

Das Paradigma besitzt so eine ganz eigene Definition des Sozialen. Es
entfaltet ein anderes Konzept als namentlich der traditionelle Soziolo-
gismus, der das >eigentliche Soziale« als Interaktion oder gegenseitiges
Verstindnis mindestens zweier menschlicher Subjekte definiert. Es ent-
faltet aber auch ein anderes Konzept als der historische Materialismus,
fur den das >eigentliche Soziale« die 6konomische Ungleichheitsstruktur
ist; und ein anderes als der soziologische Konstruktivismus, wenn des-
sen »eigentlich Soziales< Diskurse oder Systeme sind. Das Bergson-Para-
digma bietet eine alternative Sozial- und Handlungstheorie, eine andere
Bestimmung dessen, was unter dem >Sozialen« zu verstehen ist, welche
Elemente sozial aktiv sind und welche Beziehungen sie eingehen. Das
soziale Handeln wird nicht als von Artefakten und Kérpern isolierbare
Interaktion menschlicher Akteure vorgestellt, ebenso wenig wie als kor-
perlos gedachte Kommunikation von Sinn. Zugleich handelt es sich hier
aber auch nicht um ein Konzept, das mit einer Artefakt-Soziologie in eins
zu setzen ware — obgleich die Artefakte als sozial aktiv gedacht werden.
Denn die Artefakte, um die es hier geht, sind nicht allein technische Ar-
tefakte; auch werden ebenso grundlegend die organischen Korper mit
bedacht, sowie die je spezifische Materie, welche die Individuation der
Lebewesen wie Artefakte mit ihrer Eigendynamik >belebt<. Holz erlaubt
andere Formen, Oberflichenbearbeitungen, Dimensionen, Haltbarkei-
ten, Handhabungen und technische Evolutionen als Beton, Marmor oder
Elfenbein. Die Konsequenzen, die sich daraus fur das je konkrete Werden
der Kollektive und ihrer Subjekte ergeben, haben Simondon und Leroi-
Gourhan exemplarisch zu zeigen versucht.

Diesem sozialtheoretischen oder >mikrosoziologischen< Aspekt des Pa-
radigmas hat sich Robert Seyfert unter dem Begriff einer Lebenssozio-
logie gewidmet. Insgesamt trifft seine soziologische Theoriearbeit das
hier entfaltete in vielerlei Hinsicht. In sozialtheoretischer Hinsicht be-
schreibt er die paradigmatische Annahme so: Bergsons Immanenzonto-
logie fiihrt zu einer Vervielfiltigung der Elemente, die in der Sozialthe-
orie zu beriicksichtigen sind, sowie ihrer Konkretisierung. Beobachtet

465

00:56:08. -


https://doi.org/10.5771/9783845277523-459
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

werden erstens eigengesetzliche Handlungsgefiige aus menschlichen so-
wie nicht-menschlichen (artifiziellen wie organischen, realen wie ima-
gindren) Entititen — es gibt nur graduelle Differenzen zwischen ihnen.
Die Dinge sind nicht durch den Graben geteilt, der das Ausgedehnte
vom Unausgedehnten trennt. Der Vorschlag ist mit anderen Worten, die
Handlung nicht auf eine »irgendwie immer schon vorgegebene (meist
menschliche) Einheit zu beziehen«, sondern auf ein emergentes, »akti-
ves« Gefiige, das mit einer selektiven und produktiven »Kraft« ausge-
stattet ist und als Gefiige immer ein »handelndes« ist, Akteur. Zweitens
ist jedes Gefiige je konkret zu bestimmen, jedes hat seine Eigengesetz-
lichkeit, abhiangig von den Elementen sowie den Bewegungen, die es
»durchlaufen«.*

Intersubjektive Anerkennungsverhaltnisse, rationale Handlungsmoti-
ve, Kommunikationssysteme bilden ersichtlich nicht den Fokus in der
Definition dessen, wer oder was Akteur, Sozius ist. Es geht um das Wer-
den je konkreter Gefiige oder Ensembles aus anthropologischen, na-
turalen und artifiziellen Elementen, und diese werden nicht primar im
Hinblick auf Stabilitit beobachtet, sondern im Blick auf ihr Werden, ihr
» Aktiv-« und »Expressiv-Werden«.> Man erinnere sich an die techni-
schen Ensembles bei Simondon: Es ist nicht allein der Techniker, der dem
Ton seine Form aufdriickt, sondern es ist der Ton, der einen bestimmten
Druck erfordert und sich in eine bestimmte Form bringen lisst. Jedes
dieser Gefiige oder Ensembles ist zudem das einer je spezifischen Gesell-
schaft. Das Gefiige-Konzept ist kein rein handlungstheoretisches Kon-
zept, es hat einen direkten Bezug zur Ebene der Gesellschaft, ihrer Sub-
jektformung, ihrer Einwirkung auf vorindividuellen Koérper und Psyche.
Man erinnere sich an die konkreten Geflige, die Deleuze und Guatta-
ri vor Augen stellen: das Zelt-Boden-Bewohner; Reittier-Waffen-Reiter;
mit den je verschiedenen visuellen, taktilen, olfaktorischen und auditi-
ven Perzepten und Affekten sowie den Imaginationen und Aussagen, die
diese Gefuge je begleiten. Oder man denke an die technischen Ensemb-
les bei Simondon, die Mensch, Natur und Kollektive vernetzenden Inf-
rastrukturen mit ihrer eigenen selektiven und affektiven — Kollektiv-stif-
tenden, integrierenden — Kraft. Man erinnere sich schliefSlich an die faits
und Tendenzen bei Leroi-Gourhan: Die Stoffe mit ihrem eigenen No-
mos, ihrer Formtendenz und ihrer Tendenz, eine Bearbeitung und da-
mit korperliche Technik herauszufordern; man erinnere sich aber auch

4 Seyfert, Zum historischen Verhiltnis von Lebensphilosophie und Sozio-
logie, 4691f. In wissenssoziologischer Hinsicht (dem, was wir hier als (neo-)
vitalistische Annahme bezeichnen, dass es das Leben selbst ist, das sich in Gestalt
der Soziologie beschreibt) vgl. ders., Wissen des Lebens. Lebenssoziologische
Beitrage zur Wissenssoziologie, in: Sociologia internationalis 44 (2007), 2,
193-215.

Seyfert, Wissen des Lebens, 199 und 197f.

“

466

00:56:06. -


https://doi.org/10.5771/9783845277523-459
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KOHARENZ UND AKTUALITAT EINES SOZIOLOGISCHEN PARADIGMAS

an die selektive Kraft des inneren (kulturellen) und duferen (politischen
und geografischen sowie tierischen und pflanzlichen) Milieus beim sel-
ben Autor — die dazu fiihrt, dass die indianischen Messer bei den Eski-
mo sofort in Eskimoobjekte verwandelt werden, gleichwohl aber andere
Aktivitaten herbeifiihren, und derart ein spezifisches >Ethnisch-Werden«
verursachen. Alle Geflige sind produktiv in Hinblick auf die Subjektfor-
mung, die Begehren der Einzelnen, ihre Selbsteinordnung im Kollektiv,
ihre Aktivititen und gegenseitigen Bezuige.

Thematisch spielen im Paradigma, wie wir sahen, die technischen Ar-
tefakte eine herausgehobene, exemplarische Rolle — in ihrem direkten
Bezug zum Korper und seinen Affekten; mit ihrer eigenen, vom Mate-
rial abhangigen >schopferischen< Evolution. Dies erklirt sich einerseits
systematisch. Da die Techniken Mensch und Milieu faktisch vermitteln,
sie gleichsam artifizielle Organe sind, mit und in denen der Mensch an-
ders wird, muss man sie in der soziologischen Konzeption berticksich-
tigen. Andererseits gilt dies korrektiv: Gerade die technischen Artefakte
wurden von klassischen Theorien wenig beachtet, zugunsten allenfalls
der asthetischen Dinge, und noch 6fter zugunsten eines Ding-los vorge-
stellten Sozialen.® Oder aber die technischen Dinge wurden in Begriffen
der Entfremdung konzipiert, was namentlich das Motiv Simondons war,
in den 1950ern gegen die Technophobie anzuschreiben, sowie gegen die
sich abzeichnenden Selbststeuerungstheorien der Gesellschaft in Kyber-
netik und Informationstheorie. Auch wenn wir kaum mehr technophob
sind, so sind gerade Simondons Konzepte innovativ und resonanzfihig,
zumal die soziologische Theorie vergleichsweise wenige Konzepte der so-
zial konstitutiven Rolle der Artefakte wie auch und vor allem der Ma-
terie entfaltet hat.

Exemplarisch kann und muss man die Aktualitat dieser Sozialtheo-
rie und ihre Spezifik an dieser Stelle natiirlich im Vergleich zur Akteur-
Netzwerk-Theorie (ANT) andeuten. Dabei wire erneut auch nach den
Spuren Bergsons zu fragen: Gibt es Beziehungen zwischen beiden fran-
zosischen Denkprojekten? Zunichst zum ersten Punkt, der Aktualitat
des Bergsonismus gemessen an der ANT und den Differenzen zwischen
beiden. Diese behauptet mit grofler Resonanz, eine »neue Soziologie
fur eine neue Gesellschaft« zu geben, die alte »Soziologie des Sozialen«
durch die neue »Soziologie der Assoziationen« zu ersetzen.” Zunichst
einmal besteht der Bergsonismus nicht auf der Neuheit der modernen
oder aktuellen Gesellschaft. Fur ihn sind alle Gesellschaften neu, nicht

6 W. Effbach, Antitechnische und antidsthetische Haltungen in der soziologi-
schen Theorie, in: A. Losch u. a. (Hg.), Technologien als Diskurse, Heidelberg
2001, I123—I36.

7 B. Latour, Eine neue Soziologie fiir eine neue Gesellschaft. Eine Einfiihrung in
die Akteur-Netzwerk-Theorie (2005), Frankfurt/M. 2007.

467

00:56:06. -


https://doi.org/10.5771/9783845277523-459
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

vorhersehbar, immer wieder anders. Sodann und vor allem liegt ein ers-
ter Vorteil des Gefuige-Konzeptes und damit der bergsonianischen So-
zialtheorie in der systematischen Durcharbeitung, in veritabler philo-
sophischer Grundlagenarbeit. Zweifellos berticksichtigt auch die ANT
eine Vielfalt von Entitaten: das Artifizielle in seinen Verbindungen mit
Akteuren, Ideen, Organisationen, Erwartungen, Imaginationen, vergan-
genen Ereignissen und kiinftigen Horizonten. Auch sie denkt eine (un-
vorhersehbare, ereignishafte) Ko-Evolution von Gesellschaft, Artefak-
ten und Wissen.® Und auch sie hat eine flache Ontologie — im Sozialen
gibt es keinen Wechsel des MafSstabs oder der ontologischen Bereiche,
es ist »immer flach und gefaltet«.* Die ANT ist nun, wie sie selbst be-
tont, in erster Linie eine Methode. Sie ist eine methodische Anweisung,
wie man die konkreten Weisen analysiert, in denen sich menschliche und
nicht-menschliche Entitaten zu Kollektiven assoziieren. Auffallig ist hier
auch, dass Bruno Latour seine Ontologie selbst zuweilen in den Begrif-
fen von Deleuze erliutert, mit dem er sich seit seiner ersten Veroffentli-
chung 1973, einer Studie iiber den Bergsonianer Charles Péguy, ausein-
andersetzt.!” Wenn es nach ihm ginge, so schrieb er sogar einmal, konne
die Akteur-Netzwerk-Theorie eher »Aktanten-Rhizom-Ontologie« hei-
B3en.' Auch bekennt er, dass er »Deleuze sehr sorgfiltig gelesen« habe.'?

Der zweite Vorteil der bergsonschen Konzepte scheint zu sein, dass
hier die Sozialtheorie vollstandiger ist. Die Vielfalt der Dimensionen, die
berticksichtigt werden, ist reicher, sofern die ANT zunachst weder eine
Affekttheorie, noch eine Theorie der Materialitit oder gar eine Lebens-
theorie entfaltet. Die Stoffe mit ihrer Eigendynamik, ihren Potentialen
fir Formen, korperlichen Aktivititen und Affekten fehlen, ebenso wie
der organische, vitale Korper mit seinen eigenen Potentialen und psycho-

8 M. Callon, Die Soziologie eines Akteur-Netzwerkes: Der Fall des Elektrofahr-
zeuges, in: A. Belliger/D. J. Krieger (Hg.), ANThology: ein einfiibrendes Hand-
buch zur Akteur-Netzwerk-Theorie, Bielefeld 2006, 175-193, 176.

9 B. Latour, Uber den Riickruf der ANT, in: A. Belliger/D. J. Krieger (Hg.), AN-
Thology: ein einfiibrendes Handbuch zur Akteur-Netzwerk-Theorie, Bielefeld
2006, §6I-574, 564.

10 B. Latour, Les raisons profondes du style répétitif de Péguy, in: Péguy Ecri-
vain, Colloque du Centenaire, Paris 1973, 78—102. Die Bedeutung dieser er-
sten Veroffentlichung fiir das Gesamtwerk Latours betont H. Schmidgen, Bru-
no Latour zur Einfiibrung, Hamburg 2011, v.a. 27-36; ders., Die Materialitdt
der Dinge? Bruno Latour und die Wissenschaftsgeschichte, in: G. Kneer/M.
Schroer/E. Schiittpelz (Hg.), Bruno Latours Kollektive: Kontroversen zur Ent-
grenzung des Sozialen, Frankfurt/M. 2008, 15-46.

11 Latour, Uber den Riickruf der ANT, 564.

12 B. Latour/T. H. Crawford, An Interview with Bruno Latour, in: Configurations
1.2 (1993) 247-268, zitiert nach Schmidgen, Bruno Latour, 17. Zum Einfluss
von Deleuze (Deleuze/Guattari) auf Latour ebd., v.a. 16ff.

468

00:56:06. -


https://doi.org/10.5771/9783845277523-459
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KOHARENZ UND AKTUALITAT EINES SOZIOLOGISCHEN PARADIGMAS

physischen Dynamiken."® Auch beobachtet die ANT bevorzugt das tech-
nische Wissen. Der Bergsonismus (aber nicht nur er, wie das Werk von
Philippe Descola zeigt) erlaubt systematisch, weitere Arten von Kollek-
tiven zu beobachten, weitere Subjekt-Werdungsformen oder Modi von
Identititen, etwa die der totemistischen Gesellschaften.'* Nicht zuletzt
scheint fiir das Bergson-Paradigma das Werden, das stindige Erfinderi-
sche zentraler zu sein — die zeitliche Dimension anstelle der raumlichen.
Betont wird von diesen Denkern etwa immer die Unvorhersehbarkeit,
die mit den Artefakten und ihren Erfindungen einhergeht, wiahrend die

13 Zu Grenzen des latourschen Konzeptes und zur notigen Erganzung der Arte-
fakt- um die Kulturtheorie Reckwitz, Der Ort des Materiellen, 150-156: La-
tour fehle eine »elaborierte Sozialtheorie«; sein Ansatz enthalte »theoretische
Ambivalenzen«; es handele sich um einen eher »skizzenhafte[n] Entwurf«
zum Verhaltnis von »Kultur und Materialitit«. Reckwitz schlagt vor, diesen
»praxeologisch« zu reformulieren, mit Problemen, Artefakte und Materialitit
einzubeziehen. Hier wire der Bergsonismus (die Linie Materie und Geddcht-
nis — Leroi-Gourhan-Simondon-Deleuze) eine Alternative, die auch Latours
Hauptproblem umgeht: die Symmetrie-Annahme von Menschen/Dingen. Im
Bergsonismus gibt es keine derart radikale symmetrische Anthropologie, viel-
mehr differente durées, differente Bewusstseinsspannungen und Wahlfreihei-
ten.

14 Diese Ausweitung der >Kollektive« Latours durch die strukturale Anthropolo-
gie bei Ph. Descola, Jenseits von Natur und Kultur, der vier polare Ontologien
oder Modi der Identifikation unterscheidet, mit denen Menschen und Nicht-
Menschen Kollektive bilden: Totemismus, Animismus, Analogismus, Natura-
lismus — je nachdem, ob den Nicht-Menschen eine dhnliche/differente Physis
und/oder eine dhnliche/differente Psyche zugestanden wird. In engem Bezug
dazu sowie mit Referenz auf Deleuze entfaltet E. Viveiros de Castro eine An-
thropologie. Er erginzt den Anti-Odipus (die Kritik der Psychologie) um den
Anti-Narziss (die Kritik der eurozentrischen Ethnologie: Ders., Un frappant
retour des choses [Vorwort], in: Ders., Métaphysiques cannibales, Paris 2009,
3-13, 3). Zugleich ist er inspiriert von Tausend Plateaus, v.a. dem 1o. Kapi-
tel, dem Konzept des Tierwerdens. Viveiros ist sich dabei Bergsons Bedeutung
bewusst (Ders., La production n’est tout: les devenirs, ebd., 131-144). Mit
diesem Konzept gilt seine Anthologie Métaphysiques cannibales Rezensen-
ten auch als Fortsetzung von Deleuze/Guattari: als Kapitalismus und Schizo-
phrenie 3. Es geht um die Abkehr von jedem Rest-Eurozentrismus zum Per-
spektivismus oder Multinaturalismus. Mit Bergson-Deleuze sollen die anderen
Kulturen nun wirklich ernst genommen werden, mittels jenes differenztheore-
tischen Denkens, in dem allein das Andere nicht zum Selben werde (ders., Un
curieux entrecroisement, ebd., 66—76; und From the Enemy’s Point of View:
Humanity und Divinity in an Amazonian Society, Chicago 1992). Mit ihm ist
das Denken von Bergson-Deleuze in der aktuellen Anthropologie bereits >dac.
Zugleich erfihrt Lévi-Strauss eine Neubewertung (Viveiros de Castro, Deve-
nirs du structuralisme, ebd., 171-195).

469

00:56:06. -


https://doi.org/10.5771/9783845277523-459
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

ANT die Stabilisierung von Kollektiven durch Techniken beschreibt —
der Akzent liegt darauf, wozu uns Dinge zwingen, statt darauf, was Neu-
es mit ihnen einhergeht. Kurz, der Akzent, der auf dem Neuen, dem An-
ders-Werden, der ungeplanten und standigen Emergenz liegt, scheint in
der ANT zu fehlen. In dieser Hinsicht bleiben die Differenzen deutlich.
Die ANT ist »keine Theorie des Werdens«, sondern eine Theorie »kon-
kreter individueller Entitaten«.!

Gleichwohl scheinen beide Paradigmen weiterhin Grundlegendes ge-
mein zu haben, nimlich die Verschiebung des Bezugsproblems der so-
ziologischen Theorie, die Neuakzentuierung der Frage der Moglichkeit
sozialer Ordnung. Jedenfalls konnte man den folgenden Satz von La-
tour zundchst so auffassen: »Fiir Soziologen der Ordnung des Sozia-
len ist Ordnung die Regel, wiahrend Wandel, Verfall oder Schopfung die
Ausnahme bilden. Fir Soziologen der Assoziationen ist Performanz die
Regel, und das zu Erklirende, die erstaunlichen Ausnahmen, besteht in
jeglicher Art von Stabilitat ... Als wiren in beiden Denkrichtungen Hin-
tergrund und Vordergrund vertauscht«.'® Aus bergsonscher Sicht ist al-
lerdings Ordnung keine unwahrscheinliche Ausnahme, sondern eine zur
Existenz von Gesellschaft notwendige, imaginare, symbolische und ma-
terielle Schopfung, unter der das Schopfende weiterlduft. Statt Umdre-
hung des dualistischen Paars (von Durkheim zu Latour) denkt diese Sicht
— wie wir bereits ofters betont haben — die Immanenz der instituierenden
und instituierten Gesellschaft, des Werdens und momentaner Ordnungs-
imaginationen. Zudem reformuliert hier Latour doch Wort fiir Wort das
erste Bezugsproblem statt dessen Gegenteil, wie er uns glauben machen
will: die Frage der Moglichkeit sozialer Ordnung anstelle der viel wahr-
scheinlicheren Unordnung!

Gibt es auch konkrete Beziige, gibt es (negative oder positive) Berg-
son-Effekte der Akteur-Netzwerk-Theorie? Kaum, bis auf die Lobe von
Deleuze. Am meisten erstaunt zweifellos, dass der bergsonsche Denker
der technischen Artefakte und ihrer Sozialitat, Gilbert Simondon, nur
en passant erwahnt wird. Latour hat ihn wohl als Standardliteratur in
Sachen Technikphilosophie wahrgenommen, den man zwar selbstver-
standlich kennt,'” der aber deshalb auch langweilig sei. Zudem halt La-
tour Simondon fir einen Hegelianer. Das aktuellste Projekt, differente
Existenzmodi zu beschreiben, folgt daher nicht ihm, sondern Etienne

15 G. Harman, Response to Shaviro, in: Ders./L. Bryant/N. Srnicek (Hg.), The
Speculative Turn. Continental Materialism and Realism, Melbourne 2011,
291-303, 29T.

16 Latour, Eine neue Soziologie, 61.

17 B. Latour/A. Tlliadis, Interview vom 24.9.201 3, http:/figureground.org/inter-
view-with-bruno-latour.

470

00:56:06. -


https://doi.org/10.5771/9783845277523-459
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KOHARENZ UND AKTUALITAT EINES SOZIOLOGISCHEN PARADIGMAS

Soriau.'® Und was sagt er zu Bergson? Latour weif3, dass Simondon und
Souriau »grofse Leser Bergsons« waren. Es kommt ihm aber darauf an,
uns Souriau als Anti-Bergson vorzustellen, als Kritiker des Denkens des
»inneren Lebens<, sowie der harmonistischen Konzeption der Evoluti-
on.' Man sieht erneut die hartniackigen Vorurteile, mit denen bereits die
ersten franzosischen Soziologen Bergson gegentibertraten.

Mit der Akteur-Netzwerk-Theorie erscheinen auch die Praxistheorien
(insofern Latour dazu zdhlt*®) in ihrer Gemeinsamkeit und Differenz
zum Bergsonismus: Sie mogen sich um die Zeit als wesentliche Dimen-
sion des Sozialen drehen; aber mit der Beobachtung von Wiederholun-
gen geht es hier um RegelmafSigkeiten, wihrend der Bergsonismus das
je Neue, die Erfindungen und Unvorhersehbarkeiten betont. Beides mag
daran liegen, dass der Korper anders konzeptualisiert wird: statt Ein-
schreibefliche — Ort und Gegenstand sozialer Praxen?! — ist er es in un-
serem Fall, welcher die vitalen Krifte entfaltet, die die Kollektive antrei-
ben. Diese miissen sich jene Krifte umbiegen, kanalisieren, um sich zu
stabilisieren. Zugleich bergen die vitalen Korper weiterhin die Potentia-
le des Anders-Werdens der Kollektive und Subjekte. Die These, die ANT
folge keiner Philosophie des Werdens, sondern einer Philosophie konkre-
ter individueller Entititen, gilt ebenso fiir den Pragmatismus. Genauer,

18 B. Latour, Enquéte sur les modes d’existence. Une anthropologie des Moder-
nes, 2012 (jetzt auch in deutscher Ubersetzung: Existenzweisen - Eine An-
thropologie der Modernen, Berlin 2014), und E. Soriau, Les differentes mo-
des d‘existence, Paris 1943. Vgl. Latour, Reflections on Etienne Souriau’s Les
Modes d’existence, in: G. Harman/L. Bryant/N. Srnicek (Hg.), The Specu-
lative Turn. Continental Materialism and Realism, Melbourne 2011, 304—
333, 307f. M. Cuntz vermutet, Simondon habe deshalb »keine Aufnahme in
die hall of fame der Akteur-Netzwerk-Theorie« gefunden: Weil er eben eine
»qualitative Verdnderung des Technischen im Lauf der Moderne betont«, statt
eine »blof§ quantitative Anhdufung von Hybriden«. M. Cuntz, Kommentar
zur Einleitung aus Gilbert Simondons Du Mode d’existence des objets tech-
niques, in: Zeitschrift fiir Medien- und Kulturforschung 1/2011, 83-92, 85.

19 B. Latour/I. Stengers, Le sphinx de I’ceuvre, in: E. Souriau, Les différents
modes d’existence suivi de De I'ceuvre a faire, Paris 2009, 179, v.a. 16, 51.
Vgl. dazu Souriau: Avoir une dme : essai sur les existences virtuelles, Paris
1938. Bergson interessiert Latour gleichwohl, wissenschaftshistorisch, in sei-
ner Debatte mit Einstein. B. Latour, Some Experiments in Art and Politics, in:
eflux 23 (3/2011) http://www.e-flux.com/issues/23-march—2011/.

20 Schifer, Die Instabilitit der Praxis. Reproduktion und Transformation des
Sozialen in der Praxistheorie, Weilerswist 2013.

21 Schifer, Die Instabilitit der Praxis, 341ff.

471

00:56:06. -


https://doi.org/10.5771/9783845277523-459
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

gilt sie fir Latour als einem, der sich zunehmend vom radikalen Empi-
rismus bei William James fasziniert zeigt.

Mit der James-Nihe von Latour lassen sich Spezifik und Aktualitit
des bergsonschen Paradigmas daher exemplarisch und kursorisch auch
im Vergleich zum Pragmatismus andeuten. Dieser kann zu Recht be-
anspruchen, das kreative Handeln und damit das Neue gegentiber den
klassischen Traditionen der soziologischen Theorie am tiefsten beriick-
sichtigt zu haben. Er berticksichtigt es jedenfalls tiefer als Max Weber
und alle ihm folgenden Theorien, wenn Weber das kreative Handeln nur
negativ, von der Logik der Rationalitdt her — ndmlich als deren »St6-
rung« — konzipieren kann.?? Sie beriicksichtigt es auch eher als Durk-
heim und seine Nachfolger, bei dem ja eine Handlungstheorie generell
zundchst nicht prominent ist und der dann (bis auf die erwihnte, Berg-
son-affine Stelle der Elementaren Formen des religiosen Lebens) insbe-
sondere auch keine Theorie des Neuen, des unvorhersehbaren Werdens
hat. Eine solche Theorie fehlt auch jeder Theorie rationaler, also kalku-
lierender Wahl, sofern diese vorgegebene Ziele oder Werte denken muss,
und es ihr schwerfillt, neue, unvorhersehbar gewesene Effekte des Han-
delns zu denken, das Aufkommen neuer Werte und Ideen. Hier hat der
Pragmatismus sein Verdienst — aber gerade er verfehlt aus bergsonscher
Sicht das Kreative oder Neue, wenn er es namlich als Problemlosung de-
finiert, in der nicht das Problem erfunden wird, sondern sich fir gege-
bene Probleme verschiedene Losungen abzeichnen und dabei das krea-
tive Handeln als Auswahl aus bestehenden Alternativen gilt — als gehe
das Mogliche der Handlungen ihrer Existenz voraus. Fiir diese Konzep-
tion des kreativen Handelns als >Durchspielenc« alternativer Handlungs-
vollziige? ist John Deweys Logic. The theory of Inquiry (1938) zentral.
Folgen wir Hans Joas:

»In seiner radikal >prasentischen< Metaphysik existieren die Ergebnisse
gegenwirtiger Handlungen nicht; sie liegen ja noch in der Zukunft. Die
Auffassung von Zielen als antizipierter Zukunftszustinde beschreibt
deshalb ihre Rolle im gegenwirtigen Handeln nicht zureichend, da sie
als Antizipationen eben in der Gegenwart liegen. ... Dewey fithrt deshalb
den Begriff rend-in-view«ein ... Indem wir erkennen, daf§ uns bestimmte
Mittel zur Verfiigung stehen, stoflen wir erst auf Ziele ... Ends-in-view«
sind ... Handlungspline, die das gegenwirtige Handeln strukturieren.
Sie leiten uns bei der Wahl zwischen verschiedenen Moglichkeiten des

22 M. Weber, Wirtschaft und Gesellschaft. Grundrif§ der verstehenden Soziolo-
gie, 5., rev. Aufl., Tibingen 1980, 2.

23 H. Joas, Pragmatismus und Gesellschaftstheorie, Frankfurt/M. 1992, 295 u.
297.

472

00:56:06. -


https://doi.org/10.5771/9783845277523-459
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KOHARENZ UND AKTUALITAT EINES SOZIOLOGISCHEN PARADIGMAS

Handelns, werden aber auch selbst von unserer Wahrnehmung solcher
Moglichkeiten beeinflufst. «24

Sicher, die Ziele verindern sich fortlaufend, die ends-in-view sind vor-
ldufige, jede Situation enthilt einen »Horizont von Moglichkeiten, der
in der Krise des Handelns neu erschlossen werden mufS. Es werden Hy-
pothesen aufgestellt: Vermutungen iiber neue Briicken zwischen Hand-
lungsimpulsen und Situationsgegebenheiten«. Insofern gilt hier das Han-
deln nicht als Verfolgung bereits vorher gesetzter Ziele oder als blofSe
Anwendung von Normen - sondern kreativ, im Sinne der Freisetzung
neuer Handlungen.” Und dennoch: Sind es #nicht doch Vorstellungen
vorlaufender Moglichkeiten (ends in view), die Dewey denkt? Der Ein-
druck verstidrkt sich, dass man es hier mit einer kontraren Konzeption
des Neuen zu tun hat, wenn eine ideale, »intelligente Zielverfolgung«
als »kreative Abwagung zwischen den Moglichkeiten des Handelns und
den zur Verfiigung stehenden Mitteln« definiert wird, oder wenn De-
weys Einbildungskraft schopferisch ist, insofern sie in der Welt enthal-
tene »Moglichkeiten erkennt und zu deren Verwirklichung beitragt«.>
Aber das Wirkliche gebiert doch das Mogliche, statt umgekehrt — so
wirde Bergson ausrufen. Zweifellos, diese Autoren haben mit ihm viel
gemein, sie rezipieren ihn auch: von Alfred N. Whiteheads Prozesson-
tologie, die mit einer Hommage an Evolution créatrice beginnt,?” bis in
George H. Meads unvollendete The philosophy of the present von 1932,
wo das Neue in allen ontologischen Bereichen im Anschluss an Bergsons
Durée et simultanité (1922) gedacht wird. Vor allem William James ist
von Bergson geprigt, auch in personlichen Kontakten und Korrespon-
denzen. Entscheidend ist aber letztlich der Stellenwert des Werdens im
philosophischen System. Und Bergson hat sich hier gerade von James
ausdriicklich distanziert: Sicher kommt es beiden auf die Gegenwirtig-
keit an (etwa auf den koexistenten, gegenwartigen Charakter der Ver-
gangenheit); aber es seien bei James — wie oben bereits erwahnt — die
Momente, die interessieren, nicht die Bewegung, von der diese doch nur
Abstraktionen sind.?® Dasselbe stiinde fiir Meads erwahntes Buch zu ver-

24 H. Joas, Die Kreativitit des Handelns, Frankfurt/M. 1992, 226f., Herv. HD.

25 Joas, Kreativitdt, 22.5.

26 Joas, Kreativitdt, 22.5.

27 Eine Lektiire der Differenzen beider bei D. Debaise, Un empirisme spécula-
tif: lecture de » Proces et réalité« de Whitehead, Paris 2006. Alles kommt dar-
auf an, wie man Bergson liest — hier gilt er als Unmittelbarkeitsdenker, womit
Whitehead als >spekulativer Empirist« erscheint, da er sich technischer, ab-
strakter Modelle bedient, um dieselbe >dauernde« (sich stindig verdndernde)
Realitit zu denken.

28 Bergson hat tibrigens seine Arbeit vor einem Portrdt von James verfasst
(F. Worms: Bergson et James, lectures croisées, in: Philosophie 64 (1999),

473

00:56:06. -


https://doi.org/10.5771/9783845277523-459
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

muten. Haben wir es auch hier mit einer >radikal prisentistischen Me-
taphysik< zu tun, wie bei Whitehead, so dass der Pragmatismus in die-
ser Hinsicht von Bergson tatsichlich weit entfernt ware??’ In der Frage,
welche soziologischen Theorien sich aus den Grundannahmen je erge-
ben, stiinden dann auch zentrale Unterschiede zu vermuten; es bediirfte
indes eines eigenen Buches, um sie herauszuarbeiten. Der Neopragma-
tismus von Hans Joas ist in Hinsicht auf die Gemeinsamkeit gegentiber
anderen soziologischen Paradigmen instruktiv: Beide teilen die Konzen-
tration auf eine Theorie des Neuen, der Entstehung neuer Werte, Kol-
lektive, Institutionen. Eine entscheidende Differenz liegt demgegentiber
(neben der erwahnten Frage das Werden) auch darin, dass der Pragma-
tismus das kreative Handeln, also das Soziale, anthropozentrisch mo-
delliert: Das Soziale ist hier ausschlieflich die (kommunikative, symbo-
lische) Interaktion zwischen Menschen, wahrend der Bergsonismus die
soziale Beziehung nicht allein tiber Subjekte definiert.

Sind Bergsonismus und auch die Philosophische Anthropologie Le-
benssoziologien — die das Vitale im (und jenseits des) Menschen in der
soziologischen Theorie mitfithren —, so wiirde sich nun diese von je-
ner Lebenssoziologie darin trennen, dass sie letztlich eher raumliche als
temporale Relationen zur Grundlage ihres Denkens macht. Beide sind,
so gesehen, komplementir, sogar kongenial. Wir mussen uns erneut auf
wenige Andeutungen beschrianken: Helmuth Plessners Begriffe der »Kor-
pergrenze< und der >exzentrischen Positionalitit« konnen dabei fiir die
Perspektive der Philosophischen Anthropologie (auch im Blick auf das
soziale Leben) als zentral gelten: In der Ausbildung von Membranen sind
Lebewesen fiir Plessner konstitutiv >grenzrealisierende Dinge«. Die Gren-
ze zwischen Korper und Umwelt individualisiert das Lebewesen doppelt:
»einschliefSend-abschirmend gegen die Umgebung und aufschliefSend-
vermittelnd zu ihr«. Und wenn Plessner sagt, die Korper-Grenze gegen
die Umwelt mache ein Individuum zu einem »Lebe>wesen<« (und nicht
die temporale Individuation), so kann man dies durchaus als Gegenpo-
sition zu Bergson deuten.*® Von der Relation zur eigenen Korpergrenze

54—68, 66). Vgl. zum Bezug beider die kritische, um Briefe und weitere Texte
erginzte Edition: H. Bergson, Sur le pragmatisme de William James. Vérité et
réalité. Edition critique, Paris 2011.

29 So erneut G. Harman, Response to Shaviro. Latour bezieht sich in der Unter-
scheidung differenter Existenzweisen v.a. auf Whitehead und James (Latour,
Reflections on Etienne Souriau’s Les Modes d’existence, 305ff.).

30 Plessner, Die Stufen des Organischen, 357. Zum Verhiltnis Plessner-Bergs-
on H. Delitz, Helmuth Plessner und Henri Bergson: Zwei Lebensphilosophi-
en, zwei Philosophische Anthropologien, und speziell in Bezug auf die Raum-
resp. Zeit-Problematik dies., Helmuth Plessner und Henri Bergson: Das Leben
als Subjekt und Objekt des Denkens. Zu Plessners Lachen und Weinen als
Pendant einer >franzosischen« philosophischen Anthropologie siehe Fischer,

474

00:56:06. -


https://doi.org/10.5771/9783845277523-459
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KOHARENZ UND AKTUALITAT EINES SOZIOLOGISCHEN PARADIGMAS

und Umwelt aus (im spezifisch menschlichen, indirekten Verhaltnis dazu)
werden dann alle humanen Phinomene einschliefSlich des Sozialen in ih-
rer Gebrochenbeit rekonstruiert.’!

»Die Sphire des Menschen ist ... dadurch gekennzeichnet, dass in ihr die
Lebenskreisldufe des Lebendigen in bestimmter Hinsicht gebrochen und
indirekt neu vermittelt, aber zugleich durch das Leben getragen bleiben.
Man kann auch sagen: Alle pragnanten Begriffe der Philosophischen
Anthropologie fiir den Menschen sind gebrochene und kiinstlich neu
vermittelte Lebenskreisbegriffe«.3?

Fur die Philosophische Anthropologie gilt zudem, dass sie die cartesiani-
schen, dualistischen >Denkfiguren des deutschen Idealismus in den Leib
versenkt«,> d.h., sie aufrechterhilt, statt sie in einer radikalen Imma-
nenzperspektive aufzulosen (wie der Bergsonismus). Auch dies bezeich-
net eine Differenz beider Ansitze. In soziologischer Hinsicht handelt es
sich fur die Philosophische Anthropologie letztlich immer darum, Sta-
bilisierungen, Fixierungen, Instituierungen des Lebens zu beschreiben.
Zwar wird gerade von Gehlen dabei das permanente Werden, die Un-
vorhersehbarkeit mitgedacht, auch im Theorem der Institutionen als ei-
gendynamischer Schopfungen. Letztlich hat es gleichwohl nicht dieselbe
zentrale Stellung wie im Bergsonismus. Das wird auch daran deutlich,
dass Gehlen (der in Vielem von Bergson inspiriert ist**) in Urmensch und
Spétkultur eine alles in allem evolutionistische Sicht auf die Geschichte
einnimmt. Und insgesamt bleibt natiirlich gerade Gehlen der Ordnungs-
denker, fiir den das Chaos wahrscheinlich ist, er bleibt ein Pessimist
im Gegensatz zu Bergsons >frohlichem Spazierschritt der schopferischen
Entwicklung« (Foucault) — bei allen Gemeinsamkeiten, die es erneut zu

Ekstatik der exzentrischen Positionalitit, 262: » Vermutlich wiirde z.B. die
franzosische Lebensphilosophie, also die Philosophie einer Kultur, die seit
Jahrhunderten um die Erotik ... hockt wie um ein Feuer, ... an ein ganz an-
deres Phinomen denken, wenn sie nicht wiissten, dass das folgende Zitat ...
aus einem Buch uber Lachen und Weinen stammt:... >Korperliche Vorginge
emanzipieren sich. Der Mensch wird von ihnen geschiittelt, gestoflen, aufSer
Atem gebracht. Er hat das Verhiltnis zu seiner physischen Existenz verloren,
sie entzieht sich ihm und macht gewissermafSen mit ihm, was sie will.<«

31 J. Fischer, Philosophische Anthropologie. Ein wirkungsvoller Denkansatz in
der deutschen Soziologie nach 1945, in: Zeitschrift fiir Soziologie 35 (2006),
322-347, 327. Herv. von mir.

32 Fischer, Philosophische Anthropologie. Eine Denkrichtung, 52.4.

33 Fischer, Philosophische Anthropologie. Eine Denkrichtung, 524. (»Im selben
Atemzug, in dem die Kategorienbildung den >Geist< aus dem Organischen her-
auf- und herausfiihrt, versenkt sie ihn auch ins Lebendige«). Vgl. auch ders.,
Philosophische Anthropologie. Ein wirkungsvoller Denkansatz, 327.

34 Vgl. Delitz, »Anthropo-Biologie-.

475

00:56:06. -


https://doi.org/10.5771/9783845277523-459
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

erwahnen gilte: der Vitalismus im Sinne des Wissens des Lebens; die ar-
tefakt- und korpersoziologische Konzeption; das Mitdenken der biolo-
gischen Grundlage, der Unfestgestelltheit und gerade deshalb der Poten-
tialitat und Historizitdt des Menschen, sowie seiner Notwendigkeit, sich
zu fabulieren, und sich zu entscheiden fir eine Lebensfithrung. Indem
bei Plessner die Notwendigkeit, sich in Kollektiven zu schlieflen, indem
bei ihm das Anders-Werden des Lebens in Begriffen der Macht gedeu-
tet wird, trennt auch ihn der politische Realismus von Bergson.* Das
stindige Anders-Werden nennt Plessner »Unergriindlichkeit«, und das
menschliche Wissen tiber die eigene Unergriindlichkeit soll bei ihm gera-
de nicht zu einem Denken fihren, das »in Form negativer Grenzbegrif-
fe asymptotische Anschmiegung an das Leben sucht (vgl. Bergson)«. Es
soll zu einer politischen Grundhaltung zum Leben fihren, einer politi-
schen Anthropologie, in welcher sich der Mensch als »Konnen zu«, als
»Macht« fasst. Die Anerkennung der eigenen Unergrundlichkeit, der his-
torischen Variabilitit, also stindigen Anders-Werden fiihrt fiir Plessner
dazu, dass sich der Mensch »theoretisch und praktisch als offene Fra-
ge« erkennt. Es gibt kein fixes Wesen des Menschen; und deshalb muss
und kann er sich feststellen, sich ein Kollektiv, eine Lebensform, eine In-
dividuation wihlen.

»Was er an Fiille der Moglichkeiten dadurch gewinnt, gibt ihm zugleich
die entschiedene Begrenzung gegen unendlich andere Moglichkeiten
des Selbstverstindnisses und des Weltbegreifens, die er damit schon
nicht mehr hat. ... Der Mensch steht als Macht notwendig im Kampf
um sie, d. h. in dem Gegensatz von Vertrautheit und Fremdheit, von
Freund und Feind. ... So scheint es, daf$ eine Verbindlichkeitserklarung
der Unergriindlichkeit fiir das Wissen vom Menschen, wie sie die
Lebensphilosophie triagt und von ihr durchgehalten wird, indem
sie den Menschen in den Horizont seiner von ihm errungenen
Geschichte einspannt und freigibt, den Primat des Politischen fur die
Wesenserkenntnis des Menschen, die philosophische Anthropologie,
bedeutet«.?

In dieser — gesellschaftstheoretischen — Hinsicht sind sowohl Plessner als
auch Gehlen eher Nietzsche als Bergson nahe. Dasselbe gilt natiirlich fiir
Foucault und die gesamte ihm folgende Forschung zur Biopolitik als Ver-
kniipfung von Macht und Wissen in Bezug auf das Leben.

35 Vgl. Fischer, Philosophische Anthropologie. Ein wirkungsvoller Denkansatz,
336f.

36 H. Plessner, Macht und menschliche Natur. Ein Versuch zur Anthropologie
der geschichtlichen Weltansicht (1931), in: Ders., Gesammelte Schriften V,
Frankfurt/M. 1981, 135-233, 188, 191, 200.

476

00:56:06. -


https://doi.org/10.5771/9783845277523-459
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KOHARENZ UND AKTUALITAT EINES SOZIOLOGISCHEN PARADIGMAS

Die Gesellschaftstheorie: das Werden von Individuum-Kollektiv
und die Theorie sozialer Erfindungen

In dem skizzierten, spezifischen differenztheoretischen Ansatz des Berg-
sonismus stellen sich auch gesellschaftstheoretische Fragen noch ein-
mal neu: Was sind und wie konstituieren sich >Gesellschaften< und ihre
Subjekte; wie ist ihre temporale Dimension zu konzipieren — und wo-
rin sowie wodurch, durch welche positiven Mechanismen, durch wel-
che Institutionen, Einrichtungen ihrer selbst, unterscheiden sie sich? Was
wird also unter dem Begriff der Institution gefasst, und welchen Cha-
rakter weisen Instituierungen auf? Wie verhalten sich die verschiedenen
Aspekte (das Materielle, Organische, Psychische, Imaginare, Artefakti-
sche, Symbolische und Expressive oder Affektive) zum Kollektiven? Zu-
niachst muss man erneut festhalten, dass die Sozialtheorie nicht von der
Gesellschaftstheorie trennbar ist. Beide bedingen einander. Es spielt alles
in die Gesellschaft hinein: der Korper, seine Affekte, seine Perzepte, das
Imaginative (da sich alles auf einer Ebene befindet). Auch in der Gesell-
schaftsfrage ist daher die >mikrosoziologische< Ebene mitzufithren. Die
Handlungen und Interaktionen, die man der Theorie der sozialen Be-
ziehungen, Interaktionen oder Kommunikationen zuschreibt, sind nicht
von der Gesellschaftsanalyse zu trennen. Die Gefuige sind stets die einer
spezifischen Gesellschaft, die diese instituiert und von denen sie durch-
laufen wird.

Nimmt man nun gesellschaftstheoretisch das Anders-Werden als
grundlegend, so ertbrigen sich zunichst die klassischen Dichotomien
etwa der durkheimschen Soziologie (aber auch anderer klassischer So-
ziologien) zwischen Individuum und Kollektiv. Es handelt sich stattdes-
sen um ein Denken, in dem der Begriff des Individuums und der des
Kollektivs ersetzt wird — namentlich durch die kollektiv-psychische In-
dividuation bei Simondon. Dies beinhaltet nicht nur die gegenseitige Be-
ziehung und Gleichzeitigkeit des Werdens von Subjekten und Kollekti-
ven. Es beinhaltet auch die Unabschliefsbarkeit dieses Prozesses. Damit
verbunden ist auch die Verabschiedung der weiteren >harten Blockes,
der Dualitaten oder GrofSbegriffe: Nicht nur erscheint hier das Indivi-
duum nicht der Gesellschaft entgegengesetzt. Dasselbe gilt fir das Ver-
hiltnis von Technik und Gesellschaft, Kultur und Gesellschaft, Natur
und Gesellschaft. In mehrfacher Hinsicht wird in die Gesellschaftstheo-
rie stattdessen ein moderner Vitalismus eingefithrt. Dies meint einerseits
den angesprochenen Aspekt der Individuation als kontinuierlichem Wer-
den von Individuum und Kollektiv oder Gesellschaft und Subjekt. Un-
abschliefSbar ist dies schon aufgrund der Tatsache, dass die Individuen
Tag fur Tag, Moment fiir Moment ein Stiick weit anders werden, nie sich
selbst gleich bleiben, stets neue Erfahrungen machen, neue Erinnerungen

477

00:56:06. -


https://doi.org/10.5771/9783845277523-459
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

haben, neue Gefiihle und Gedanken. Man erinnere sich an die Arten des
Nicht-Menschlich-Werdens bei Deleuze, beispielsweise beim Lesen von
Kafkas » Verwandlung« (momentanes Kifer-Werden). Ein moderner Vi-
talismus ist es auch im Sinn der Unvorhersehbarkeit oder Emergenz der
Kollektive. Es handelt sich — nun auf der Ebene der gesellschaftlichen Dy-
namik, des Ubergangs von einer Gesellschaftsform in die andere — gera-
de nicht um ein deterministisches (evolutionistisches oder finalistisches)
Denken. Keine Gesellschaft geht zwangslaufig aus der anderen hervor
oder entwickelt sich aus ihren Widerspriichen. Jede ist eine soziale Erfin-
dung. Dabei erweisen sich die Gesellschaften (Kollektive, Institutionen,
Ethnien) gegenuiber ihrer permanenten, liminalen und unvorhersehbaren
Veranderung (einfach wegen ihrer zeitlichen Existenz) gerade als gegen-
satzliche Mechanismen der Fixierung, der imaginaren Institution: Ist das
Werden grundlegend, so sind sie zu ihrer Existenz gerade darauf ange-
wiesen, sich festzustellen, ihrem Werden einen Sinn und eine Geschichte
zu geben, sich eine Herkunft und Zukunft zu fabulieren; sich Routinen
einzurichten und Erwartbarkeiten zu schaffen. Gesellschaften sind dann
je verschiedene solcher imaginarer Institutionen, dazu da, sich die fort-
wihrende Entstehung von Neuem zu verleugnen. Der dritte Aspekt des
modernen Vitalismus betrifft die Antriebskrifte, die in die Gesellschaft
eingehen: Wie kommt es letztlich, dass sich gleichwohl Strukturen und
Kollektive verandern, woher kommt das Begehren in den Einzelnen, wo-
her der >Drang« oder der je >eigentiimliche Affekt« einer Gesellschaft?
Angenommen werden in den Individuen oder vielmehr, in den pri-indi-
viduellen, a-subjektiven Kérpern vitale (naturale) Energien — die psychi-
schen und imaginativen Energien des Menschen als eines spezifischen,
nicht festgestellten Lebewesens. Diese Energien gehen in die Handlungen
und Instituierungen ein, werden von ihnen kanalisiert, wobei nie vor-
hersagbar ist, auf welche Institutionen Kollektive kommen und welche
Idee zur Leitidee einer Institution wird. In Ergianzung der Innovations-
soziologie, die bisher vornehmlich Techniksoziologie ist, und in Ergin-
zung einer Theorie der Kreativitat des intersubjektiven Handelns wer-
den auf sehr verschiedenen Ebenen also Theorien sozialer Erfindungen
entfaltet: auf handlungstheoretischer, auf gesellschaftstheoretischer und
auf gesellschaftsanalytischer Ebene. Bei Kollektiven, Institutionen und
Gesellschaften handelt es sich stets um eigendynamische Prozesse, die
nur retrospektiv kausal (oder mechanistisch) zu erklaren sind, als Sum-
men- oder Agglomerationseffekte; ebenso wenig sind sie als vorher in-
tendiert zu kldren. Mit der eigendynamischen Emergenz des Kollektivs
formuliert der Bergsonismus neben der Theorie des kreativen Handelns
also eine Theorie der Kreativitit des Sozialen schlechthin.

478

00:56:06. -


https://doi.org/10.5771/9783845277523-459
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KOHARENZ UND AKTUALITAT EINES SOZIOLOGISCHEN PARADIGMAS

Als solche ist diese bergsonsche Perspektive dann auch eine andere als
diejenige von Gesellschaftsanalysen, die nun speziell in der europaischen
Moderne eine gesellschaftlich instituierte Kreativitit verorten:

»Kreativitit umfasst in spatmodernen Zeiten ... eine Dopplung von
Kreativititswunsch und Kreativititsimperativ, von subjektivem
Begehren und sozialer Erwartung: Man will kreativ sein und soll es
sein. Was meint hier Kreativitat? Kreativitit hat zunachst eine doppelte
Bedeutung. Zum einen verweist sie auf die Fahigkeit und die Realitit,
dynamisch Neues hervorzubringen. Kreativitat bevorzugt das Neue
gegeniiber dem Alten, das Abweichende gegentiber dem Standard, das
Andere gegentiber dem Gleichen. Diese Hervorbringung des Neuen wird
nicht als einmaliger Akt gedacht, sondern als etwas, das immer wieder
und auf Dauer geschieht. Zum anderen nimmt Kreativitit Bezug auf ein
Modell des >Schopferischens, das sie an die moderne Figur des Kiinstlers,
an das Kiinstlerische und Asthetische insgesamt zuriickbindet. «3”

und das affektiv aufgeladen ist. Aus dieser Sicht ist das Kreative das zu
analysierende Zentrum eines »sozialen Kriterienkatalogs, der seit gut
dreiSig Jahren in zunehmendem MafSe in den westlichen Gesellschaf-
ten zu einer pragenden Kraft geworden ist«. Und es sei davon auszuge-
hen, dass dieser Kriterienkatalog »im Grunde hochst merkwiirdig« ist.

Alles lauft demgegeniiber im Bergsonismus darauf hinaus, die Un-
vorhersehbarkeit, Nicht-Riickfiihrbarkeit, Unbestimmtheit oder Offen-
heit der Einrichtungen von Kollektiven zu denken: nicht im Sinne der
Entscheidung zur Macht, sondern im Sinne des Neuen, und durchaus
emphatisch: der menschlichen Freibeit. Volk-Werden, Fabulation, ima-
ginire Institution — stets geht es um die produktive (gestaltende, kana-
lisierende, hervorbringende), nie repressive Selbstschopfung und -fixie-
rung der Gesellschaft, die weder auf bestimmte ewige Bediirfnisse noch
auf dialektische Gesetze zuruckfihrbar ist. Kurz: AufSerhalb des Sozia-
len liegt das »Negativ, der Mangel, das Bediirfnis. Das Soziale selbst ist
schopferisch, erfinderisch, positiv«.3* Verbote und Einschrankungen sind
immer nur Spezialfille der Institutionalisierung, und nicht deren Prinzip.
Vor allem aber bleibt die instituierende in der instituierten Gesellschaft
mitzudenken, das Werden des Sozialen lauft stets weiter. Und stets wird —

37 A. Reckwitz, Die Erfindung der Kreativitdt. Zum Prozess gesellschaftlicher
Asthetisierung, Berlin 2012, 11f. Vgl. zur Analyse dieses Imperativs als eines
spezifisch modernen, v.a. skonomisch bedingten auch J. Vogl, Kalkiil und Lei-
denschaft. Poetik des 6konomischen Menschen, Ziirich/Berlin 2004 und U.
Brockling, Das unternehmerische Selbst. Soziologie einer Subjektivierungs-
form, Frankfurt/M. 2007.

38 Reckwitz, Die Erfindung der Kreativitit, 13.

39 Deleuze, Der Begriff der Differenz, 43; vgl. Seyfert, Das Leben der Institutio-
nen, 49.

479

00:56:06. -


https://doi.org/10.5771/9783845277523-459
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

darin vergleichbar der Philosophischen Anthropologie, namentlich dem
ideativen Moment bei Gehlen — das Imagindre, die Einbildungskraft, die
Fabulation ausgezeichnet: Vor dem Symbolischen und vor dem Realen
oder Funktionalen ist die Imagination dasjenige, das die Gesellschaft zu-
sammenhailt, versammelt, begriindet. Sie stattet noch die Rationalitat mit
einer eigenen Affektivitdt aus und sie geht auch dem Symbolischen vor-
her, die Zeichenketten allererst motivierend.

Die Gesellschaftsanalyse: Differenzierende Aktualisierung;
durchgingige Positivitit der Gesellschaften

Das Denken der Positivitit des Sozialen folgt aus Bergsons Kritik nega-
tiver Begriffe, gerade, wenn es um die Gesellschaftsanalyse und den Ver-
gleich verschiedener Gesellschaften geht. Das Paradigma entfaltet eine
eigene komparative Methode der Gesellschaftsanalyse, die es darauf an-
legt, die (je positiven, mit einer eigenen sozialen Rationalitit ausgestatte-
ten) Divergenzen von Gesellschaften zu sehen, statt sie in eine evolutive
Reihe einzuordnen, die letztlich immer auf die europaische-angloame-
rikanische Moderne zulduft. So hatte Pierre Clastres die Gesellschaften
mit Staat nicht den staatenlosen Gesellschaften gegentiibergestellt, was
bedeutete, dass man ihnen einen Mangel im Vergleich zu >uns< zuspra-
che, sie als inferior betrachtet, als noch nicht entwickelt, als >uneigent-
liche« Gesellschaften, die man nur von unserer eigenen Existenz in eine
Vormoderne zuriickverlegt. Es seien Gesellschaften-gegen-den Staat, die
sich mit bestimmten Institutionen gegen den latent anwesenden, virtuel-
len Staat wehren. Genauso hat Lévi-Strauss seine Differenz der >kaltenc
und >heiffen< Gesellschaften konzipiert. Statt dass man es bei den nicht
modernen Gesellschaften mit solchen zu tu habe, die ohne Geschichte
seien, bewahren sich diese ihre Konsistenz, indem sie die Geschichte ver-
leugnen. Wir hingegen nutzen das Neue, um es unsererseits >zum Motor
unserer Entwicklung zu machen<, zur Aufrechterhaltung einer speziellen
Art der imaginiren Institution der Gesellschaft. Ahnlich versteht Leroi-
Gourhan seine Einteilung der Gesellschaften in diejenigen, die etwas er-
finden oder entlehnen, und diejenigen, die Erfindung oder Entlehnung
abwehren. Stets geht es also um positive Akte von Kollektiven, statt um
etwas, das ihnen fehlt, zu dem sie nicht fahig wiren. Der neuralgische
Punkt dieser Methode des Gesellschaftsvergleichs ist die Frage, wie fol-
gendes zu denken ist: Wie wird etwas, zumal kollektiv, abgewehrt, was
dadurch gerade nicht existiert? Der Vorschlag war, hier die Denkfigur
der Aktualisierung eines Virtuellen anzusetzen: Der Staat, die zentralisie-
rende Organisation des sozialen Korpers ist virtuell wirklich, aktualisiert
sich aber nicht, da Institutionen erfunden werden, die ihn verhindern —

480

00:56:06. -


https://doi.org/10.5771/9783845277523-459
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KOHARENZ UND AKTUALITAT EINES SOZIOLOGISCHEN PARADIGMAS

etwa die des potlatsch, der rituellen Kriege gegen die Nachbargruppen
oder die verbreitete Imagination anderer Gruppen als >Nichtmenschenc.

Zugrunde liegt der Gesellschaftsanalyse damit ein ganz bestimmter
genealogischer Blick. Es gibt eine innere Zeitlichkeit der Strukturen, die
(wie Deleuze sagt) virtuell in sich differentiiert sind, sich aber aktualisie-
ren miissen, um sich zu differenzieren. Ein zweiter Moment der Gesell-
schaftsanalyse ist eng damit verkntipft: die Aktualisierung erfolgt immer
so, dass sich divergente, in Bezug zueinander bleibende Gesellschaften
gegeniiberstehen. Die nomadische Gesellschaft ist nicht ohne ihr Ge-
genteil, namlich die sesshafte, fixierte, territorialstaatliche Gesellschaft
denkbar und existent; nur zusammen bilden sie ein Paar, in der standi-
gen Abwehr der Vereinnahmung der Nomaden durch die Sesshaften, in
der Definition des stidtischen Lebens als eines minderen Lebens, usw.
Die These der Aktualisierung des Virtuellen ist methodologisch interes-
sant, als moglichst wenig ethnozentrische Perspektive, die zu einem an-
deren Kulturenvergleich und einer kontrastiven Analyse der eigenen Ge-
sellschaft fiihrt — sie ist es aber auch ontologisch, in Bezug auf das >Sein«
(Werden) der Gesellschaften.

Die Werte des Lebens im Sozialen:
Die normative Dimension des Paradigmas

Nimmt man die Unbestimmtheit oder Unvorhersehbarkeit des sozia-
len Lebens derart zum Ausgang, so ergibt sich in diesem soziologischen
Denken schliefSlich auch eine spezifische normative Perspektive, wie wir
sie unter dem dritten Aspekt des bergsonschen Denkens — dem (neu-
en) Vitalismus als Wissen des Lebens selbst — bereits angedeutet haben.
Dem Paradigma eignet also eine eigene normative Kraft. Die Kritik hef-
tet sich nicht an ein bestimmtes politisches Ideal; sie ist keiner speziel-
len Klasse oder Schicht verpflichtet. Sie hilt sich >freischwebend«. Die
Kritik entspringt der Ernstnahme des Lebens im Menschen, und sie gilt
dem jeweiligen sozial- und humanwissenschaftlichen Wissen als einer
mehr oder weniger addquaten Selbstbeobachtung des Lebens selbst.
Die Kritik richtet sich letztlich auf die praktischen Konsequenzen die-
ses Wissens, namentlich der soziologischen Gesellschaftskonzeptionen:
zunichst auf die Konsequenz der Verleugnung der Offenbeit des So-
zialen, der Moglichkeit immer neuer sozialer Formen, namentlich im
identitatslogischen Denken in der soziologischen Theorie. Getroffen sind
damit alle geschichtsphilosophisch oder mechanistisch angelegten Ge-
sellschaftstheorien — zu denen dann nicht nur die marxistische Dialektik,
sondern auch solche Theorien zihlen, die sich nur einen einlinigen Gang
der Geschichte vorstellen konnen, etwa eine immer weiter reichende In-
dividualisierung oder eine fortschreitende Differenzierung, alle evoluti-

481

00:56:06. -


https://doi.org/10.5771/9783845277523-459
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

onistischen Theorien also. Getroffen sind damit aber auch all jene Para-
digmen, die sich durch eine starke Gegeniiberstellung von Individuum
und Kollektiv kennzeichnen. Auch fiir diese ist es schwer, das stindige
Anders-Werden des Kollektivs zu denken, da sie dieses primir holistisch
und statisch konzipieren, wihrend Veranderungen nur sekundar gedacht
werden konnen — als Abweichungen von einer gegebenen Struktur, statt
als standige Strukturierung. Auch sind es gerade diese Theorietraditio-
nen, die die Frage, wie >soziale Ordnung moglich« sei, an den Beginn ihrer
Konzeption stellen. Demgegentiber gilt es anzuerkennen, dass es im Sozi-
alen stets andere Einrichtungen, andere Instituierungen gibt — der radikal
gedachten menschlichen Freibeit entsprechend, auf der es Bergson, aber
auch Simondon, Canguilhem und letztlich wohl auch Deleuze ankam.
Eine weitere, eng damit verbundene Kritik bezieht sich auf die prakti-
sche Konsequenz der Vermengung des Normalen mit dem Normativen.
Dies trifft nun namentlich alle positivistischen soziologischen Theori-
en, jenen, die sich vorstellen, die Gesellschaft objektiv, gesetzmaflig er-
kennen zu konnen; jene, die das in einer Gesellschaft oder von ihnen als
snormal< definierte mit dem Normativen, Wertvollen gleichsetzen. Die
Kritik richtet sich auch auf sie, sofern daraus eine bestimmte Behand-
lung des Einzelnen folgt. Bei Bergson und vor allem Canguilhem gibt
dies ausdriicklich zu einer Sorge Anlass, zur Besorgnis vor einer Brutali-
sation des individuellen Lebens, seiner Behandlung als einer blofSen Sa-
che, wie es die Definition des fait social als einer den blofSen Dingen ver-
gleichbaren Tatsache nahelegt. Das Paradigma nimmt letztlich aus diesen
Griinden — um dem Wert der Unvorhersehbarkeit des Lebens und dem
Wert des Individuellen gerecht zu werden — auch von der Kategorie der
Unordnung in soziologischen Theorien Abstand und spricht stattdessen
von einer Vielheit »differenzieller und in permanenter Veranderung be-
griffener institutioneller Gefuige«. Aus dieser Perspektive »verweist der
Begriff Unordnung auf ein implizites Wertesystem, anhand dessen ein
bestimmtes Ordnungsgefiige einem anderen vorgezogen wird«.** Man
versteht, weshalb das Paradigma eine Kritische Theorie der Werte ent-
faltet: Da eine Theorie der Ordnung stets eine bestimmte Ordnung als
Unordnung bezeichnet (wie bereits Bergson sagte: namlich >die, die wir
gerade nicht suchtenc), vor allem aber, weil das Leben in sich wertbehaf-
tet ist, also immer neue Ordnungen hervorbringt. Jedes Wissen ist aus
dieser Sicht keine blof$ spekulative Tatigkeit und auch keine nur prakti-
sche Angelegenheit; es ist also keine anthropozentrische Angelegenheit
des Subjektes. In letzter Instanz ist es (aus Sicht dieses modernen Vita-
lismus) eben das Leben, das sich hier, auch im Wissen, betitigt. Es ist in
sich wertbehaftet; es selbst erfindet immer neue Normen und Ordnun-
gen. Mit Canguilhem und Bergson, fir Lévi-Strauss, fiir Deleuze und

40 Seyfert, Das Leben der Institutionen, 46.

482

00:56:06. -


https://doi.org/10.5771/9783845277523-459
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KOHARENZ UND AKTUALITAT EINES SOZIOLOGISCHEN PARADIGMAS

die anderen Autoren des Paradigmas — sofern sie Gesellschafts- und So-
ziologie-Kritik betreiben — wird man sagen konnen: Das fundamentale
Kennzeichen des Lebendigen ist sein bewertendes, Werte hervorbringen-
des Verhalten. Die Normativitat des Lebens besteht — dem bergsonschen
Denken nach - in der Erfindung immer neuer Werte; nie kann die So-
ziologie sicher sein, dass ihr MafSstab der Gesellschaftskritik der richti-
ge ist, derjenige, der dem Leben entspricht. Anders formuliert: Weil sich
das Leben dadurch auszeichnet, dass es sich tiber seine Werte irren kann,
deshalb ist eine solche vitalistische oder lebenssoziologische Kritik der
Sozialwissenschaften (als Selbstkritik) iiberhaupt notig. »Was die Ge-
sundheit ausmacht, ist die Moglichkeit, die das augenblicklich Norma-
le definierende Norm zu tiberschreiten; die Moglichkeit, Verstofle gegen
die gewohnheitsmiflige Norm hinzunehmen und in neuen Situationen
neue Normen in Kraft zu setzen. «*!

Ein alternatives Bezugsproblem der soziologischen Theorie

Wir haben es bereits mehrmals angesprochen: Bergsons Kritik negati-
ver Begriffe gilt vor allem dem Begriff der Unordnung und der ihm ent-
sprechenden Frage, wie Ordnung anstelle von Unordnung moglich sei.
Wird dieser Begriff als >Phantombegriff< verabschiedet, verdndert sich
auch das Grund- oder Bezugsproblem der soziologischen Theorie. Die
Aufgabe, vor der die soziologische Theorie jedes Kollektiv, jede Gesell-
schaft gestellt sieht, wird hier anders definiert, es wird nicht weniger
als die konstituierende Problemstellung des Faches umformuliert. Denn
statt das von Durkheim definierte, von ihm aus auf vielfache Weise in
unterschiedliche Theorieperspektiven eingegangene Grundproblem zu
stellen: Wie ist die soziale Ordnung moglich, statt der wahrscheinliche-
ren, gedachten oder latenten Unordnung?,* wiirde diese Theorietraditi-
on zunichst feststellen: Es gibt im Sozialen wie auch in den anderen on-
tologischen Bereichen immer nur andere Ordnungen. Diese vielfaltigen

41 Canguilhem, Das Normale und das Pathologische, 132. Vgl. dazu Ebke, Le-
bendiges Wissen, 146ff. (der allerdings eher Nietzsche fiir das Vorbild dieser
vitalistischen Werttheorie halt).

42 So N. Luhmann, Arbeitsteilung und Moral: Durkheims Theorie (zuerst 1977),
in: E. Durkheim, Uber soziale Arbeitsteilung. Studie iiber die Organisation
héberer Gesellschaften, Frankfurt/M. 1988, 19—40, 21: Man »muss den >Ka-
talysator< der Ausdifferenzierung eines besonderen Faches Soziologie in einer
zentralen Problemstellung suchen und nicht in einer bestimmten Theorie. Das
Problem kommt auf in dem MafSe, als es schwierig wird, sich vorzustellen, wie
soziale Ordnung iiberhaupt moglich ist«. Vgl. ders., Wie ist soziale Ordnung
moglich? In: Ders., Gesellschaftsstruktur und Semantik 2. Studien zur Wis-
senssoziologie der modernen Gesellschaft II, Frankfurt/M. 1981, 195-2835.

483

00:56:06. -


https://doi.org/10.5771/9783845277523-459
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

Ordnungen stehen nie still, sondern sie verandern sich permanent. Die
gesellschaftsanalytische Frage wire dann, worin sich diese differenten
sozialen Ordnungen unterscheiden und welche man aus welchen Griin-
den fiir vorziehenswert hilt. Grundlegender noch ist die Frage, ist das
Grundproblem, das die soziologische Theorie fiir ihren Gegenstand de-
finiert, hier nicht die Unordnung, sondern das Werden: Die Basis, vor
der sich die Gesellschaft abhebt, ist nicht die gedachte oder drohende
Unordnung, sondern es ist das stindige Anderswerden, die temporale
Bewegung der socii und damit des Sozialen selbst. Und die Frage lautet
nun einerseits, wie sich Gesellschaften gegeniiber dem Werden an ihrem
Grund imaginar, fabulatorisch instituieren, wie sie sich fixieren (schlie-
Ben), und andererseits, wie sie gleichwohl an bestimmten Punkten, in
bestimmten Momenten anders, neu werden. Wie, durch welche Krifte
offnen sie sich? Gesellschaften werden also nicht entlang der beiden Zu-
stinde, der statisch konzipierten Blocke der Ordnung und der ihr entge-
gengesetzten Unordnung gedacht. Die Perspektive privilegiert immer das
Werden vor dem Sein, die Veranderung vor der Struktur, so dass sich die-
se aus jenem erklart, als momentaner Aspekt. Und dieses soziologische
Konzept ist wirklich als eines des sozialen Werdens zu bezeichnen, es ist
nicht zu verwechseln mit einer Theorie sozialen Wandels, sozialer Trans-
formationen, und auch nicht mit Theorien sozialer Bewegungen. Theo-
rien sozialen Wandels sind Theorien, die den Wandel einer bestehenden
Ordnung, und mithin den Wandel von etwas beobachten, wobei sie die-
sen Wandel zumeist als einlinig definieren — als Wandel zu zunehmender
Biirokratisierung, Differenzierung, Individualisierung. Theorien sozialer
Bewegungen hingegen beziehen sich immer auf Teilbewegungen in einer
ansonsten statisch gedachten Gesamtgesellschaft. Das Werden als per-
manente und unvorhersehbare Veranderung des Realen, der gegentiber
das >Etwas< stets sekundar und momentan ist, ist beiden Begriffen ent-
gegengesetzt. Darin zeigt sich letztlich — sofern das Bezugsproblem das
Grundlegende ist, das eine soziologische Theorie von anderen solcher
Theorien unterscheidet — die Spezifik dieses lebenssoziologischen Para-
digmas. Fir dieses stellt sich jede Frage nach dem Sozialen vitalistisch,
es interessiert sich fiir das Schopferische, Positive, Produktive. Insofern
geht das Werden der Einschrinkung, der Disziplinierung oder Konsoli-
dierung vorher, und erkldrt diese. Dabei behauptet diese Soziologie nun
gerade nicht, »dass alles ordnungsloses Chaos sei«* (wie man Bergsons
»Uberbetonung« des Werdens entgegenhalten konnte), denn wie wir ge-
sehen haben, ereignen sich sehr wohl Strukturierungen, die retrospektiv
beschrieben werden. Vor allem aber kommt dem Chaos (oder der Ano-
mie) hier schlicht kein konzeptioneller Sinn zu. Als Abwesenheit jeglicher
Ordnung gehort es zu jenen negativen Begriffen, denen Bergsons Kritik

43 Seyfert, Wissen des Lebens, 197ff.

484

00:56:06. -


https://doi.org/10.5771/9783845277523-459
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KOHARENZ UND AKTUALITAT EINES SOZIOLOGISCHEN PARADIGMAS

galt. Daher tauchen beide Begriffe in diesem Paradigma nicht auf, und
an ihre Stelle tritt die angesprochene, unauflosliche Verschrankung von
Werden und Fixierung, Instituierendem und Instituiertem, natura natur-
ans und natura naturata.

Grenzen und Unvollkommenbheiten der geleisteten Arbeit

Abschliefsend seien nun noch einige Grenzen der vorliegenden Arbeit re-
kapituliert, Gebiete, an denen weiterzuarbeiten wire. Zunichst wire das
Paradigma, wie hier nur skizziert werden konnte, weiter zu systematisie-
ren und von anderen weiter zu differenzieren (inklusive der Offenlegung
von kritischen Punkten, Widerspriichen, blinden Stellen des Paradigmas:
was vermag es nicht zu sehen, was wichtig ware?). Auch wire es ope-
rationalisierbar zu machen und methodisch auszubauen — wobei man
sich zu konkreten Forschungen von diesem Denkansatz aus dann an die
bereits vorliegenden Forschungen und methodischen Vorgehensweisen
halten kann, die seitens der Autoren des Paradigmas vorliegen. Das hier
Geleistete ist ja zunachst nur die Freilegung einer Denkweise, eine Frei-
legung, die aufgrund der Implizitheit und auch der Vergessenheit vieler
Autoren wesentlich theoriegeschichtlich verfahren musste — auch wenn
dabei der Akzent stets bereits auf den Theoriekonzepten lag. Jedoch lag
die Konzentration (noch) nicht auf einer Ziehung der Konsequenzen,
etwa der vergleichenden Analyse aktueller Gesellschaften. Sodann kann
man die strikte Konzentration auf die frankophonen Autoren beman-
geln. Systematischer wiren die Parallelen und Divergenzen gegeniiber
anderen soziologischen Paradigmen aufzuzeigen, namentlich zu den an-
deren lebenssoziologischen Ansitzen, aber auch entgegengesetzten, etwa
konstruktivistischen Ansitzen, strikt rationalistisch und anthropozent-
risch-individualistisch modellierten oder allen phinomenologischen An-
sdatzen, die ebenso anthropozentrisch verfahren. Die Konzentration auf
die theoriegeschichtliche Rekonstruktion ging desweiteren zu Lasten ei-
ner genaueren wissens- oder intellektuellensoziologischen Rekonstruk-
tion: In welchen gesellschaftlichen und akademischen Kontexten spielte
sich der Bergson-Bezug je ab, worauf zielte etwa Simondon seinerseits,
zu seiner Zeit (in den 19 50ern) ideenpolitisch, und worauf zielten Deleu-
ze und Guattari oder aber Castoriadis (in den 1970ern und 1980ern)?
Auch wire die Ubertragung auf Gegenwartsfragen, auf aktuelle Proble-
me der Gesellschaftstheorie und deren Debatten noch stiarker und voll-
standiger zu leisten — sowie auf aktuelle empirische Fragen, wihrend hier
ja zunichst eine allgemeine Soziologie (eine Perspektive auf die Vergesell-
schaftung generell) vorgestellt wurde. Dasselbe gilt fiir einzelne soziale
Bereiche. Man konnte mit diesem bergsonschen Denken eine Kunstso-
ziologie entfalten, eine Religionssoziologie oder eine Wirtschaftssoziolo-

485

00:56:06. -


https://doi.org/10.5771/9783845277523-459
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

gie der Gegenwart vorlegen; das wire die Aufgabe spezieller Monogra-
fien. Methodisch liegt eine Begrenzung in der Beschrankung allein auf
publizierte Texte. Archivforschungen hitten das Machbare tiberschrit-
ten, was nicht heifst, dass dies nicht wichtig wire: etwa im Falle Can-
guilhems und immer dort, wo in den Archiven unveréffentlichte Vorle-
sungsmanuskripte, Vortrage, Briefwechsel und dhnliches liegen. Auch
wire es wichtig gewesen, iiber kritische Ausgaben zu verfiigen (nicht zu-
letzt hinsichtlich der Aversionen, beim Werk von Durkheim und Mauss).
SchliefSlich ist die Berticksichtigung der Autoren nicht erschopfend. Es
gibt weitere Bergsonianer, die soziologische Themen entfaltet haben, von
denen einige hier nur sehr kurz erforscht und behandelt wurden (Jean
Pryzluski, Maurice Pradines, Raymond Ruyer), andere gar nicht (Roger
Bastides, Raoul Allier), da sie vermutlich eher einen punktuellen Bezug
zum Werk Bergsons haben. Dasselbe gilt fir Henri Lefebvre, und dann
fiir neuere Autoren wie Michael Hart und Antonio Negri, fiir Brian Mas-
sumi und so fort — der bereits angesprochene New Vitalism der kultur-
theoretischen und sozialwissenschaftlichen Theorie ist ein iber Deleuze
vermittelter Bergson-Effekt.

In jedem Fall wiren auch weitere Disziplinen interessant. Gerade fiir
die franzosische Geschichtswissenschaft wire ein Bergson-Effekt zu ver-
muten, denn wer »als Historiker und Philologe iiber moderne Zeitkon-
zepte der Geschichte — Ereignis und lange Dauer, Augenblick und Wie-
derholung — nachdenkt, tritt in den Schatten philosophischer Reflexion:
Viel, wenn nicht alles verdankt er Kierkegaard und Nietzsche, Bergson
und Valery «.* Die franzosischen Historiker Bertrand Gille, Marc Bloch
und Lucien Febvre haben, sofern sie sich vor allem fiir den Begriff der
durée interessierten, sicher erneut einen eher punktuellen Bergsonismus.
Thnen gegeniiber scheinen die Technikhistoriker und -soziologen And-
ré-Georges Haudricourt und Georges-Hubert de Radkowski eine Ge-
sellschafts- und Artefakt- sowie Korpergeschichte betrieben zu haben,
die die Tradition von Durkheim und Mauss mit derjenigen von Bergson
und Leroi-Gourhan verbindet. Auch hier aber bleibt der Bergson-Bezug
(sofern es ihn gibt) implizit. Das Thema der Geschichtswissenschaft als
historischer Sozialwissenschaft gibt Gelegenheit, am Schluss noch jenen
Bergsonianer anzusprechen, der hier gar nicht gewiirdigt werden konnte:

44 U. Raulff, Der unsichtbare Augenblick, 11. Auch (24) zitiert er Raymond
Arons Vermutung, dass der >Bergsonismus am Ursprung der gesamten Ideen-
bewegung stand, die zur Erneuerung vielleicht nicht so sehr der historischen
Erkenntnis fiihrte, wohl aber der Vorstellung, die sich die Historiker und Phi-
losophen davon machen« (R. Aron, Note sur Bergson et ’histoire, in: Les étu-
des bergsoniennes 1V, Paris 1956, 43—51, 46). Der Historiker allerdings liest
Bergson wie es scheint, erneut psychologistisch: Die durée »duldet kein Lin-
genmafs. Sie ist eine BewufStseinstatsache oder richtiger: Sie ist die Tatsache
des BewufStseins schlechthin, bezeichnet sie doch dessen Seinsweise«.

486

00:56:06. -


https://doi.org/10.5771/9783845277523-459
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KOHARENZ UND AKTUALITAT EINES SOZIOLOGISCHEN PARADIGMAS

ndmlich Charles Péguy. In dem 1909 entstandenen Dialog der Historie
und der heidnischen Seele kritisiert er die Fortschrittsauffassung der Ge-
schichte, die Vorstellung einer linearen, nach dem geometrischen Raum
modellierten Zeit als >Theorie der Sparkasse«. Thr setzt er die Vorstel-
lung der durée entgegen, als jener ganz anderen Zeit, in der das Ereignis,
die Realitit, das Organische stehen. Bergson habe uns diese »neue Welt
entdeckt«, die Tatsache, dass die Zeit nie dieselbe Geschwindigkeit und
denselben Rhythmus hat. Wenn dies schon fiir die individuelle Zeit gilt,
um wieviel mehr gilt es fiir die kollektive Zeit! Ganz offensichtlich sei
es doch, dass das »Ereignis der Volker« weder dieselbe Geschwindigkeit
habe, noch denselben Rhythmus, noch dieselbe Richtung.* Ebenso hat-
te man bei den illustren Philosophen des franzosischen 20. Jahrhunderts
(Jean Hyppolite, Maurice Merleau-Ponty, aber auch Paul Ricoeur oder
Emmanuel Lévinas) noch Sozialtheoreme mit Bergson-Bezug betrachten
konnen — das Feld der Bergson-Effekte ist weit! Nicht umsonst handelt
es sich um jenen Autor, der ein choc fir die Zeitgenossen war, der eine
ganze neue Denkweise einbrachte, zu der man sich verhalten musste — so
oder so, freundlich oder feindlich, ihn verleugnend oder ihn verehrend.

»Man hat aus Bergson einen blassen, unscharfen, schwindsiichtigen,
geisterhaften und tiberfeinerten Text gemacht, der in Introspektion
schwelgt. Das mag zutreffen, was die Schwelgerei angeht. Doch er ist
zweifellos der letzte oder fast der letzte in der philosophischen Tradition
Frankreichs, der das Wissen seiner Zeit perfekt beherrschte, und zwar
ohne allzugrofSe Verspiatung. «*

Seine »Arbeit beginnt auf dem Gebiet der positivistischen und cartesi-
schen Verbote. ... Diese Philosophie ... formuliert keine Theorie der kon-
fusen Erkenntnis, sondern eine gleichsam zweifache Methode, eben die
des Vordringens und Ubergreifens. Die betrachteten Rinder verzweigen
sich. Bergson fiihrt als Beispiel die Garbe an«.*’

45 Raulff, Der unsichtbare Augenblick, 25f.; er zitiert Ch. Péguy, (Euvres 1901—
1914, Paris 1961, 298ff. und 131.

46 M. Serres, Boltzmann und Bergson (1977), in: Ders., Hermes 4: Verteilung,
Berlin 1993, 132-150, 137.

47 M. Serres, Hermes 5: Die Nordwest-Passage (1980), Berlin 1994, 55f.

487

00:56:06. -


https://doi.org/10.5771/9783845277523-459
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Die Sozialtheorie: Bestimmung des ›Sozius‹ zwischen Materiellem, Vitalem, Affektivem, Imaginärem
	Die Gesellschaftstheorie: das Werden von Individuum- Kollektiv und die Theorie sozialer Erfindungen
	Die Gesellschaftsanalyse: Differenzierende Aktualisierung; durchgängige Positivität der Gesellschaften
	Die Werte des Lebens im Sozialen: Die normative Dimension des Paradigmas
	Ein alternatives Bezugsproblem der soziologischen Theorie
	Grenzen und Unvollkommenheiten der geleisteten Arbeit

