
Teil II:
Schuld

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117 - am 25.01.2026, 18:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495827871-117 - am 25.01.2026, 18:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II.1) Die Suche nach der Schuld

a) Schmitt und Lefèvre

Eckard Lefèvre wählte das gefährlich ambivalente Wort »unzeitge-
mäß« nicht unpassend zur Betitelung seiner »Bemerkungen zu So-
phokles’ Oidipus Tyrannos«1. Einerseits schwingt darin ein Anklang
von Friedrich Nietzsches kulturkritischer Betrachtung Vom Nutzen
und Nachteil der Historie für das Leben mit, jenes Aufbegehren ge-
gen den krankhaft epigonalen, lebensfeindlichen Gebrauch der his-
torischen Wissenschaften seiner Zeit, mit denen der damals dreißig-
jährige Baseler Professor für klassische Philologie nach dem um sein
Erstlingswerk, die Geburt der Tragödie aus dem Geiste der Musik,
entbrannten Philologenstreit abrechnete: »unzeitgemäss – das heisst
gegen die Zeit und dadurch auf die Zeit und hoffentlich zu Gunsten
einer kommenden Zeit – zu wirken«2, die alteingesessenen Lehrmei-
nungen in Frage zu stellen und neue Wege zu beschreiten. Unzeitge-
mäß – das kann aber andererseits auch bedeuten (und dies wird man
Lefèvre später vorwerfen3): ein methodischer Anachronismus in Be-
zug auf den Gegenstand seiner Arbeit, welche demzufolge nicht vom
sophokleischen Text selbst ausgegangen sei, sondern von der ein Jahr-
hundert jüngeren Poetik des Aristoteles, oder gar von einer noch viel
späteren Interpretation derselben. Beabsichtigt war wohl nur die erste
der beiden möglichen Bedeutungen, wie schon die Ausführungen wi-

Tragische Schuld A 119

1 Lefèvre, E.: Die Unfähigkeit, sich zu erkennen. Unzeitgemäße Betrachtungen zu
Sophokles’ Oidipus Tyrannos, in: Würzburger Jahrbücher für die Altertumswissen-
schaft, N.F. 13 (1987), S. 37–58.
2 Nietzsche, F. W.: Vom Nutzen und Nachteil der Historie für das Leben, in: Kritische
Studienausgabe (KSA), herausgegeben von Giorgio Colli und Mazzino Montiniari.
München: dtv 1999, Bd. I, S. 247.
3 Vgl. Lurje, M.: Die Suche nach der Schuld. Sophokles’ Oedipus Rex, Aristoteles’
Poetik und das Tragödien-verständnis der Neuzeit. Beiträge zur Altertumskunde 209.
München/Leipzig: K. G. Saur 2004, S. 387.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117 - am 25.01.2026, 18:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der die philologische communis opinio der existentiellen Bedeutung
des Stückes aufzeigen, welche Lefèvre unter anderemmit Zitaten sol-
cher Namen wie Eric Robertson Dodds (»a play about the blindness of
man and the desperate insecurities of the human condition«4), Wolf-
gang Schadewaldt (das Ödipusdrama als Beispiel einer ausgesetzten
und in nichts geschützten »condition humaine«5), Kurt von Fritz
(Ödipus enthülle die »Grundbedingungen der menschlichen Exis-
tenz«6) oder auch der seiner Meinung nach »heute überwundenen
Anschauung« (S. 38) eines Ulrich von Wilamowitz-Moellendorff,
das Stück sei »ad maiorem dei gloriam«7 geschrieben, verdeutlicht.

Der seit Schillers Wort vom Ödipus als »tragische Analysis«8

etablierten Betonung der Vorgeschichte, auf deren Aufklärung So-
phokles drei Viertel9 des Stückes verwendet, setzt Lefèvre (wie schon
Schadewaldt et al.) die konkrete Bühnenhandlung, d.h. die Rettung
der Stadt aus höchster Not, als Interpretationsgrundlage entgegen,
welche dann erst Rückschlüsse auf im Verlauf Enthülltes ermöglichen
soll. Gewisse »überschüssige Informationen«10 (S. 39), die Ödipus bei
seiner Suche nach denMördern des Laios missachte, deutet er folglich
als Hinweise auf eine vom Autor bewusst hervorgehobene Blindheit
des Protagonisten: »Spätestens in dem ersten Dialog mit Iokaste ver-
fügt Oidipus über das nötige Wissen, um den entscheidenden Schluß
hinsichtlich seiner Herkunft ziehen zu können« (ebd.), tut es aber
nicht. Eben deshalb habe schon Voltaire11 bemerkt, dass »das Stück

120 ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

Die Suche nach der Schuld

4 Dodds, E. R.: On Misunderstanding the Oedipus Rex, in: M. J. O’Brien (Hrsg.):
Twentieth Century Interpretation of Oedipus Rex. A collection of critical Essays,
Englewood Cliffs 1968, S. 17–29, hier 28.
5 Schadewaldt, W.: Der ›König Ödipus‹ des Sophokles in neuer Deutung, in: Hellas
und Hesperiden, Zürich und Stuttgart 1970, I, S. 466–476, hier: 475.
6 Von Fritz, K.: Tragische Schuld und poetische Gerechtigkeit in der griechischen
Tragödie, in: Antike und moderne Tragödie, Berlin 1962, S. 1–112, hier: 14.
7 Wilamovitz-Moellendorff, U. v.: Excurse zum Oedipus des Sophokles, in: Hermes
34, 1899, S. 55–80, hier: 58.
8 Schiller an Goethe, 2. Okt 1797, vgl. Lefèvre, E.: Die Unfähigkeit, sich zu erkennen.
Unzeitgemäße Betrachtungen zu Sophokles’ Oidipus Tyrannos, in: Würzburger Jahr-
bücher für die Altertumswissenschaft, N.F. 13 (1987), S. 38, Anm. 7.
9 Erst in Vers 1182 stellt Ödipus fest, »das Ganze wäre klar heraus« (τὰ πάντ᾽ ἂν
ἐξήκοι σαφῆ).
10 Lefèvre (S. 40) führt hier die Übereinstimmung der Orakel des Laios (Vers 711–
714) und des Ödipus (793), den Tatort des Dreiwegs (715/6 und 800–813), das Fuß-
leiden (718 und 1032), sowie die Aussetzung (719) des Laiossohnes, bzw. Ödipus’
Zweifel an seiner Herkunft (775–789) an.
11 Voltaire: Lettres sur Œdipe, Lettre III, Contenant la critique de l’Œdipe de Sopho-

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117 - am 25.01.2026, 18:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


praktisch hier zuende sei« (S. 42), wenn der blinde Seher Teiresias
den sehenden Blinden12 als eigentlichen Urheber der Thebanischen
Plage13 blossstellt und so die Auflösung schon in Vers 353 vorweg-
nimmt.

Den Grund für diese Verblendung findet Lefèvre im Charakter
des Ödipus selbst, insbesondere gerade in der prominentesten Eigen-
schaft des Rätsellösers, seiner Klugheit (σοφός, Vers 509). Immer
wieder zeige sich seine rasche Art des Schließens als übereilt: »wer
schnell denkt, geht nicht sicher«14, Ödipus verrenne sich in Ver-
schwörungstheorien über Teiresias (Verse 349, 399) oder Kreon
(378 f.). Diese »Überklugheit« (S. 42 f.) führe letztlich zu schwerwie-
genden Verfehlungen gegen Gerechtigkeit (das Todesurteil gegen
Kreon in Vers 623) und Frömmigkeit (Verhöhnung von Orakel und
Vogelschau, Verse 964 f.). »In leerem Treiben« (ματᾴζων, Vers 891)
biete Ödipus »ein fast grotesques Zerrbild menschlichen Wahns«
(S. 45): »Hybris gebiert den Tyrannen«15 – Oidipus Tyrannos. Von
der eigenen Geistesmacht geblendet werde so der Klügste unter den
Sterblichen zum warnenden Beispiel (παράδειγμα, Vers 1193). Als
er zuletzt sein Schicksal erkennen muss, nimmt er sich selbst das Au-
genlicht – und übernehme damit »Verantwortung« (S. 48) für seine
geistige Blindheit.

Die Frage nach dem Sinn des Sturzes des Ödipus zeigt sich somit
als Frage nach der Schuld. Sie dürfe gestellt werden (entgegen solchen
Auffassungen, welche Ödipus »unschuldig schuldig«16 werden lie-
ßen), so Lefèvre (S. 49), »weil schon Aristoteles Oidipus ausdrücklich
zu den Personen gezählt hat, die durch einen ›Fehler‹ (ἁμαρτία) zu
Fall kommen«. Er verweist auf das 13. Kapitel der Poetik, welches von
der Zusammensetzung der Handlung im Hinblick auf die Hervor-
rufung von Jammer und Schauder (ἔλεος und φόβος) handelt, ins-

Tragische Schuld A 121

Schmitt und Lefèvre

cle, in: Œuvres complètes I, Paris 1859, S. 11–19, hier 13. Vgl. Dave, R. D.: Sophocles,
Oedipus Rex. Cambridge 1982, S. 12: »the structure of the plot suffers from prema-
ture disclosure«.
12 σὺ καὶ δέδορκας κοὐ βλέπεις ἵν᾽ εἶ κακοῦ (»du blickst umher und siehst doch
nicht, wo du im Üblen stehst«, Soph. OT 413).
13 ὡς ὄντι γῆς τῆσδ᾽ ἀνοσίῳ μιάστορι (»der unheilige Beflecker dieser Erde bist
Du«).
14 φρονεῖν γὰρ οἱ ταχεῖς οὐκ ἀσφαλεῖς (Soph. OT 617), vgl. Lefèvre (S. 44).
15 ὕβρις φυτεύει τύραννον (Soph. OT 873) beginnt das zentrale zweite Chorlied.
16 »Daß er unschuldig schuldig wird, ist gerade die Grundlage seiner Tragik« (Schade-
waldt, W.: Der ›König Ödipus‹ des Sophokles in neuer Deutung, in: Hellas und Hes-
periden, Zürich und Stuttgart 1970, I, S. 467).

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117 - am 25.01.2026, 18:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


besondere den Teil über die mittleren Charaktere (1453a7 ff.): Da die
genannten Affekte auf Unverdientheit des Leidens (ἀνάξιον) und
Ähnlichkeit (ὅμοιον) beruhen, dürfe der Held der Tragödie weder
aufgrund von Tugend und Gerechtigkeit (denn dies wäre abscheulich,
μιαρόν, 1452b36), noch wegen Schlechtigkeit und Bosheit (was bloß
als gerechte Strafe empfunden würde, vgl. 1453a5 f.) einen Umschlag
vom Glück ins Unglück erleiden, sondern nur »wegen eines Fehlers«
(δι᾽ ἁμαρτίαν τινά), wie eben bei Ödipus oder Thyestes17. Aristote-
les schließe folglich »eine subjektive Schuldlosigkeit geradezu aus«
(S. 50).

Dass diese ἁμαρτία als (intellektueller) Fehler, »der aber aus
einer Charakterschwäche resultiert« (ebd.) eine ethische Komponente
besitze, versucht Lefèvre nun anhand weiterer Aristotelesstellen zu
erweisen. So unterscheidet die Rhetorik (1374b7 ff.) zwischen den
Schädigungen ἀτύχημα (ein unglücklicher Unfall), ἁμάρτημα (zwar
absehbar, aber ohne Bosheit: μὴ ἀπὸ πονηρίας) und ἀδίκημα (das
Verbrechen: absehbar und moralisch schlecht). Die Nikomachische
Ethik (1135b19 ff.) differenziert den Begriff des ἀδίκημα weiter aus,
welches demnach entweder vorsätzlich (ἐκ προαιρέσεως) begangen
werden kann und dann ungerecht und schlecht (ἄδικος καὶ μοχθη-
ρός) ist, oder aber eben auch ungeplant (μὴ προβουλεύσας), etwa im
Affekt (διὰ θυμὸν καὶ ἄλλα πάθη), und somit nicht aus moralischer
Schlechtigkeit. Eben dies sei der Fall bei Ödipus, dessen Vatermord
aus einer Handlung »im Zorn« (δι᾽ ὀργῆς, Soph. OT 807) hervor-
gehe, einer Charakterschwäche, die er während des Stücks noch oft
aufweise (vgl. Verse 339, 344, 364, 405, 524). Indem er durch Über-
klugheit (ταχὺ φρονεῖν) und Neigung zur ὀργή sein Unglück selbst
verursache, wäre Ödipus also jenen tragischen Helden zwischen Tu-
gend und Schlechtigkeit beizuordnen, welche unverdient, da auf-
grund eines menschlich verzeihbaren Fehlers, übermäßig leiden müs-
sen. In diesem Sinne sei er für seine Taten verantwortlich, d.h.
moralisch schuldig.

In einem angefügten Korrekturzusatz (S. 58) trägt Lefèvre dem
Hinweis von Prof. Latacz (Basel) Rechnung, dass eine ähnliche These
bereits zuvor von Arbogast Schmitt in seiner unveröffentlichten Ha-

122 ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

Die Suche nach der Schuld

17 ἔστι δὲ τοιοῦτος ὁ μήτε ἀρετῇ διαφέρων καὶ δικαιοσύνῃ μήτε διὰ κακίαν καὶ
μοχθηρίαν μεταβάλλων εἰς τὴν δυστυχίαν ἀλλὰ δι᾽ ἁμαρτίαν τινά, τῶν ἐν μεγάλῃ
δόξῃ ὄντων καὶ εὐτυχίᾳ, οἷον Οἰδίπους καὶ Θυέστης καὶ οἱ ἐκ τῶν τοιούτων γε-
νῶν ἐπιφανεῖς ἄνδρες (Arist. Poet. 1453a7–12).

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117 - am 25.01.2026, 18:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bilitationsschrift18 vertreten wurde, und zitiert zustimmend den Ver-
such einer Definition der ἁμαρτία als »charakterbedingter und sitt-
lich relevanter Denkfehler«19 in der gerade erschienenen Arbeit von
dessen Schülerin Viviana Cessi. Kurz darauf ging Schmitt selbst, nun
Professor für Gräzistik an der Universität Mainz, den Hauptlinien der
Problematik mit einem weiteren Aufsatz20 nach, welcher zunächst
von einer Kritik am Konzept tragischen Handelns, wie es die Tra-
gödiendeutung »der letzten zwei bis drei Jahrhunderte« (S. 9) be-
herrscht habe, seinen Ausgang nimmt.

So hätten die Differenzen zwischen den extremen Positionen
von Freiheit oder Notwendigkeit der tragischen Charaktere (als ent-
weder entscheidungsfähige Individuen oder aber bloß »plastische
Wesensgepräge«) über die »erstaunliche Konstanz bestimmter Deu-
tungskategorien des Tragischen« (S. 9) hinweggetäuscht, wobei
Schmitt insbesondere auf den Gedanken eines »unausgleichbaren Ge-
gensatzes« verweist, wie er unter anderem in Peter Szondis Versuch
über das Tragische21 herausgestellt wurde (Anm. 5). Angesichts sei-
ner geistesgeschichtlichen Herkunft werde jedoch deutlich, daß dieser
tragische Konflikt »nicht aus einer auf die griechische Antike zurück-
führenden Deutungstradition stammt, sondern Produkt der massiven
Stoarezeption zu Beginn der Neuzeit ist und in der Form, die er etwa
bei (und seit) Schiller angenommen hat, obendrein die ›kopernika-
nische Wende‹ Kants, d.h. die Entdeckung der absoluten Selbsttätig-
keit der Vernunft und ihrer Unabhängigkeit von allem kausal not-
wendigen Geschehen, zur Voraussetzung hat« (S. 10).

Ein Pendent zu diesem Begriff freien Handelns im Gegensatz zu
einer durchgängig kausal geordneten Wirklichkeit kenne in der Anti-
ke nur die Stoa, und werde für dessen Übertragung auf die Tragödie
schon um 200 n.Chr. von dem peripatetischen Philosophen Alexan-
der von Aphrodisias22 ausdrücklich kritisiert. Anstatt als bloße Ein-

Tragische Schuld A 123

Schmitt und Lefèvre

18 Schmitt, A.: Charakter und Schicksal in Sophokles’ ›König Ödipus‹, Würzburg
1981.
19 Cessi, V.: Erkennen und Handeln in der Theorie des Tragischen bei Aristoteles
(Beiträge zur Klassischen Philologie 180). Frankfurt a.M.: Athenäum 1987, S. 262.
20 Schmitt, A.: Menschliches Fehlen und tragisches Scheitern. Zur Handlungsmoti-
vation im sophokleischen ›König Ödipus‹, in: RheinischesMuseum für Philologie N.F.
131 (1988), S. 8–30.
21 Wir behandelten Szondis Konzeption von Tragik als dialektischer Modus in
Kap. I.1.c.
22 De fato, suppl. Aristot. II, ed. Ivo Bruns, Berlin 1892, §22–31.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117 - am 25.01.2026, 18:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


stimmung in ein vorherbestimmtes Schicksal (συγκατάθεσις), sei
das Handeln des Ödipus im platonisch-aristotelischen Sinne von der
Ursächlichkeit menschlicher Entscheidung bestimmt und so als mit-
verantwortlich zu verstehen, was wiederum als »heuristische Mög-
lichkeit der Deutung« angewendet dem Sophokleischen Text eine »er-
staunliche Konsistenz und Einheitlichkeit« verleihe (S. 12).

Die darauf folgende Untersuchung der Handlungsmotivation
des Ödipus dient demgemäß wie schon bei Lefèvre dem Aufweis be-
stimmter Charaktereigenschaften als Ursachen seines tragischen
Scheiterns. Auch hier ist es zunächst Ödipus’ Fähigkeit, das Wahr-
scheinliche (εἰκότος, Vers 74) schnell zu erschließen, welche ihn be-
reits im Dialog mit Kreon »zu mangelnder Vorsicht und Umsicht ver-
leitet«23. Noch deutlicher aber zeige die Fluchrede (Verse 216–275), in
der Ödipus mit der »unwiderruflichen, endgültigen und ungeheuer-
lichen Verfluchung des Täters und seiner Mitwisser« letztlich sein
eigenes Schicksal bestimmt, die »dramatische Intention des Sopho-
kles, bestimmte Fehltendenzen im Charakter des Ödipus offenzu-
legen: Ödipus zeigt die Neigung, sich von einem Gedanken, den er
faßt, ganz einnehmen und zu allen in ihm angelegten Konsequenzen
fortreißen zu lassen, und darüber alle anderen von der Sache gefor-
derten Rücksichten zu vernachlässigen, ja sie gänzlich aus dem Blick
zu verlieren« (S. 14).

»Verblendung (ἄτη) und Selbstüberschätzung (ὕβρις)« (S. 17)
des Protagonisten, wie auch des Chores als dramatis persona, in de-
nen Schmitt »vom Geist der Sophistik des 5. Jahrhunderts, vom Ver-
trauen in die in der eigenen Verfügung liegenden Möglichkeiten des
Erkennens und technischen Veränderns« (S. 18) geprägte Menschen24

erkennt, sind somit nicht gleichsam von außen auferlegte Seins-
bestimmungen oder vorherbestimmtes Schicksal, sondern »Resultat
eines ungenügenden Gebrauchs, den der Mensch von seiner Vernunft

124 ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

Die Suche nach der Schuld

23 Schmitt, A.: Menschliches Fehlen und tragisches Scheitern. Zur Handlungsmoti-
vation im sophokleischen ›König Ödipus‹, in: RheinischesMuseum für Philologie N.F.
131 (1988), S. 13.
24 Deren »naive Überschätzung, mit der methodischen Beherrschung des Erkennens,
Handelns und technischen Produzierens über alles verfügen zu können und so […]
den Verkehr zwischen Menschen und Göttern und dabei alle Seherkunst technisch in
den Griff zu bekommen und auf keine religiös-kultische Vermittlung mehr angewie-
sen zu sein« (ebd., S. 18) auch Platon im Symposion (185e6–188e4) ironisch bloß-
stelle.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117 - am 25.01.2026, 18:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


macht« (S. 19) und für den er folglich auch die Verantwortung, d.h.
Schuld trage.

Indem Sophokles also zeige, »wie Ödipus, wie Jokaste und der
Chor durch ein vermeidbares, aber aus Charakter und Denkhaltung
heraus verständliches Fehlverhalten selbst zur Ursache vielfältiger
Verstellungen und Verzerrungen der richtigen Perspektive auf die
Wahrheit werden« (S. 28), ergebe sich schließlich auch, »daß Aristo-
teles’ Hamartia-Theorie geeignet ist, ein tragisches Scheitern dieser
Art – aus seinen allgemein menschlichen und psychologischen Bedin-
gungen heraus – zu erklären« (ebd., Anm. 39), weil er – entgegen den
modernen Deutungen von Schiller25 bis Scheler26 – auf den »Unter-
schied zwischen einer menschlich verständlichen und darum Mitleid
erweckenden Verfehlung und einer Tadel und Ablehnung erregenden
›Verschuldung‹« (ebd., Anm. 40) den allergrößten Wert gelegt habe.

Schmitt bezieht sich hier (und auch anderenorts hinsichtlich der
Antigone) auf die Begriffe ἀδίκημα und ἁμάρτημα aus der Nikoma-
chischen Ethik: »Im Unterschied zur absichtlichen Schuld gehört die
Aristotelische Hamartia vielmehr in den Bereich einer vermeidbaren
Schuld (oder vielleicht besser Verfehlung)«27. Weil der Mensch so im
Gegensatz zu einer schuldlosen oder nur objektiven Schuld28 (ἀτύχη-
μα) selbst »mitverantwortlich am Zustandekommen seines Un-
glücks«29 werde, erhalte die tragische Verfehlung (ἁμαρτία) bei Aris-
toteles eine »eminent moralische Bedeutung: es ist die Verdunkelung
klaren Denkens durch Leidenschaft«30. Damit rückt sie in die Nähe

Tragische Schuld A 125

Schmitt und Lefèvre

25 Vgl. Schiller, J. C. F.: Über die tragische Kunst. Gesamtausgabe Bd. 17. München:
dtv 1966, S. 146 f.
26 Vgl. Scheler, M.: Zum Phänomen des Tragischen, in: Der Umsturz der Werte. Leip-
zig: Francke 1919, S. 367.
27 Schmitt, A.: Bemerkungen zu Charakter und Schicksal der tragischen Hauptper-
sonen in der Antigone, in: Antike und Abendland. Berlin/New York: De Guyter 1988,
S. 3 (mit Verweis auf Arist. EN 1135b17 f.).
28 Vgl. Schmitt, A.: Aristoteles, Werke in deutscher Übersetzung, Bd. 5 (Poetik). Ber-
lin: Akademie 2008, S. 123: »Eine solche schuldlose oder nur objektive Schuld gibt es
nur, wenn der Handelnde keine wirkliche Wahl hatte«.
29 Schmitt, A.: Tragische Schuld in der griechischen Antike, in: Günther Eifler/Otto
Saame (Hrsg.): Die Frage nach der Schuld. Vorträge, Studium Generale der Johannes
Gutenberg-Universität, Mainz 1991 (Mainzer Universitätsgespräche Sommersemes-
ter 1987 u. Wintersemester 1987/88), S. 157–192, hier: S. 186.
30 Ebd., S. 184; vgl. ἄτη als »leidenschaftliche Verengung ihres Denkens« bei Schmitt,
A.: Bemerkungen zu Charakter und Schicksal der tragischen Hauptpersonen in der
Antigone, in: Antike und Abendland. Berlin/New York: De Guyter 1988, S. 14.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117 - am 25.01.2026, 18:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dessen, was die Arbeit von Cessi31 als ἀκρασία (Unbeherrschtheit)
herausgestellt hatte: »Im Fall der akrasia bleibt der Handelnde auf-
grund seiner charakterlichen Veranlagung an die Dimension der
Wahrnehmung und folglich allein an die Gegenwart gebunden […]
Aus einem charakterlich bedingtem Mangel an Phantasie geht eine
sittlich relevante Fehlverbindung innerhalb eines zur Handlung füh-
renden Erkenntnisaktes hervor« (S. 256), da der Fehlende nicht in der
Lage ist, »die ihm vorliegende Situation in ihrer ganzen Bedeutung
im Hinblick auf die Zukunft zu durchleuchten« (S. 261). Für seinen
Charakter aber ist der Mensch selbst verantwortlich (vgl. EN 1114a4–
7). Zur Verdeutlichung des Zustandekommens einer derart sittlich
relevanten, weil auf dem Charakter des Handelnden beruhenden,
zur Fehlhandlung führenden Perspektive führt Cessi »ein von Aris-
toteles im Rahmen der ἀκρασία-Problematik erwähntes Beispiel« an
(S. 242), welches sie allerdings der Definition des ἁμάρτημα μετ᾽
ἀγνοίας, der Verfehlung aus Unwissenheit aus EN 1135b13–16, ent-
nommen hat.

Der Unbeherrschte (ἀκρατής) handelt laut Aristoteles (EN
1152a15 ff.) freiwillig (ἑκών) und wissentlich (εἰδώς), ist selbst jedoch
nicht moralisch schlecht (πονηρός, κακός), da er sein Handeln nicht
beabsichtigt (οὐ γὰρ ἐπίβουλος). Deshalb ist sein Leid zwar selbst
verursacht, aber dennoch unverdient (ἀνάξιον), weil inkommensura-
bel mit dem Ausmaß seines Vergehens. Dies aber entspricht wieder-
um exakt dem von Lefèvre angeführten ἀδίκημα im Affekt aus EN
1135b19 ff.

Dieses ἀδίκημα im Affekt, obwohl nicht aus moralischer
Schlechtigkeit (οὐ γὰρ διὰ μοχθηρίαν, Arist. EN 1135b24) begangen,
bleibt jedoch eine Sonderform des freiwilligen (ἑκούσιον) und vor
allem wissentlichen (εἰδὼς καὶ μὴ ἀγνοῶν, EN 1135a24) Handelns,
wie auch Andreas Zierl32 in seinem Beitrag zu der um Schmitt und
Lefèvre entstandenen Diskussion bemerkt. Den tragischen Fehler
(ἁμαρτία) der Poetik versteht er, schon aufgrund des Wortstamms33,
eher im Sinne des zwar absehbaren (μὴ παραλόγως), aber nicht bos-
haften, da unwissentlichen (ἀγνοῶν) und damit unfreiwilligen (ἀκού-

126 ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

Die Suche nach der Schuld

31 Cessi, V.: Erkennen und Handeln in der Theorie des Tragischen bei Aristoteles
(Beiträge zur Klassischen Philologie 180). Frankfurt a.M.: Athenäum 1987.
32 Zierl, A.: Erkenntnis und Handlung im Oidipus Tyrannos des Sophokles. Rhei-
nisches Museum für Philologie 142/2, S. 127–48, hier: S. 132, Anm. 11.
33 Gebildet mit –ια als Abstractum, bzw. mit –μα als Concretum, vgl. ebd., S. 132,
Anm. 12.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117 - am 25.01.2026, 18:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


σιον, EN 1135a31) ἁμάρτημα als ein »auf Unkenntnis relevanter Be-
dingungen und Faktoren einer Handlung einschließlich der Identität
der betroffenen Personen beruhender Fehler« (S. 132). Er verweist
zudem auf das von Aristoteles an dieser Stelle selbst für eine solche
Verfehlung gegebene Beispiel der »unwillentlichen Tötung des Va-
ters«34, welches doch sehr an Ödipus erinnert.

Dass ein solches Vergehen, »ohneWissen und daher unfreiwillig
begangen, in Aristoteles’ Augen keinen moralischen Tadel oder Vor-
wurf verdient«35 wertet Zierl als Hinweis darauf, dass Schmitt »mit
seiner Kritik an Oidipus’ Handlungen – u. a. am Dreiweg – über Aris-
toteles selbst hinausgeht, der hier und in der Poetik darauf verzichtet,
das angenommene entschuldigende Unwissen des Handelnden weiter
zu hinterfragen« (ebd. S. 132, Anm. 11). Schmitt aber macht Ödipus
zum Opfer »vermeidbarer, selbstverschuldeter Unwissenheit«36, weil
dieser mit dem Zweifel an seiner Abstammung (Vers 780) als Aus-
löser der ersten Orakelbefragung (Verse 788/9), gerade also jenen
Neuerungen der Sophokleischen Behandlung des Mythos, über ein
»Wissen seines Nichtwissens« (S. 21) verfüge und somit Verantwor-
tung zur Vorsicht trage – könnte nicht jeder sein wirklicher Vater
sein? Dass Ödipus jedoch von der Nichtaussage des Gottes bezüglich
der Elternschaft auf eine Versicherung der Ungewissheit schließen
könne, so dass von einer charakterbedingten Blindheit zu sprechen
sei, bezweifelt schon Bernd Manuwaldt: »Oidipus verhält sich nicht
anders, als man sich üblicherweise, wie der Mythenvergleich zeigt,
auf Orakel dieser Art hin verhält«37.

Ödipus versucht, das Eintreten des schreckensverkündenden
Orakels zu vermeiden, indem er nicht nach Korinth zurückkehrt –
und trifft so am Dreiweg auf seinen Vater, ohne es zu wissen, tötet

Tragische Schuld A 127

Schmitt und Lefèvre

34 Ebd, S. 132, Anm. 11, vgl. EN 1135a28–30: ἐνδέχεται δὲ τὸν τυπτόμενον πατέρα
εἶναι, τὸν δ᾽ ὅτι μὲν ἄνθρωπος ἢ τῶν παρόντων τις γινώσκειν, ὅτι δὲ πατὴρ
ἀγνοεῖν.
35 Sehr wohl aber den tragödienspezifischen Affekt des Jammers, bzw. Mitleids (ἔλε-
ος): τῆς ἀρετῆς δὴ περὶ πάθη τε καὶ πράξεις οὔσης, καὶ ἐπὶ μὲν τοῖς ἑκουσίοις
ἐπαίνων καὶ ψόγων γινομένων, ἐπὶ δὲ τοῖς ἀκουσίοις συγγνώμης, ἐνίοτε δὲ καὶ
ἐλέου (Arist. EN 1109b31 ff.).
36 Schmitt, A.: Menschliches Fehlen und tragisches Scheitern. Zur Handlungsmoti-
vation im sophokleischen ›König Ödipus‹, in: RheinischesMuseum für Philologie N.F.
131 (1988), S. 13.
37 Manuwaldt, B.: Oidipus und Adrastos. Bemerkungen zur neueren Diskussion um
die Schuldfrage in Sophokles’ ›König Ödipus‹, in: Rheinisches Museum für Philologie
N.F. 135 (1992), S. 1–43, hier: S. 17.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117 - am 25.01.2026, 18:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ihn unfreiwillig. Deshalb, so Manuwaldt, dürfe man »von vornehe-
rein vermuten, daß die Schuldfrage für Sophokles, wenn sie denn
überhaupt berührt sein sollte, kaum ein besonderes Gewicht hatte«38,
vielmehr handle es sich um eine »Tragik ohne subjektive Schuld«
(S. 7). Moralisch schuldig wäre Ödipus in diesem Sinne also nur,
wenn er freiwillig und wissentlich gehandelt hätte – dann aber hätte
er den tragödienspezifischen Affekt des Jammers (bzw. Mitleids)
nicht verdient (vgl. Arist. EN 1109b31 ff.). Schmitt jedoch lässt sich
auf diese Aporie nicht ein: »Für Aristoteles liegt die menschliche Frei-
heit in der Möglichkeit des Eingriffs des Menschen in den Hand-
lungs- und Geschehensablauf selbst«39.

Mehr als auf die Unterscheidung mehr oder minder freiwilliger
Vergehen kommt es Schmitt demgemäß auf die Ursächlichkeit des
Handelns an, um die tragische Verfehlung von einem bloßen Zufall
(ἀτύχημα) zu trennen: »Man fehlt, wenn die Ursache des Unglücks
in einem selbst liegt«40 (ἁμαρτάνει μὲν γὰρ ὅταν ἡ ἀρχὴ ἐν αὐτῷ ᾖ
τῆς αἰτίας, Arist. EN 1135b18 f.). Ist dies nicht gegeben, sei von
einem Handeln, welches nachzuahmen die Tragödie als μίμησις πρά-
ξεως (Poetik 1449b24–28) ja zum Ziel habe, gar nicht zu sprechen,
sondern nur von einem zufälligen Ereignis, das den Menschen ohne
eigene Schuld41 von außen (ἔξωθεν) überkommt. Darin stimmt er
übrigens auch mit Peter Szondi überein: »tragisch ist nicht, daß dem
Menschen von der Gottheit Furchtbares zuteil wird, sondern daß es
durch des Menschen eigenes Tun geschieht«42. Dass der moderne,
idealistische Begriff von Freiheit als absolute Selbsttätigkeit der Ver-
nunft solche Grade von Freiwilligkeit nicht mehr anerkenne, führe
zum Missverständnis der Aristotelischen Auffassung, dass der
Mensch »eben nicht nur Verantwortung für seine ›spontanen‹, be-
wußten Entscheidungen, sondern auch für das, wodurch erWahrneh-

128 ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

Die Suche nach der Schuld

38 Manuwaldt, B.: Oidipus und Adrastos. Bemerkungen zur neueren Diskussion um
die Schuldfrage in Sophokles’ ›König Ödipus‹, in: Rheinisches Museum für Philologie
N.F. 135 (1992), S. 14.
39 Schmitt, A.: Tragische Schuld in der griechischen Antike (s. o., Anm. 29), S. 187,
vgl. Arist. EN 1112a30 ff.
40 Ebd., S. 186/7.
41 Vgl. Schmitt, A.: Aristoteles, Werke in deutscher Übersetzung, Bd. 5 (Poetik). Ber-
lin: Akademie 2008, S. 444: »Eine Schicksalstragödie ist für Aristoteles überhaupt
keine Tragödie, sondern eine Geschichte von schrecklichen Ereignissen, die nicht in
der Verantwortung des Handelnden lagen«.
42 Vgl. Szondi, P.: Versuch über das Tragische, in: Schriften I. Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp 1978, S. 213.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117 - am 25.01.2026, 18:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mungen, Gefühle, Triebe, Leidenschaften, und damit letztlich seinen
Charakter und seine Person bestimmen lässt«43 trage. Allerdings, wie
schon Manuwaldt (S. 3) gesehen hat, korrespondiert mit der späten,
säkularen Theorie des Aristoteles (vgl. oben, Abschnitt I.1.a) auch,
»daß die numinöse Sphäre ausgeschaltet und das tragische Geschehen
als ein rein menschlicher Vorgang gesehen wird«.

b) Lurjes Kritik

Als eine »Verlegenheit«44 begegnet uns die Sophokles-Diskussion um
Schmitt und Lefèvre in der Einleitung zu Michael Lurjes Berner Dis-
sertationsschrift von 2001, erschienen 2004 unter dem Titel Die
Suche nach der Schuld. Eine Verlegenheit deshalb, weil die beiden
Aufsätze »alles, was die Klassische Philologie in den letzten 100 Jah-
ren geleistet hat oder, sagen wir, geleistet zu haben glaubte, über Bord
werfen und an die Grundlagen des so mühsam errungenen Verständ-
nisses des Ödipus Rex rühren« (S. 6), wobei Lurje hier neben Dodds
und Schadewaldt vor allem des Wilamowitzschen Urteils gemahnt,
bei dem Gerede von Schuld und Strafe handle es sich um »Unver-
stand«45: »Wer in den Oedipus des Sophokles eine Schuld hinein-
interpretiert, der fälscht das Gedicht und versündigt sich an der Reli-
gion des Dichters«46. Dennoch sei es bislang auch den vereinzelten
Gegenstimmen von Zierl und Manuwaldt »nicht gelungen, die neuen
Interpretationen zu widerlegen, sondern lediglich, das ›traditionelle‹
Verständnis zu bekräftigen«, womit derzeit eine peinliche Patt-Situa-
tion vorliege, welche »die methodische Hilflosigkeit der Klassischen
Philologie gegenüber Fragen der Gesamtinterpretation erneut bloß-
legte« (S. 9) – »Wer weiß schon, wie Sophokles seine Tragödien
verstanden wissen wollte? Die Klassischen Philologen wissen es je-
denfalls nicht mehr« (S. 11). Fest steht für Lurje nur, »daß die Kon-

Tragische Schuld A 129

Lurjes Kritik

43 Schmitt, A.: Tragische Schuld in der griechischen Antike (s. o.), S. 163.
44 Lurje, M.: Die Suche nach der Schuld. Sophokles’ Oedipus Rex, Aristoteles’ Poetik
und das Tragödien-verständnis der Neuzeit, Beiträge zur Altertumskunde 209, Mün-
chen/Leipzig: K. G. Saur 2004, S. 1.
45 Wilamovitz-Moellendorff, U. v.: Excurse zum Oedipus des Sophokles, in: Hermes,
Zeitschrift für classische Philologie 34 (1899), S. 55–80, hier: 55.
46 Wilamovitz-Moellendorff, U. v.: Sophokles: Oedipus. Einleitung, in: Griechische
Tragödien, übersetzt von Ulrich von Wilamowitz-Moellendorff, Bd. 1, Berlin: Weid-
mann 1904 [1898], S. 9–26, hier: 14.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117 - am 25.01.2026, 18:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


troverse ihren Hauptgrund […] in den Voraussetzungen, die die
Grundlage der von Schmitt und Lefèvre vorgeschlagenen Interpreta-
tion bilden und mit denen sie an den Text herangehen« (ebd.) haben
müsse, welchen nachzugehen er sich zur Aufgabe gemacht hat. Im
Folgenden wird er zu dem Schluss gelangen, dass die Arbeiten von
Lefèvre47, Schmitt48 und auch dessen Schülerin Cessi49 »nicht vom
sophokleischen Text ausgehen, sondern Ergebnis und Folge der An-
wendung einer bestimmten Auffassung des 13. Kapitels der aristote-
lischen Poetik, insbesondere der Hamartia, auf die attische Tragödie
darstellen« (S. 387), also keineswegs Neuerungen, sondern lediglich
eine Rückkehr zu moralisierenden Interpretationen der frühen Neu-
zeit bedeuten, welche wieder hinter einstmals als sicher erachtete Er-
kenntnisse zurückfällt.

Lurjes Kritik argumentiert demgemäß mittels der Einordnung
seiner Opponenten in eine großangelegte Deutungsgeschichte zu-
nächst nicht des Oidipus Tyrannos, sondern der Poetik des Aristote-
les, welche – im Mittelalter so gut als vergessen – erst zur Zeit der
italienischen Hochrenaissance wiederentdeckt und entsprechend der
damaligen, auf der ars poetica des Horaz (65–8 v.Chr.), sowie dem
spätantiken Terenz-Kommentar des Donat bzw. Euanthius (de co-
moedia/de fabula) basierenden Dichtungstheorie des Cinquecento in-
terpretiert wurde. Ausgangspunkt bildete dabei die Frage nach dem
Zweck und Nutzen der Dichtkunst, einem prodesse50 neben dem blo-
ßen Genuss (delectare), um sie gegenüber der Kritik der Politeia des
Platon zu rechtfertigen, welcher ihre Lügen aus seinem Idealstaat ver-
bannt wissen wollte. So warf der erste neuzeitliche Poetik-Kom-
mentar des Francesco Robortello von 1548 ein Problem auf, als er die
Aristotelische Katharsis τῶν τοιούτων παθημάτων (Arist. Poet.
1449b27/8) als purgari has duas, commiserationem & metum51 ohne

130 ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

Die Suche nach der Schuld

47 Lefèvre, E.: Die Unfähigkeit, sich zu erkennen. Unzeitgemäße Betrachtungen zu
Sophokles’ Oidipus Tyrannos, in: Würzburger Jahrbücher für die Altertumswissen-
schaft, N.F. 13 (1987), S. 37–58.
48 Schmitt, A.: Menschliches Fehlen und tragisches Scheitern. Zur Handlungsmoti-
vation im sophokleischen ›König Ödipus‹, in: RheinischesMuseum für Philologie N.F.
131 (1988), S. 8–30.
49 Cessi, V.: Erkennen und Handeln in der Theorie des Tragischen bei Aristoteles
(Beiträge zur Klassischen Philologie 180). Frankfurt a.M.: Athenäum 1987.
50 Vgl. Horaz, ars poetica 333/4: Aut prodesse volunt aut delectare poetae / aut simul
et iucunda et idonea dicere vitae (»Entweder nützen oder unterhalten wollen die
Dichter / oder zugleich Erfreuliches und für das Leben Nützliches sagen«).
51 Francisci Robortelli Utinensis In librum Aristotelis de arte poetica explicationes,

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117 - am 25.01.2026, 18:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


moralische Implikation auf die tragödienspezifischen Affekte des
Jammers und Schauders allein bezog. »Mit Hilfe des von der (neu)
platonisierenden Dante-Exegese erarbeiteten Gedankengutes«52 einer
»poetischen Gerechtigkeit«53, dem zufolge Dichtung durch die Dar-
stellung einer gerechten Weltordnung (vgl. Plat. Rep. 380a5-b7) mo-
ralische Exempla göttlicher Strafe für menschliche Vergehen zu ge-
ben habe, vollzogen daraufhin die Übersetzung von Bernardo Segni
(1549), sowie vor allem die explicationes des Vincenzo Maggi und
Bartolomeo Lombardi (1550) eine Umdeutung der Katharsis zu einer
Reinigung von nunmehr als »Laster« (a vitiis expurgetur54) verstan-
denen Leidenschaften mittels Furcht und Mitleid, um eine Synthese
aus Aristoteles, den antiken Kommentatoren, als auch dem christli-
chen Glauben55 zu erreichen. Als ein solches Laster wurde folglich
auch die Hamartia des 13. Kapitels der Poetik ausgelegt, nicht zuletzt
aufgrund Robortellos zweideutiger Übersetzung des ἁμάρτημα μετ᾽
ἀγνοίας, (Arist. EN 1135b13–16) als per ignorantiam (Unwissen-
heit) bzw. imprudentiam (Unbesonnenheit, Unbeherrschtheit), was
dann gemäß der paradigmatischen Bedeutung des Stückes in der Poe-
tik wiederum in den Oedipus Rex hineininterpretiert werden musste.

Im Rahmen der Querelle des Anciens et des Modernes zwischen
der moralisierenden doctrine classique und der modernistischen Auf-
fassung etwa eines Pierre Corneille, dass die Antike nicht als Vorbild
herhalten könne, eben weil das von Aristoteles beschriebene Tragö-
dienideal nicht mit christlichen Moralvorstellungen zu vereinbaren
sei, gerät die Frage nach der Schuld des Ödipus im Frankreich des 17.
und 18. Jahrhunderts in den Brennpunkt. Je nachdem, ob das infolge

Tragische Schuld A 131

Lurjes Kritik

paraphrasis in librum Horatii, qui vulgo de arte poetica ad Pisones inscribitur. Flo-
renz 1548, Nachdruck München 1968, S. 53.
52 Lurje, M.: Die Suche nach der Schuld. Sophokles’ Oedipus Rex, Aristoteles’ Poetik
und das Tragödien-verständnis der Neuzeit, Beiträge zur Altertumskunde 209, Mün-
chen/Leipzig: K. G. Saur 2004, S. 74.
53 Vgl. »poetical justice« in Rymer, Th.: The Tragedies of the Last Age Consider’d and
Examin’d by the Practice of the Ancients and the Common Sense of All Ages. London
1678, Nachdr. New York/London 1974.
54 Vincentii Madii Brixani et Bartolomei Lombardi Veronensis in Aristotelis Librum
De Poetica communes explanationes, Madii vero in eundem librum propriae annota-
tiones. Eiusdem de Ridiculis et in Horatii librum de arte Poetica interpretatio. Venedig
1550, Nachr. München 1969, S. 22.
55 Vgl. Hiob 34, 10–12: »Es sei ferne, daß Gott sollte gottlos handeln und der All-
mächtige ungerecht; sondern er vergilt dem Menschen, darnach er verdient hat, und
trifft einen jeglichen nach seinem Tun«.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117 - am 25.01.2026, 18:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eines blinden, unaufhaltbaren Schicksals (fatalité) unverdiente Lei-
den des Sophokleischen Helden als eine Hamartia im Sinne der Poe-
tik zu gelten hatte oder nicht, musste entweder die Autorität des
Aristoteles, oder aber der sittliche Nutzen der Dichtung aufgegeben
werden. Eine »Lösung« erbrachte erst André Dacier56: »Die Interpre-
tation des Oedipus Rex, der zufolge es das dichterische Ziel des So-
phokles gewesen sei zu zeigen, daß und wie Ödipus aufgrund seiner
eigenen Charakterschwächen ins Unglück gerate und so selbst zur
Ursache seines Scheiterns werde, stammt spätestens aus dem Jahr
1692. Sie ist ein Produkt der klassizistischen Aristoteles-Rezeption,
hervorgegangen aus den Bemühungen der französischen Klassizis-
ten, die sophokleische Tragödie mit ihrer eigenen (Um-)Deutung des
13. Kapitels der aristotelischen Poetik in Einklang zu bringen«57.

Während Dacier noch für Lessings moralische Deutung der
Katharsis bestimmend blieb, wandte sich die von Schelling und den
Gebrüdern Schlegel begründete »Philosophie des Tragischen« (vgl.
oben, Kap. I.1.b) im deutschsprachigen Raum nach der französischen
Revolution jedoch wieder von Aristoteles ab und sah das Wesen der
Tragödie aufgrund einerNeubewertung dermodernistischen »Schick-
salstragödie« nun gerade im Widerstreit von Freiheit und Notwen-
digkeit, bis »die Wilamowitzsche Wende« (ebd., S. 241ff.) dem 200
Jahre alten Streit endlich ein Ende setzte. Indem er moralische wie
fatalistische Deutungen gleichermaßen zurückwies und eine metho-
dische Trennung von Textinterpretation des Oedipus Rex und Deu-
tung der (normativen) Poetik etablierte, habe Ulrich von Wilamo-
witz-Moellendorff, so Lurje, die Tragödie nicht nur von Fatum und
blindem Schicksal58 einerseits, sowie von Schuld und der Gerechtig-

132 ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

Die Suche nach der Schuld

56 La Poëtique d’Aristote, Contenant Les Regles les plus exactes pour juger du Poëme
Heroïque, & des Pieces de Theatre, la Tragedie & la Comedie. Traduite en françoise,
Avec Des Remarques Critiques Par Mr. Dacier. Paris: Claude Barbin 1692, Nachdr.
Hildesheim 1976.
57 Lurje, M.: Die Suche nach der Schuld. Sophokles’ Oedipus Rex, Aristoteles’ Poetik
und das Tragödien-verständnis der Neuzeit, Beiträge zur Altertumskunde 209, Mün-
chen/Leipzig: K. G. Saur 2004, S. 136/7.
58 Beides Lehren, welche erst mit der stoischen Alternative von Willensfreiheit und
Determinismus (εἱμαρμένη) im Hellenismus entstanden, also für die klassische Tra-
gödie als irrelevant zu betrachten sind (vgl. Lurje, S. 244). Stattdessen sei ein »In-
einander göttlicher und menschlicher Kräfte« anzunehmen, die »doppelte Motiva-
tion« der Homerischen μοῖρα: »selbst dort, wo der Mensch sein Handeln als frei
gewählt und aus eigener verantwortlicher Entscheidung vollzogen empfindet, ist er

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117 - am 25.01.2026, 18:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


keit Gottes andererseits befreit, sondern auch vom Joch der (Aristote-
lischen) Tragödientheorie.

»Hier trat an die Stelle der nicht vorhandenen sittlichen Schuld
am Vatermord und Inzest ein weiterer dem christlichen Denken
fremder, für die griechische Religion aber zentraler Begriff in den
Vordergrund, der das Geschehen im Oedipus Rex sowohl auf der
menschlichen als auch auf der göttlichen Ebene zu erklären vermoch-
te: die Befleckung, μίασμα«59. Da diese Befleckung aber, wie schon
Erwin Rohde60 festgestellt habe, »einzig und allein der faktischen Tat,
nicht der Absicht« anhafte, meint Lurje (S. 252/3) feststellen zu kön-
nen: »Sittliche Schuld oder Unschuld des Täters spielen bei der Befle-
ckung keine Rolle«.Was genau aber eigentlich eine sittliche, bzw. mo-
ralische Schuld ausmache, begründet Lurje an keiner Stelle seiner
Arbeit deutlicher als hier durch Abgrenzung von der Befleckung61:
»Unrein kann man auch werden, ohne es zu wissen oder zu wollen«.
Schuld aber, so muss der Umkehrschluss lauten, erfordert: Absicht,
Wissen, Wollen.

Dieser Begriff von (moralischer) Schuld liegt dann auch seiner
folgenden Analyse der ›neuen‹ Interpretationen von Lefèvre, Schmitt
und Cessi zugrunde. Da eine historische Koinzidenz allein noch kein
deduktives Verfahren bedeutet62, widmet sich Lurje dort dem Auf-
weis methodischer Fehler der gegnerischen Beweisführung und wird
zunächst fündig in Lefèvres Rückschlüssen von der Bühnenhandlung
auf die Vorgeschichte63: »Der Vatermord und die Mutterehe ließen
sich auch dann nicht ungeschehen machen, wenn Ödipus sich gegen-

Tragische Schuld A 133

Lurjes Kritik

vom Mitwirken göttlicher Mächte überzeugt ohne sich dadurch in der Freiheit seines
Tuns beeinträchtigt zu fühlen« (S. 246).
59 Vgl. Soph. OT 96, 241, 313; siehe auch μύσος (138) und ἄγος (1426).
60 Rohde, E.: Psyche. Seelenkult und Unsterblichkeitsglaube der Griechen, Bd. II. Tü-
bingen/Leipzig: J. C. B. Mohr 1906 [Freiburg i.B. 1894], S. 71–80.
61 Welche er Ödipus dagegen ausdrücklich zuspricht: »Befleckung resultiert aus je-
dem auch unfreiwillig und unwissentlich begangenem Mord und macht – nicht nur
den Träger, sondern auch seine Umgebung und die Gemeinschaft, der er angehört –
unrein, ist eine Verletzung der göttlichen Ordnung, wird von der Gottheit geahndet
und muss beseitigt werden. Dies ist nun genau im Oedipus Rex der Fall.« (Lurje, M.:
Die Suche nach der Schuld. Sophokles’ Oedipus Rex, Aristoteles’ Poetik und das Tra-
gödienverständnis der Neuzeit, Beiträge zur Altertumskunde 209, München/Leipzig:
K. G. Saur 2004, S. 253).
62 Vgl. Flashar, H.: Lurje, Die Suche nach der Schuld. In: Gnomon 8 (2006), S. 671–4,
hier: S. 673.
63 »Wer während einer so wichtigen Phase seins Lebens blind ist, ist sein ganzes
Leben hindurch blind« (Lefèvre, E.: Die Unfähigkeit, sich zu erkennen, S. 48).

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117 - am 25.01.2026, 18:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


über Kreon und Teiresias anders verhalten hätte.«64, d.h. Blindheit
und Überklugheit des Ödipus sind irrelevant für die Frage nach dem
Sinn seines Sturzes. Als Lefèvre dann Aristoteles heranzieht, um die
moralische Implikation solcher Charakterfehler (im Sinne der Ha-
martia als sittlich relevantes ἀδίκημα im Affekt) zu erhärten, unter-
laufe ihm ein »tragisches Versehen« (S. 334): Sein Zitat der Niko-
machischen Ethik (EN 1135b19ff., vgl. Lefèvre S. 50) lässt aus, dass
das ἀδίκημα im Affekt εἰδὼς (»wissend«, d.h. in vollemWissen über
handlungsrelevante Umstände) vollzogen wird, was auf Ödipus
schwerlich zutreffen kann. Das (nicht tadelswerte) ἁμάρτημα aus
Unwissenheit jedoch erwähnt er mit keinem Wort.

So beruht Lefèvres Sophokles-Interpretation letztlich auf einer
Interpretation des Aristoteles, die er nicht ausreichend begründet,
hängt also in der Luft. Dasselbe, nur etwas komplizierter, weil über
den Umweg der ἀκρασία-Deutung Cessis, ist nach Lurje auch bei
Schmitt der Fall. Zwar wird Aristoteles dort zunächst nur am Rande
erwähnt, doch auch der Bezug auf die Handlungstheorie des Alexan-
der von Aphrodisias65 erweise sich methodisch als ein Versuch, »den
sophokleischen Text im Sinne einer nicht aus Sophokles gewonnene
These zu deuten«66, von der aus keine Schlüsse auf eine »dramatische
Intention des Sophokles«67 zu ziehen seien, da auch Alexander im-
merhin 600 Jahre von der Tragödie trennen. Obgleich sich Schmitt
anderenorts von einer »moralisierenden Tragödiendeutung«68 zu dis-
tanzieren suche, stimme er doch mit Dacier darin überein, dass die
Darstellung der Leidenschaften im Drama das Ziel verfolge, diese als

134 ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

Die Suche nach der Schuld

64 Lurje, M.: Die Suche nach der Schuld. Sophokles’ Oedipus Rex, Aristoteles’ Poetik
und das Tragödien-verständnis der Neuzeit, Beiträge zur Altertumskunde 209, Mün-
chen/Leipzig: K. G. Saur 2004, S. 257.
65 Welche im Übrigen bereits von Robortello in Bezug auf die Deutung der Aristote-
lischen Hamartia erörtert und verworfen wurde, wie Lurje (S. 114f.) betont: vgl. Ro-
bortello 1548 (s. o., Anm. 51), S. 98–102.
66 Lurje, M.: Die Suche nach der Schuld. Sophokles’ Oedipus Rex, Aristoteles’ Poetik
und das Tragödien-verständnis der Neuzeit, Beiträge zur Altertumskunde 209, Mün-
chen/Leipzig: K. G. Saur 2004, S. 264.
67 Schmitt, A.: Menschliches Fehlen und tragisches Scheitern. Zur Handlungsmoti-
vation im sophokleischen ›König Ödipus‹, in: RheinischesMuseum für Philologie N.F.
131 (1988), S. 14.
68 Schmitt, A.: Aristoteles und die Moral der Tragödie, in: Bierl, A./v. Möllendorff, P.
(Hrsg.): Orchestra, Drama, Mythos, Bühne. FS H. Flashar, Stuttgart/Leipzig 1994,
S. 331.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117 - am 25.01.2026, 18:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Anlaß und Ursache des Scheiterns einer Handlung« (ebd., S. 342) zu
zeigen, somit die »Tragödie als Erziehungsmittel«69 zu verstehen sei.

Lurjes Kritik an der moralischen Deutung der Aristotelischen
Hamartia konzentriert sich im Folgenden jedoch auf Cessis Konzept
eines sittlich relevanten Vergehens des Unbeherrschten (ἀκρατής).
Ihr »von Aristoteles im Rahmen der ἀκρασία-Problematik erwähn-
tes Beispiel« (S. 242–44) aus der Definition des ἁμάρτημα μετ᾽
ἀγνοίας in EN 1135b13–16 (welche die ἀκρασία gar nicht behandelt)
entstamme zum einen nicht Aristoteles selbst, sondern einem anony-
men Kommentator70 der Scholien, zum anderen entbehre ihre Inter-
pretation als Charakterfehler jeglicher Grundlage, wie der von ihr
ausgelassene Teil des Textes71 belege. Cessi könne somit weder eine
ausschließliche Bedeutung der Hamartia als ἀκρασία, noch deren
sittliche Relevanz beweisen: »Da die Fehlhandlung des Unbeherrsch-
ten freiwillig und infolgedessen ein ἀδίκημα ist, während die ἁμαρ-
τήματα nach Aristoteles unfreiwillig und deshalb keine ἀδίκήματα
sind, kann Aristoteles mit dem hamartema unmöglich eine Fehl-
handlung des ἀκρατής gemeint haben« (Lurje, S. 382). Das von Le-
fèvre hervorgehobene ἀδίκημα im Affekt hingegen werde hier »kon-
sequent totgeschwiegen« (ebd., S. 382).

Die argumentative Grundlage der ›neuen‹ Deutungen und somit
den historisch-systematischen Kern der Debatte bildet die Theorie
des Aristoteles, deren Bearbeitung Lurje eine Erinnerung an ihre ge-
ringe Bedeutung72 für das Verständnis der historischen Tragödie als
Präambel voranstellt: »Es war Aristoteles überhaupt nicht darum zu
tun, zu verstehen, was Aischylos, Sophokles oder Euripides mit ihren
Tragödien sagen, darstellen und bewirken wollten, sondern darum, zu
bestimmen, wie eine Tragödie zu sein hat, um die spezifisch tragi-
schen Affekte beim Publikum am besten hervorrufen zu können«

Tragische Schuld A 135

Lurjes Kritik

69 Cessi, V.: Erkennen und Handeln in der Theorie des Tragischen bei Aristoteles
(Beiträge zur Klassischen Philologie 180). Frankfurt a.M.: Athenäum 1987, S. 266–8.
70 Anon. in EN V, p.238, 6–8 (Heylbut).
71 οἷον οὐχ ἵνα τρώσῃ ἀλλ᾽ ἵνα κεντήσῃ, ἢ οὐχ ὅν, ἢ οὐχ ᾧ zeugt von Unwissenheit
über Ergebnis, Ziel oder Mittel der Handlung, nicht aber von einer Überwältigung
durch Leidenschaften oder ἀκρασία.
72 Vgl. Wilamowitz-Moellendroff, U. v.: Was ist eine griechische Tragödie? in: Euri-
pides, Herakles, erklärt von U. v. W.-M., Bd. I: Einleitung in die Griechische Tragödie.
Darmstadt 1959 [Berlin 1889], S. 49 f.: »Um die Wirkung der Tragödie auf Aristoteles
oder gar auf uns haben wir uns zunächst nicht im mindesten zu kümmern, sondern
um die Absicht ihrer Dichter. […] Wir wollen ja weder eine Tragödie schreiben noch
schreiben lehren, sondern die, welche wir besitzen verstehen«.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117 - am 25.01.2026, 18:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(S. 279). Die Handlungsstruktur (μῦθος) einer in diesem Sinne idea-
len Tragödie (ἡ μὲν οὖν κατὰ τὴν τέχνην καλλίστη τραγῳδία, Poet.
1453a22 f.), welche in dem zentralen 13. Kapitel der Poetik behandelt
wird, erfordert, wie Lurje rekapituliert, dass die handelnden Charak-
tere weder aufgrund von Tugend und Gerechtigkeit, noch von mora-
lischer Schlechtigkeit, sondern wegen eines Fehlers (ἁμαρτία) und
unverdient (ἀνάξιος) einen Umschwung vom Glück ins Unglück er-
leiden.

Welche Handlungen nun dieser Hamartia entsprechen, hatte
schon Robortello anhand der Abgrenzung zwischen freiwilligen und
unfreiwilligen Handlungen zu Beginn des dritten Buches der Niko-
machischen Ethik erklärt, wobei erstere Lob und Tadel verdienen,
letztere aber Nachsicht und bisweilen Mitleid, bzw. Schauder (den
spezifisch tragischen ἔλεος) hervorrufen73. Als unfreiwillig (ἀκου-
σία, EN 1109b35) werden dort neben solchen unter Zwang (βίᾳ),
bei denen die Ursache des Handelns (ἡ ἀρχή) nicht im Handelnden
selbst liegt, ausdrücklich die Handlungen aus Unwissenheit (δι᾽
ἄγνοιαν) über konkrete Handlungs-umstände (καθ᾽ ἕκαστα, ἐν οἷς
καὶ περὶ ἃ ἡ πρᾶξις, EN 1110b32) bezeichnet. Nicht als unfreiwillig
(sondern tadelnswert: ψέγονται) beurteilt Aristoteles jedoch Hand-
lungen, die in einem bloß momentanen Zustand der Unwissenheit
(ἀγνοῶν, EN 1110b24–27) geschehen, etwa aufgrund von Trunken-
heit oder Zorn (μεθύων ἢ ὀργιζόμενος), oder in allgemeiner Un-
kenntnis des Richtigen, da hier der Handelnde selbst Ursache seines
Unwissens ist: ἡ γὰρ ἀρχὴ ἐν αὐτῷ (EN 1113b32). Der von den neuen
Interpretationen herangezogene Katalog der Schädigungen (βλάβαι)
ἀτύχημα (Unfall), ἁμάρτημα (unfreiwilliger Fehler aufgrund von
Unwissenheit) und ἀδίκημα (freiwilliges Unrecht, inklusive des Son-
derfalls im Affekt) aus Buch V beruht auf diesen Prämissen.

Mit Robortello (explicationes S. 132, s. o. Anm. 51) zieht Lurje
(S. 292) somit den Schluss, »daß gemäß der als Handlungstheorie ge-
faßten Ethik des Aristoteles nur die Handlungen, die aufgrund einer
(nicht verschuldeten) Unwissenheit über bestimmte handlungsrele-
vante Umstände und darum unfreiwillig begangen werden, alle für
die hamartia im 13. Kapitel der Poetik gestellten Bedingungen erfül-
len, weil nach Aristoteles ausschließlich solche Handlungen Eleos
hervorrufen«. Hieraus ergebe sich, dass (1) Aristoteles’ Theorie auf

136 ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

Die Suche nach der Schuld

73 Arist. EN 1109b31–32: ἐπὶ μὲν τοῖς ἑκουσίοις ἐπαίνων καὶ ψόγων γινομένων,
ἐπὶ δὲ τοῖς ἀκουσίοις συγγνώμης, ἐνίοτε δὲ καὶ ἐλέου.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117 - am 25.01.2026, 18:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


viele der erhaltenen Tragödien nicht zutrifft, er (2) die Forderung der
poetischen Gerechtigkeit nicht vertrat und (3) den moralischen Nut-
zen der Tragödie nicht in der Darstellung von Exempla verderblicher
Leidenschaften oder Charakterschwächen sah, sowie (4) die Tragik
des Ödipus74 gerade darin liegt, dass er nicht durch eine moralische
Schuld zu Fall kommt: »Diese Vorurteile erforderten und erfordern
ein anderes Verständnis der aristotelischen hamartia, und somit auch
eine andere Interpretation des Oedipus Rex« (S. 303).

In seinem 2008 erschienenen Kommentar zur Poetik75 (heraus-
gegeben von Hellmut Flashar) meldet sich Arbogast Schmitt auf diese
Kritik hin noch einmal zu Wort und macht seinerseits nun Lurje den
Vorwurf einer »starken Voreingenommenheit gegen jede Art mora-
lischen Dichtungsverständnisses« (S. 440): »Die Aversion gegen die
Verquickung von Dichtung und Moral, die beinahe die gesamte phi-
lologische Interpretation der Poetik seit dem 19. Jahrhundert kenn-
zeichnet, hat ihren Grund – auch – in einer bestimmten Auffassung
von Moral, die nicht aristotelisch ist« (und welche er den Ablösungs-
bestrebungen von der sich als ›aristotelisch‹ nur ausgebenden doc-
trine classique anlastet). Schmitts Gegenargument betrifft Lurjes all-
zu starre Auslegung des ἀδίκημα aus EN 1135b19ff., die Aristoteles’
feingliedriger Differenzierung verschiedener Grade von (Un-)Frei-
willigkeit in Buch III (EN 1109b35ff.) zu widersprechen scheint. Das
Vergehen im Affekt (aus momentaner Unwissenheit, ἀγνοῶν) werde
teils freiwillig, jedoch nicht aus moralischer Schlechtigkeit (οὐ γὰρ
διὰ μοχθηρίαν) begangen und genüge somit den Anforderungen
der Hamartia des 13. Kapitels der Poetik (μήτε διὰ κακίαν καὶ μο-
χθηρίαν, poet. 1453a9 f.): »Diese Art von Fehler […] als ganze dem
Bereich einer selbst zu verantwortenden Schuld zuzuweisen, für den
es kein Mitleid und kein Verständnis gibt [d.h. dem nicht nur nicht
unfreiwilligen, sondern gänzlich freiwilligen ἀδίκημα mit Vorsatz],
wäre ein ethischer Rigorismus, für den es bei Aristoteles nicht einmal
Ansätze gibt« (S. 453). Über Sophokles aber sagt dies nichts aus.

Tragische Schuld A 137

Lurjes Kritik

74 Aristoteles lobt an dem Stück explizit den Zusammenfall von Peripetie (»Hand-
lungsumschwung«) und Anagnorisis (»Wiedererkennung«), wobei er letztere de-
finiert als einen »Übergang von Unwissenheit in Wissen« (ἐξ ἀγνοίας εἰς γνῶσιν
μεταβολή, poet. 1452a29 ff.), was die für das Hamartema notwendige Unwissenheit
voraussetzt: καλλίστη δὲ ἀναγνώρισις, ὅταν ἅμα περιπετείᾳ γένηται, οἷον ἔχει ἡ
ἐν τῷ Οἰδίποδι.
75 Schmitt, A.: Aristoteles, Werke in deutscher Übersetzung, Bd. 5 (Poetik). Berlin:
Akademie 2008.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117 - am 25.01.2026, 18:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


So hat sich die gesamte Diskussion um die Schuld des Ödipus
fort vom Originaltext auf die moralische Bedeutung des tragischen
Fehlers (ἁμαρτία) der Aristotelischen Poetik verlagert. Lefèvre ver-
steht diesen Fehler als das Unrecht (ἀδίκημα) im Affekt der Nikoma-
chischen Ethik, welches jedoch ein Wissen (εἰδὼς) über handlungs-
relevante Umstände erfordert und somit nicht auf Ödipus zutreffen
kann, der seine wahren Eltern nicht kennt76. Cessi hingegen deutet
die ἁμαρτία als sittlich relevantes Vergehen aus Unbeherrschtheit
(ἀκρασία), das sie zwar als einen Fehler aus Unwissenheit (ἁμάρτη-
μα) auszuweisen versucht, jedoch daran scheitert, dass der Unbe-
herrschte freiwillig (ἑκών) und wissend (εἰδὼς), also im Sinne des
ἀδίκημα77 handelt. Lurje fordert eine Rückkehr zu Robortellos
ἁμάρτημα per ignorantiam (aus Unwissenheit), welcher er jegliche
moralische Relevanz abspricht, da nach Aristoteles (EN 1109b31 ff.)
nur freiwillige Handlungen Lob und Tadel verdienen, hebt aber mit
der Autorität der Aristotelischen Ethik für die Sophokleische Tragö-
die zugleich auch wieder die Gültigkeit dieses Schuldbegriffes auf.
Schmitt schließt zuletzt nur noch den unglücklichen Zufall (ἀτύχη-
μα) als Bedeutung der tragischen Schuld (bzw. Verfehlung) aus und
beruft sich auf die Abstufungen der Freiwilligkeit (im Sinne mora-
lischer Verantwortlichkeit) bei Aristoteles (EN 1112a30 ff.), welche
sich nach dem Grad bemessen, in dem der Mensch selbst Ursache
(ἡ ἀρχή) seiner Handlungen wird – bleibt aber den positiven Nach-
weis einer moralischen Implikation des ἁμάρτημα, bzw. deren Über-
tragbarkeit auf Sophokles schuldig.

Wie ersichtlich ist, hängt das Ergebnis der Frage nach der Schuld
des Ödipus ganz davon ab, was im jeweiligen Fall unter Schuld ver-

138 ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

Die Suche nach der Schuld

76 Das von Schmitt postulierte »Wissen seines Nichtwissens« (Schmitt, A.: Mensch-
liches Fehlen und tragisches Scheitern. Zur Handlungsmotivation im sophokleischen
›König Ödipus‹, in: Rheinisches Museum für Philologie N.F. 131 1988, S. 21) auf-
grund des zweiten Orakels muss mit Manuwaldt (s. o., Anm. 37) als entkräftet gelten
– die Nichtaussage des Gottes erweist keine Sicherheit der Ungewißheit. Zudem
schließt Aristoteles genau diesen Fall in seinem Beispiel der unwissentlichen (d.h.
unfreiwilligen) Tötung des Vaters mit ein: τῶν παρόντων τις γινώσκειν, ὅτι δὲ πα-
τὴρ ἀγνοεῖν (EN 1135a28–30).
77 Der diesbezügliche Ausschließlichkeitsvorwurf Lurjes wird von Schmitt (Aristote-
les, Werke in deutscher Übersetzung, Bd. 5 Poetik. Berlin: Akademie 2008, S. 457)
zurückgewiesen: »Die tragische Hamartia und die Unbeherrschtheit (akrasía) sind
nicht dasselbe. […] Dennoch ist auch daran kaum ein Zweifel möglich, dass tragisch
handelnde Menschen sich von leidenschaftlichen Gefühlen überwältigen lassen und
dadurch ins Unglück geraten«.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117 - am 25.01.2026, 18:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


standen wird. Der zugrundegelegte Schuldbegriff selbst bleibt dabei
fraglos. Je nachdem, ob und in welchem Maße Schuld Absicht, Wis-
sen und Wollen erfordert, trifft sie auf die Aristotelische Theorie der
idealen Tragödie mehr oder weniger zu. Aber vermag sie auch das
Handeln des Ödipus zu erklären? Wie beschaffen muss ein Schuld-
begriff sein, der es vermag? Zurück also zu Sophokles: welcher Be-
griff von Schuld ist aus der Tragödie selbst, ihrem politischen und
kultisch-rituellen Kontext, sowie der historischen Person ihres
Schöpfers zu gewinnen?

c) Die Leerstelle des Sophokles

Lurje verzichtet auf eine eigene Interpretation des Sophoklestextes
und begnügt sich mit Kritik. Geschuldet ist dies seiner »Überzeu-
gung, daß es einer grundsätzlich ›neuen‹, ›positiven‹ Deutung desOe-
dipus Rex keineswegs bedarf, weil das ›Richtige‹ oder vielmehr dessen
wesentliche Aspekte bereits mehrmals erkannt und zum Ausdruck
gebracht wurden«78. Es gelte somit vielmehr, Missverständnisse zu
vermeiden und generell die methodischen Grenzen einer Interpreta-
tion aufzuzeigen, welche sich auf die »vom Dichter selbst intendierte
Rezeptionsperspektive« (ebd., S. 397) gründen kann, anstatt fremdes
oder unzeitgemäßes hineinzudeuten. So werde es möglich, die Augen
erneut für ein Enthüllungs-Drama zu öffnen, in dessen Vordergrund
das »Verhältnis zwischen dem göttlichen, vollkommenen, unbeding-
ten Wissen und dem menschlichen, unvollkommenen, bedingten
Wissen« (S. 398) stehe. Als »παράδειγμα der Tragik und Nichtigkeit
des menschlichen Lebens«79 und »Ausdruck einer bestimmten ›tragi-
schen‹ Sicht der Welt« (S. 400), die auch Homer (vgl. Il. XXIV, 525–
553) geteilt habe, sei darauf zu »verzichten, den tragischen Helden
des Sophokles nach modernen christlichen Maßstäben zu beurteilen
und ihm Charakterschwächen oder mangelnde Kompromißbereit-
schaft vorzuhalten« (S. 401).

Dass die Frage nach der Schuld dennoch gestellt wird und wurde,

Tragische Schuld A 139

Die Leerstelle des Sophokles

78 U. a. bei Wilamovitz, Dodds, Reinhardt, Diller, Schadewaldt, Knox, Winnington-
Ingram, Hölscher, Szlezák, Goldhill oder Halliwell, vgl. Lurje, M.: Die Suche nach
der Schuld. Sophokles’ Oedipus Rex, Aristoteles’ Poetik und das Tragödienverständ-
nis der Neuzeit, Beitr. AK 209, München/Leipzig: K. G. Saur 2004, S. 396 Anm. 28.
79 Ebd., S. 399, vgl. Soph. Aias 125f., sowie Oedipus Coloneus 1224–1227.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117 - am 25.01.2026, 18:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


erklärt sich Lurje mit ihrer Eigenschaft als ideale Projektionsfläche:
»Wer zusammen mit Dacier, Lefèvre oder Schmitt die Frage nach der
Schuld an den sophokleischen Text, der nach der Schuld nicht fragt
und auf die erst gar nicht erhobene Frage logischerweise auch nicht
antwortet, stellt und zu beantworten sucht, greift in eine Leerstelle
ein und besetzt sie, zumeist mit Hilfe des Aristoteles, mit eigenen
Vorurteilen. Die Deutungsgeschichte des Oedipus Rex läßt sich daher
weitestgehend erklären als Geschichte der Besetzung einer Leerstelle
mit den (jeweils anderen) Vorurteilen der Interpreten« (S. 390). Zu-
mal das Postulat einer solchen Leerstelle, wie sich im vorhergehenden
Abschnitt erwies, zwangsläufig selbst ein (Vor-)Urteil darüber vo-
raussetzt, was unter jener Schuld, nach der bei Sophokles nicht
gefragt werde, überhaupt zu verstehen sei, mutet diese Auffassung
jedoch in der Tat allzu »vorgadamerisch«80 (S. 12) an.

Nach Gadamer muss das Vorurteil als schlechterdings unver-
meidbarer Bestandteil des hermeneutischen Erkenntnisprozesses an-
gesehen werden, dessen beständige Hinterfragung und Korrektur in
der Auseinandersetzung mit dem Text ein Verstehen erst ermöglicht.
So präfiguriert auch hier der zugrundeliegende Schuldbegriff das Er-
gebnis der Frage nach der Schuld: Suchen wir eine moderne, auf sub-
jektiver Zurechenbarkeit, Absicht, Wissen und (freiem) Willen basie-
rende Täterschuld, finden wir eine Leerstelle. Dies beweist jedoch
nicht den Anachronismus der Schuldfrage, sondern nur dessen, was
wir Heutigen unter Schuld zu verstehen (und zu vergessen) gelehrt
worden sind. Die Verlagerung der Diskussion von Ödipus auf die phi-
losophische Theorie des Aristoteles, über dessen Definition mora-
lischer Schuld sich die Opponenten unter dem gegenseitigen Vorwurf
der Fehlinterpretation streiten, hat keinen anderen Grund als diesen.
Sophokles betrifft der Streit freilich nicht. Solange wir sein Werk nur
auf diesen oder jenen Begriff von Schuld hin überprüfen, werden wir
– frei nach Nietzsche81 – doch nur immer dasjenige darin (nicht) fin-

140 ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

Die Suche nach der Schuld

80 Vgl. Gadamer, H.-G.: Wahrheit und Methode. Tübingen: J. C. B. Mohr 1960,
S. 282: »Es werden nicht nur immer neue Fehlerquellen ausgeschaltet, so daß der
wahre Sinn aus allerlei Trübungen herausgefiltert wird, sondern es entspringen stets
neue Quellen des Verständnisses, die ungeahnte Sinnbezüge offenbaren. […] Nichts
anderes als dieser Zeitabstand vermag die eigentlich kritische Frage der Hermeneutik
lösbar zu machen, nämlich diewahrenVorurteile, unter denen wir verstehen, von den
falschen, unter denen wir mißverstehen, zu scheiden«.
81 Vgl. Nietzsche, F. W.: Ueber Wahrheit und Lüge im aussermoralischen Sinne, in:
Kritische Studienausgabe (KSA), herausgegeben von Giorgio Colli und Mazzino

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117 - am 25.01.2026, 18:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den, was wir selbst dahinter versteckt haben. Als heuristische Metho-
de aber vermag die Leerstelle den angelegten Begriff in Frage zu stel-
len und Offenheit zu schaffen als Grundlage des Verstehens. Jetzt erst
steht Schuld auf dem Spiel, jetzt erst können wir von dem Dichter
etwas darüber lernen.

»Indessen weist so gut wie alles darauf hin, daß Sophokles die
Frage nach der Schuld nicht etwa versehentlich, sondern absichtlich
nicht gestellt und nicht beantwortet hat«, meint Lurje und verweist
auf den Oedipus Coloneus, wo diese Frage »von Sophokles selbst ar-
tikuliert und von Ödipus deutlich genug beantwortet« (S. 391) wor-
den sei: τά γ᾽ ἔργα μου πεπονθότ᾽ ἐστὶ μᾶλλον ἢ δεδρακότα82.
Deutlich genug wird jedoch auch, daß Ödipus nur Vorwürfe wissent-
lichen Handelns und moralischer Schlechtigkeit (κακὸς φύσιν,
V. 270) zurückweist. Erschöpft sich Schuld aber in diesen? Es muss
hier unterschieden werden zwischen einem Schweigen über die (ju-
ristisch-moralische) Schuld des Ödipus als Täter und – durch dieses
Schweigen – der Aussage zu einer Schuld, welche über subjektive Zu-
rechenbarkeit und individuelles Wissen hinausreicht und die bislang
weder von Lurje, noch Schmitt und Lefèvre behandelt wurde. Keine
Antwort ist eben auch eine Antwort. Es bleibt also zu »fragen, warum
Sophokles die Frage nach der Schuld bewußt ausklammerte, d.h. ver-
suchen, das Schweigen selbst zu deuten respektive die Leerstelle als
solche zum Gegenstand der Reflexion und Interpretation zu machen.
Warum schweigt Sophokles also?« (S. 394).

Zuletzt ist es der sich aus dem eigenen, eben gerade nicht vor-
urteilsfreien Standpunkt des Rezipienten ergebende Zeitbezug, wel-
cher einer nach Authentizität strebenden philologischen Rekonstruk-
tion des Textes erst Sinn verleiht. Warum sonst wäre das Stück für
uns relevant? Dies gilt für unsere Interpretation ebenso wie für So-
phokles’ Adaption des Thebanischen Ödipusmythos. Die Art und
Weise, wie die Geschichte dem Theaterbesucher des fünften Jahrhun-
derts verständlich und bedeutsam gemacht wurde, verrät uns etwas
über die Aussage des Dichters an sein Publikum – und den Grund
seines Schweigens.

Tragische Schuld A 141

Die Leerstelle des Sophokles

Montinari. München: dtv 1999, Bd. 1, S. 883: »Wenn Jemand ein Ding hinter einem
Busche versteckt, es eben dort wieder sucht und auch findet, so ist an diesem Suchen
und Finden nicht viel zu rühmen […]«.
82 »Was ich getan, ein Dulden ist’s zu nennen, nicht bewusstes Tun.« (Soph. OC 266/
7, Übers. v. Carl Bruch), vgl. Soph. Tyro, Fr. 604 (= TrGF 599 Nauck = Stob. Flor. 46,6):
ἄκων δ’ ἁμαρτών οὔτις ἀνθρώπων κακός.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117 - am 25.01.2026, 18:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Noch während der klassischen Epoche bildeten Mythen die Basis
des kulturellen Erbes aller griechischen Stadtstaaten. Wo Sophokles
also etwas an der traditionellen Überlieferung veränderte, muss es
einen triftigen Grund dafür gegeben haben. So zeigt der Vergleich
mit früheren Versionen der Rahmengeschichte bei Homer, Hesiod,
der kyklischen Oidipodeia und Aischylos, wie sich die Handlung des
Oidipus Tyrannos nach und nach aus verschiedenen Erzählungen
Thebens herausbildete. Die Odyssee (XI, 271 ff.) erwähnt weder eine
Sphinx83, noch das delphische Orakel, Ödipus bleibt ohne Blendung
auch nach der Offenbarung der Tat durch die Götter weiterhin König,
obgleich seine Mutter (hier Epikaste genannt) sich erhängt. Die Figur
des Sehers Teiresias, welche dort (Od. XI, 90) als Schatten der Unter-
welt schon Odysseus die Zukunft weissagt, ist uns auch aus Euripides
Bakchen, sowie den Sieben gegen Theben des Aischylos bekannt, tritt
jedoch nur bei Sophokles in Zusammenhang mit Ödipus auf. Von bei-
den anderen Tragikern sind eigene Stücke mit dem Titel »Ödipus«
belegt, leider jedoch nicht erhalten. Bei Aischylos bildete es den Mit-
telpunkt einer Tetralogie aus Laios, Oidipus und den Sieben, gefolgt
vom Satyrspiel Sphinx. Aus einem Scholium84 wissen wir, dass der
Protagonist dort seinen Vater an einem Dreiweg bei Potniai erschlug,
also mit geographischer Sicherheit nicht auf dem Weg von Delphi
nach Theben, so dass hier ein Orakelspruch für Ödipus selbst
ausgeschlossen werden kann. Euripides schließlich lässt die (noch le-
bende) Iokaste im Prolog der Phoinissen die Tat als aus Stolz (μέγα
φρονῶν, V. 41) und noch vor der Ankunft in Delphi geschehen zu-
sammenfassen.

Augenfällig ist vor allem Sophokles’ Betonung der Orakeltopik.
Sowohl die vorzeitige Enthüllung durch Teiresias, als auch Apollons
zweite Verkündung in Delphi (nebst noch einer dritten für Kreon zu
Beginn des Stückes) scheinen das Moment der Determination, ver-
standen als Warnungen, aber auch der Verantwortung85 des Ödipus
für seine Taten, zu verstärken.

Dem Theaterbesucher des fünften Jahrhunderts dürften sich
diese Fragen jedoch kaum gestellt haben, sie gehören eindeutig einer

142 ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

Die Suche nach der Schuld

83 Eine Φίξ als Plage der Kadmeer kennt Hesiods Theogonie (326), ihr Rätsel berich-
tet erst Athenaios (X, 456b).
84 Schol. S. OT 733 = TrGF 387a Radt /167 Nauck.
85 So auch Flashar, H.: Sophokles, Dichter im demokratischen Athen. München: C. H.
Beck 2000, S. 118.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117 - am 25.01.2026, 18:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


späteren Epoche86 an. Der mit dem Mythos vertraute Zuschauer hin-
gegen, Aischylos’ Vorlage von 467 v.Chr. noch vor Augen (Sophokles
selbst jedenfalls müsste sie gesehen haben), welcher somit wissend
den unwissenden Ödipus sein Unglück nicht bloß erleiden, sondern
gar von eigener Hand herbeiführen sah, muss umso furchtbarere
Schauder durchlitten haben: Das Motiv der Vermeidung des Orakel-
spruches als Ursache seiner Herbeiführung bildete den Kern einer
Tragik, deren Wirkung aufgrund der Diskrepanz der Perspektiven
von Figur und Betrachter noch tiefer empfunden werden konnte.

Doch erst jenseits des Theaters erschließt sich die volle Tragweite
der Prophezeiungsproblematik – Sophokles nahm mit seiner Behand-
lung der Wahrheit der Mantik87 klar Stellung zu einem der meistdis-
kutierten und heikelsten Themen seiner Zeit. Als Ergründung des
Willens der Götter hatten Orakel und insbesondere die Priesterschaft
des delphischen Apollonkultes eine zentrale religiöse und politische
Bedeutung erlangt, die sich zu Beginn des Peloponnesischen Krieges
gegen Attische Ansprüche zu wenden begann. So wurde Athen die
Gründerwürde der Kolonie Thurioi im Namen des Apollon (vgl.
Diod. XII, 10, 5 und 35, 1–3) abgesprochen, während ein Vers der
Pythia (vgl. Thuk. II, 17) die Benutzung des Pelasgicums an der Akro-
polis und anderer heiliger Stätten durch Kriegsflüchtlinge als unheil-
verkündendes Omen auswies. Spätestens als die Seuche von 429
v.Chr. nicht auf Sparta übergriff, schien die Parteinahme des Gottes
erwiesen (vgl. Thuk. II, 54). Die Bewertung der Prophezeiungen
schwankte unter Intellektuellen dementsprechend von zurückhaltend
(Herodot VIII, 77) bis kritisch (Thuk. II, 47), so dass es kaum ein
Wunder nimmt, wenn die Asebieprozesse der folgenden Kriegsjahre
von professionellen Orakeldeutern88 ausgingen.

Im Lichte dieser Entwicklungen musste Sophokles’Ödipus einen
empfindlichen Nerv treffen. Iokastes verharmlosende Worte (Vers
707 ff.) sprechen aus, womit wohl manch ein Bürger seine Furcht be-

Tragische Schuld A 143

Die Leerstelle des Sophokles

86 D.h. der Aristotelisch-Stoischen Debatte und den Begriff des Handelns in Helle-
nismus und Kaiserzeit, wie schon Wilamowitz wider das Konzept einer »Schicksals-
tragödie« anmerkte (s.o., Kap. II.1.b, Anm. 58).
87 Knox, B.: Oedipus at Thebes. Sophocles’ tragic hero and his time. New Haven: Yale
Univ. Press 1957, S. 43 nennt das Stück »a terrifying affirmation of the truth of pro-
phecy«.
88 Z.B. das Dekret des Diopeithes gegen Atheismus und Astronomie des Anaxagoras,
vgl. Plut. Per. XXXII.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117 - am 25.01.2026, 18:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ruhigte. Der tiefgläubige89 Dichter jedoch war schwerlich bereit, um
menschlicher Schwächen willen die göttliche Wahrheit aufzugeben,
denn was ist letztendlich die Tragödie selbst anderes als eine Form
des Gottesdienstes? Wenn die Prophezeiung missachtet wird, hat
auch das Drama keinerlei Bedeutung mehr: τί δεῖ με χορεύειν;90

Im zentralen zweiten Stasimon bittet der Chor gar Zeus selbst
(V. 906) um die Erfüllung des Laiosorakels, dennmit Ausbleiben einer
Strafe des Frevels schwinden Ehrfurcht und Glanz alles Göttlichen
(ἔρρει δὲ τὰ θεῖα, V. 910) als Garant von Ordnung und Recht. Inso-
fern sich das Stück somit auf den tatsächlichen gesellschaftlichen
Wandel des fünften Jahrhunderts vor Christus bezieht, musste es also
verstanden werden alsWarnung und Einspruch wider diejenigen Leh-
ren und Überzeugungen, welche öffentlich die religiösen Grundfesten
der Polis in Frage stellten – als Kritik jener Entmythologisierungten-
denzen der ionischen Aufklärung und der aufkeimenden Sophistik
infolge ihrer Ideale uneingeschränkter intellektueller Machbarkeit
und der Emanzipation des Individuums, die wir in Kap. I.3.b behan-
delten. Die Selbstüberhebung menschlicher Weisheit (σοφός, OT
341) ist gottlos (ἀσεβῆ, OT 1382) als Verletzung der Weltordnung,
sie schafft den Tyrannen: ὕβρις φυτεύει τύραννον (V. 874).

Prominentester politischer Fürsprecher der Aufklärung war Pe-
rikles, welcher Athen als erster Mann im Staate (vgl. Thuk. II, 65, 9)
in die Wirren des poloponnesischen Krieges geführt hatte. Von sei-
nem Lehrer Anaxagoras durch das Wissen um die wahren Ursachen
(αἰτίαι)91 der Himmelserscheinungen vom Aberglauben (δεισιδαι-
μονία, vgl. Plut. Per. VI) befreit, umgab er sich mit einer geistigen
Avantgarde aus u.a. der gelehrten Aspasia, dem Bildhauer Phidias92
oder dem Sophisten und bekennendem Agnostiker93 Protagoras. Ri-
valitäten zwischen ihm und Sophokles sind hingegen bezeugt, seit
beide 441/0 v.Chr. als Strategen94 auf Seiten der Milesier gegen die

144 ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

Die Suche nach der Schuld

89 θεοσεβεστάτων, Testimonium 107 Nauck, TrGF S. 73.
90 »Was soll ich noch tanzen?« (OT 895/6), vgl. Knox (s. o.), S. 47.
91 Um 430 v.Chr. eben deswegen der Asebie angeklagt und vertrieben (vgl. Diog.
Laert. II, 3, 15).
92 Laut Plutarch (Per. XXXI) angeklagt wegen Entweihung der Statue der Athene (vgl.
Soph. OT 88: οὐδὲ δαιμόνων ἕδη σέβων), sowie Veruntreuung (vgl. OT 889: εἰ μὴ τὸ
κέρδος κερδανεῖ δικαίως).
93 Vgl. VS80 B4 aus seinem im Hause des Euripides verlesenem Buch Περὶ Θεῶν
(Diog. Laert. IX, 8, 54).
94 Laut Ion von Chios hielt Perikles von Sophokles’ militärischen Fähigkeiten nicht
besonders viel: Περικλῆς ποιεῖν μέν με ἔφη, στρατηγεῖν δ᾽ οὐκ ἐπίστασθαι, vgl.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117 - am 25.01.2026, 18:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Samier gezogen waren (vgl. Plut. Per. VIII, 5). Ebenso wie Ödipus war
Perikles faktisch ein τύραννος, d.h. nicht durch Abstammung, son-
dern durch seine eigene Kraft95 an die Macht gekommen. Auch auf
ihm lastete mit dem Kylonischen Frevel96 eine ererbte Blutschuld,
der seine Gegner die nach 430 v.Chr. im belagerten Athen ausbre-
chende Seuche anlasteten. Die politische Brisanz dieser Analogie
mag erklären, warum Sophokles sich für seine Aufführung »nur«
mit dem zweiten Platz hinter dem Aischylos-Nachkommen Philokles
begnügen musste, was schon antiken Gelehrten97 unbegreiflich blieb.

Kaum überraschen sollte daher, dass der Dichter der Handlung
seines Stücks eine Form verlieh, welche den Athenern ebenso ver-
traut wie hochaktuell war. Schon Bernard Knox wies darauf hin: »The
action of the play is a characteristically Athenian process: it is a legal
investigation, the identification of a murderer«98. Die Weisung des
Apollon, die Kreon vom delphischen Orakel seinem König und dem
bittflehenden Volk vor den Toren des Palastes überbringt, ist nach nur
einhundert Versen klar bestimmt: den Mord an Laios, der die Stadt
befleckt, mit Verbannung oder Tod zu rächen99 (τιμωρεῖν, OT 107).
Sophokles zeigt uns nichts anderes als Ödipus’ eigene Suche nach der
Schuld (δυστέκμαρτον αἰτίας, V. 109).

Der mythische Held, transponiert ins zeitgenössische Athen,
übernimmt die Aufgabe eines Ermittlers (ζητητής) in einem Mord-
prozess (δίκη φόνου), wie er vor dem Areopag verhandelt worden
wäre (vgl. Aisch. Eum. 862; Isok. IV, 39) – jenem sakralen Gerichts-
hof, der auch in späterer Zeit noch seine Gebeine (vgl. Paus. I, 28, 6–7)

Tragische Schuld A 145

Die Leerstelle des Sophokles

Athen. Deipn. XIII, 603e–604f (T 75). Dies schwächt im Übrigen auch das Argument
der »Infamie« (vgl. Müller, C. W.: Zur Datierung des sophokleischen Ödipus, Wies-
baden: Franz Steiner 1984, S. 38) gegen eine Aufführung nach Perikles’ Tod (429
v.Chr.), siehe dazu auch Nicolai, W.: Zu Sophokles’ Wirkungsabsichten. Heidelberg:
Carl Winter 1992, S. 53, Anm. 103.
95 Betont in seiner Rede bei Thuk. II, 62, vgl. Ödipus’ Stolz als Rätsellöser – ohne
Götterbeistand (OT 396–8).
96 Um 632 v.Chr. wurden unter Führung des Alkmaioniden Megakles die Anhänger
des Kylon nach einemmißglückten Staatsstreich – schutzflehend amAltar der Athene
– zu Tode gesteinigt, vgl. Thuk. I, 126/7.
97 Vgl. Aristeides, oratio XLVI, 256, 11: »Was hätte Aischylos dazu gesagt? Es ist eine
Schande!«.
98 Knox, B.: Oedipus at Thebes. Sophocles’ tragic hero and his time. New Haven: Yale
Univ. Press 1957, S. 78.
99 Soph. OT 100 f.: ἀνδρηλατοῦντας ἢ φόνῳ φόνον πάλιν λύοντας, ὡς τόδ᾽ αἷμα
χειμάζον πόλιν.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117 - am 25.01.2026, 18:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


beherbergte. Die von Sophokles verwendeten termini technici des at-
tischen Gerichtswesens100 sind uns aus den Reden der professionellen
Logographen, sowie den Beschreibungen der Geschichtsschreiber und
Philosophen hinlänglich bekannt: »the situation, measures taken and
the formulas used are exactly paralleled in the investigation of the
sacrilegious actions of 415 B.C., as it is described in Thukydides, An-
docides and Plutarch« (S. 82, Anm. 127). So entspricht Ödipus’ Dro-
hung gegen die Mörder und ihre Komplizen ebenso üblicher juristi-
scher Praxis (vgl. Plat. Leg. IX 874a-b) wie die Beschuldigung Kreons
des Komplotts σὺν τέχνῃ κακῇ (OT 643)101 und dessen Berufung auf
Unwahrscheinlichkeit aufgrund fehlender Tatmotive (vgl. Thuk.
VIII, 68, sowie Hdt. V, 106) oder die vorgeschriebene Anwendung
von Folter (ἀποστρέψει χέρας, OT 1154) bei der Befragung von
Sklaven (vgl. Arist. Rhet. 1376b-1377a).

Wie kein anderes Publikum mussten diese Anspielungen die Be-
sucher des Dionysostheaters ansprechen, welche als Bürger mit gro-
ßer Wahrscheinlichkeit selbst bereits an Prozessen teilgenommen
hatten, sei es als Kläger, Beklagter oder Geschworener. So charakte-
ristisch waren die Gerichte für Athen, das der Komiker Aristophanes
(Nub. 208) seinen Strepsiades die Stadt ohne sie nicht einmal auf
einer Landkarte wiedererkennen lässt. Als Instrument der direkten
Einflussnahme des Einzelnen bildeten sie eine Grundfeste der atti-
schen Demokratie, augenfällig paradox übertragen auf einen Böoti-
schen Monarchen.

Doch Sophokles zeigt uns nicht bloß ein Exempel erfolgreicher
juristischer Wahrheitsfindung. Wenn sich Ödipus’ Richtspruch letzt-
lich gegen ihn selbst wendet, wird daraus mehr als nur ein vertrauter
Handlungsrahmen. Er kann die Täter, die er sucht, nicht finden.
Schlimmer noch, es ist die Art und Weise dieser Wahrheitsfindung
selbst, die sich – in den Worten von Arbogast Schmitt – als »Ursache
vielfältiger Verstellungen und Verzerrungen der richtigen Perspekti-
ve auf die Wahrheit«102 erweist. Was der in den Zeugenstand gerufe-

146 ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

Die Suche nach der Schuld

100 Vgl. μηνύει (OT 102), εἰσελήλυθας (319), ἄφες μ᾽ (320), καλεῖς (432). Siehe
dazu Greiffenhagen, G.: Der Prozess des Ödipus. Strafrechtliche und strafprozessuale
Bemerkungen zur Interpretation des Ödipus Rex des Sophokles, in: Hermes 94, 2
(1966), S. 147–176.
101 Vgl. κακοτεχνία bei Demosthenes XLIII,2/ XLVI,25; Plat. Leg. XI, 963d).
102 Schmitt, A.: Menschliches Fehlen und tragisches Scheitern. Zur Handlungsmoti-
vation im sophokleischen ›König Ödipus‹, in: RheinischesMuseum für Philologie N.F.
131 (1988), S. 28.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117 - am 25.01.2026, 18:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ne Seher gleich zu Anfang des Stückes ausspricht (»Der Beflecker die-
ser Erde bist Du!«, Vers 353) kann der Ermittler erst unter erdrü-
ckender Beweislast anerkennen. Das Drama ist mit dieser Enthüllung
nicht zu Ende, wie Voltaire meinte, sondern es beginnt ein Irrweg
menschlicher Klugheit. Ödipus schließt zunächst auf das falsche, je-
doch durchaus naheliegendere: ein Komplott aus Neid (φθόνος, Vers
382), denn im Gegensatz zu Teiresias’ Aussage, der sich allein auf
seine gottgegebene Autorität beruft, kann dies Wahrscheinlichkeit
für sich beanspruchen und ein glaubwürdiges Motiv vorweisen. Wes-
wegen aber hätte er Laios töten sollen, dessen Namen er doch zuvor
nicht einmal kannte? Die Beschuldigung erscheint absurd.

Die sprichwörtliche Klugheit103 des Rätsellösers verfehlt das
Wahre, weil die juristische Beweisführung seine Tat nicht erfassen
kann: zu unwahrscheinlich, zu unvorhersehbar waren die Umstände,
er handelte ohne Wissen oder Absicht und darum auch ohne Motiv.
Das undenkbare Gräuel104 aber überschreitet die Grenzen mensch-
lichen Begreifens. IndemÖdipus sich selbst in immer neuen Verdäch-
tigungen und Hoffnungen verstrickt, enthüllt sein Scheitern eben
diese Differenz. Als der Hirte zuletzt die fehlende Verbindung zwi-
schen ihm und Laios ans Licht und den Suchenden selbst zu Fall ge-
bracht hat, ändert sich deshalb auch die Wortwahl: anstelle der Vo-
kabeln des Gerichtshofes bedient sich Ödipus nun der Sprache der
Unreinheit (ἄναγνον, Vers 1383) und Befleckung (κηλῖδα, Vers
1384). Ähnlich der ca. 15 Jahre früher aufgeführten Antigone, welche
den Widerspruch von familiärem Blutrecht (οἰκία) und Gesetz (νό-
μος) thematisierte, entfaltet sich die Handlung des König Ödipus im
Spannungsfeld zwischen göttlicher und weltlicher Schuld. Als Exem-
pel (παράδειγμα105, Vers 1193) menschlicher Klugheit macht gerade
sein Schicksal diese Differenz schmerzlich bewusst und erlaubt dem
Zuschauer durch Identifikation die Reflexion des eigenen Handelns
in seiner Gefährdung durch die eigene Begrenztheit: πάντα μὴ βού-
λου κρατεῖν106.

Oft wurde hervorgehoben, dass Ödipus als Vollstrecker seines

Tragische Schuld A 147

Die Leerstelle des Sophokles

103 Vgl. Pindar, 4. Pyth. Ode, 263: γνῶθι νῦν τὰν Οἰδιπόδα σοφίαν.
104 αἴσχιστ᾽ ἐν ἀνθρώποισιν ἔργα (OT 1408).
105 Wieder ein juristischer Fachterminus (vgl. Lys., XIV. 12, 45; XVI. 14; Dem. XXI.
76, 97, 227).
106 Kreons letzte Worte an den scheidenden König: »Wünsche nicht, alles zu beherr-
schen« (Soph. OT 1522).

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117 - am 25.01.2026, 18:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eigenen Urteils noch in der Niederlage triumphiert107, seine Frei-
heit108 sich im Untergang erweist. Weniger Beachtung fand bislang,
daß diese Freiheit – als erste Handlung in vollem Wissen um die
Wahrheit des Götterloses nach Auflösung der selbstverursachten
Verblendung (ἄτη) – der Erfüllung und Anerkenntnis eben jener
Wahrheit geschuldet ist. Alles, was geschah, war eines Gottes Willen
(Ἀπόλλων τάδ᾽ ἦν, V. 1330), doch ausgeführt von eigener Hand
(ἔπαισε δ᾽ αὐτόχειρ νιν οὔτις, ἀλλ᾽ ἐγὼ τλάμων, V. 1332). Im Exil
auf Kolonos sagt Ödipus es frei heraus: rein vor dem Gesetz geriet er
unwissend hinein109 – auch gemäß dem antiken Rechtsverständnis110,
wonach Taten, die ohne Absicht begangen wurden, Mitleid (συγγνώ-
μη) und nicht Strafe (τιμωρία, vgl. OT 107) gebührt, sind seine Lei-
den unverdient (ἀνάξιον, vgl. Arist. Poet. 1453a5). Wenn Ödipus sie
dennoch auf sich nimmt, so folglich nicht, um einem Rechtsurteil,
sondern um der Weisung Apollons Genüge zu tun: die Befleckung
(μίασμα, Vers 97) auszutreiben.

Von menschlicher Juristerei unterscheidet der Chor die ewigen
Gebote der Götter111, jene νόμοι ὑψίποδες (OT 865/6), welche nicht
sterblichen Ursprungs (θνατὰ φύσις, OT 869) und deshalb über Al-
ter und Vergessen erhaben sind. Wo der Mensch sie missachtet,
bringt er sich selbst zu Fall. In dieser Ambivalenz zwischen Befle-
ckung und Verbrechen ereignet sich tragische Schuld112. So verweist

148 ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

Die Suche nach der Schuld

107 Vgl. Knox, B.: Oedipus at Thebes (s. o.), S. 194.
108 Vgl. Schelling, F. W. J.: Philosophische Briefe über Dogmatismus und Kriticismus
(1795), in: Sämmtliche Werke, Abt. I, Bd. 1. Stuttgart/Augsburg: J. G. Cotta 1856,
S. 336/7.
109 νόμῳ δὲ καθαρός, ἄϊδρις εἰς τόδ᾽ ἦλθον. (OC 548).
110 Vgl. Thuk. III, 40, 1: ξύγγνωμον δ᾽ ἐστὶ τὸ ἀκούσιον. Demosthenes XVIII, 274:
ἐξήμαρτέ τις ἄκων: συγγνώμην ἀντὶ τῆς τιμωρίας τούτῳ. Es ist somit nicht, wie
Hegel meinte, nur das »Recht unseres heutigen, tieferen Bewußtseins […] diese Ver-
brechen, da sie weder im eigenen Wissen, noch im eigenen Wollen gelegen haben,
auch nicht als die Taten des eigenen Selbst anzuerkennen« (Hegel, G. W. F.: Vorlesun-
gen über die Ästhetik, in: Werke, X. Bd., 3. Abt. Berlin: Duncker & Humblot 1843,
S. 551/2).
111 Vgl. Empedokles Fr. B135: τὸ μὲν πάντων νόμιμον διά τ’ εὐρυμέδοντος αἰθέρος
ἠνεκέως τέταται, sowie Orph. Hymn. LXIV: ἀθανάτων καλέω καὶ θνητῶν ἁγνόν
ἄνακτα οὐρανίον νόμον.
112 Vgl. Vernant, J.-P.: Myth and Tragedy in ancient Greece. New York: Zone Books
1990, p.82: »Tragic guilt thus takes shape in the constant clash between the ancient
religious conception of the misdeed as a defilement attached to an entire race and
inexorably transmitted from one generation to the next in the form of an âte or
madness sent by the gods, and the new concept adopted in law according to which

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117 - am 25.01.2026, 18:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Leerstelle des Sophokles letztlich im Schweigen und Versagen des
positiven Rechts auf ein höheres als dessen Ursprung – und auf eine
Schuld, die noch vor dem Willen des Einzelnen allein aus seiner Exis-
tenz als der, der er ist, erwächst.

Es ist meines Wissens noch nicht ausgesprochen worden, dass
dieser Aufweis der Defizienz des säkularen, subjektiven νόμος einen
Begriff von Schuld exemplifiziert, welcher sich aus den mythologi-
schen Rahmenbedingungen der antiken Tragödie selbst bestimmt
und somit erst im eigentlichen Sinne des Wortes eine tragische
Schuld genannt werden darf.

Tragische Schuld A 149

Die Leerstelle des Sophokles

the guilty one is defined as a private individual who, acting under no constraint, has
deliberately chosen to commit a crime«.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117 - am 25.01.2026, 18:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II.2) Schuldlose Schuld?

a) Befleckung

Lurjes Kritik an den neuen Interpretationen des Oedipus Rex ist, wie
deutlich wurde, als methodischer Einspruch eine Neuauflage der al-
ten (vorgadamerischen) Mahnung der Excurse des Ulrich von Wila-
mowitz-Moellendorff, »nicht durch gut und böse falsche Begriffe
menschlicher Sittlichkeit«1 in das Drama hineinzutragen. Als Urteil
über Schuld bzw. Nicht-Schuld des Ödipus aber macht sie dann selbst
von eben diesen Begriffen Gebrauch, um die Positionen von Schmitt
und Lefèvre zurückzuweisen und die postulierte Leerstelle des So-
phokles durch Abgrenzung aufzuzeigen. Was sind nun die richtigen
Begriffe?

Das Schweigen des Dichters selbst im vorigen Abschnitt zum
Gegenstand der Reflexion nehmend offenbarte sich im Scheitern der
im König Ödipus auffällig prävalenten juristischen Begriffe und Me-
thoden auf der Suche nach der Schuld durch den Protagonisten zu-
letzt eine Aussage des Stückes im Verweis hinaus über die Bedingt-
heiten menschlichen Rechts auf dessen Ursprung, die ewigen Gesetze
der göttlichen Weltordnung. Die Verletzung dieser νόμοι ὑψίποδες
(OT 865/6) durch Ödipus erzeugt Befleckung – μίασμα – welche
nicht nur den Handlungsrahmen des Sophokleischen Dramas (vgl.
OT 97, 241, 313, sowie μύσος Vers 138, ἄγος Vers 1426), sondern
der Gattung Tragödie als kultisches Festspiel im Ganzen bestimmt.
Dies bezweifelt auch Lurje keineswegs: »Befleckung resultiert aus je-
dem auch unfreiwillig und unwissentlich begangenem Mord und
macht – nicht nur den Träger, sondern auch seine Umgebung und
die Gemeinschaft, der er angehört – unrein, ist eine Verletzung der

150 ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

1 Wilamovitz-Moellendorff, U. v.: Excurse zum Oedipus des Sophokles, in: Hermes,
Zeitschrift für classische Philologie 34 (1899), S. 55–80, hier: 56.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117 - am 25.01.2026, 18:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


göttlichen Ordnung, wird von der Gottheit geahndet und muss be-
seitigt werden. Dies ist nun genau im Oedipus Rex der Fall«2. Nur
ist das Miasma für ihn nicht (oder vielmehr nicht im moralischen
Sinne) als Schuld anzusehen: »die Befleckung, die Ödipus anhaftet,
die die Pest in Theben verursacht und die Apollon den Thebanern zu
Beginn der Tragödie zu ›verjagen‹ gebietet (v. 96 f.), haftet […] nach
den fundamentalen religiösen Vorstellungen der Griechen der archai-
schen und klassischen Epoche einzig und allein der faktischen Tat,
nicht der Absicht an. Sittliche Schuld oder Unschuld des Täters spie-
len bei der Befleckung keine Rolle« (ebd., S. 252). Die Kriterien Ab-
sicht, Wissen und Willen für den Begriff der Schuld entstammen je-
doch nicht dem Sophoklestext, sondern sind selbst Ergebnis und
Folge der Anwendung einer bestimmten Auffassung von Moral auf
die attische Tragödie (vgl. S. 387).

Μίασμα ist nicht moralische Schuld. Moralische Schuld aber, als
spätes Erzeugnis eines langwierigen Prozesses der Reduktion, Sub-
jektivierung und Verinnerlichung (s. o., Kap. I.3.c), ist selbst durchaus
enthalten in dem, was das Konzept der Befleckung zu umfassen ver-
mag. Wenn also jede sittliche Schuld als Befleckung dargestellt wer-
den kann3, nicht jedes Miasma aber einem subjektiv zurechenbaren,
willentlichen und absichtsvollen Handeln entspringen muss, ist die
Relevanz moralischer Kriterien für das Gesamtphänomen mensch-
licher Schuld stark in Frage zu stellen. Die Verwendung solcher Kri-
terien zum Beweis einer Nichtaussage des Sophokles zur Frage nach
der Schuld des Ödipus erweist sich somit bei genauerer Überprüfung
der zugrundeliegenden Begriffe als ein klassischer Pars-pro-toto-
Fehlschluss.

Die Grundzüge eines über juristische Tatbestände hinausgehen-
den Verständnisses von Schuld lieferte hingegen bereits Walter Bur-
kerts genetische Erklärung der altgriechischen Opferriten und My-
then durch die Struktur von »Verschuldung und Restitution«4 im
prähistorischen Jagdverhalten des Menschen (s. o., Kap. I.2.c). Dem

Tragische Schuld A 151

Befleckung

2 Lurje, M.: Die Suche nach der Schuld. Sophokles’ Oedipus Rex, Aristoteles’ Poetik
und das Tragödien-verständnis der Neuzeit, Beitr. Altertumskunde 209. München/
Leipzig: K. G. Saur 2004, S. 253.
3 »Because pollution and guilt can be closely associated, the imagery of pollution may
be used to express moral revulsion« (Parker, R: Miasma, Pollution and Purification in
early greek religion, New York: Oxford University Press 1983, S. 312).
4 Burkert, W.: Homo Necans. Berlin/New York: de Gruyter 1997, S. 7.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117 - am 25.01.2026, 18:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


entspricht Nietzsches Ableitung der Schuld von »Schulden«5 und
dem Tausch äquivalenter Opferleistungen noch vor ihrer Moralisie-
rung und Verschiebung ins (schlechte) Gewissen aus der Genealogie
der Moral, sowie Bernard Laums6 historische Untersuchung über den
sakralen Ursprung des Geldes. Die Infragestellung des Schuldbegriffs
selbst öffnet so den Raum des Begriffs tragischer Schuld.

Die Symbolik der Befleckung ist die älteste und ursprünglichste
Vorstellung des Menschen von Schuld und ihre primäre Erschei-
nungsform in der griechischen Tragödie, insofern deren Bezugs-
rahmen und Sinngehalt sich im Rückgriff auf die Topoi der my-
thisch-religiösen Überlieferung erst konstituiert. Eine rein säkulare
Theorie der Dichtkunst, wie sie mit der Poetik des Aristoteles in den
Mittelpunkt der Diskussion gerückt wurde, ist jedoch auf diesem ent-
scheidenden Auge blind. Gerade bei einem Stück des für seine Götter-
furcht gerühmten Sophokles – Priester des Halon, wegen der Auf-
nahme des Epidaurischen Heilgottes Asklepios selbst erhöht zum
Heros Δεξίων7 und »der letzte große Repräsentant der archaischen
Weltsicht«8 – gebietet die Vernunft eine Suche nach der Schuld nicht
in den Werken eines hundert Jahre jüngeren Philosophen, sondern
bei Homer9, im delphischen Apollon- und Dionysoskult, sowie der
rituellen Praxis von καθαρμός, ἐναγισμός und ἱλασμός. Frühste
Schichten der griechischen Religion bestätigen den archetypischen
Rang des Miasma. Schon der von Lurje zitierte Erwin Rohde hob
den »chthonischen Charakter«10 der Sühneriten im Zusammenhang
mit dem griechischen Toten- und Seelenkult hervor, aus dem die atti-
sche Tragödie als Totengesang auf die Heroen ebenso hervorging wie
die sakrale Rechtsprechung des den Erinnyen (bzw. Eumeniden) ge-
weihten Areopags (Paus. I, 28, 6–7). Die Reinigung bei Mordfällen

152 ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

Schuldlose Schuld?

5 Nietzsche, F.: Zur Genealogie der Moral II, 8 (= KSA 5, S. 305/6), s.o., Kap. I.3.c,
Anm. 117.
6 Laum, B.: Heiliges Geld. Berlin: Semele 2006.
7 Ethym. Magn. 256, 6 (Test. 69, TrGF S. 57/8), vgl. Reinheit im Kult des Asklepios
(Porphyr, Abst. II, 19).
8 Dodds, E. R.: Die Griechen und das Irrationale. Darmstadt: Wiss. Buchgesellschaft
1970, S. 35.
9 Dem »ersten Lehrer, bzw. Chormeister der Tragiker« (τῶν τραγικῶν πρῶτος διδά-
σκαλός, Plat. Rep. 595c).
10 Rohde, E.: Psyche. Seelenkult und Unsterblichkeitsglaube der Griechen, Bd. II. Tü-
bingen/Leipzig: J. C. B. Mohr 1906 [Freiburg i.B. 1894], S. 272, Anm. 1, vgl. Apoll.
Rhod. Arg. IV, 712 ff.; Soph. OC 466 ff.; Aischyl. Eu. 139 ff., Porphyr. Abst. II, 44;
Apollod. Fr. 36, Theokrit II, 36; Paus. X, 38,8; Luc. Philops. 15).

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117 - am 25.01.2026, 18:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


oblag auch in Athen der Priesterschaft von Delphi, deren Bestim-
mungen noch Platon (Leg. IX, 865b) anerkannte. Apollon, der dort
selbst einst den Drachen Pytho getötet und das Heiligtum übernom-
men hatte, stand so noch älteren, präolympischen Sühnebräuchen vor
(vgl. Orest in Aischyl. Ch. 1055–60, Theseus im »Delphinion« bei
Plut. Thes. XII). Eng mit den alten Dämonen der Erde verbunden
war der Tragödiengott Dionysos (s. o., Kap. I.2.b), dessen Grab sich
beim Erdnabel in Delphi, nach Kallimachos11 sogar in jenem Kessel
auf dem Dreifuß befunden haben soll, von dem aus die Pythia ihre
Orakelsprüche verkündete. Wegen der Nähe zum Totenreich galt
der zweite Tag des Wein- und Totenfestes der Anthesterien, wenn
sein Heiligtum ἐν λίμναις12 geöffnet wurde, als »Tag der Befle-
ckung«13. Kathartische Wirkung, besonders bei Geschlechterflüchen,
bescheinigt Platon (Phdr. 244d–e) wiederum den ekstatischen Prakti-
ken der orphischen Dionysosmysterien (vgl. Rep. 364b–e; Cra. 400c).

Eine umfassende Untersuchung der griechischen Befleckungs-
und Reinheitsvorstellungen legte 1983 Robert Parker14 unter dem Ti-
tel Miasma vor. Ihm zufolge bezeichnen die Worte μιαίνω, μίασμα
und μιαρός »a condition that has some, and usually all, of the follo-
wing characteristics: it makes the person affected ritually impure,
and thus unfit to enter a temple; it is contagious; it is dangerous,
and this danger is not of familiar secular origin. Two typical sources of
such a condition are contact with a corpse, or a murderer« (S. 3/4, eig.
Herv.). Kurzum: μίασμα ist »contagious religious danger« (S. 5). In
ihrem ebenso anschaulichen wie traumatischen Bezug auf den An-
blick des Blutes des Opfers an den Händen des Mörders (oder Jägers,
etc.) – Homer verwendet sie noch ausschließlich im Bezug auf eine
äußerliche Besudelung mit Blut (μιάνθην αἵματι, Il. IV, 146; vgl.
XVI, 795/6) oder Staub (XXIII, 732) infolge einer Tötungshandlung
– ist die Symbolik der Befleckung anthropologisch betrachtet »closer

Tragische Schuld A 153

Befleckung

11 Vgl. Call. Fr. 643, 517; Philorchos FGrH 328 F7, Euphorion Fr. 13 Powell, Clem. Al.
Protr. II, 18, 2.
12 Laut Thukydides II, 15, 4 eines der ältesten Heiligtümer in Athen, »Weiher« oder
»Sümpfe« deuten auf eine Quelle zur Weinmischung, vgl. Wasser als Tor zur Unter-
welt auch in Argos (Paus. II, 37, 6). Strabo (VIII, 5, 1) fand sie um Christi Geburt
jedoch ausgetrocknet vor.
13 Μιαρὰ ἡμέρα (Photios, Λεχεων συναγογη, vgl. Eust. 456, 6).
14 Parker, R: Miasma, Pollution and Purification in early greek religion. New York:
Oxford Univ. Press 1983.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117 - am 25.01.2026, 18:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


to being a human universal than an idiosyncrasy of the Greeks«
(S. 2).

Der Gegenbegriff καθαίρω, bzw. καθαρμός (»Reinigung«), zu-
erst das Auswaschen einer Wunde (vgl. Hom. Il. XVI, 667), gibt dann
den Namen einem spezialisierten Opferritual15 zur Wiederherstel-
lung einer durch menschliches Handeln gestörten Ordnung: »since
the disorder is the pollution, any action that restores the normal equi-
librium of things becomes a purification« (Parker, S. 121). Das Opfer
begleicht die Schuld, Blut wird mit Blut gereinigt, wie bereits Hera-
klit spöttisch feststellt (VS 22, Fr. B5). Gleichwohl, so beschreibt der
Lyriker Hipponax (Fr. 6 West, vgl. Ar. Ran. 733), steinigten die Athe-
ner jedes Jahr an den Thargelia nach dem gleichen Prinzip zwei der
ihren, die sogenannten φαρμακοί oder καθάρματα, um die Stadt zu
reinigen (πόλιν καθαίρειν) und die Götter um reiche Ernte zu bitten.
So grenzt Reinigung als Ritual des Übergangs auch den Bereich des
Heiligen (ἁγνός) vom Profanen ab. Eine ansteckende Wirkung der
Befleckung wird zuerst bei Hesiod (Erga 240) angedeutet, ist jedoch
mit den Reinheitsvorschriften der leges sacrae von Kyrene (Inscr. gr.
Dial. 39) und insbesondere für Athen gut bezeugt (Aischyl. Th. 597;
Soph. OC 1482, Eur. IT 1229; Lys. XIII, 79; Antiph. Tetr. I, 1, 3 und II,
1,2; Dem. XX, 158). Schon eine bloße Berührung überträgt das Mias-
ma, so dass die Tat eines Einzelnen, wird er nicht ausgestoßen (vgl.
Soph. OT 97ff.) leicht auf die gesamte Gemeinschaft übergehen kann:
»There was, in Greek belief, no such thing as non-contagious religio-
us danger. […] Every member of any community, therefore, in prin-
ciple lived under thread of suffering for his neighbor’s offences«
(S. 257). An der Tatsache, dass Befleckung »mit derselben unbarm-
herzigen Gleichgültigkeit dem Motiv gegenüber wirksam wird wie
ein Typhuserreger«16, hatte E. R. Dodds einst den Unterschied zur
(moralischen) Sünde festgemacht, wobei er subjektive und objektive
Aspekte der Schuld bereits recht früh in dem Wort ἄγος17 miteinan-
der verwoben anerkannte. Dies versteht Parker hingegen als besonde-
re, nah verwandte Unterform des Miasma, welche sich aus Vergehen
gegen die Götter ergibt: »Every agos is propably also a miasma […].

154 ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

Schuldlose Schuld?

15 Vgl. Soph. OC 466–92, Eur. HF 922ff., Paus. I.34.5.
16 Dodds, E. R.: Die Griechen und das Irrationale. Darmstadt: Wiss. Buchgesellschaft
1970, S. 24.
17 Vgl. das Blutopfer für Heroen ἐναγισμός (Hdt. II, 44, 5). Aus der selben Wurzel
stammen vermutlich auch ἄγος und ἁγνός, die beide »rein, heilig« bedeuten, sowie
Dionysos’ »hoch-heilige« Braut Ariadne/(ἀρι-)ἁγνή.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117 - am 25.01.2026, 18:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


It seems, however, that, at least in the early period, not all miasmata
are agē. While certain unavoidable physical conditions are miasmata,
agos is a product of avoidable, even if involuntary transgression. […]
To create agos, the offence must propably be directed against the gods
or their rules […] to miasma gods seems irrelevant; it is a dangerous
dirtyness that individuals rub off on one another like a physical taint.
Agos by contrast has its source in a sacrilegious act, and the enagēs, as
the attached genitive suggests, is in the grip of an avenging power«
(S. 8–9). Beide frühen Begriffe von Befleckung enthalten bereits per-
sonale Schuld – und mehr.

Die attische Tragödie ist so verstrickt in die Sprache der Befle-
ckung, dass Dodds aus dem Vergleich mit dem Epos heraus im Sinne
eines »wachsenden Empfindens für Schuld«18 auf »an upsurge of pol-
lution fears«19 in der post-homerischen Zeit meinte schließen zu kön-
nen. Dieser Interpretation liegt jedoch die progressivistische20 An-
nahme der Entwicklung »von der Schamkultur zur Schuldkultur«
(Dodds, Kap. 2) zugrunde, welche unter anderen von Bernard Wil-
liams angegriffen wurde: »the truth about Greek societies, and in par-
ticular the Homeric, is not that they failed to recognize any of the
reactions that we associate with guilt, but that they did not make of
those reactions the special thing that they became when they are se-
parately recognized as guilt«21. Die grundlegenden ethischen Konzep-
tionen Homers unterscheiden sich weder so sehr von den heutigen,
wie unser angeblich überlegenes modernes moralisches Bewusstsein
es gerne vorgibt, noch vermag diese »besondere Institution Moral«22

mit ihren extremen metaphysischen Voraussetzungen der Willens-
freiheit und Autonomie unser tatsächliches ethisches Empfinden adä-
quat zu beschreiben. Vielmehr verstehen wir auch das antike Denken

Tragische Schuld A 155

Befleckung

18 Dodds, E. R.: Die Griechen und das Irrationale. Darmstadt: Wiss. Buchgesellschaft
1970, S. 32.
19 Parker, R: Miasma, Pollution and Purification in early greek religion, New York:
Oxford University Press 1983, S. 16, der tragische »upsurge« wird dort als »conse-
quence of its preferred subject-matter« verstanden.
20 Vgl. Williams, B.: Shame and Necessity. Berkeley/LA/London: University of Cali-
fornia Press 2008 [1993], S. 5: »According to the progressivist account, the Greeks had
primitive ideas of action, responsibility, ethical motivation, and justice, which in the
course of history have been replaced by a more complex and refined set of conceptions
that define a more mature form of ethical experience«.
21 Ebd., S. 91.
22 Vgl. Williams, B.: Ethik und die Grenzen der Philosophie. Hamburg: Rotbuch 1999,
S. 242 ff.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117 - am 25.01.2026, 18:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


immer nur dort, wo wir Gemeinsamkeiten erkennen – welche wieder-
um helfen können, Missverständnisse über unser eigenes Denken
aufzuklären. Ein solches Missverständnis ist die moralische Be-
schränkung von Schuld auf intentionale Akte: »As the Greeks un-
derstood, the responsibilities we have to recognize extend in many
ways beyond our normal purposes and what we intentionally do«
(Shame and Necessity S. 74), denn: »Guilt, insofar it concerns itself
with victims, is not necessarily or obviously restricted to voluntary
actions. I may rightly feel that victims have a claim on me and that
their anger and suffering looks towards me, even though I have acted
involuntarily. The conceptions of modern morality, however, insist at
once on the primacy of guilt, its significance in turning us toward
victims, and its rational restriction to the voluntary« (S. 94). Die Mo-
ralisierung der Schuld verspielt mit der Reduktion auf die subjektiven
Anteile des Handelns zuletzt ihren größten Vorzug als Internalisie-
rung eines idealisierten Anderen (in der Rolle des Beobachters im Fal-
le der Scham, gr. αἰδώς, jedoch als anklagendes Opfer oder Erinnys
der Schuld): »When the conception of guilt is refined beyond a certain
point and forgets its primitive materials of anger and fear, guilt comes
to be represented simply as the attitude of respect for an abstract law,
and it then no longer has any special connection with victims«
(S. 222).

Die Thematik der Befleckung ist als Spezifikum des tragischen
Genres23 nicht zu leugnen: Neben Ödipus’ Vatermord und Mutterin-
zest (Soph. OT 97, 241, 313, 1012; OC 1132, 1374) fürchtet auch Kre-
on in der Antigone (V. 889, 1042, 1044, 1317) das Miasma des gefal-
lenen Sohnes. Dem voran gingen die Sieben gegen Theben (V. 682)
des Aischylos, während die Orestie sich wiederum ganz um die Ver-
folgung des Orestes durch die Erinnyen wegen des Mordes an seiner
Mutter dreht (Aischyl. Ag. 209, 637, 1420; Ch. 1017; Eu. 169, 281,
695). Diese behandelte auch Euripides (Orestes 75, 396, vgl. Hipp.
601 ff.; Med. 1251; Andr. 258), obgleich seine Psychologisierung der
alten mythischen Überlieferung bereits als aufgeklärte Abschwä-
chung vor einem sophistischen Hintergrund (vgl. Parker, S. 310) be-
trachtet werden muss. Wo seine Protagonisten die Furcht vor der Be-
rührung durch Befleckte aus Edelmut überwinden (Pylades bei
Orestes V. 792–4, Theseus bei Herakles V. 1214–34), scheut der So-

156 ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

Schuldlose Schuld?

23 Vgl. Moulinier, L.: Le pur et l’impur dans la pensée des Grecs, d’Homère à Aristote,
Paris 1952, S. 149 ff.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117 - am 25.01.2026, 18:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


phokleische Ödipus auf Kolonos (V. 1132–4) weiterhin jegliche
Umarmung.

Erst Euripides’ Menelaus kann reine Hände besitzen, ohne auch
ein reines Herz zu haben (Or. 1602–4). Der Begriff für derartige Ge-
wissensbisse ohne Befleckung findet sich beim Geschichtsschreiber
Thukydides (V, 16,1): ἐνθυμία. Zwar kannte schon die Gesetzgebung
des Drakon (ca. 624 v.Chr.) einen Unterschied zwischen vorsätz-
lichem Mord und Totschlag, doch die Strafe blieb in beiden Fällen
dieselbe. Laut dem neunten Buch der Platonischen Gesetze musste
auch die Tötung ohne Absicht gereinigt werden. Ionische Mythen-
kritik und Sophistischer Subjektivismus hatten den theoretischen Bo-
den bereitet, auf dem nun Perikles und Protagoras das Problem eines
Unfalls beim Speerwurf diskutierten (vgl. Plut. Per. 36).

Konnte der Attische Redner Antiphon (de caede Herodis 82ff.,
vgl. Aischyl. Th. 602 ff.) noch als Argument für die Unschuld seines
Mandanten anführen, dass dessen Schiff sicher vor göttlicher Rache
den Hafen erreicht habe, verschwand die Figur des befleckten Mör-
ders zunehmend aus den Gerichtsälen des vierten Jahrhunderts: »The
function of ›purification‹, or the restoration of normality by a positive
and public act, had been taken over by a legal process, and it gradually
ceased to be necessary to think of the killer as significantly different
from any other malefactor, whose offences were dealt with by the
courts«24. In den medizinischen Schriften des Hippokrates von Kos
(ca. 460–370 v.Chr.), deren purgatorische Reinigungskonzeption
dem Aristotelischen Katharsisbegriff (s. o., Kap. I.1.a) zugrundeliegt,
erscheint Miasma nurmehr als krankheitserregende Ausdünstung
des Bodens (Morb. sacr. I, vgl. Flat. VI). Der Aristotelesschüler Theo-
phrast (Char. XVI, 6 ff.) bezeichnet die Furcht vor Befleckung schließ-
lich als Sorge abergläubischer Menschen (δεισιδαίμων).

In der griechischen »Rationalisierung des Strafrechts«25, welche
rückwirkend eine »ähnliche Differenzierung des Schuldgefühls« aus-
löste, erkennt Paul Ricœur wiederum trotz aller damit einhergehen-
den »Entfremdung« (S. 167) des Subjekts von sich selbst auch eine
Möglichkeit, nach der Entkleidung des Mythos von jeder erklärenden
(ätiologischen) Funktion dessen Symbolfunktion wiederzubeleben:

Tragische Schuld A 157

Befleckung

24 Parker, R: Miasma, Pollution and Purification in early greek religion, NY: Oxford
Univ. Press 1983, S. 322.
25 Ricœur, P.: Symbolik des Bösen (Phänomenologie der Schuld II). Freiburg/Mün-
chen: Karl Alber 2009, S. 130.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117 - am 25.01.2026, 18:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»nämlich sein Vermögen, die Bindung des Menschen an das ihm Hei-
lige zu entdecken, zu entschleiern« (S. 11). Diese ist im Bezug auf die
Ursymbole Makel, Sünde und Schuld selbst in ihrer primitivsten
Form symbolisch: »der Makel besagt sich im Symbol des Fleckens,
die Sünde in dem des verfehlten Ziels« (S. 15) und (moralische)
Schuld zuletzt als Last. So besteht der »einzigartige Beitrag Griechen-
lands zur Thematik des Bösen« darin, unsere Philosophie durch diese
Mythen – als Mythen – hindurch, »durch den tragischen und orphi-
schen Mythos –, die die griechische Philosophie anstreitet oder
ablehnt, […] in Auseinandersetzung nicht nur mit der Schuld, nicht
nur mit der Sünde, sondern auch mit der Befleckung« (S. 49) zu
bringen.

Makel, Befleckung und Miasma widersetzen sich der Reflexion
des modernen Bewusstseins aufgrund einer »Idee von etwas gleich-
sam Materiellem, das wie Schmutz ansteckt, das durch unsichtbare
Eigenschaften schadet und dennoch im Feld unserer untrennbar phy-
sischen und leiblichen Existenz nach Art einer Kraft wirkt« (S. 34)
und »für welches das Unreine nicht nach der Zurechnung eines ver-
antwortlichen Urhebers, sondern nach der objektiven Verletzung
eines Verbots bemessen wird« (S. 35). Das ihm spezifische subjektive
Gefühl der Furcht bindet die Befleckung an Rache und Vergeltung:
»Das Leiden ist der Preis für die verletzte Ordnung« (S. 39), was sich
im Fragment des Anaximander (B1) ebenso ausdrückt wie im Aischy-
leischen πάθει μάθος (Ag. 177).

Dabei ist der Sinnabstand zwischen Makel und Sünde mehr
»phänomenologischer« als »historischer« Ordnung, denn der für die
Sünde wesentliche Bezug auf die Götter findet sich »ohne Kontinui-
tätsbruch in die Welt der Befleckung ein« (S. 57). Auch das Schuldge-
fühl, welches als »vorgeschobene Spitze einer radikal individualisier-
ten und verinnerlichten Erfahrung« (S. 14) das »subjektive Moment
der Verfehlung bezeichnet, wie die Sünde deren ontologisches Mo-
ment ist« (S. 118), kann trotz der revolutionären Umkehrung seines
Bezugs zur Strafe »nur in der indirekten Sprache der »Gefangen-
schaft« und der »Ansteckung«, die von den zwei früheren Instanzen
ererbt ist, […] zu Wort kommen; so werden das eine wie das andere
Symbol »ins Innerliche« transponiert, um eine Freiheit zu besagen,
die sich selbst knechtet, sich selbst antastet und ansteckt nach eigener
Wahl« (S. 176).

»Das Schuldbewußtsein wird nie etwas anderes sein als eben die
vorweggenommene, verinnerlichte, auf dem Gewissen bereits lasten-

158 ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

Schuldlose Schuld?

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117 - am 25.01.2026, 18:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


de Buße; und wie die Furcht von jeher der Weg ist, auf dem der Ma-
kel, trotz der radikalen Außenheit des Bösen, verinnerlicht wird, so
ist das Schuldgefühl ein mit dem Makel zugleich bestehendes Mo-
ment. […] Schuldig sein heißt nur, bereit zu sein, die Buße zu tragen
und sich als Subjekt der Buße zu erkennen. In diesem Sinn und in
diesem Sinn allein ist das Schuldgefühl bereits in die Befleckung ein-
gefaltet; gewiß kann man sagen, dieses Schuldgefühl sei bereits Ver-
antwortlichkeit, wenn man damit sagen will, daß verantwortlich sein
soviel ist wie fähig sein, sich den Folgen einer Handlung zu stellen;
aber dieses Verantwortungsbewußtsein ist nur ein Zusatz zu dem Be-
wußtsein, im vorweg mit der Last der Strafe beladen zu sein; es ent-
springt nicht etwa einem Bewußtsein, Urheber zu sein von […]; Der
Mensch hatte Verantwortungsbewußtsein, ehe er das Bewußtsein er-
warb, Ursache, Bewirker, Urheber zu sein« (S. 120).

Im reinen Symbol der Befleckung erfasst Ricœur drei Intentio-
nen (S. 179 f.), die noch das völlig verinnerlichte Schuldgefühl in sich
einbegreift und so erst »zu Wort« kommen, d.h. sich selbst ver-
mittelst der Symbolik verstehen kann. »Positivität« besagt die Ir-
reduzierbarkeit auf einen bloßen Seinsmangel – es ist »gesetzt« und
fordert Anerkennung. In der »Äußerlichkeit« begegnet das Schuld-
gefühl dem Ich als »draussen« und das Andere seiner selbst, er-
möglicht mithin ein dialogisches Verhältnis der Reflektion. »An-
steckung«, die unserem Schuldbegriff wohl fremdeste Intention,
welche erst im Mythos freigelegt und ausgearbeitet wird, deutet zu-
letzt die äußerliche Antastung und Trübung als »Bindung meiner
selbst durch mich selbst« infolge einer (schlechten) Wahl26 und ent-
hüllt so im Rückbezug auf das eigene Handeln eine Urbestimmung
des Menschen gegenüber dem, worauf Makel, Sünde und Schuld ver-
weisen.

Schuld ist folglich nicht nur als subjektivierte Spätform des Mi-
asma zu verstehen, sie ist auch nur als solche zu verstehen – ohne die
Symbolik der Befleckung, ohne den Bezug auf die in ihr angelegten

Tragische Schuld A 159

Befleckung

26 Wobei insbesondere die Tragödie das Verhältnis von Ansteckung und Handeln the-
matisiert: »Die Darstellung sagenhafter Verbrechen insonderheit, die von der Tragö-
die dem Heldengedicht entnommen werden, lädt zur Reflexion über das »Willent-
liche« und das »Unwillentliche« ein; […] so wendet der alte Ödipus das Problem des
unfreiwilligen Verbrechens nach allen Richtungen um, Mal um Mal sich anklagend
und seine Unschuld beteuernd, bald für den Inzest und das Verbrechen, mit dem sein
Unglück begann, bald für den Zorn, der ihn Hand anlegen ließ an seinen eigenen
Leib.« (Ricœur, P.: Symbolik des Bösen, S. 131).

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117 - am 25.01.2026, 18:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ursprünglichen Intentionen und die Bindung an ein über sich selbst
hinaus verweisendes bleibt Schuld notwendig unverständlich und
verliert sich im monologischen Tribunal der »Hölle des Schuld-
gefühls« (S. 161). Insofern also tragische Schuld als mythische Befle-
ckung zu verstehen ist, ist Schuld überhaupt als tragische Schuld zu
verstehen.

b) Ursprung

Die vorliegende Untersuchung begann mit der Frage: »was ist tragi-
sche Schuld?« und weiter: »was ist tragisch?« als Bedingung dieser
Frage. Die philosophische Auseinandersetzung mit dem Begriff des
Tragischen, deren Ausgangspunkt zunächst nur die Aufbrechung
der Aporie einer philologischen Diskussion um die Interpretation
eines Tragödientextes aus dem fünften Jahrhundert mittels Katego-
rien aus der Poetik des Aristoteles darstellte, offenbarte jedoch alsbald
eine tiefere Verstrickung der Philosophie selbst in die betrachtete
Problematik. So wie hierbei Tragik den Ort (und bisweilen die Struk-
tur) einer Selbstverständigung der Philosophie bezeichnet, bietet nun
die Infragestellung des zugrunde liegenden Schuldbegriffes anhand
des antiken Dramas eine Möglichkeit, nicht nur die Handlung der
Tragödie, sondern auch die ethischen Grundlagen unseres eigenen
Denkens über Schuld besser zu verstehen. Der Schlüssel dazu liegt
im ekstatischen Ursprungsbezug des Mythos.

Von der antiken Poetik und der Philosophie des Tragischen bei
Schelling, Hegel, Nietzsche und Peter Szondi, vom Ursprung der Tra-
gödie in Opferritus und Dionysoskult über das Wesen der Mytho-
logie im Bezug auf die ἀρχαί oder »Anfänge« des Lebens, sowie des-
sen Verlust im Zuge der Entmythologisierungstendenzen der
griechischen Aufklärung bis hin zu dem Begriff existentieller Da-
seinsschuld gegenüber faktischer, individueller Verschuldung und
der Symbolik der Befleckung im kultischen Hintergrund des Sopho-
kleischen Oedipus Rex schritten wir im Verlauf dieser Arbeit ein wei-
tes Feld von Interpretationen, Hinweisen und entlegeneren Wild-
pfaden der Erkenntnis aus den verschiedensten Zeitaltern, Kulturen
und Perspektiven ab. Es ist nun an der Zeit, alle diese zu einer klaren
Form zu verbinden, als deren Ergebnis ein Begriff tragischer Schuld
zu bestimmen ist, der sich definiert und bewährt durch ein tieferes
Verständnis von sowohl Tragik (über einen Transzendenz- und somit

160 ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

Schuldlose Schuld?

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117 - am 25.01.2026, 18:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


letztlich sinnlosen dialektischen Konflikt hinaus) als auch von Schuld
(über die subjektivistische Reduktion auf eine individuell zurechen-
bare, kausale Verschuldung hinaus), und welcher nicht nur den Raum
für eine Neuinterpretation des Sophoklestextes auf Basis einer inter-
disziplinären Schuld- und Mythenforschung eröffnet, sondern auch
die Aktualität dieser jahrtausendealten Geschichte aufweist – als
Chance, sich selbst im Anderen zu erkennen erst und gerade durch
das Hinterfragen des eigenen Vorwissens. So macht die Relativierung
und Öffnung unserer modernen Auffassung von Schuld eine zuvor
verlorene Aussage der Tragödie wieder sichtbar: sie entlarvt den nai-
ven Glauben an die Allmacht des menschlichen Verstandes als eine
gefährliche Selbstüberschätzung und lehrt Respekt und Verantwor-
tung gegenüber den Bedingungen der eigenen Existenz.

Tragik und Philosophie sind vom Ursprung an miteinander ver-
bunden. Mit Solon und Thespis nimmt diese Verbindung die Form
des Widerstreits der Emanzipation an, welche das Eigene im Anderen
als ein Feindliches erkennt und durch Abgrenzung und Unterord-
nung zu überwinden sucht. Demgemäß bleibt alle antike Poetik als
empirische Wirkungsästhetik auf die reale Tragödie bezogen (τραγι-
κός) und abhängig von ihr. Erst als Aufklärung und Sophistik das
Selbstverständnis der Poesie als Technik etabliert und damit ihr Ver-
hältnis zum Mythos umgekehrt haben kann Aristoteles aus dem
Werk (ἔργον) der Tragödie ein Formideal konstruieren und so die Ab-
lösung vollenden. Er legt damit die Grundlage für eine Philosophie
des Tragischen als Idee, welche nach Wiederentdeckung und Morali-
sierung der Regelpoetik im Cinquecento mit dem Prinzip der Dialek-
tik bei Schelling und Hegel zum Weltgesetz wird.

Die metaphysische Deutung hat mit der Indienstnahme der
Kunst als bloßes Mittel sinnlichen Ausdrucks Tragik von ihrem ur-
sprünglichen Bezugspunkt entfremdet und den kathartischen Lei-
densprozess der Tragödie auf sich selbst zurückgeworfen als einen
unauflösbaren – da in sich geschlossenen – tragischen Konflikt. Mit
dem Ende der Metaphysik, das Nietzsche später als Tod Gottes be-
schreiben wird, bleibt deshalb nur die Sinnlosigkeit der Selbstauf-
hebung des Seins in Schopenhauers Widerstreit des Weltwillens mit
sich oder der Pantragik Hebbels. Die Wiederbelebung des Dionysi-
schen scheitert an der Unmöglichkeit einer Rückkehr zur Antike, es
folgt die Sinnentleerung zur »Konfiguration« der materialistischen
Geschichtsphilosophie.

Szondis genereller Begriff des Tragischen als dialektischer Mo-

Tragische Schuld A 161

Ursprung

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117 - am 25.01.2026, 18:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dus der Vernichtung27 aus der Einheit der Gegensätze, dem Umschlag
in das Gegenteil oder der Selbstentzweiung – so sehr ein Struktur-
merkmal die literaturwissenschaftliche Textanalyse erleichtern mag
– findet sich damit in dieselbe Tragödie der Philosophien eingebun-
den, welche sie zu umfassen versucht: Tragik ohne Transzendenz, das
»Nurtragische«28 ohne Aufgehobenheit und Zu-Ende-Führen des
Leidens in einem höheren Sinnzusammenhang, verkürzt als patheti-
sche Verschleierung des Nihilismus und Skandal der Vernunft nicht
nur die Erfahrung des Tragischen um die Offenheit der Selbstüber-
schreitung, sondern widerspricht auch der historischen Substanz des
Begriffs, seinem Ursprung im kultischen Festspiel der attischen Tra-
gödie. Dieser Verkehrung tragischen Wissens zur geschlossen tragi-
schen Weltanschauung ist folglich eine Hermeneutik entgegenzu-
setzen, welche Tragik und Philosophie durch die Symbolik ihrer
ursprünglichen Offenheit und Bezogenheit aufeinander wieder zu
Wort kommen lässt. Dazu bedarf es einer Synthese aus der Idee phi-
losophischer Erkenntnis und der Substanz geschichtlicher Erfassung.

»Alle Problematik des Tragischen, mag sie auch noch so weite
Räume umspannen, nimmt ihren Ausgang von dem Phänomen der
attischen Tragödie und kehrt zu diesem zurück«29, doch ist auch die-
ses Phänomen wiederum natürlich erst aus einem Kontext vielfältiger
kultureller Verstrickungen heraus zu verstehen. Wo die philosophi-
sche Theorie aber diesen Bezugspunkt verliert, verliert sie Sinn und
Inhalt als »Schau« (θεωρεῖν), wie auch die Tragödie im Verlust ihres
Ursprungs von sich entfremdet vorgefunden wird, denn der ihr eige-
ne Bezug besteht in einer Bewegung der Rückkehr und Erneuerung
im Anfang selbst.

Der Bocksgesang der großen Dionysien erhält seine Form als
Wechselspiel von satyrischem Tanz und Chorgesang mit der deuten-
den Antwort des Schauspielers (ὁ ὑποκρίτης) aus den Maskenspielen
und Spottreden der Feste des Weingottes und dem Kultlied des Di-
thyrambos. Dionysos aber, als Sohn der Erde (Semele) oder der Un-
terweltsgöttin Persephone selbst (wie die Weinrebe) in trieterischem
Zyklus zerstückelt und auferweckt durch die Riten delphischer Mä-

162 ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

Schuldlose Schuld?

27 Szondi, P.: Versuch über das Tragische, in: Schriften I. Frankfurt a.M.: Suhrkamp
1978, S. 209.
28 Jaspers, K.: Über das Tragische, in: Von der Wahrheit. München/Zürich: Piper
1991, S. 959.
29 Lesky, A.: Die griechische Tragödie; Stuttgart: Kröner 1984, S. 11.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117 - am 25.01.2026, 18:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


naden, ist auch (Halb-)Gott des Todes und »Urbild des unzerstör-
baren Lebens«30, welches den menschlichen Heroen eine Existenz
über die Grenzen ihrer Sterblichkeit hinaus verbürgt. So bleibt noch
dort, wo die Tragödie scheinbar nichts mehr mit dem Gott zu schaffen
hat (οὐδὲν πρὸς τὸν Διόνυσον), der dionysische Mythos hinter den
Masken von Totenklage und Heldengesang die unhintergehbare Vo-
raussetzung alles Tragischen.

Als kultische Handlung reinszeniert Tragödie ein mythisches Er-
eignis, dessen Sinn sich im Bezug der Hin- und Zurückgabe des Op-
fers erschließt. Das Opfer (lat. sacrificium) bezeichnet die primäre
Form nicht nur des antiken religiösen Handelns, indem es durch ritu-
ellen Entzug der Gabe aus dem Bereich des Profanen die numinöse
Sphäre umgrenzt und erfahrbar macht. Insofern dieser Bezug ver-
fasst ist nach dem Prinzip der Äquivalenz, stellt die Vernichtung der
Opfergabe als Tauschakt zur Wiederherstellung des Gleichgewichts
einer durch menschliches Handeln gestörten Ordnung eine Rei-
nigung (κάθαρσις) dar, in welcher von Aristoteles bis hin zur Opfe-
ridee bei Walter Benjamin das Wesen der Tragödie erkannt wurde.
Die von der vergleichenden Mythenforschung Joseph Campbells zu-
tage geförderte Struktur von Untergang und Rückkehr der Helden-
reise ebenso wie Walter Burkerts genetische Erklärung des sakralen
Tötungsaktes (ἱερεύειν) durch die tiefgefühlte Ambivalenz des prä-
historischen Jagd-/Opfer-/Totenritus verweisen gleichermaßen auf
jenes zugrundeliegende Schema von »Verschuldung und Restitu-
tion«31 an der Wurzel des tragischen Festspiels.

Tragisch ist noch vor jeder anderen Bestimmung die griechische
Tragödie, welche nur im Bezug auf ihren Ursprung im Kultus und
Ritus verständlich wird. Der gesprochene – und noch sprechende –
Teil jenes Ritus aber ist der Mythos, den die Tragödie nachahmend
darstellt und wiederherstellt: sie ist μυθολογία, Erzählung des (tra-
gischen) Mythos und damit immer schon Bezugnahme, Auslegung,
Deutung und Auseinandersetzung mit dem Mythos. Mythos ist
selbst »Wort«, »Fabel« und »Erzählung« als Anfang (ἀρχή) und Ant-
wort auf die Frage »woher?«32, Be-gründung im Sinne einer Recht-

Tragische Schuld A 163

Ursprung

30 Kerényi, K.: Dionysos. Urbild des unzerstörbaren Lebens; München/Wien: Langen
Müller 1976, S. 259.
31 Burkert, W.: Homo Necans. Berlin/New York: de Gruyter 1997, S. 7, vgl. ebd.,
S. 91.
32 Jung, C. G./Kerényi, K.: Einführung in das Wesen der Mythologie. Zürich/Düssel-
dorf: Walter 1999, S. 14 f.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117 - am 25.01.2026, 18:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fertigung des Lebens aus dem Ursprung, im Falle des tragischen My-
thos aus leidvollem Konflikt, Opfer und Reinigung. Mythologie ver-
bindet den Menschen mit diesem Anfang, sie schafft Präzedenz, um
das Bestehende aus seiner Herkunft zu bekräftigen und zu erneuern.
Mythischer Ursprungsbezug ist wesentlich Verdanktheit und Ver-
schuldung des Lebens als Gabe gegenüber seinem Ursprung und ruft
auf zu Wiederherstellung und Erneuerung durch die reinigende
Rück- und Hingabe des Opfers.

Ich nenne dies die ekstatische Verfasstheit des Mythos, da im
Ursprungsbezug Offenheit und Überschreitung hin auf ein Anderes,
das ein Eigenes (Ursprung) im Fremden (Gottheit, Welt oder Mit-
mensch) ist, angelegt und gefordert sind. Ohne die Bezugnahme »au-
ßer sich« haben Opfer (für etwas) und Reinigung (von etwas) keinen
Sinn und die mythische Darstellung keinen Inhalt – es bleiben nur
bedeutungslose, pseudo-mythische leere Hüllen von Symbolen.

Der Ursprungsbezug des Mythischen ist indes keineswegs ein-
deutig. Er kann glanzvoll sein oder schrecklich, kann Halt geben oder
zur Last werden, doch liegt dabei das Heil stets in der Bindung selbst:
Verpflichtung und Reziprozität sind unüberwindlich, solange die
Ambivalenz des Tausches33 besteht. So trägt der Mythos den Keim
seiner eigenen Überwindung bereits in sich, denn diese prinzipielle
Offenheit teilt er mit der Philosophie, die als Weltaneignung aus je-
ner Vorgeschichte hervorgeht und durch die Bewegung des Fragens
und Suchens nach Sinn gekennzeichnet ist. Ihre Quelle ist jedoch
nicht mehr der Mythos, sondern das Dasein34, sie handelt vom
Grund, nicht vom Ursprung. Aus der Geborgenheit des Daseins he-
raus vollzieht sie die Selbstwerdung des Subjekts als Emanzipation
vom Ursprung35. Doch auch noch die kritische Hinterfragung des
Mythos durch die Philosophie bleibt eine Form der Bezugnahme, die
ohne ihr Objekt haltlos und sich selbst gegenüber unverständlich
wird. Anders als die ätiologische, Welt-erklärende Funktion des
Mythos kann sie die Bindung des Menschen an das ihm Heilige (τὸ
ἱερόν, sacrum), an den Ursprung seiner Existenz nicht ersetzen.

Was Philosophie jenseits obsoleter Vorstellungen vom Mythos

164 ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

Schuldlose Schuld?

33 Baudrillard, J.: Der symbolische Tausch und der Tod. Berlin: Matthes & Seitz 2011,
S. 241.
34 Grätzel, S.: Die Masken des Dionysos. London: Turnshare 2005, S. 18, sowie S. 185
(Tab. I).
35 Angehrn, E.: Die Überwindung des Chaos. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1996, S. 327.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117 - am 25.01.2026, 18:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


als primitiver Vorform oder Widerpart des Logos jedoch leisten kann,
ist die Ergänzung um eine Reflexion auf sich selbst, welche diese Bin-
dung verdeutlicht, indem sie das Tragische auf die Tragödie, diese
wiederum auf den Ursprungsbezug des Mythos als deren notwendige
Voraussetzung zurückverweist. Damit ist nicht nur Tragik hinrei-
chend bestimmt, sondern auch bereits der Anknüpfungspunkt mit
dem zweiten Teil eines Begriffs tragischer Schuld als Gegenstand die-
ser Arbeit gegeben: Die ekstatische Verfasstheit des (tragischen) My-
thos ist als schuldhafter Bezug zu verstehen.

Solange ein moderner, juristisch-moralischer Begriff von Schuld
unhinterfragt36 auf die antike Tragödie angewendet wird, muss dieser
Satz natürlich unverständlich bleiben – und mit ihm sein Gegen-
stand. Es liegt dann eine Problematik vor, welche eine Betrachtung
der Tragödie aus dem Blickwinkel der Mythenforschung, die auf-
grund der kulturellen und historischen Gebundenheit von Mytho-
logie zu deren Verständnis immer schon auf die Reflexion und Relati-
vierung der eigenen, ebenso gebundenen Begrifflichkeiten angewie-
sen ist, nicht oder in geringerem Maße betrifft – wie angesichts
bisheriger Hinweise auf diesen Zusammenhang bei Burkert, Kerényi
und Jung, Campbell oder Jamme augenfällig geworden sein sollte.

Das Problem ist, dass derartige Ansätze in der Tragödie immer
nur die Übereinstimmung mit einem vorgefassten Schema (sei dies
nun Aristotelisch, Stoisch oder Kantianisch), nicht die Struktur der
Schuld selbst erkennen können. Sollte eine Tragödie wie z.B. der
Oedipus Rex nun aber mehrere Spielarten der Schuld nebeneinander
behandeln, wäre die Kongruenz mit guten Gründen bald zu affirmie-
ren, bald zu bestreiten, je nachdem, was als schuldig zu gelten hätte.
Es lohnt sich also, den eigenen Schuldbegriff aufs Spiel zu setzen.

Schuld ist mehr als Absicht, Wissen undWillen37. Die archaische
Symbolik der Befleckung (μίασμα) zeugt von einem Schuldgefühl,
für das individuelle Verschuldung möglich, aber nicht notwendig ist.
»Sittliche« Schuld ist eine Reduktion dieser ursprünglichen Meta-
pher, welche die mythische Bindung des Makels an die göttliche
Weltordnung aufgegeben und durch die Kriterien der innerlichen

Tragische Schuld A 165

Ursprung

36 Eben dies war der Ansatz von Funke, H.: Die sogenannte tragische Schuld. Studie
zur Rechtsidee in der griechischen Tragödie. Dissertation Köln 1963 (s. o., Kap. I.3.c).
37 Vgl. dagegen Lurje, M.: Die Suche nach der Schuld. Sophokles’ Oedipus Rex, Aris-
toteles’ Poetik und das Tragödienverständnis der Neuzeit, Beiträge zur Altertums-
kunde 209, München/Leipzig: K. G. Saur 2004, S. 253.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117 - am 25.01.2026, 18:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Motivation und persönlichen Zurechenbarkeit ersetzt hat. Dies zeigt
sich historisch darin, dass mit der Entmythologisierung und Rationa-
lisierung des griechischen Strafrechts auch ein neuer Schuldbegriff
aufgrundlage der durch die ionische Aufklärung und Sophistik ent-
deckten Prinzipien der Subjektivität, Kausalität und Autonomie ent-
stand, welcher das Schuldgefühl, aus dem er hervorgegangen war,
nachhaltig veränderte.

»Niemandes Schuld« ist in sich ebenso widersprüchlich wie eine
Schuld an Nichts oder gegenüber Niemandem. Als Verabsolutierung
der subjektiven Anteile stellt reine Täterschuld deshalb keine Ein-
schränkung auf Wesentliches dar, sondern Verdrängung und Verlust
der objektiven Bindung an den Anderen und das Gleichgewicht der
Weltordnung.

Folge dieser Verinnerlichung und Moralisierung ist eine diffuse,
kafkaeske Schuld, die ohne den ekstatischen Bezug über das Individu-
um hinaus auf sich zurückgeworfen als Tribunal des schlechten Ge-
wissens und Selbstverurteilung letztlich seine eigenen Grundlagen
aufhebt. Der mythische Tausch des Opfers gilt der Wiederherstellung
einer verletzten Ordnung (welche als Quelle des Lebens zugleich des-
sen Fortbestand bedeutet) und bietet so eine Möglichkeit der Rei-
nigung, die dem subjektiven Schuldverständnis fehlt. Als Restitution
dieser Bindung dient Katharsis der Sühne und Versöhnung von
Mensch und Ursprung, welche Strafe ohne Bezug, als bloßer Scha-
densausgleich, Präventions- oder Schutzmaßnahme nicht vollbringen
kann.

Der subjektive Schuldbegriff ist diffus, weil Taten, die nicht wis-
sentlich und willentlich, oder nicht selbst begangen wurden, nicht
mehr als Schuld erfasst werden können – eben dies führt Ödipus’ ir-
regeleitete Suche nach einem Motiv der Mörder des Laios vor, welche
ihn blind für die Wahrheit macht. Tod, Inzest und Befleckung beste-
hen objektiv. Ohne Anerkenntnis der Schuld aber ist kein Ausgleich,
keine Sühne und keine Versöhnung möglich. Es bleibt nur das unbe-
stimmte Gefühl der Getriebenheit einer verdrängten Bindung. Damit
aber ist Schuld unauflösbar geworden und wird als solche auf einen
unauflösbaren Konflikt zurückprojiziert.

Schuld ist nur in der Beziehung des Subjekts auf etwas außer-
halb seiner selbst verständlich. Sie bezeichnet ein Ungleichgewicht
innerhalb dieses Bezuges, sei es nun als Verletzung oder auch als Ver-
weigerung der äquivalenten Erwiderung einer erhaltenen Gabe.
Schon das Leben selbst ist eine solche Gabe und erzeugt so Schuld

166 ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

Schuldlose Schuld?

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117 - am 25.01.2026, 18:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gegenüber den eigenen Vorfahren, sowie gegenüber der Welt als le-
bensspendende Natur und der Ordnung lebenserhaltender Kultur,
welche die Bedingungen der Möglichkeit der Existenz jedes einzelnen
Menschen darstellen.

Mit Heidegger gilt: »Das Dasein ist als solches schuldig«38, inso-
fern diese existentielle oder »Daseinsschuld«39, untrennbar an die
Gabe des Lebens gebunden, immer schon besteht. Ein Konflikt ent-
steht jedoch erst dann, wenn sie unerwidert bleibt und das Ungleich-
gewicht untragbar wird. Da das Leben selbst nicht zurückgegeben
werden kann, nimmt der Ausgleich die symbolische Form des Opfers
an. Der echt tragische Konflikt, der als Opfer des Helden auf den Ur-
sprung des Lebens bezogen ist, bekräftigt diese Bindung und reinigt
so von Schuld.

Schuld immodernen Verständnis ist nur noch subjektive Schuld,
individuelle Verschuldung. Daher muss die Suche nach dieser Schuld
als Übertragung und Anwendung eines verkürzten Begriffes auf die
antike Tragödie notwendig in die Irre führen: Tragische Schuld er-
scheint als »schuldlose«, nicht wirkliche Schuld. Schuldlos im Sinne
der Verdrängung, Entfremdung und Ent-bindung des Subjekts ist
umgekehrt jedoch gerade und nur jener moderne Begriff.

Individuelle Verschuldung resultiert aus einem Handeln, wel-
ches als ein bewusstes und zielgerichtetes, von Motiven geleitetes
Tun oder Lassen dem Wissen, Willen und der Absicht des Einzelnen
unterworfen gedacht wird: wo dieses mit einem Verbot, Gesetz, einer
Pflicht oder mit den Zielen oder Motiven eines anderen Rechtssub-
jektes in Konflikt gerät, entsteht Schuld. Handeln (und damit jeder
Konflikt) aber setzt die Existenz des Handelnden bereits voraus. Diese
Existenz obliegt nicht dem Menschen selbst, obwohl er die Verant-
wortung für deren Erhalt und Konsequenzen trägt. Existentielle
Schuld, welche aus der bloßen Tatsache entsteht, zu existieren, geht
folglich der individuellen Schuld nicht nur voraus – sie ist die Bedin-
gung ihrer Möglichkeit. Auch dies verdeutlicht die antike Tragödie,
wo die Tötung des Laios und die Ehe mit Iokaste eben deswegen
Gräuel darstellen, weil Ödipus der ist, der er ist – und niemand ande-
res als dieser beiden Sohn und Nachkomme.

Existenz ist ihrem Ursprung gegenüber verdankt und verschul-
det. Kein menschliches Leben kann die Voraussetzung seiner selbst

Tragische Schuld A 167

Ursprung

38 Heidegger, M.: Sein und Zeit. Tübingen: Niemeyer 1993, S. 285.
39 Grätzel, S.: Dasein ohne Schuld. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2004, S. 31.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117 - am 25.01.2026, 18:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hintergehen ohne zugleich sich selbst aufzuheben. Die schuldhafte
Bindung des Menschen an diese Voraussetzung ist somit gleichbe-
deutend mit dem Erhalt seiner Existenz. Existentielle Schuld ist
Schuld gegenüber dem Ursprung und schließt alle Verschuldung des
Individuums mit in sich ein, denn die Freiheit des Handelns selbst –
noch vor jedem Wissen, Willen und jeder Absicht – ist als Gabe die-
sem Ursprung gegenüber zu verantworten und zu vergelten. Schuld
liegt jedoch nicht im oder am Ursprung, sondern besteht nur in der
Bindung und dem Ungleichgewicht der Bindung an diesen und ist
selbst ekstatische Bezogenheit des Individuums auf den Ursprung.

Als Wege des Schuldausgleichs dienen Vergeltung und Versöh-
nung durch die Reinigung im symbolischen Tausch des Opfers der
Anerkenntnis, Wiederherstellung, Erneuerung und Bestärkung die-
ser Verbindung des Menschen mit dem Ursprung, erinnernd vorweg-
genommen im Gewissen als Furcht vor und Bewusstsein einer durch
menschliches Handeln gestörten Ordnung. Diese Bezogenheit, nicht
das Handeln, bestimmt hierbei den Begriff der Schuld. König Ödipus
thematisiert jenen schuldhaften Bezug des Menschen auf seine Her-
kunft sowie auf den Bereich des Göttlichen als Garant der Ordnung
der Welt – und den schrecklichen Preis seiner Verdrängung durch die
Hybris des menschlichen Verstandes.

So sind Schuld und Tragik vereint in ihrer ekstatischen Verfasst-
heit – die in der Tragödie dargestellte mythische Bindung des Men-
schen an den Ursprung ist schuldhaft, der reinigende Schuldtausch
des Opfers ist tragisch. Tragik bestimmt Schuld, Schuld bestimmt
Tragik.

Ohne die ekstatische Bezogenheit des Subjekts über sich selbst
hinaus hin auf das Andere und auf das Eigene des Ursprungs im An-
deren verliert sich die Struktur des Tragischen im in sich geschlosse-
nen Selbstbezug eines unauflösbaren Konflikts. Erst die Offenheit des
eigentlich tragischen Bezuges stellt Leiden, Kampf und Tod in den
Sinnzusammenhang mythischer Transzendenz und verwandelt so
eine an sich sinn- und bezugslose, statische Negativität in den drama-
tischen Prozess der auf Versöhnung und Wiederherstellung aus-
gerichteten rituellen Katharsis, wie sie uns im kultischen Festspiel
der attischen Tragödie begegnet.

Ohne die ekstatische Bezogenheit des Subjekts über sich selbst
hinaus kann es keine Schuld geben, welche nur innerhalb dieser Be-
zogenheit auf den Anderen als Mitmensch oder auf den Ursprung als
Bedingung der Möglichkeit des eigenen Lebens existiert. Erst Mora-

168 ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

Schuldlose Schuld?

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117 - am 25.01.2026, 18:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lisierung und Verinnerlichung infolge einer Reduktion auf intentio-
nale Akte des handelnden Individuums kehren die subjektiven Antei-
le des Schuldgefühls gegen sich zur Hölle diffuser Selbstanklage, die
zusammen mit der Verbindung nach außen auch jegliche Möglichkeit
des Ausgleichs und der Sühne durch die versöhnende Hin- und Rück-
gabe des Opfers aufgegeben hat.

Tragik wie auch Schuld sind nur im Bezug des Außer-sich-Seins
hin auf das Andere jenseits der Grenzen des Subjekts denkbar. Sie
erweitern diese Grenzen und stärken die Bindung über den Einzelnen
hinaus, welche als Ort und Garant menschlicher Koexistenz das Fun-
dament von Kultur überhaupt bildet. Die Verkehrung dieses Bezuges
infolge reduktionistischer Beschränkungen von Schuld auf Täter-
schuld oder Tragik auf den »tragischen« Konflikt hebt so letztlich die
eigenen Grundlagen auf und widerspricht damit sich selbst. Diese Be-
griffe erfassen jeweils nur einen kleinen Teil der ihnen zugrundelie-
genden Prinzipien und können schon deshalb nicht zu deren Bestim-
mung herangezogen werden, weil sie selbst vollständig von ihnen
abhängig, da erst durch diese möglich und sinnvoll sind.

Nicht der dialektische Konflikt bedingt die Tragik, nicht das in-
dividuelle Handeln die Schuld, sondern Tragik und Schuld bedingen
einander im ekstatischen Ursprungsbezug des Mythos. Das ist mehr
als eine bloße Koinzidenz – Tragik ohne schuldhaften Bezug ist nicht
tragisch, Schuld ohne Reinigung ist bezugslos.

Damit ist die Beweisführung dieser Arbeit abgeschlossen und ihr
Gegenstand klar definiert: Tragische Schuld ist Ekstase – schuldhafter
Bezug auf den Ursprung.

c) Ekstase

Die Idee einer tragischen Schuld, welche wir im vorigen Abschnitt
aus den mythologischen Rahmenbedingungen der antiken Tragödie
sowie der ekstatischen Verfasstheit menschlicher Schuld herleiteten,
wurde nur möglich durch die Infragestellung der jeweiligen Begriffe
von Tragik respektive Schuld, wie wir sie in der aktuellen Diskussion
um die Schuld des Ödipus vorfanden. Demgemäß erhält diese Idee
ihre Legitimation nicht erst durch die Gültigkeit jener Begriffe, son-
dern allein als Weise des Verstehens über diese hinaus. Wo tragische
Schuld eine schuldlose Schuld bleiben muss, kann wirkliche Schuld
Tragik nicht umfassen, wie auch nicht Tragödie Schuld zu erhellen

Tragische Schuld A 169

Ekstase

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117 - am 25.01.2026, 18:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vermag. Im ekstatischen Bezug aufeinander jedoch wird jetzt Schuld
über Verschuldung hinaus und Tragik durch Dialektik hindurch als
Ursprung und Bewegung hin und zurück zum Ursprung selbst sicht-
bar.

Was aber ist Ursprung? Was bedeuten die Ekstasen von Tragik
und Schuld und wie äußert sich ihre Bezogenheit im Hinblick auf die
Existenz des Menschen? Diese Fragen führen uns hinaus über das,
was jenen Begriffen innerhalb der Tragödie bislang an Raum zu-
gestanden wurde und somit hin zu einer Gelegenheit, die in den Be-
grifflichkeiten der Diskussion selbst liegende Aporie aufzulösen. So
weit wie die Idee tragischer Schuld dies vermag, wird sie sich im Voll-
zug des Verstehens durch den Aufweis der eigenen Möglichkeit be-
währt haben. Dafür ist es jedoch nötig, zuerst einen klaren Begriff
ihrer ekstatischen Verfasstheit zu gewinnen. Bevor also tragische
Schuld als Begriff im Rückbezug auf die beschriebenen Probleme sich
bewähren kann, muss unsere Aufgabe nun die Bestimmung, Um-
grenzung und Verortung dieses Begriffes sein, sowohl um den Rück-
bezug auf festem Boden zu ermöglichen, als auch um eindeutige Kri-
terien zu erlangen, tragische Schuld von nicht-schuldhafter (Pseudo-)
Tragik und nicht-tragischer Verschuldung, von Unschuld wie von
Untragik zu unterscheiden.

Diese Aufgabe ist die eigentlich philosophische, insofern Phi-
losophie als Sinnsuche nach dem fragt, was der Symbolismus tragi-
scher Schuld be-deuten kann. So kommen in der ekstatischen Ver-
fasstheit nicht nur Tragik und Schuld, sondern auch Philosophie als
»Nachfolgeprojekt« mit dem Mythos als ihrer »Vorgeschichte«40 zu
einander, denn der Grund des schuldhaften Ursprungsbezuges der
Tragödie ist eben jener Ursprung, auf den sie bezogen ist. Indem Phi-
losophie also hier nach dem Grund fragt, fragt sie nach dem Ursprung
und bindet tragische Schuld wie auch sich selbst im Fragen an diesen
zurück. Die Offenheit ihres Fragens äußert sich dann als Ekstase und
Selbstüberschreitung hin auf ihren eigenen Ursprung.

Ekstase ist als Lehnwort aus dem Lateinischen (ecstasis, extasis)
über die Kirchenväter in die deutsche Sprache gelangt. Ursprünglich
entstammt es dem griechischen ἔκστασις, welches abgeleitet vom
Medium des zusammengesetzten Verbs ἐξ- (»hinaus«) ἵσταμαι
(»sich stellen, treten«) zunächst ganz einfach ein konkret-räumliches

170 ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

Schuldlose Schuld?

40 Angehrn, E.: Die Überwindung des Chaos. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1996, S. 9;
vgl. Grätzel, S.: Die Masken des Dionysos. London: Turnshare 2005, S. 15.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117 - am 25.01.2026, 18:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»außer sich geraten«41 bezeichnet. In der Übertragung auf andere Be-
zugsrahmen ergeben sich daraus dann Wortbedeutungen wie die abs-
trakte Veränderung des Wesens (ε. τὴν φύσιν, Arist. EN 1119a23)
oder Wahnsinn als von-Sinnen-sein (ε. φρενῶν, Eur. Or. 1021; ε. και
μαίνεσθαι, Arist. Hist. An. 577a12).

In der Übersetzung als »Verzückung« ist Ekstase vor allem aus
religionswissenschaftlichen oder psychologischen Kontexten durch
die christliche Hagiographie bekannt. Insofern diese sich der Sprache
der Neuplatonischen Philosophie bediente, geht die ecstasis im Sinne
der »Entrückung« oder Versenkung im Ursprung des Ur-einen bei
Plotin (Enneaden VI, 9, 11) und dessen Schule (ἔκστασις καὶ μανία
bei Hermias Alexandrinus, In Platonis Phaedrum scholia, p. 103a) auf
Interpretationen der antiken Dialoge Platons zurück.

Im Zusammenhang mit der Liebe als einer Form der Tollheit dis-
kutieren Sokrates und sein Gesprächspartner Phaidros (244aff.) dort
Segnungen, welche den Menschen durch Wahnsinn (διὰ μανίας) zu-
teilwerden. Zuerst erwähnt der Philosoph dabei die τέχνη μα(ν)τική
jener prophetischen Rauschzustände als Gabe der Götter an die Pries-
terinnen von Delphi und Dodona oder die Sibylle. Desweiteren ver-
mag rituelle Gelöstheit (λύσιν, 244e) auch von Schuld und Befle-
ckung zu reinigen. Drittens stellt Inspiration als Begeisterung (lat.
inspiratio, »Einhauchung, Beseelung«) durch die Musen den Ur-
sprung der Kunst dar, jener göttliche ἐνθουσιασμός (vgl. Timaios
71e) ist hier dem rationalen Verstand stets überlegen.

Laut Aristoteles vermögen bestimmte (phrygische) Arten von
Musik, einen solchen Zustand der Seele (περὶ τὴν ψυχὴν ἤθους πά-
θος, Arist. Pol. 1340a11) zu erregen, die auch aus dem »Vierschritt«42

(Dithyrambos) des Dionysoskultes bekannt sind. Angesichts des dio-
nysischen Wahns (μανία δὲ καὶ τοῦτ᾽ ἐστὶ Διονύσου πάρα, Eur.
Bakchen 305) der »Mänaden« und der Geburt der Tragödie aus dem
Geiste der Musik (Nietzsche) erweist sich der Begriff der Ekstase so-
mit bereits etymologisch als idealer Angelpunkt unseres Forschungs-
anliegens. Liebe, Mantik, Katharsis und Inspiration sind Ausdrucks-

Tragische Schuld A 171

Ekstase

41 Gemoll, W.: Griechisch-deutsches Schul- und Handwörterbuch. 9. Aufl., durchges.
und erw. von K. Vretska. München: Oldenbourg 1991, S. 259 u. 289; vgl. »displace-
ment«, »change« und »movement outwards« in: Liddel, H. G./Scott, R.: Greek-eng-
lish Lexicon, with a revised Supplement. Oxford: Clarendon 1996, S. 521 u. 595.
42 Vgl. Latacz, J.: Einführung in die griechische Tragödie; Göttingen: Vandenhoeck &
Ruprecht 2003, S. 60.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117 - am 25.01.2026, 18:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


weisen ein- und derselben Erfahrung des Außer-sich-Geratens eks-
tatischer Bezogenheit aus sich selbst heraus hin auf das Andere.

In der Rückbesinnung auf diese antiken Wurzeln versteht Fried-
rich Nietzsche dasWesen des Dionysischen als schöpferischen Kunst-
trieb durch die Analogie des Rausches, »in deren Steigerung das Sub-
jective zu völliger Selbstvergessenheit hinschwindet«43. Im »Spiel mit
dem Rausche, mit der Verzückung« der dionysischen Kunst ver-
schwindet das Einzelne »ganz vor der hervorbrechenden Gewalt des
Generell-Menschlichen, ja des Allgemein-Natürlichen«44. Doch jener
»ekstatische Ton der Dionysusfeier«45 erschöpft sich nicht in der
»Entselbstung«46 asketischer Selbstentäußerung, denn im Gegensatz
zur pessimistischen Willensmetaphysik Schopenhauers wird das Ver-
hältnis des Menschen zur Welt hier bestimmt von einem »diony-
sischen Jasagen«, ausgedrückt in der Formel amor fati (KSA 13,
S. 492).

Mit der bedingungslosen Bejahung des Wiederkunftsgedankens
ist die Selbstüberschreitung des Schaffenden bezogen auf das Leben
als »das, was sich immer selber überwinden muss«47, an welches das
Selbst als die »grosse Vernunft« des Leibes stets – schuldhaft – ge-
bunden, mithin »der Erde treu« bleibt: »Also will es die Art edler
Seelen: sie wollen Nichts umsonst haben, am wenigsten das Leben.
Wer vom Pöbel ist, der will umsonst leben; wir anderen aber, denen
das Leben sich gab, – wir sinnen immer darüber, was wir am besten
dagegen geben!« (KSA4, S. 250). Die »Schenkende Tugend«48 Zara-
thustras, welche in der Schaffung des Übermenschen kulminiert, ist
als Selbstverausgabung aus Liebe49 und Gegen-gabe erhaltener Über-
fülle von der Entartung50 einer kranken, lebensverachtenden Selbst-

172 ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

Schuldlose Schuld?

43 Nietzsche, F. W.: Die Geburt der Tragödie aus dem Geiste der Musik, in: Colli, G./
Montinari, M. (Hrsg.): Kritische Studienausgabe (KSA). München: dtv 1999, Bd. 1,
S. 28 ff.
44 Die dionysische Weltanschauung, in: KSA 1, S. 554/5.
45 Die Geburt des tragischen Gedankens, in: KSA 1, S. 593.
46 Zur Genealogie der Moral, in: KSA 5, S. 363, vgl. ebd., S. 379, sowie KSA 6, S. 236
und 332.
47 Also sprach Zarathustra, »Von der Selbst-Ueberwindung«, in: KSA 4, S. 148.
48 »Das ist euer Durst, selber zu Opfern und Geschenken zu werden« (KSA 4, S. 98).
49 Vgl. KSA 4, S. 244: »das widrigste Thier von Mensch, das ich fand, das taufte ich
Schmarotzer: das wollte nicht lieben und doch von Liebe leben«.
50 Übrigens auch eine mögliche Übersetzung von ἐξίστασθαι (τῆς αὑτοῦ ἰδέας, Plat.
Rep. 380d–e).

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117 - am 25.01.2026, 18:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sucht unterschieden, die nicht mehr über sich selbst hinaus zu schaf-
fen vermag. Solche »Verächter des Leibes« (KSA 4, S. 39 ff.), die sich
vom ewigen Werden des Lebens, wie es sich im Leib verkörpert, Leib
heisst51, abgewendet haben, sind ihm »keine Brücken zum Übermen-
schen«. Mit ihrer Verabsolutierung der »kleinen Vernunft« des Geis-
tes, welcher aus Eitelkeit für »aller Dinge Ende« gelten möchte und
doch nur als »Werk- und Spielzeug« des Leibes und »Hand seines
Willens« (zur Macht) geschaffen wurde, wendet sich das Ich gegen
den eigenen Ursprung und hebt so schließlich sich selbst auf. »Am
Leitfaden des Leibes« (37[4], KSA 11, S. 578) jedoch kann das Subjekt
als Täuschung über die dahinter stehende Vielheit des Lebens erkannt
und überwunden werden. Nur weil er selbst Ursprung ist, kann der
Leib ein solcher Leitfaden sein.

Ekstase kann also scheitern. In der Tat war der Ausgangspunkt
der Experimentalphilosophie Nietzsches seine Diagnose vom Tod
Gottes52 und die Entlarvung des europäischen Nihilismus als »zuende
gedachte Logik unserer großen Werthe und Ideale« (11[411], KSA13,
190). Nihilismus ist das Resultat der Selbstaufhebung53 von Meta-
physik und (christlicher, d.h. lebensfeindlicher) Moral durch die
Entwertung des obersten Wertes der Wahrheit54, insofern diese, zu-
rückgedrängt in das unerkennbare Ding an sich Kantianischer Ver-
nunftkritik und relativiert in der Hegel’schen Geschichtsteleogie, sich
selbst zuletzt als Lüge und damit wie das christliche Jenseits (der »Ge-
gensatz-Begriff zum Leben«, vgl. KSA 6, S. 374) als ein Nichts ent-
puppt. Die Gegenbewegung des Versuchs einer Umwerthung aller
Werte entspringt erst dem Extrem des vollkommenen Nihilismus,
welchen Nietzsche selbst verkörpert, ohne »bei einem Nein, bei einer
Negation, bei einem Willen zum Nein« (KSA 13, S. 492) stehen zu
bleiben, sondern um ihn in der ekstatisch-dionysischen Setzung
neuer Werte zu überschreiten.

Der Rausch löst die Grenzen des Selbst auf und überwindet des-
sen krankhafte Absonderung. So offenbart sich Ekstase hier als die
Hingebung und Opferung der »Selbst-Ueberwindung« (KSA 4,

Tragische Schuld A 173

Ekstase

51 Vgl. KSA 6, S. 331.
52 Die fröhliche Wissenschaft, Aphorismus Nr. 125, in: KSA 3, 480 ff., vgl. Diog. La-
ert. VI, 41.
53 »Alle grossen Dinge gehen durch sich selbst zugrunde, durch einen Akt der Selbst-
aufhebung« (KSA 5, 410).
54 Wie die wahre Welt endlich zur Fabel wurde (KSA 6, 80 f.).

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117 - am 25.01.2026, 18:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146 ff.) nur in der Richtung und Bezogenheit des über-sich-hinaus55
hin auf das Leben, »jenem Fundamente aller Existenz, […] dem dio-
nysischen Untergrunde der Welt« (KSA 1, S. 155) und somit als Ver-
söhnung des Selbst mit seinem Ursprung, dem es aus der Vereinze-
lung des Ich wie einem anderen, fremden gegenübersteht: »Unter
dem Zauber des Dionysischen schließt sich nicht nur der Bund zwi-
schen Mensch und Mensch wieder zusammen: auch die entfremdete,
feindliche oder unterjochte Natur feiert wieder ihr Versöhnungsfest
mit ihrem verlorenen Sohne, dem Menschen« (KSA 1, S. 29).

Versöhnung setzt den Bruch voraus. Dieser Bruch verweist auf
den Ursprung des Eigenen im Anderen, welcher Auf-bruch und Ver-
stehen als Begegnung mit dem Anderen erst ermöglicht. Mit Stephan
Grätzel können wir folglich als Kriterium des Begriffes der Ekstase
festhalten: [ekstatische] »Vernunft ist kein bloßes Aus-sich-heraus,
kein unspezifisches Steigern oder Sich-hingeben ins Blaue. Der
Bruch, der sich in den Ekstasen des Verstehens […] zeigt, ist kein
Aufbruch in das Nichts, sondern ein Aufbruch zum Ursprung und
als Ursprung. Der Aufbruch scheitert, wenn das steigernde und sich
übersteigende Ich das Du nicht erreicht, sondern in der bloßen Nega-
tion des Selbst oder gar im reinen Nichts ankommt«56.

Damit ist die Interpretation Martin Heideggers bereits über-
boten, welcher die Bedeutung des Rausches als »formschaffende
Kraft«57 bei Nietzsche zwar anerkennt, jedoch sich erschöpfen lässt
in einer unbestimmten Steigerung des Lebens als Wille zur Macht.
Dies ist ein Grund, weshalb er Nietzsche als einen »Denker der Voll-
endung der Metaphysik« (ebd., S. 425 ff.) und des ihr inhärenten Ni-
hilismus, nicht aber als deren Überwinder versteht, denn die Umkeh-
rung der bisherigen Werte bliebe als bloße Negation (ohne
ursprünglichen Bezug) nur eine »letzte Verstrickung in den Nihilis-
mus«58, bei der das Sein als solches weiterhin ausbleibt.

In Sein und Zeit denkt Heidegger den Sinn des Seins von seinem
Entwurfscharakter her, dem »über sich hinaus« als wesentlichem

174 ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

Schuldlose Schuld?

55 KSA 4, S. 40; vgl. Joisten, K.: Die Überwindung der Anthropozentrizität durch
Friedrich Nietzsche. Würzburg: Königshausen & Neumann 1994, S. 117 ff.
56 Grätzel, S.: Utopie und Ekstase (Philosophie im Kontext Bd. 1). St. Augustin: Gar-
dez! 1997, S. 39.
57 Heidegger, M.: Nietzsche (Bd. I). Stuttgart: Neske 1998 [1961], S. 114 ff.
58 Die seinsgeschichtliche Bestimmung des Nihilismus, in: Heidegger, M.: Nietzsche
(Bd. II), S. 306.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117 - am 25.01.2026, 18:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Sich-vorweg-sein des Daseins«59 (§41) im zeitlichen Bezug auf seine
Horizonte, insbesondere auf die Zukunft. So wird Ekstase zum
Grundzug menschlicher »Ek-sistenz«60, eine weitere Ableitung von
ἐξίσταμαι: »Zukunft, Gewesenheit, Gegenwart zeigen die phänome-
nalen Charaktere des »Auf-sich-zu«, des »Zurück auf«, des »Begeg-
nenlassens von«. Die Phänomene des zu …, auf …, bei … offenbaren
die Zeitlichkeit als das ἐκστατικόν schlechthin. Zeitlichkeit ist das
ursprüngliche »Außer-sich« an und für sich selbst. Wir nennen daher
die charakterisierten Phänomene Zukunft, Gewesenheit, Gegenwart
die Ekstasen der Zeitlichkeit« (Sein und Zeit §65, S. 329).

Zur Ekstase gehört auch »ein »Wohin« der Entrückung« (ebd.,
S. 365), ein Horizont, durch die sich das Dasein als Seiendes be-
stimmt. Dasein ist als Geworfenes immer schon in-der-Welt-sein
und als solches der Welt verfallen, uneigentlich Seiendes. Das ekstati-
sche Sich-vorweg des Daseins enthüllt sich in der Grundbefindlich-
keit der Angst (vor der Welt) als Sorge (um sich selbst). Das un-
eigentliche Verfallen ist jedoch nur ein Ausweichen vor dem Tod als
Ende und äußerste Möglichkeit des Daseins, welches – eigentlich –
»Sein zum Tode«61 ist. So aber bleibt das Dasein sowohl in der Selbst-
bezüglichkeit der Sorge, wie auch der Jemeinigkeit des eigenen Todes
stets auf sich selbst zurückgeworfen. Die Horizonte der Ekstase wer-
den nie erreicht, das Eigene in der Uneigentlichkeit der Welt nie ent-
deckt. Heideggers Neufundierung der Ontologie ist selbst als Um-
kehrung der Lebensphilosophie Nietzsches zu verstehen.

Anders als Heidegger verwendet Karl Jaspers den Begriff des Da-
seins als bloß objektives, gegenständliches und selbstgenügsames62

Tragische Schuld A 175

Ekstase

59 Heidegger, M.: Sein und Zeit. Tübingen: Niemeyer 1993 [1926], S. 192.
60 Heidegger, M.: Brief über den Humanismus. Frankfurt a.M.: Klostermann 2000,
S. 17:»Der Mensch west so, daß er das ›Da‹, das heißt die Lichtung des Seins, ist.
Dieses ›Sein‹ des Da, und nur dieses, hat den Grundzug der Ek-sistenz, das heißt des
ekstatischen Innestehens in der Wahrheit des Seins. Das ekstatische Wesen des Men-
schen beruht in der Ek-sistenz, die von der metaphysisch gedachten existentia ver-
schieden bleibt«.
61 »Das Sein zum Tode ist Vorlaufen in ein Seinkönnen des Seienden, dessen Seinsart
das Vorlaufen selbst ist. Im vorlaufenden Enthüllen dieses Seinkönnens erschließt
sich das Dasein ihm selbst hinsichtlich seiner äußersten Möglichkeit. Auf eigenstes
Seinkönnen sich entwerfen aber besagt: sich selbst verstehen können im Sein des so
enthüllten Seienden: existieren« (Sein und Zeit §53, S. 262/3).
62 »Dasein […] sucht nicht nach dem Sein, da es vielmehr seine Befriedigung in sich
selbst hat« (Jaspers, K.: Philosophie. Berlin/Göttingen/Heidelberg: Springer 1948
[1931], S. 21).

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117 - am 25.01.2026, 18:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sein in der Welt. Eben dadurch erhält »Existenz« die ekstatische Be-
deutung als Ursprungsbezug: »Existenz ist, was nie Objekt wird, Ur-
sprung, aus dem ich denke und handle […]; Existenz ist, was sich zu
sich selbst und darin zu seiner Transzendenz verhält« (Philosophie,
S. 13). Existenz ist Möglichkeit, die als Dasein erscheint, aber als
Selbstverwirklichung des nach dem Sein Suchenden bestimmt durch
Kommunikation (mit dem Anderen) und Geschichtlichkeit (Zeitlich-
keit, hier auch »als vergangene: Gebundenheit durch Treue«, ebd.
S. 14), sowie Freiheit (Entscheidung). Damit ist offenbar: »Existenz
ist nicht für sich allein und nicht alles; denn sie ist nur, wenn sie be-
zogen ist auf andere Existenz und auf Transzendenz, vor der als dem
schlechthin Anderen sie sich bewußt wird, nicht durch sich selbst
allein zu sein« (ebd., S. 296).

So verweist Existenz über sich hinaus auf Transzendenz, auf
»das Andere, an dem sie ihren Halt hat. Wo ich eigentlich ich selbst
bin, bin ich es nicht durch mich selbst. Ich habe mich nicht selbst ge-
schaffen. Wo ich eigentlich ich selbst bin, weiß ich, daß ich mir ge-
schenkt werde. Je entschiedener meine Freiheit mir bewußt wird,
desto entschiedener zugleich auch die Transzendenz, durch die ich
bin«63. Diese wird gegenständlich erfahrbar in Chiffren und (mythi-
schen) Symbolen, erlebt in daseinsüberschreitenden Grenzsituatio-
nen: (Angst vor dem) Tod, (Aneignen von) Leiden, (gewaltsamer oder
liebevoller) Kampf und (verantwortliches Aufsichnehmen auch un-
vermeidlicher, aus Freiheit resultierender) Schuld (vgl. Philosophie,
S. 467 ff.). Diese Aufteilung ist im Zusammenhang unserer Arbeit in-
sofern bemerkenswert, da in ihr zugleich alle möglichen Inhalte tra-
gischer Dichtung umfasst sind. Gerade im Scheitern, als Begegnung
mit dem schlechthin Unbegreiflichen, das ihn umgreift, gelangt der
Mensch zu sich selbst. Damit Existenz sich nicht in sich und vor
dieser Möglichkeit verschließt, wird die ekstatische Offenheit ihres
Ursprungsbezuges zum »Prüfstein aller Existenzphilosophie«64:
»Philosophieren aus möglicher Existenz, welches sich durch philoso-
phisches Leben zur Wirklichkeit bringen will« (S. 21), ist – und bleibt
– als »Denken, das mein Selbstbewußtsein verwandelt« (ebd., V.) in

176 ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

Schuldlose Schuld?

63 Jaspers, K.: Von der Wahrheit. München/Zürich: Piper 1991 [1947], S. 110.
64 »Unablässig lockernd zu tieferer Aufgeschlossenheit, auf daß sie als ihr eigentliches
Sein das Suchen ihrer Transzendenz erfahre, löst ihr Denken das solipsistische Dasein,
das in Weltlosigkeit gegen die Dinge verstrickt ist; sie befreit aus der Kommunika-
tionslosigkeit zur Offenheit für andere Existenz […]« (Philosophie, S. 23).

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117 - am 25.01.2026, 18:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Weltorientierung, Existenzerhellung und Metaphysik, somit Suchen
nach, als und aus diesem Ursprung, wofür Jaspers den Begriff des
»Umgreifenden«65 prägte.

Zusammenfassend sind folgende Momente ekstatischen Bezuges
festzustellen:

α) Ekstase ist Außer-sich-Sein statt Selbstbezüglichkeit – Ekstase
gelingt nur in Begegnung mit dem Anderen, das nicht erreicht wird,
wenn das Ich in sich geschlossen verharrt.

β) Ekstase ist Über-sich-hinaus-Werden statt Selbstgenügsam-
keit – Ekstase setzt den Bruch als Aufbruch voraus, in dem das Ich
aus seiner Begrenztheit auf das Ganze hin drängt.

γ) Ekstase ist Selbstsuche statt Selbstaufhebung – Ekstase ist ge-
richtet auf das Eigene im Anderen, verkehrt als Aufhebung der Be-
dingungen der Möglichkeit der eigenen Existenz. Das beziehungslos
Andere bleibt fremd, das beziehungslos Eigene wendet sich gegen
sich selbst.

»Ekstase ist also die in der Gebrochenheit erfahrene Selbstüber-
schreitung auf ein Anderes«66 – aus dieser Definition Stephan Grät-
zels heraus ergibt sich im Lichte jener Momente jedoch noch die
Möglichkeit einer weiteren, näheren Bestimmung: Ekstase ist Ur-
sprungsbezug. Ursprung ist, woraus Sein entspringt. Das Sein des
Menschen ist ekstatisch-exzentrisch67, sich suchend. Diese aus sich
heraus über sich selbst hinaus auf sich selbst zurückkommende Suche
findet ihren Anfang und ihr Ende in den zur Verwirklichung drän-
genden Möglichkeiten der eigenen, noch unbestimmten Existenz als
Freiheit oderWeltoffenheit. Indem Existenz erst im Anderen zur Ver-
wirklichung gelangt, wird das Andere zum Ursprung der eigenen
Existenz.

Damit bleibt die Frage »was ist Ursprung?« zuletzt offen. Sie
muss es bleiben, um Suche zu ermöglichen, denn wie die angeführten
Momente der Ekstase verdeutlichen, scheitert die Bewegung aus sich
heraus über sich hinaus auf sich zurück, wenn der ursprüngliche Be-
zug fehlt, das Subjekt in sich gekehrt in selbstgenügsamer Verschlos-
senheit verharrt oder auf sich zurückgeworfen ohne Halt sich selbst

Tragische Schuld A 177

Ekstase

65 »Wir kommen zu uns selber durch Teilnahme am Umgreifenden, d.h. durch Leben
aus dem Ursprung« (Von der Wahrheit, S. 108).
66 Grätzel, S.: Utopie und Ekstase (Philosophie im Kontext Bd. 1). St. Augustin: Gar-
dez! 1997, S. 96.
67 Vgl. Plessner, H.: Die Stufen des Organischen und der Mensch. Berlin/NY: de
Gruyter 1975, S. 288 ff.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117 - am 25.01.2026, 18:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


im Nichts zielloser Unruhe verliert. Ob als Ende oder als Anfang,
Ekstase ist nicht ohne Ursprung. Darin zeigt sich aber auch, dass
Nichts Ursprung seiner selbst ist, wenn es in Ekstase ist. Die Begrün-
dung des vermeintlich autonomen Subjekts aus sich selbst heraus er-
weist sich als gefährliche Hybris und es ist kein Zufall, dass die mit
dem Bruch des Untergangs der abendländischen Metaphysik, ja noch
mehr mit den folgenden Schrecken des 20. Jahrhunderts konfrontier-
ten Philosophien der Neuzeit diesbezüglich die Grundbegriffe ihres
Denkens der antiken Tragödie entnehmen konnten. Der eigene Ur-
sprung kann nur im Anderen gefunden werden. Dieses Andere aber
kann nur Ursprung sein, wenn es ein Eigenes in sich birgt, wird nur
erfahrbar im Prozess des Verstehens des Fremden mit den bekannten
Symbolen und verweist so eben durch Begrenztheit hindurch über
Grenzen hinaus.

So können wir, ausgehend von dem zugrundeliegenden (ὑποκεί-
μενον, subiectum) Subjekt68, drei Dimensionen des Suchens nach Ur-
sprung unterscheiden:

Ursprung kann gesucht werden in dem Ich, das ich nicht bin, das
mir als mein Gegenüber der Nächste ist. Der Mit-Mensch wird Ur-
sprung in der Begegnung mit dem Du69, aus der Identität durch Ab-
grenzung (auch Widerspruch, Konflikt und Kampf) entsteht. Begeg-
nung wiederum »ist Ekstase, weil sich in ihr das Unteilbare, das
Individuum, mitteilen kann«70. So eröffnet Begegnung als Kommuni-
kation und Dialog den Raum des Ethischen: »das Herausgehen aus
sich selbst ist die Annäherung an den Nächsten; die Transzendenz ist
Nähe, die Nähe ist Verantwortung für den Anderen, Stellvertretung
für den Anderen, Sühne für den Anderen«71. Sich selbst im Anderen
zu finden ist hierbei sowohl Ausgang, als auch Absicht der Begeg-

178 ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

Schuldlose Schuld?

68 Ohne damit eine Schematisierung gemäß der Trennung von Subjekt und Objekt zu
implizieren, welche sich schon im Begriff des »Selbst-« (als Verhältnis des Ich zu sich)
als unzureichend erweist.
69 Vgl. Buber, M.: Ich und Du. Stuttgart: Reclam 2008, S. 4: »Es gibt kein Ich an sich,
sondern nur das Ich des Grundworts Ich-Du und das Ich des Grundworts Ich-Es«.
70 Grätzel, S.: Utopie und Ekstase (Philosophie im Kontext Bd. 1). St. Augustin: Gar-
dez! 1997, S. 133.
71 Lévinas, E.: Wenn Gott ins Denken einfällt, übers. von Th. Weimar. Freiburg/Mün-
chen: Alber 1982, S. 42/3; vgl. ders.: Totalität und Unendlichkeit. Versuch über Exte-
riorität, übers. von N. Krewani. Freiburg/München: Alber 2002, S. 51: »die Transzen-
denz, der Empfang des Anderen durch das Selbe, des anderen Menschen durch mich,
ereignet sich konkret als Infragestellung des Selben durch den Anderen, das heißt, als
Ethik«.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117 - am 25.01.2026, 18:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nung, verwirklicht in der Beziehung zu Vorfahren, Mitmenschen und
Nachkommen.

Ursprung kann gesucht werden in dem Sein, das uns umfängt.
Die in der Subjektphilosophie der Moderne allzu vernachlässigte
Welt ist für uns zunächst das Andere, nicht der Andere. Doch Welt
ist nicht bloß Gegen-stand (obiectum), ist nicht selbstgenügsam,
sondern werdend, schaffend. Welt bringt hervor – alles Leben ist Be-
weis hierfür – und ist als solche Ursprung. Ekstase sucht Mitwelt in
der Ehrfurcht vor anderem Leben und Umwelt als Heimstatt in der
Verantwortung für die Bedingung der Möglichkeit fortdauernder
menschlicher Existenz. Weltverachtung ist Selbstverachtung als
Leibverachtung.

Ursprung kann gesucht werden in dem schlechthin Anderen, das
der Anfang ist von Allem. Allem als Ursprung gegenüberzustehen
bedeutet: als Ursprung allem gegenüber unterschieden und ein An-
deres zu sein. Das schlechthin Andere ist schlechthin anders und un-
aussprechlich, weil es schlechthin Ursprung ist, ein eigenes nur als
Grenze und Gegenübersein. Insofern alles aber aus diesem Ursprung
aller Ursprünge entsprungen ist – der Mensch als unvollendetes
Geschöpf, die Welt aus dem Anfang göttlicher Ordnung – offenbart
das absolut Andere so aller Dinge Gegebenheit und Geschenkt-sein,
welche zu Hin- und Rückgabe aufruft, um sich selbst als eigenes im
Spiegel dieser äußerste Grenze der Transzendenz wieder zu finden.

Wo Tragik Ursprungsbezug ist, ist dies die eigentlich »existen-
tielle« Bedeutung der Tragödie.

Tragische Schuld A 179

Ekstase

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117 - am 25.01.2026, 18:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II.3) Tragische Schuld

a) Verfehlung

Bevor wir den im vorigen Kapitel entwickelten Begriff einer tragi-
schen Schuld als Ekstase im Folgenden auf die philologische Diskus-
sion um die Schuld des Ödipus, sowie hernach auf die Philosophie des
Tragischen und aktuelle ethische Fragestellungen anwenden, wird an-
gesichts des zeitlichen Abstandes zwischen der antiken Tragödie des
Sophokles und den besprochenen Philosophien der Neuzeit noch
etwas zur Methodik dieses Rückbezuges zu sagen sein. Schon Arbo-
gast Schmitts Verweis auf die Aristotelische Poetik hatte Michael
Lurje1 vehement als Vorurteil kritisiert. Wer allerdings wie dieser
(S. 12), angelehnt an ein Bild von Wolfgang Schadewaldt, meint fest-
stellen zu können, dass hier der Betrachter und nicht der Berg auf
dem Kopf stehe, der hat den Glauben, selbst mit beiden Füßen auf
festem Boden zu stehen, offensichtlich nie in Frage gestellt. Es ist,
um erneut an Gadamer zu erinnern, doch gerade jener Zeitabstand
und die mit ihm sich neu offenbarenden Sinnbezüge, welche die ei-
gentlich kritische Aufgabe, »nämlich die wahren Vorurteile, unter
denen wir verstehen, von den falschen, unter denen wir mißverste-
hen, zu scheiden«2, erst lösbar und mithin erst sinnvoll macht, nicht
eine naiv objektivistische Ausschaltung von Fehlerquellen.

Was aber Missverstehen in diesem Zusammenhang bedeutet, er-
gibt sich aus der prinzipiellen Offenheit der hermeneutischen Erfah-
rung: Verstehen als unendlicher Prozess der Horizont-verschmel-
zung im Wechsel von Entwurf, Erweiterung und Revision ereignet
sich nur, solange das eingebrachte Vorwissen im Dialog auf dem Spiel

180 ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

1 Vgl. Lurje, M.: Die Suche nach der Schuld. Sophokles’ Oedipus Rex, Aristoteles’
Poetik und das Tragödien-verständnis der Neuzeit, Beitr AK 209. München/Leipzig:
K. G. Saur 2004, S. 387.
2 Gadamer, H.-G.: Wahrheit und Methode. Tübingen: J. C. B. Mohr 1960, S. 282.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117 - am 25.01.2026, 18:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


steht und in Frage gestellt wird. Was das Selbstverständnis unange-
tastet lässt, ist bedeutungslos. Jede historische Betrachtung muss des-
halb die eigene Geschichtlichkeit stets mitdenken – ihr Gegenstand ist
nicht nur etwas in der Zeit, sondern der zeitliche Bezug zu sich selbst.
Inwieweit Erkenntnis in der Anwendung die Offenheit für mögliche
Erfahrung fortzuführen und zu erweitern vermag, wird ihr folglich
den Maßstab geben. Der Widerspruch gegen die communis opinio
kann daher nur ein Anfang sein, ohne Rückbezug handelt es sich in
der Tat bloß um »höllisches Weben« (Lurje S. 278) bar jeden Fort-
schritts. Jenes zeitliche Verhältnis aber zu bestimmen und dabei sich
selbst im Erkenntnisprozess zu gestalten, heißt erst wirklich »unzeit-
gemäß«3 zu wirken.

Diese Arbeit erhebt nicht den Anspruch auf eine wie auch immer
geartete Zauberformel des Tragischen, noch gibt sie vor, die Tragödie
besser zu verstehen als ihr Autor. Sie versuchte lediglich die Rahmen-
bedingungen zu bestimmen, unter denen für uns ein Verstehen tra-
gischer Schuld im Allgemeinen und der Schuld des Sophokleischen
Ödipus im Besonderen möglich wird, indem sie die Begriffe von Tra-
gik und Schuld, auf welchen dieses Verstehen notwendig beruht, auf
ihre äußersten Grenzen hin in Frage stellte. Sie erhielt so weniger
eine Antwort auf Einzelfragen nach dem Tragischen an sich oder der
moralischen Verfehlung im Oedipus Rex, als nach den Momenten
und Dimensionen, außerhalb derer diese Fragen nicht sinnvoll mehr
zu stellen sind – also nach den Bedingungen der Möglichkeit von Tra-
gik und Schuld. In der ekstatischen Verfasstheit ihres Ursprungs-
bezuges erwies sich im Zuge dessen die gegenseitige Bedingtheit und
Verstrickung dieser Begriffe als unhintergehbar, worin eine Legitima-
tion der Rede von tragischer Schuld überhaupt erst zu gründen ist.

Damit folgt die Untersuchung methodisch denselben Prinzipien,
welche sie zuvor begrifflich entwickelte: die ekstatische Verfasstheit
ihres philosophischen Fragens führte ausgehend von dem in der ge-
genwärtigen philologischen Diskussion auf die antike Tragödie ange-
wandten modernen Begriffen von Tragik und (Täter-)Schuld durch
deren Infragestellung aus dem eigenen Vorverständnis heraus und

Tragische Schuld A 181

Verfehlung

3 »– das heisst gegen die Zeit und dadurch auf die Zeit und hoffentlich zugunsten
einer kommenden Zeit zu wirken« (Nietzsche, F.: Kritische Studienausgabe. Mün-
chen: dtv 1999, Bd. I, S. 247), vgl. Lefèvre, E.: Die Unfähigkeit, sich zu erkennen:
Unzeitgemäße Betrachtungen zu Sophokles’ Oidipus Tyrannos, in: Würzburger Jahr-
bücher für die Altertumswissenschaft, N.F. 13 (1987), S. 37–58.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117 - am 25.01.2026, 18:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


über dieses hinaus hin zu einem umfassenderen, durch Philosophie
und Mythologie erweiterten Verstehen ihrer existentiellen4 Bedeu-
tung, um dieses nun durch den Aufweis ihrer Möglichkeiten in der
Auseinandersetzung mit konkreten Forschungsproblemen wieder auf
sich selbst zurück zu beziehen und darin zu bewähren.

Erst mit dieser Rückbesinnung auf die Bedingungen ihrer Mög-
lichkeit zeigt sich die Schuld des Ödipus (wie in Kap. II.1.c dargestellt)
als zwiefach und einander gegenübergestellt in Form von dämo-
nischer Befleckung und juristischer Zurechnung. Es wäre jedoch ver-
fehlt, an dieser Stelle von einem Konflikt zwischen objektiver und
subjektiver Schuld zu sprechen, denn Befleckung beinhaltet bereits
beide Formen, unterschieden durch ihren Ursprung in göttlichem
oder menschlichem Gesetz – als Sühne und Reinigung im Bezug auf
diesen Ursprung, oder aber ohne diesen Bezug als sich in ihrer Be-
grenztheit nur tiefer verstrickende Verblendung, welche sich gegen
die eigenen Grundlagen wendet. Eine Intention des Dichters bezüg-
lich der Frage nach der Schuld kann sich erst im Spiel und Konflikt
dieser Alternativen zeigen, nicht aber in der Fraglosigkeit eines ver-
meintlich festgefügten Begriffes neuzeitlicher Sittlichkeit, welcher
nur die bloße Nichtidentität festzustellen vermag.

Dass die Probleme der Frage nach »Charakter und ›Schuld‹ des
Ödipus«5 noch immer nicht abschließend geklärt werden konnten,
zeigte sich nun erneut bei Bernd Manuwaldt, welcher diesen in sei-
nem jüngst erschienenen Kommentar zum König Ödipus ein eigenes
Kapitel widmete. Dort bietet er als einfache Antwort zunächst die Be-
wertung der Handlung im nach Sophokles Tod aufgeführten Ödipus
auf Kolonos an, wo die Schuldfrage zweifelsohne thematisiert wird,
wenn der Protagonist sich vor den Anklagen der Bürger Athens
rechtfertigt: »Mehr erlitten als getan« (τά γ᾽ ἔργα μου πεπονθότ᾽
ἐστὶ μᾶλλον ἢ δεδρακότα, OC 266/7) habe er seine Taten. Unwis-
sentlich (οὐδὲν εἰδὼς V. 273, vgl. 976, 982–4) und unfreiwillig (ἄκων
V. 964, 977, 987) begangen bewiesen sie kein schlechtes Wesen (κα-
κὸς φύσιν V. 270). Den Angriff des Laios bloß vergeltend (ἀντέδρων
V. 271) tötete er ihn in Selbstverteidigung (V. 991–9). Göttliche Fü-

182 ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

Tragische Schuld

4 Insofern sie ekstatisch auf »Ek-sistenz« (Heidegger, M.: Brief über den Humanis-
mus. Frankfurt a.M.: Klostermann 2000, S. 17; s. o. Kap. II.2.c, Anm. 60) bezogen und
mit dieser immer schon gegeben ist.
5 Manuwaldt, B. (Hrsg.): Sophokles, König Ödipus. Berlin/Boston: de Gruyter 2012,
S. 34 ff.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117 - am 25.01.2026, 18:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gung (θεῶν ἀγόντωνOC 998, vgl. OT 1329–33) führte zu Inzest und
Blutvergießen, ihm selbst sei keine Verfehlung (ἁμαρτίας ὄνειδος
οὐδέν V. 967) anzulasten: »rein vor dem Gesetz geriet ich unwissend
hinein« (νόμῳ δὲ καθαρός, ἄϊδρις εἰς τόδ᾽ ἦλθον, V. 548). Dennoch
ist seine Befleckung (κηλὶς V. 1134) so groß, dass er die Berührung
scheut.

Wie ist dieser Widerspruch zu erklären? Laut Manuwaldt ist
Ödipus, beim Wort genommen, »ohne jegliches persönliche Ver-
schulden ins Unglück geraten«6 (S. 36), d.h. insofern dieses eine Stra-
fe darstellt »schuldlos schuldig«7 (S. 34). Deshalb muss er davon
ausgehen, dass der Dichter in den ca. 25 Jahren seit dem Oidipous
Tyrannos »offenkundig seinen Blick auf den Ödipus-Stoff erweitert
bzw. verändert« (S. 37) hat. Beruhend auf einer unausgesprochenen
Auffassung von Schuld aus Freiheit gegenüber unverschuldetem Un-
glück aus Notwendigkeit sind die Texte nicht miteinander zu verein-
baren. Doch was ist ein solcher Schuldbegriff wert, der das Handeln
des Ödipus nicht erklären kann?

Aus unserer Sicht existiert kein Widerspruch – weder zwischen
Schuld und Befleckung, noch zwischen den beiden Stücken des So-
phokles. Ein um ihre ekstatische Verfasstheit erweiterter Begriff von
Schuld, der nicht bloß Absicht, Wissen und Willen, sondern den Ur-
sprungsbezug dessen, was die Symbolik der Befleckung (μίασμα, OT
97) bedeutet, als Bedingung seiner Möglichkeit versteht, kann nicht
nur zugleich mit der Verteidigung des Ödipus gegen eine juristische
Zuordnung »nach Maßstäben des attischen Rechts« (Manuwaldt
2012, S. 34) seine Schuld gegenüber den Gesetzen der göttlichen
Weltordnung (νόμοι ὑψίποδες, OT 865/6), sondern auch in deren
beider Verwechselung die Ursache seiner Verblendung erkennen.

Der kluge (σοφὸς, OT 509) Ödipus hatte selbst versucht, die
Mörder des Laios anhand von Motiven und Wahrscheinlichkeiten zu
fassen. Seine Schuld war – eben darum! – vor ihm verborgen geblie-
ben, wohingegen der blinde Seher Teiresias die Wahrheit schon von
Anfang an erblickt hatte. Wenn einige Philologen also nach einer
Schuld suchen, die durch Freiheit und Intentionalität definiert ist,

Tragische Schuld A 183

Verfehlung

6 Zumal angesichts der Entrückung auf Kolonos »ein (subjektiv) die Schuld für Vater-
mord und Inzest mit der Mutter tragender Ödipus kaum in die Konzeption des Dra-
mas einzubinden« (ebd., S. 37) gewesen wäre.
7 Mit Verweis auf die Philosophie der Kunst (Vorlesungen 1802–1805, S. 697/699)
Schellings, welcher das Erhabene der Tragödie, wie erinnerlich (s. o. Kap. I.1.b), in
der Identität von Freiheit und Nothwendigkeit sah.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117 - am 25.01.2026, 18:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und wie Ödipus die wahre Schuld nicht finden, dann haben sie bis
heute nichts von Sophokles gelernt. Das wird besonders deutlich an-
gesichts der Weise, wie ein solches Vorverständnis die Interpretation
der Vorgeschichte (Orakel, Geschehen am Dreiweg und in Theben)
präfiguriert und so zum Missverständnis der Bühnenhandlung führt.

Das Orakel, welches Ödipus in Delphi von Apollon empfängt,
stellt entsprechend seit langem einen Stein des Anstoßes dar, insofern
ihm dort mit dem Wissen auch Verantwortung für sein Schicksal zu-
teilwird, während die deterministische Deutung dies bestreitet. Hätte
er die Prophezeiung denn überhaupt verhindern, d.h. anders handeln
können? Die Schuldfrage wird Handlungstheorie oder gar Theodizee,
die Antwort bestimmt das Maß an Selbstbestimmung und -ursäch-
lichkeit, welches der zugrundegelegte Schuldbegriff erfordern soll:

Während Manuwaldt hier demgemäß auf vergleichbare Vermei-
dungstopoi wie bei Adrastos8 verweist und somit göttliche Vorher-
bestimmtheit gegen eine (subjektive) Schuld des Ödipus ausspielt,
wendet A. Schmitt Ödipus »Wissen seines Nichtwissens«9 ein, das
für ein gewisses Maß an Ursächlichkeit, mithin (nach Aristoteles EN
1112a30 f.) Verantwortlichkeit, ausreiche. Fest steht, dass Ödipus sein
Orakel missversteht10 und eben deshalb (um nicht Mörder seines Va-
ters und Gatte seiner Mutter zu werden, vgl. OT 796) niemals nach
Korinth zurückkehrt. Vermeidung des Orakels ist Motiv seiner Ent-
scheidung, den Weg in Richtung Theben und des verhängnisvollen
Dreiweges einzuschlagen, wo er aufgrund von Nichtwissen eigen-
händig die Prophezeiung erfüllen wird. Schmitts Position hätte also
jenes Wissen nicht einmal nötig: Wenn »man fehlt, wenn die Ursache
des Unglücks in einem selbst liegt«11 (ἁμαρτάνει μὲν γὰρ ὅταν ἡ
ἀρχὴ ἐν αὐτῷ ᾖ τῆς αἰτίας, Arist. EN 1135b18 ff.), muss weder ein

184 ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

Tragische Schuld

8 Hdt. I, 34–45, vgl. Manuwaldt, B.: Oidipus und Adrastos. Bemerkungen zur neue-
ren Diskussion um die Schuldfrage in Sophokles’ ›König Ödipus‹, in: Rheinisches
Museum für Philologie N.F. 135 (1992), S. 1–43.
9 Schmitt, A.: Menschliches Fehlen und tragisches Scheitern. Zur Handlungsmotiva-
tion im sophokleischen ›König Ödipus‹, in: Rheinisches Museum für Philologie N.F.
131 (1988), S. 21.
10 Er glaubt, auf die Frage nach seinen wahren Eltern keiner Antwort gewürdigt wor-
den zu sein (OT 789), eine mögliche implizite Antwort (vgl. Flashar, H.: Sophokles.
München: C. H. Beck 2000, S. 113) verkennt er also.
11 Schmitt, A.: Tragische Schuld in der griechischen Antike, in: Günther Eifler/Otto
Saame (Hrsg.): Die Frage nach der Schuld. Vorträge, Studium Generale der Johannes
Gutenberg-Universität, Mainz 1991 (Mainzer Universitätsgespräche Sommersemes-
ter 1987 u. Wintersemester 1987/88), S. 157–192, hier: S. 186/7.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117 - am 25.01.2026, 18:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wissen um relevante Umstände, wie das Aristotelische Unrecht (ἀδί-
κημα) es erfordert, noch Absicht als Bedingung einer tragischen Ver-
fehlung oder Schuld des Ödipus angesehen werden. Erst recht ist kau-
sale Determination kein Einwand gegen eine Schuld, welche Freiheit
gar nicht erst voraussetzt.

Ödipus Leiden sind von eigener Hand (αὐτόχειρ, OT 1331) ver-
ursacht. Apollon bringt sie zur Vollendung (τελῶν, OT 1330), was
bedeuten kann: »erfüllen« (sein Wort, die Prophezeiung) aber auch
»zahlen«12 (was jemandem gebührt, was man schuldig ist). Dass Ödi-
pus das Orakel falsch auslegt, liegt an seinen falschen Prämissen be-
züglich seiner Herkunft. Der Denkfehler ist nicht dem Gott anzu-
lasten – Ursache ist nur Ödipus selbst, wenngleich ohne bösen
Willen. So ist er auch nach Aristoteles zwar nicht schlecht (κακός,
μοχθηρός), aber eben noch nicht ohne Schuld. Diese ist ja nicht erst
Folge seines Handelns, sondern bereits seiner Existenz.

In ähnlicher Weise ist auch das Geschehen am Dreiweg auf der
Grundlage eines modernen, juristischen Schuldbegriffes betrachtet
worden, welcher die Schuldfähigkeit des Ödipus an seine Zurech-
nungsfähigkeit knüpft und so aus einer Handlung im Affekt eine ent-
sprechende Minderung13 herleiten ließe. Die Unterschiede in der
Schilderung des Tathergangs durch Euripides Phoinissen, welche
den Protagonisten aus Stolz (μέγα φρονῶν, V. 41) nicht vor dem kö-
niglichen Wagen weichen lassen, begründen hier die Vermutung,
Sophokles habe mit seiner Darstellung (OC 991–9) als Eskalation,
wenn nicht gar Notwehr, eine Schuldzuweisung überhaupt nicht the-
matisieren wollen, sondern lediglich glaubhaft zu machen versucht,
wie jemand »ohne Vorsatz« (Manuwaldt 2012, S. 42) seinen eigenen
Vater erschlagen könne.

Bei Sophokles erkennt Ödipus nicht, wer »der Alte« (ὁ πρέσβυς,
OT 805) wirklich ist, der als erster zur Gewalt (πρὸς βίαν) greift.
Doch im Zorn (δι᾽ ὀργῆς, OT 807) vergilt er es ihm nicht gleich (οὐ
μὴν ἴσην γ᾽ ἔτισεν, OT 810)14, sondern Laios geht ohne Umschweife
zu Boden und das Blutbad nimmt seinen Lauf. Von »deliberate homi-

Tragische Schuld A 185

Verfehlung

12 »pay what one owes« (Liddle, H. G./Scott, R.: A Greek-English Lexicon; Oxford:
Clarendon 1996, S. 1772).
13 Wie auch bei Aristoteles (EN 1135b) das ἀδίκημα διὰ θυμὸν zwar als Unrecht,
aber nicht moralisch schlecht bewertet wird (οὐ γὰρ διὰ μοχθηρίαν), da die Schädi-
gung nicht vorsätzlich (ἐκ προαιρέσεως) geschieht.
14 Was übrigens ebenso bedeuten kann, dass der Vergeltungsschlag eine größere Wir-
kung hatte als beabsichtigt.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117 - am 25.01.2026, 18:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


cide«15 zu sprechen ist hier wohl kaum angebracht, aber auch »Tot-
schlag im Affekt in vier Fällen«16 beschränkt die Szene nur auf ihre
juristische Komponente – welche für die eigentliche Schuld des Ödi-
pus ohne Belang ist: Nicht die Tat als solche, welche als Tötung eines
Fremden später auf Kolonos durchaus noch zu rechtfertigen sein
wird, sondern die Blutsverwandschaft zu Laios macht das wahre
Grauen der Befleckung aus: εἰ δὲ τῷ ξένῳ τούτῳ προσήκει Λαΰου
τι συγγενές τίς τοῦδέ γ᾽ ἀνδρός ἐστιν ἀθλιώτερος; (OT 813–5).
Diese aber besteht völlig ungeachtet von Ödipus Absichten. Dasselbe
gilt für die in Theben durch Bezwingung der Sphinx heldenhaft er-
worbene Ehe mit jener Königswitwe, die sich später als seine leibliche
Mutter herausstellen wird.

Im Schatten der Probleme, welche die Vorgeschichte des Stückes
aufgeworfen hatte, wird dann auch die Tragödienhandlung selbst ge-
sehen. Insbesondere E. Lefèvre interpretiert den Text dabei (im Stile
eines stoischen Erziehungsdramas wie etwa der Ödipus des Seneca)
als Warnung vor jenen verderblichen Affekten, die schon Thukydi-
des17 anmahnte: »Die beiden größten Feinde guten Rates sind Rasch-
heit und Zorn«. Dem widerspricht Manuwaldt (S. 44): »In der Büh-
nenhandlung zeigt sich also ein Ödipus, der in die Irre geht, der in
Zorn gerät und dabei andere ungerecht beschuldigt, dessen Verhal-
tensweisen und Charakter mithin nicht ohne Fehler sind. Aber keiner
dieser Fehler kann als ursächlich für die schließlich in der Erkenntnis
der Wahrheit bestehende Katastrophe betrachtet werden«.

Um die Bedeutungslosigkeit von Ödipus Charakter für eine
(subjektive) Schuld an den Taten der Vorgeschichte zu beweisen, wird
hier die Aussage darin übersehen, dass durch eben diese Eigenschaf-
ten (schnelles Denken und vergeltender Zorn) die Erkenntnis der
Wahrheit gerade verzögert und verhindert wird – die wirkliche Kata-
strophe18 ist doch schon längst geschehen. Die Diskussion, ob und

186 ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

Tragische Schuld

15 Harris, E. M.: Is Oedipus Guilty? Sophocles and Athenian Homicide Law, in: Ders./
Leão, D. F./Rhodes, P. J. (ed.): Law and Drama in Ancient Greece. London: Bristol
Classical 2010, S. 122–46, hier: S. 139. Gegen dessen Begründung, Ödipus Befleckung
setze eine unrechtmäßige Tötung voraus, spricht Plat. Leg. 865b/869a, sowie Parker,
R.: Miasma, Pollution and Purification in early greek religion. New York: Clarendon
1983, S. 366ff.
16 Flashar, H.: Sophokles. München: C. H. Beck 2000, S. 114.
17 δύο τὰ ἐναντιώτατα εὐβουλίᾳ εἶναι, τάχος τε καὶ ὀργήν (Diodotus zu Kleon in
Thuk. III, 42, 1).
18 Bzw. steht nur im Sinne des Wendepunktes der Dramenhandlung (καταστροφή)

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117 - am 25.01.2026, 18:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


inwiefern Ödipus Handeln auf der Bühne von seinen Leidenschaften
und Charakterfehlern geleitet wird, kommt einer Verwechselung von
Ursache und Wirkung gleich, da die Charakterisierung seiner Figur
als narratives Mittel der plausiblen Darstellung seiner im Mythos
vorgegebenen Taten dient. Es beweist nicht Schuld oder Unschuld,
sondern einzig die Kunst des Dichters, wenn Ödipus Charakter in
Vorgeschichte und Bühnenhandlung (wo zwar weniger Blutschuld,
aber umso mehr Verzerrung daraus hervorgeht) derselbe bleibt, um-
so mehr wenn der Zuschauer sich dabei mit ihm identifizieren und
mitleiden kann.

Es ist der selbst unhinterfragten Überzeugung geschuldet, eine
(subjektive) Schuld des Ödipus vertrage sich nicht mit jener »un-
abwendbaren Entwicklung« (Manuwaldt 2012, S. 44 f.), deren Bild
Sophokles hier zeichne, wenn in der Chorpartie nach der Offen-
barung der Wahrheit (OT 1186 ff.), die den verfluchten König als Pa-
radigma der »Nichtigkeit menschlichen Lebens« und eine »zugrunde-
liegende existentielle Situation« der »Ausgesetztheit und Bedrohtheit
des menschlichen Daseins« ausweise, nur noch »eine wenig tröstliche
Botschaft von schwer erträglicher Härte« erblickt wird. Eine Affirma-
tion der Wahrheit der Prophezeiung muss kein Widerspruch zu
menschlicher Freiheit sein, sie kann im Gegenteil deren Defizite auf-
zeigen und so vor selbstzerstörerischen Tendenzen schützen – nicht
der Götterwille ist die Gefahr, sondern das Handeln des Menschen,
der sich anmaßt, mit seinem begrenzten Verstand alle Folgen verste-
hen und überblicken zu können. Doch das Drama ist hier noch nicht
zu Ende.

Zu verstehen, was Sophokles seinem Publikum mitteilen wollte,
ohne den gleichen Fehler wie Ödipus zu begehen und über die Ver-
engung der Sicht auf menschliche Absichten sich selbst von der Er-
kenntnis der Wahrheit auszuschließen, erfordert einen Begriff von
Schuld, der sich nicht erschöpft in der Selbstüberschätzung sophisti-
scher Anthropozentrizität. Die Diskrepanz zwischen Zuschauerwis-
sen und Figurenperspektive führt vor Augen, wie leicht ein Handeln
fehlgehen und sich selbst zu Fall bringen kann, wenn es nicht in der
Wahrheit gegründet ist. Da der Mensch den Göttern nicht gleich ist,
gilt für ihn: πάντα μὴ βούλου κρατεῖν (OT 1522) – ein Appell von
bemerkenswerter Brisanz und Weitsicht angesichts der Zeichen einer

Tragische Schuld A 187

Verfehlung

noch bevor. Die Erkenntnis der Wahrheit als solche ist allerdings weder Ende, noch
Ruin des Ödipus, denn mit ihr wird Sühne erst möglich.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117 - am 25.01.2026, 18:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zeit, welche mit der intellektualistischen Abkehr von ihren religiösen
Wurzeln dem Ende der imperialen Blüte des Perikleischen Athen ent-
gegen schreitet.

Wenn Kreon dem geblendeten Ödipus schließlich gegenüber-
tritt, so tut er es nicht, um ihn der früheren Taten wegen anzuklagen
(οὐδ᾽ ὡς ὀνειδιῶν τι τῶν πάρος κακῶν, OT 1423), sondern um seine
Befleckung (ἄγος, OT 1426) als Affront gegen die Reinheit der Göt-
ter und Elemente aus der Öffentlichkeit hinfort zu führen. Ödipus
selbst, immer noch der schnelle Denker19, verlangt entsprechend
dem Orakelspruch (φάτις)20 Tod oder Exil21, fügt sich jedoch zuletzt,
wenn auch nicht der weltlichen, so doch göttlicher22 Autorität. Das
Leben wählt er nur, weil es die schwerere Bestrafung darstellt (ἔργ᾽
ἐστὶ κρείσσον᾽ ἀγχόνης εἰργασμένα, OT 1374). Im Gegensatz zu
heutigen Interpreten (vgl. Manuwaldt 2012, S. 41 f.) will er seine
Schuld nicht auf Vorherbestimmung, Affekte oder Nichtwissen ab-
wälzen – denn er allein kann tragen, was getragen werden muss:
τἀμὰ γὰρ κακὰ οὐδεὶς οἷός τε πλὴν ἐμοῦ φέρειν βροτῶν. (OT
1414/5).

Ein auf Wissen und freien Willen reduzierter Schuldbegriff
kann diese Größe nicht verstehen, ihm muss das auf ganz Theben
lastende Miasma für bloßen Aberglauben gelten. Damit aber hat er
den ekstatischen Bezug der Schuld mitsamt ihrer Bindung an den Ur-
sprung der eigenen Existenz aufgegeben und verschließt sich dem
Ruf des Gewissens als Erinnerung an die Wiederherstellung verletz-
ter Ordnung. So macht ein über die Begrenztheit der Subjektivität
hinaus erweiterter Begriff von Schuld nicht nur deren Defizienz erst
sichtbar und ermöglicht es dadurch, von Sophokles zu lernen, son-
dern mit Anerkenntnis jenes Bezuges kann nun auch Sühne und
Wiedergutmachung stattfinden. Im Exil gibt Ödipus sein Leben zum
Wohle der Stadt zurück als Ausgleich für die Reinheit, die er durch
sein Handeln befleckte. Er gibt sich selbst hin als Opfer und Heilmit-
tel (φάρμακον) zur Reinigung der Stadt.

188 ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

Tragische Schuld

19 Ganz im Gegensatz zum zögerlich-bedächtigen Kreon (πάντα γὰρ καιρῷ καλά,
OT 1516), der zunächst noch ein weiteres Orakel erbitten möchte (τοῦ θεοῦ πρώ-
τιστ᾽ ἔχρῃζον ἐκμαθεῖν τί πρακτέαν, OT 1438/9).
20 τὸν πατροφόντην, τὸν ἀσεβῆ μ᾽ ἀπολλύναι (OT 1441), cf. 100 f.: ἀνδρηλατοῦν-
τας ἢ φόνῳ φόνον πάλιν λύοντας
21 Auch dies übrigens eine Neuerung des Sophokles gegenüber Homer (Od. 271ff.).
22 καὶ γὰρ σὺ νῦν τἂν τῷ θεῷ πίστιν φέροις (OT 1445), cf. 1516: πειστέον, κεἰ
μηδὲν ἡδύ.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117 - am 25.01.2026, 18:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Indem sie der philologischen Suche nach der Schuld des Ödipus
eine philosophische Klärung, was dabei denn eigentlich unter Schuld
zu verstehen sei, voranstellt, vermag diese Arbeit die aufgeführten
Interpretationsprobleme zu vermeiden. Durch Infragestellung der an
die antike Tragödie herangetragenen, zumeist neuzeitlichen Deu-
tungsmuster schafft sie dabei Offenheit für eine Aussage des Sopho-
kles an sein Publikum und ermöglicht wiederum deren Rückbezug
auf unsere eigene Auffassung von Schuld.

AufGrundlage eines derart erlangtenVerstehens kann dieAporie
der Diskussion um die Schuld des Ödipus nun auf einer übergeord-
neten Ebene gelöst werden, wobei alle der Positionen entsprechend
dem von ihnen vertretenem Schuldbegriff einen Teilbereich der Pro-
blematik erfassen und für diesen Gültigkeit beanspruchen können:

Bernd Manuwaldts schuldlose Schuld nach Schelling zeigt
Schuld im dialektischen Konflikt und Widerspruch von (subjektiver)
Freiheit und (objektiver) Notwendigkeit. Solange Schuld jedoch ein-
seitig vom Individuum her und als unvereinbar mit der Wahrheit der
Prophezeiung gesehen wird, muss die von der Schelling’schen Ästhe-
tik beabsichtigte Versöhnung beider Prinzipien auf höherer Ebene,
die Wiederherstellung ihrer Indifferenz im Streit, ausbleiben. Gerade
die Erkenntnis der Identität als Anerkenntnis des Ursprungs der ei-
genen Existenz aber stellt denWendepunkt der Handlung des Stückes
dar, mit demHeilung und Versöhnung erst beginnen können. Ein un-
auflösbarer Widerstreit hingegen ist letztendlich auch ohne Sinn.

Schuld als Selbstursächlichkeit, wie sie Arbogast Schmitt in pe-
ripatetischer Tradition vertritt, fordert das von Gesinnungsethik ge-
formte Schuldverständnis moderner Rezipienten heraus, insofern
hier die Weite des Bereiches zwischen absoluter Freiheit und kausaler
Determination differenziert erschlossen wird. Wie das Aristotelische
Konzept auch kann er damit allerdings nur Aussagen treffen über
Schuld, die aus einemHandeln resultiert. Existentielle Schuld, als Be-
dingung der Möglichkeit individueller Verschuldung, bleibt unbe-
stimmt und diffus.

Dass eine moralische Schuld – im Sinne ausschließlich absolut
freiwilliger und in vollem Wissen über relevante Umstände begange-
ner Taten – im Oedipus Rex nicht gefunden werden kann (was gewiß
nicht daran liegt, dass Ödipus selbst nicht gesucht hätte – die »Leer-
stelle« verweist ja eben auf die Begrenztheit dieses Begriffes gegen-
über seiner Befleckung), möchten wir schließlichMichael Lurje gerne
zugeben. Inwiefern dies aber mit dem Schuldverständnis des Aristo-

Tragische Schuld A 189

Verfehlung

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117 - am 25.01.2026, 18:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


teles übereinstimmt, ist eine Frage, die für die Tragödie des Sophokles
wie auch für unsere Untersuchung unerheblich ist, und die wir des-
halb getrost dem weiteren gelehrten Disput der Altertumswissen-
schaftler zu überlassen geneigt sind.

b) Versöhnung

Die Tragik des Ödipus ergibt sich aus seiner Schuld. Aus der unge-
sühnten Befleckung durch den Mord an Laios erwächst der Stadt
Theben eine Plage, die als Beweggrund der Suche nach der Schuld
ihres Königs die Handlung des Dramas bestimmt; aus der Verengung
dieser Suche auf das wahrscheinlichste Motiv juristischer Zurechen-
barkeit resultiert die Verblendung des Aufklärers, die ihn seine eige-
ne existentielle Verstrickung bis zuletzt nicht sehen lässt; aus der
schmerzvollen Einsicht in die prophezeite Wahrheit einer selbst her-
beigeführten Verletzung der ewigen Gesetze der göttlichen Weltord-
nung geht zuletzt die Möglichkeit auf Reinigung und Restitution
durch Hingabe und Opfer hervor. Darin, dass sie diesen Sinnzusam-
menhang dem Verstehen öffnete, indem sie alle jene Aspekte umfas-
sen und aus der Unbestimmtheit in begriffliche Klarheit überführen
konnte, hat die philosophische Durchdringung der Schuld als ekstati-
scher Bezug auf die Bedingungen der Möglichkeit von Existenz (Ur-
sprung) sich in der Anwendung auf den Text des Sophokleischen
König Ödipus bewährt. Die »transzendentale Deduktion«23 der Sym-
bolik der Befleckung rechtfertigt ihren Begriff durch die Konstitution
eines neuen Gegenstandsbereiches: insofern diese Schuld untrennbar
zur Tragödie gehört, ist sie eine »tragische« (τραγικός) Schuld.

Inwiefern aber ist Schuld tragisch im Sinne einer generellen De-
finition von Tragik und was bedeutet ekstatische Verfasstheit für die
Philosophie des Tragischen? In einem solchen zweiten Rückbezug
tragischer Schuld auf die philosophischen Voraussetzungen der Deu-
tung einer Idee des Tragischen wird sich nun zu erweisen haben, ob
nicht nur Tragik aus Schuld, sondern auch Schuld aus Tragik als Mög-
lichkeit besteht. Wie schon die Tragödie den Begriff der Schuld, muss
auch jene Schuld den Begriff der Tragik erhellen und zu einem ver-

190 ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

Tragische Schuld

23 Ricœur, P.: Symbolik des Bösen (Phänomenologie der Schuld II). Freiburg/Mün-
chen: K. Alber 2009, S. 404.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117 - am 25.01.2026, 18:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tieften Verständnis anleiten – erst in diesem gegenseitigen Bezug
kann tragische Schuld über eine bloß akzidentelle Übereinstimmung
ihrer Komposita hinaus zur Geltung gebracht werden.

So kehren wir zurück zum Anfang und zu Peter Szondis Versuch
über das Tragische, dessen Bestimmung von Tragik als dialektischer
Modus drohender oder vollzogener Vernichtung, die »aus der Einheit
der Gegensätze, aus dem Umschlag des Einen in sein Gegenteil, aus
der Selbstentzweiung erfolgt«24, jene Konkretionen des Tragischen
im metaphysischen Denken zwischen antiker Poetik und Geschichts-
philosophie der Tragödie zu umgreifen sich zutraute, wenngleich sei-
ne Einsicht mit dem Verlust historischer Substanz und der Krisis
ihrer eigenen (Nur-)Tragik als nihilistische Selbstaufhebung bezahlt
werden musste.

Die »Ubiquität des dialektischen Moments« (S. 207) tritt Szondi
zufolge bereits dort zutage, wo auch die Diskussion um die Schuld des
Ödipus ihren Fluchtpunkt fand: im 13. Kapitel der Aristotelischen
Poetik, welcher er noch Schillers und Lessings poetologische Betrach-
tungen der Gattung Tragödie nur von deren Wirkung her beigesellt.
Wenn hier »die Verschuldung dialektisch aus einer freilich nur ange-
näherten Tugendhaftigkeit hervorgehen soll« (S. 205/6), so sind es
wieder jene mittleren Charaktere, an denen die Frage nach der Mora-
lität der tragischen Kunst festgemacht wird. Da das Eigentümliche25

der Tragödie nach Aristoteles die Nachahmung schauderhafter und
jammervoller, bzw. furchtbarer und mitleidserregender (φοβερῶν
καὶ ἐλεεινῶν, Arist. Poet. 1452b31) Handlungen ist, darf die tech-
nisch schönste Tragödie weder das abscheuliche (μιαρόν) Unglück
makelloser Männer zeigen, noch Glück oder Unglück von Schuften.
Der beste Tragödienheld steht zwischen diesen Möglichkeiten – aller-
dings doch gerade, weil er eben nicht aufgrund von Schlechtigkeit
oder Tugend leidet (μήτε ἀρετῇ διαφέρων καὶ δικαιοσύνῃ μήτε
διὰ κακίαν καὶ μοχθηρίαν μεταβάλλων, 1453a8 f.), sondern wegen
eines Fehlers (δι᾽ ἁμαρτίαν τινά). Es ist also nicht das Gute oder die
Moral selbst, welche den Schaden stiftet. In dieser geradezu undialek-
tischen Wendung begründet deshalb schon Hegel seine Ablehnung

Tragische Schuld A 191

Versöhnung

24 Szondi, P.: Versuch über das Tragische, in: Schriften I. Frankfurt a.M.: Suhrkamp
1978, S. 209.
25 δύναμις (Poet. 1447a9) bzw. ἔργον, vgl. Pol. 1253a23: πάντα δὲ τῷ ἔργῳ ὥρισται
καὶ τῇ δυνάμει.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117 - am 25.01.2026, 18:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Aristotelischen Affekttheorie von Furcht und »Rührung« als
Zwecke der Tragödie in den Vorlesungen über die Ästhetik26.

Den Umschlag in das Gegenteil kennt freilich auch die Poetik:
die περιπέτεια27 kennzeichnet eine der Tragödie gemäße komplexe
Handlungsstruktur (μῦθος πεπλεγμένος). Als Beispiel hierfür führt
er den Auftritt des Boten im König Ödipus (OT 924ff.) an, der anstatt
von der Furcht vor Erfüllung der Prophezeiung zu befreien diese be-
kräftigt, und lobt das Stück (in Kap. 11)28 insbesondere deshalb, weil
dort Peripetie und ἀναγνώρισις (der Umschlag von Unwissenheit in
Wissen)29 in eins fallen. Während Hegel jedoch schon in der Darstel-
lung des dialektischen Konfliktes (und dessen Versöhnung) das Tra-
gische selbst erblickt, sind solch »dialektische« Strukturen für Aristo-
teles nur deshalb tragisch, weil sie ἔλεος und φόβος bewirken30 –
deren Reinigung (κάθαρσις)31 oder Kultivierung32 das wesentliche
»Werk« (ἔργον) der Tragödie ist. Szondi zufolge unterscheidet eben
dies die antike Poetik von der Philosophie des Tragischen: »ihr Gegen-
stand ist die Tragödie, nicht deren Idee« (S. 151).

Eine Idee des Tragischen ohne Bezug auf die Tragödie, deren Idee
sie ist, ist jedoch allenfalls irgendeine Idee von Irgendetwas, wenn
diese Idee nicht ihrer historischen Substanz Gestalt zu geben vermag,
wie auch einer poetologischen Behandlung der tragischen Dramatik
als bloße Einordnung ohne Formgesetz nicht einmal die grundlegen-
den Mittel gegeben wären, um ihren Gegenstand zu betrachten. Die
Tragik des Ikarosfluges der Philosophie (vgl. Szondi, S. 200f.) liegt in
dieser Polarität begründet, welche freilich nur dort als Konflikt er-
scheinen muss, wo das Tragische aus der Konflikthaftigkeit selbst her-
geleitet wird. Ihre Unlösbarkeit ergibt sich also aus der Struktur die-

192 ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

Tragische Schuld

26 Hegel, G. W. F.: Vorlesungen über die Aesthetik, in: Werke X, 3. Berlin: Duncker &
Humblot 1843, S. 531 ff.; das Tragische beruhe dagegen vornehmlich auf der An-
schauung eines Konfliktes und seiner Lösung (S. 533).
27 ἔστι δὲ περιπέτεια μὲν ἡ εἰς τὸ ἐναντίον τῶν πραττομένων μεταβολὴ (Arist.
Poet. 1452a22 f.).
28 καλλίστη δὲ ἀναγνώρισις, ὅταν ἅμα περιπετείᾳ γένηται, οἷον ἔχει ἡ ἐν τῷ
Οἰδίποδι. (Arist. Poet. 1452a32 f.).
29 ἐξ ἀγνοίας εἰς γνῶσιν μεταβολή (Arist. Poet. 1452a30 f.).
30 ἡ γὰρ τοιαύτη ἀναγνώρισις καὶ περιπέτεια ἢ ἔλεον ἕξει ἢ φόβον (Arist. Poet.
1452a38 f.).
31 δι᾽ ἐλέου καὶ φόβου περαίνουσα τὴν τῶν τοιούτων παθημάτων κάθαρσιν (Poet.
1449b27/8).
32 Schmitt, A.: Aristoteles, Werke in deutscher Übersetzung, Bd. 5 (Poetik). Berlin:
Akademie 2008, S. 486 ff.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117 - am 25.01.2026, 18:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ser Definition, nicht aus ihrem Gegenstand. Ist aber eine Lösung des
tragischen Konfliktes überhaupt möglich, so auch dieses einen Kon-
fliktes.

Wie aus vorhergehenden Kapiteln (s. o., bes. I.1.c, sowie II.2.b)
ersichtlich wurde, vertritt diese Arbeit den Standpunkt, dass ein un-
auflösbarer Konflikt als ein »Nurtragisches«33 nicht nur keiner der
antiken Tragödien zugrunde liegt, sondern in der Geschlossenheit ni-
hilistischer Selbstaufhebung noch die Bedingungen der Möglichkeit
dessen untergräbt, was eine Idee des Tragischen darzustellen hätte,
um Idee eines Tragischen zu bleiben. Ähnliches hat vor uns Friedrich
Sengle Vom Absoluten in der Tragödie geschrieben: »Während es
richtig sein mag, das ›Tragische‹ nur im Konflikt zu suchen, behaup-
ten wir, daß die Tragödie als ein Ganzes ohne eine ›Lösung‹ höherer
Art, wie sie nur aus dem Glauben an ein Absolutes kommen mag,
nicht zu denken ist, und daß in dem Augenblick keine wirkliche
Tragödie mehr möglich ist, wo der Mensch über dem Blick in die un-
endliche Konfliktgeladenheit der Welt den Glauben an ihren Sinn
verliert«34, d.h. »die Katastrophe in irgendeiner Form ist ein konsti-
tuierendes Element der Tragödie; […] Der Tragiker muss durch sie
hindurch, aber hinter der Katastrophe erhebt sich die Versöhnung«
(ebd., S. 272).

Ein Absolutes oder schlechthin Anderes35 stellt jedoch nur eine
Dimension des Bezuges auf einen Ursprung dar. Ekstase, die »in der
Gebrochenheit erfahrene Selbstüberschreitung auf ein Anderes«36,
umfasst zudem (Mit-)Mensch und Welt als mögliche Bezüge auf
Transzendenz verweisender Existenz, welche im außer-sich und
über-sich-hinaus jener Grenzüberschreitung durch Konflikte und Ka-
tastrophen wie Tod, Leiden, Kampf und Schuld sich selbst begegnen
und als Möglichkeit erfahren kann. Indem sie solcherart auch die Poe-
tik der Tragödie mit der (dialektischen) Philosophie des Tragischen zu
verbinden imstande ist, bildet sie als »Lösung« auf höherer Ebene die
Bedingung der Möglichkeit eines generellen Begriffes von Tragik.

Tragische Schuld A 193

Versöhnung

33 Vgl. Jaspers, K.: Über das Tragische, in: Von der Wahrheit. München/Zürich: Piper
1991, S. 925–59.
34 Sengle, F.: Vom Absoluten in der Tragödie, in: Deutsche Vierteljahrsschrift für
Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte 20 (1942), S. 265–272, hier: 269f.
35 S. o., Kap. II.2.c.
36 Vgl. Grätzel, S.: Utopie und Ekstase (Philosophie im Kontext Bd. 1). St. Augustin:
Gardez! 1997, S. 96.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117 - am 25.01.2026, 18:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


So gibt gerade Hegels Abwertung der »tragischen Sympathie«37

beredtes Zeugnis von der ekstatischen Verfasstheit der tragischen
Kunst. Ausgehend von Platons (Phdr. 244aff.) Segnungen der ἔκστα-
σις38 in Mantik, Reinigung und Inspiration bezieht Aristoteles die
schon im Lobpreis der Helena39 des Gorgias von Leontinoi geschilder-
ten Wirkungen der Dichtkunst (φρίκη περίφοβος, ἔλεος πολύδα-
κρυς und πόθος φιλοπενθής) bzw. Musik in der Politik (1340a) auf
das πάθος des ἐνθουσιασμὸς: Alle, welche derartige Nachahmungen
(μίμησις wie auch die Tragödie, vgl. Poet.1449b24) vernehmen, wer-
den von den dargestellten Emotionen affiziert und »leiden mit« (συμ-
παθεῖς)40 – worin auch der ethische Nutzen der Kunst besteht.

Wie bereits Wolfgang Schadewaldt41 anmerkte, ist dieses συμ-
παθεῖν nicht als Mitleid im christlichen Sinne (compassio) zu ver-
stehen, gleichwohl setzt auch »der Affekt des Jammers und der Rüh-
rung« (ebd., S. 137), wie er selbst den Text des Aristotelischen Tragö-
diensatzes übersetzen will, die Fähigkeit passiven Mit-erleidens oder
Mit-Gestimmtheit voraus und schult diese durch Anwendung. Wenn
Aristoteles in der Rhetorik (1382a) φόβος definiert als »Leid oder Er-
schütterung über den Eindruck eines bevorstehenden vernichtenden
oder leidvollen Übels«42, so ergänzt seine folgende Bestimmung des
ἔλεος (1385b)43 die fast identischen Worte nach der Einschränkung
auf unverdientes Leid (τοῦ ἀναξίου τυγχάνειν), über dessen etwaige
moralische Implikationen schon so viel gerätselt und diskutiert wur-
de, nur um: »das man auch selbst oder die seinen zu erleiden erwarten
könnte«.

Während also bereits Furcht auf der Identifikation und Äquiva-

194 ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

Tragische Schuld

37 »Üeber der bloßen Furcht und tragischen Sympathie steht deshalb das Gefühl der
Versöhnung, das die Tragödie durch den Anblick der ewigen Gerechtigkeit gewährt«
(Hegel, G. W. F.: Vorlesungen über die Aesthetik, in: Werke X, 3. Berlin: Duncker &
Humblot 1843, S. 532).
38 Vgl. ἔκστασις καὶ μανία (Herm. in Phdr. p. 103a), μανική ἔκστασις (Arist. Cat.
10a1); s. o. Kap. II.2.c.
39 Diels, H. und Kranz, W.: Die Fragmente der Vorsokratiker. Berlin: Weidmannsche
1960, VS76, Fr. B11, 9–10.
40 ἀκροώμενοι τῶν μιμήσεων γίγνονται πάντες συμπαθεῖς (Arist. Pol. 1340a).
41 Schadewaldt, W.: Furcht und Mitleid? in: Hermes. 83 (1955), S. 129–171.
42 ἔστω δὴ ὁ φόβος λύπη τις ἢ ταραχὴ ἐκ φαντασίας μέλλοντος κακοῦ φθαρτικοῦ
ἢ λυπηροῦ.
43 ἔστω δὴ ἔλεος λύπη τις ἐπὶ φαινομένῳ κακῷ φθαρτικῷ ἢ λυπηρῷ τοῦ ἀναξίου
τυγχάνειν, ὃ κἂν αὐτὸς προσδοκήσειεν ἂν παθεῖν ἢ τῶν αὑτοῦ τινα, καὶ τοῦτο
ὅταν πλησίον φαίνηται.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117 - am 25.01.2026, 18:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lenz mit dem Opfer beruht, aber bei sich44 bleibt, vollzieht das Mit-
Leid die Selbstüberschreitung hin auf den Anderen und übernimmt
dessen Leid als ein eigenes. Ist dieser ekstatische Bezug nicht möglich,
weil wir uns selbst im Gegenüber nicht erkennen, so können wir nur
für uns ein ähnliches Unglück befürchten, aber verweigern uns der
Anteilnahme – der verdient leidende Verbrecher45 ist ein Beispiel
hierfür. Sympathie, wie sie die Tragödie als Nachahmung leidvollen
Geschehens bewirken soll, ist Ekstase, die erst in Konflikt und Kata-
strophe erfahrbar wird. Reinigung und Versöhnung stehen als
Zwecke hinter diesen und werden durch sie hindurch möglich.

Eben diese aber führen in Hegels (heils-)geschichtlicher Selbst-
entfaltung des Geistes über das Tragische hinaus. Erst in der geoffen-
barten Religion des Christentums, die sich in Gott der Subjektivität
des Bewusstseins entledigt hat, sowie im absoluten Wissen der Phi-
losophie, wird der dialektische Widerspruch im positiven, spekulati-
ven Moment der Logik aufgehoben, d.h. negiert und aufbewahrt zu-
gleich46 – »die Verklärung des Oedipus dagegen bleibt immer noch die
antike Herstellung des Bewußtseins aus dem Streite sittlicher Mächte
und Verletzungen zur Einheit und Harmonie dieses sittlichen Gehal-
tes selber«47, welcher dort als »geistige Substanz des Wollens und
Vollbringens« »das eigentliche Thema der ursprünglichen Tragö-
die«48 darstellt. Die Schuld der tragischen Charaktere geht so aus der
Notwendigkeit gegenseitiger Negation und Verletzung ihrer gleich-
berechtigten Einzelinteressen hervor, aus dem tragischen Konflikt der
dialektischen Selbstaufhebung des Geistes im Handeln.

Wie nun Hegels Umdeutung der transzendentalen Dialektik
Kants zum Weltprinzip bereits in der Schelling’schen Kunstphilo-
sophie der Tragödie49 als Wiederherstellung der Indifferenz von Frei-

Tragische Schuld A 195

Versöhnung

44 Vgl. Arist. Rhet. 1386a: ὅσα ἐφ᾽ αὑτῶν φοβοῦνται, ταῦτα ἐπ᾽ ἄλλων γιγνόμενα
ἐλεοῦσιν.
45 Deshalb schreibt Aristoteles in der Poetik (1453a): ἔλεος μὲν περὶ τὸν ἀνάξιον,
φόβος δὲ περὶ τὸν ὅμοιον.
46 Vgl. Hegel, G. W. F.: Phänomenologie des Geistes, in: Werke II. Berlin: Duncker &
Humblot 1841, S. 83.
47 Hegel, G. W. F.: Vorlesungen über die Aesthetik, in: Werke X, 3. Berlin: Duncker &
Humblot 1843, S. 558.
48 Ebd., S. 528.
49 Über die wissenschaftlichen Behandlungsarten des Naturrechts, seine Stelle in der
praktischen Philosophie, und sein Verhältnis zu den positiven Rechtswissenschaften,
in: Kritisches Journal der Philosophie. Hrsg. v. Fr. Wilh. Joseph Schelling und Ge.
Wilhelm Fr. Hegel, Bd. II, 2. Stuttgart: J. B. Cotta 1802, S. 79.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117 - am 25.01.2026, 18:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


heit und Notwendigkeit im Streite ihren Anfang nimmt (s. o.,
Kap. I.1.b), so bleibt auch seine Interpretation des Ödipusmythos
stets dem idealistischen Standpunkt verpflichtet. Tragik als Konflikt
geht erst aus dem Widerspruch einer Realisierung des Idealen im
Handeln hervor und findet Auflösung nur in der Selbstaufhebung
und Versöhnung auf höherer Ebene. Handeln aber setzt die Existenz
des Handelnden voraus, die selbst wiederum einem Ursprung ver-
dankt und verschuldet ist – daher ist jeder tragische Konflikt Ur-
sprungsbezug und Ekstase.

Auf der Ebene des Handelns jedoch bedeutet die Reduktion aller
Tragik auf die Negativität des dialektischen Moments eine Selbstauf-
hebung als Katastrophe ohne Lösung im Bezug auf ein Absolutes. Die
moderne Tragödie, die das Prinzip der Subjektivität aufnimmt und
»der Hinfälligkeit des Irdischen überhaupt überantwortet«, bleibt
deshalb als »bloße Trauer« in ihrem Ausgang »leer«, »nur schreck-
liche, äußerliche Nothwendigkeit« (S. 573). So wird der tragische
Konflikt bloß dann zu einem unlösbaren, wenn er der außer-sich
über-sich-hinaus auf-sich-zurück weisenden Ekstase seines Bezugs-
punktes beraubt ist, wie die nihilistischen Deutungen und die Ver-
drängung existentieller Schuld in der post-idealistischen Ära zeigen.
Wenn Tragik Konflikt erfordert, Konflikt ohne Ursprungsbezug aber
nicht länger tragisch ist, so ist Ekstase, nicht Konflikthaftigkeit, die
Bedingung der Möglichkeit des Tragischen.

Gerade darin besteht der Ansatzpunkt einer Kritik der Dialektik
Hegel’scher Prägung seitens nachfolgender Vertreter einer Philoso-
phie der Dialogik, dass eine Versöhnung der einander widerstreiten-
den Positionen unmöglich ist ohne gegenseitige Anerkenntnis und
Begegnung – Ekstasen hin auf den jeweils Anderen, welche mit der
Aufhebung der schöpferischen Spannung des Widerspruchs in einer
höheren Synthese beendet sind. So schreibt Hermann Levin Gold-
schmidt: »Dem Dialektiker bricht das Ganze seiner Welt auseinander,
wenn seine abschließende Synthese sich nicht als so grundsätzlich
wahr erweist, wie er es von ihr annimmt, während es dem Dialogiker
seine Welt bestätigt, daß zwei Wahrheiten, die einander widerspre-
chen, nur grundsätzlich wahr sind, erst zusammen das Ganze der
Wahrheit.«50

Walter Benjamin entwickelte mit seiner materialistischen Ge-

196 ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

Tragische Schuld

50 Goldschmidt, H. L.: Freiheit für den Widerspruch. in: Werke, hrsg. von Willi Go-
etschel, Band 6. Wien: Passagen 1993, S. 137.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117 - am 25.01.2026, 18:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schichtsphilosophie der Tragödie auch das Konzept einer »Dialektik
im Stillstand«, ein begrifflicher Widerspruch in sich: die notwendige
Konsequenz der Bewegung dialektischer Selbstaufhebung ist als de-
ren Negation erst eigentlich Dialektik und »in der offenen Totalität
dialogischer Konstellationen« nach der Befreiung aus dem Herr-
schaftsgefüge des idealistisch-marxistischen Fortschrittsfetischismus
zugleich »der logische Ausdruck gelingender und gelungener Versöh-
nung«51. Diese äußert sich im »Eingedenken«52, ein der jüdischen
Theologie entnommener Begriff, welcher eine Form des Erinnerns
bezeichnet, die durch Verweigerung der Aufhebung die Vergangen-
heit als unabgeschlossene gegenwärtig und so Begegnung und Dialog
lebendig erhält, anstatt ihre Widersprüche in synthetischer Auf-
lösung dem Vergessen und der Verdrängung zu überlassen. In dieser
Selbsttranszendierung der Dialektik zur Dialogik wird schließlich Er-
lösung möglich.

Die Überschreitung des Selbst hin auf den eigenen Ursprung
(durch Widerspruch, Konflikt und Kampf hindurch) in der Be-
gegnung mit dem Anderen ist Tragik als Ekstase noch in der Über-
windung des tragischen Konfliktes. Schuld als Chiffre ekstatischer
Transzendenz weist hin auf einen Ursprungsbezug, welcher der Wie-
derherstellung und Reinigung durch Hingabe im Opfertausch bedarf.
Schuld und Tragik bedingen einander: »Der tragische Widerspruch
[…] wird erst durch die Schuld offenbar, aber damit zugleich einer
Heilung zugeführt. Die dionysische Tragödie kennt keinen unlös-
baren Konflikt. Für sie ist die Lösung im Tausch erfolgt. Zur Unlös-
barkeit kommt es erst mit der Rationalisierung des Widerspruchs, die
den tragischen Gegensatz zum dialektischen Spiel werden lässt.«53

Indem Ursprungsbezug und Ekstatik der Schuld solcherart das
Kriterium darstellt, tragische von un- oder nicht-tragischer Dialektik
zu unterscheiden, bietet sich uns nun die Möglichkeit, unseren Be-
griff von Tragik aus diesem Blickwinkel in Frage zu stellen und jene
Offenheit zu erlangen, welche ein tieferes, über die formale Konflikt-
haftigkeit hinausgehendes Verstehen erfordert. Im Bezug auf die von
Szondis Versuch über das Tragische umfassten Positionen erscheinen

Tragische Schuld A 197

Versöhnung

51 Thielen, H.: Eingedenken und Erlösung. Könighausen & Neumann: Würzburg
2005, S. 199.
52 Benjamin, W.: Über den Begriff der Geschichte (1940), in: Erzählen. Schriften zur
Theorie der Narration und zur literarischen Prosa. Suhrkamp: Frankfurt am Main
2007, S. 129ff.
53 Grätzel, S.: Dasein ohne Schuld. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2004, S. 232.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117 - am 25.01.2026, 18:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


so nicht nur die verschiedenen Definitionen des Tragischen seit
Schelling, die »sich immer schon nach der besonderen Sinngebung
des Philosophen, seinem metaphysischen Entwurf richten« (ebd.,
S. 208), sondern auch Poetik und Geschichtsphilosophie der Tragödie
entsprechend ihrem je eigenen Ausgangspunkt der Betrachtung als
Approximationen eines an sich noch die tragische Dichtung der
Griechen weit überschreitenden Phänomens. Wo die Aristotelische
Poetik mittels der Prinzipien seiner Philosophie die Form einer litera-
rischen Gattung von ihrer Wirkung her begreift, als deren kultische
Anfänge bereits im Nebel der Geschichte zu verschwinden drohen,
entdeckt Walter Benjamin den Ursprung des deutschen Trauerspiels
nach dem tragischen Untergang der allzu deutschen Philosophie(n)
des Tragischen im dialektischen Gang der materialistischen Ge-
schichtsschreibung wieder als den messianischen Gedanken. Rei-
nigung, Versöhnung und Erlösung sind vereint als Ausdruck und Fol-
ge des Gelingens eines in Gebrochenheit und Konflikt erfahrenen
Ursprungsbezuges.

Die philosophische Erörterung von Ekstase als Bedingung der
Möglichkeit einer generellen Idee des Tragischen eröffnet den un-
erschlossenen Gegenstandsbereich tragischer Schuld, doch findet da-
rüber hinaus ihre eigentliche Bewährung darin, dass der (tragische)
Konflikt zwischen der Allgemeinheit des Begriffs und dessen histori-
scher Substanz unter Anwendung der ihr eigenen Prinzipien nun erst
lösbar geworden ist in der schöpferischen Spannung einer gegen-
seitigen Infragestellung, Bezugnahme und Begegnung. Mit dieser
neuerlangten Reinheit des Blickes schauen wir zuletzt wieder zurück
auf den Text des Oidipous Tyrannos – und auf jene bedeutungsvollen
Worte des zentralen zweiten Stasimon, welche allein im Verlauf des
Stückes ein wenig preiszugeben bestimmt sein mögen von dem, was
der Dichter selbst als den Sinn seines Schaffens uns zu verstehen hin-
terließ mit der Frage: τί δεῖ με χορεύειν; (»warum soll ich tanzen?«).
Wenn irgend eine Aussage des Sophokles über das Wesen des Tragi-
schen gefunden werden kann, dann hier, wo er den Chor (οἱ χορευ-
ταί) Thebanische Bürger mimender attischer Epheben ihr eigenes
Tun54 hinterfragen lässt. Anlass gibt die Skepsis der Iokaste gegen-
über den Prophezeiungen, welche dem Handlungsumschwung des

198 ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

Tragische Schuld

54 Bernd Manuwaldt (Sophokles, König Ödipus. Berlin/Boston: de Gruyter 2012,
S. 197) spricht hierbei von »Metatheatralität«.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117 - am 25.01.2026, 18:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dramas mit Ödipus Erkenntnis seiner selbst als Makel der Stadt in-
folge des Botenberichts vorausgeht.

Das Chorlied beginnt mit einer Bitte um Reinheit (ἁγνείαν,
Vers 864) entsprechend den ewigen, sterblichen Befugnissen und
Schwächen entzogenen Gesetzen der olympischen Götter (νόμοι ὑψί-
ποδες, OT 865/6), welche schon Sophokles Antigone (Ant. 454 f.) be-
schwor. Die erste Gegenstrophe bietet das Widerbild der Hybris, die
den namensgebenden Tyrannen erzeugt (ὕβρις φυτεύει τύραννον,
Vers 873). Diese Verletzung (ὑβρίζειν) göttlicher Ordnung entsteht
im Übermaß (πολλῶν ὑπερπλησθῇ μάταν, V. 874) der Selbstüber-
steigung noch über die Höhen des Olymp hinaus (ἀκρότατον εἰσα-
ναβᾶσ᾽ αἶπος, V. 876/7). Wo die eigenen Füße nicht mehr tragen
folgt ohne göttlichen Schutz nur noch der Fall.

Die zweite Strophe bietet einige Beispiele solcher Hybris inWort
und Tat, welche stark an die historischen Anklagen in Athen um 430
v.Chr. gegen das politische Umfeld des Perikles erinnern, allen voran
gegen dessen Lehrer Anaxagoras, der ihn laut Plutarch (Per. VI) vom
Aberglauben (δεισιδαιμονία) befreit hatte und nach einem Dekret
des Orakeldeuters Diopeithes55 wegen Gottlosigkeit56 (δίκας ἀφόβη-
τος οὐδὲ δαιμόνων ἕδη σέβων, V. 885) von Athener Gerichten ver-
bannt wurde. Die folgenden Verse 889–891 hatte schon Bernard
Knox57 mit dem Prozess gegen den Bildhauer Phidias (vgl. Plut. Per.
XXXI) wegen Veruntreuung von Tempelgold und Entweihung der
Athenestatue in Verbindung gebracht.

Wenn solche Taten in Ehren stehen ist der tragische Reigen als
kultische Handlung ohne Sinn, und auch die Orakelstätten in Delphi,
Abai und Olympia, so folgert die zweite Gegenstrophe, müssen nicht
mehr verehrt werden – es schwindet das Göttliche (ἔρρει δὲ τὰ θεῖα,
Vers 910). Hier durchbricht die zeitgeschichtliche Aktualität des
Dichterapells, dessen Sprachrohr sich lediglich auf die Göttersprüche
des Laios bezieht, den Rahmen des Bühnenstückes und zeigt Sopho-
kles als ebenso φιλαθηναιότατοςwie θεοσεβεστάτος58, wenn er mit
kritischer Stimme seine Stadt vor den Folgen ihrer Hybris warnt: ab-

Tragische Schuld A 199

Versöhnung

55 τὰ θεῖα μὴ νομίζοντας ἢ λόγους περὶ τῶν μεταρσίων διδάσκοντας (Plut. Per.
32).
56 Denkbar ist auch eine Anspielung auf den Agnostiker Protagoras (VS80 B4, vgl.
Diog. Laert. IX, 8, 54).
57 Knox, B.: Oedipus at Thebes. Sophocles’ tragic hero and his time. New Haven: Yale
Univ. Press 1957, S. 104.
58 Der »Athenfreundlichste« und »frommste« unter den Tragikern, vgl. Radt, S.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117 - am 25.01.2026, 18:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


getrennt (ἀπότομον, V. 877) vom Absoluten und dem Wohl der Mit-
menschen als Bedingungen der Möglichkeit seiner Existenz (Ur-
sprung) richtet der Mensch sich unabsichtlich durch sein eigenes
Tun zugrunde. Die Inspiration seiner tragischen Dichtkunst bindet
er damit zurück an die Mantik und Kathartik59 des Apollonkultes –
ein lebhaftes Bekenntnis für die unsterbliche Wahrheit göttlicher
Prophezeiung und wider den intellektualistischen Größenwahn sei-
ner (wie aller) Zeit, welches mit der Schönheit des Wortes auch uns
Heutigen noch von der Einheit ekstatischer Erfahrung zu künden
vermag.

c) Verstrickung

Die Bewährung des im Zuge dieser Arbeit entwickelten Begriffes
einer tragischen Schuld durch den Rückbezug auf die ihn bestimmen-
den Phänomene Tragik und Schuld ist damit abgeschlossen. So wie
ein über subjektive Zurechenbarkeit hinausgehendes Verständnis
von Schuld der philologischen Diskussion um die Verfehlung des So-
phokleischen Oedipus Rex erst eine Entscheidungsgrundlage verlei-
hen konnte, hat sich die Relativierung dialektischer Konflikthaftig-
keit als fundamental für eine generelle Idee des Tragischen erwiesen.
In beiden Fällen wurde durch die philosophische Infragestellung der
begrifflichen Voraussetzungen der Problematik eine Offenheit her-
meneutischer Erfahrung erreicht, aus der heraus Tragik und Schuld
zunächst jeweils für sich aus den Bedingungen ihrer Möglichkeit her
umfasst und dann auf dem gemeinsamen Grund der sie verbindenden
Ekstatik des Ursprungsbezuges in Anwendung aufeinander zur wech-
selseitigen Erhellung und Begründung entfaltet werden konnten. So
war es letzten Endes möglich, nicht nur den Text einer antiken Tra-
gödie, sondern durch diesen auch uns selbst besser zu verstehen.

Würden wir nun aber wiederum der Philosophie gestatten,
selbstgenügsam in der Rolle einer unbeteiligten Beobachterin von
Schuld und Tragik zu verharren, so widerspräche jene von uns ange-
wandteMethodik undmit dieser auch das mühsam erreichte Ergebnis
sich selbst und bliebe nichts weiter als eine eitle Geste. Gerade weil

200 ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

Tragische Schuld

(Hrsg.): Tragicorum Graecorum Fragmenta (= TrGF). Göttingen: Vandenhoeck & Ru-
precht 1999, Bd. IV, Vita §9 und Testimonium 107.
59 Vgl. Plat. Phdr. 244a ff.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117 - am 25.01.2026, 18:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


das Tragische, wie Lore Hühn es in der Einleitung des Beitragsbandes
zum Symposium 2008 über die Philosophie des Tragischen ausdrückt,
als »der ausgezeichnete Ort einer Selbstverständigung der Philoso-
phie über ihre eigenen Grundlagen und methodischen Operations-
figuren«60 zu gelten hat – »bietet doch die antike Vorlage mit ihren
Konzepten von Hybris und Übermaß das Modell, um die heillose
Selbstverstrickung und Selbstüberforderung auszubuchstabieren, in
welche die neuzeitliche Subjektivität mit ihrem Anspruch, sich allein
aus und durch sich selbst zu begründen, notwendig gerät« (ebd.) –
obliegt damit einer Arbeit wie der hier vorliegenden auch die Verant-
wortung, zuletzt sich selber Richter und Rächer des eigenen Gesetzes
zu werden61. Denn nicht nur ist keine andere Disziplin neben der Phi-
losophie fähig oder willens zu dieser Verständigung über sich selbst,
ohne welche alle Einsicht doch gleichsam auf tönernen Füßen stünde,
sondern es wäre zudem kaum ersichtlich, welchen Sinn ihr Fragen
hätte, wenn es in der Praxis des Handelns schließlich keinerlei Folgen
nach sich zöge.

Diese Verantwortung betrifft daher nicht die Philosophie allein,
auch wenn es angesichts des Siegeszuges der empirischen Wissen-
schaften und ihrer unzweideutigen Antworten bisweilen so erschei-
nen mag, als stünde ihre theoretische Reflexivität der allumfassenden
ethischen Orientierungslosigkeit der Moderne hilflos gegenüber:
»Die größte Herausforderung und wichtigste Aufgabe geisteswissen-
schaftlicher Forschung heute liegt im Aufweisen der Hintergründe,
die zum Scheitern der Humanitätsideale und damit auch zumNieder-
gang der Humanität in der Neuzeit geführt haben. […] Vom Unter-
gang des Abendlandes bis zum kapitalistischen Imperialismus reichen
die Diagnosen, deren Gemeinsamkeiten darin liegen, die anthropolo-
gischen Implikationen der Humanitätsideale selbst nicht in Frage zu
stellen. Zu den unbezweifelten und deshalb auch unhinterfragten Vo-
raussetzungen gehört seit der Aufklärung das Freiheitsideal«62 – und
damit zugleich einer der wichtigsten Werte unserer (westlichen) Kul-
tur, als auch ein zentraler Grundbegriff der praktischen Philosophie
selbst.

Tragische Schuld A 201

Verstrickung

60 Hühn, L. (Hrsg.): Die Philosophie des Tragischen. Schopenhauer-Schelling-Nietz-
sche. Berlin/Boston: de Gruyter 2011, S. 8.
61 Vgl. Nietzsche, F. W.: Also sprach Zarathustra. Vom Wege des Schaffenden, in:
Kritische Studienausgabe (KSA), Bd. 4, herausgegeben von Giorgio Colli und Mazzi-
no Montinari. München: dtv 1999, S. 81.
62 Grätzel, S.: Dasein ohne Schuld. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2004, S. 9.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117 - am 25.01.2026, 18:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Es ist das Verdienst Stephan Grätzels, den Zusammenhang von
Freiheit und Schuld aus dieser modernen Undurchsichtigkeit zurück
ans Licht philosophischer Erkenntnis gebracht zu haben, indem er
den Begriff der Schuld in seiner ganzen existentiellen Tragweite als
Daseinsschuld herausarbeitete und so Freiheit als verschuldet gegen-
über der Vor- und Nachwelt wieder auf ein breites anthropologisches
Fundament stellte. Das Versagen einer auf ihre subjektiven Aspekte
reduzierten Täterschuld angesichts der Großverbrechen des 20. Jahr-
hunderts entlarvt so einen verborgenen Schuldkomplex unserer Kul-
tur, die eine Kultur der Freiheit ohne Schuld sein will und doch nur
eine »Freiheit ohne Reue, aber mit schlechtem Gewissen« (S. 11) lebt,
wenn sie ausgehend von der angeborenen Unschuld Aller die Last
allein der persönlichen Verfehlung des Einzelnen überantwortet. Die
rechtfertigende Abwehr diffuser Schuldgefühle ist Merkmal einer
Ethik der Präsenz, welche die Solidarität mit der Vor- und Nachwelt
aufgekündigt und in der Gegenwart das Recht ausschließlich an das
Interesse der handelnden Person63 gebunden hat, folglich nur noch
Verbindlichkeiten gegenüber Zeitgenossen kennt. Eine Schuld, die
nicht willentlich, wissentlich oder nicht selbst verursacht wurde,
wirkt deshalb unmenschlich und abscheulich – sie wird verdrängt.
Doch niemand kann sich freisprechen von der Geschichte: »Freiheit
ist als Grundwert nur gewährleistet, wenn die geschichtliche Schuld
entsühnt und die Verantwortung für die Schuld gegenüber den kom-
menden Generationen übernommen wird. Nur so kann der einzelne
Mensch, der sich schuldhaft seiner selbst bewusst wird, zu einer ethi-
schen Haltung der Solidarität finden, in der Dasein ohne Schuld ge-
lebt werden kann« (ebd., S. 278/9).

Schuld als Folge einer nicht geleisteten Rückgabe entsteht erst
im ekstatischen Bezug eines Tausches, durch den ihr Wert bestimmt
wird, und verweist somit auf die Bedingungen der Möglichkeit der
jeweils eigenen Existenz, den Ursprung einer erhaltenen Gabe des
Lebens: »In diesem Bezug ist der Ursprung oder die Ursache keine
unverbindliche Substanz, sondern Herausforderung, die zu Rechtfer-
tigung, Verpflichtung und Verdankung Anlass gibt. Das Bewusstsein
des Ursprungs ist deshalb Bewusstsein der Schuld«64. Durch Verwei-
gerung und Verdrängung des Tausches aber verschwindet Schuld
nicht einfach auf zauberhafte Art und Weise, sondern sie bleibt nun

202 ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

Tragische Schuld

63 Von lat. persona, bzw. griech. πρόσωπον: die »Maske« des Schauspielers.
64 Grätzel, S.: Dasein ohne Schuld. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2004, S. 255.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117 - am 25.01.2026, 18:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in ihrem Ausmaß unbestimmt und diffus, wie auch der Wert des Le-
bens damit seinen Maßstab verliert.

Dies zeigt sich besonders dort, wo Schuld sich nicht auf eine au-
tonome und gegenwärtige Person bezieht, welche ihren Rechts-
anspruch selbst vertreten kann und folglich als diffuses Unrechts-
bewusstsein im schlechten Gewissen des Subjekts wiederkehrt: »Der
symbolische Tausch hat kein Ende, weder unter den Lebenden, noch
mit den Toten (noch mit den Steinen oder den Tieren). Er ist absolu-
tes Gesetz: Verpflichtung und Reziprozität sind unüberwindlich. […]
wir tauschen weiterhin mit den verleugneten und nicht geduldeten
Toten – den Bruch des symbolischen Tausches mit ihnen zahlen wir
einfach mit unserem eigenen kontinuierlichen Sterben und mit unse-
rer Angst vor dem Tode. Grundsätzlich ist es ebenso mit der unbe-
lebten Natur und den Tieren. Allein eine absurde Idee von Freiheit
kann annehmen, wir seien dem entgangen; die Schuld ist universell
und nicht endend, wir werden es niemals schaffen, für all die »Frei-
heit«, die wir genommen haben, »zurückzugeben««65.

Das moderne Verständnis von Freiheit, von dem auch der straf-
rechtlich maßgebliche Begriff der Rechts- bzw. Schuldfähigkeit66 ab-
geleitet ist, begründet sich im Gedanken der Autonomie (gr. αὐτονο-
μία »Eigengesetzlichkeit, Selbstständigkeit«) der Person als Subjekt
des Handelns: »Die Autonomie des Willens ist das alleinige Prinzip
aller moralischen Gesetze und der ihnen gemäßen Pflichten […] diese
eigene Gesetzgebung aber der reinen, und als solche, praktischen Ver-
nunft, ist Freiheit im positiven Verstande. Also drückt das moralische
Gesetz nichts anders aus, als die Autonomie der reinen praktischen
Vernunft, d. i. der Freiheit«67. Mit dem Recht auf freie Entfaltung,
sowie auf Leben und Freiheit der Person als Bestandteil der Würde
des Menschen im Grundgesetz der Bundesrepublik Deutschland
(Art. 2, Abs. 1 und 2) verankert, ist individuelle Freiheit für uns zu
einer Selbstverständlichkeit geworden.

Infolge dieser Beschränkung des Rechts auf die freie und selbst-
tätige Person drängt sich die Frage nach den Rechten der Toten, Un-
geborenen, Pflanzen und Tiere auf, die somit aus der Gemeinschaft

Tragische Schuld A 203

Verstrickung

65 Baudrillard, J: Der symbolische Tausch und der Tod. Berlin: Matthes & Seitz 2011,
S. 241/2.
66 »[D]ie Fähigkeit des Täters, das Unrecht der Tat einzusehen oder nach dieser Ein-
sicht zu handeln« (§21 StGB).
67 Kant, I.: Kritik der praktischen Vernunft. Leipzig: Reclam 1878 [1788], I.1.1 §8,
S. 39/40 [A 59] (Herv. d.A.).

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117 - am 25.01.2026, 18:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Rechtssubjekte ausgeschlossen sind. Während die Rechtsfähigkeit
mit der Vollendung der Geburt beginnt (vgl. §1 BGB), ist ihr Ende
neben der Erbschaftsregelung nicht gesetzlich festgelegt und gibt im-
mer wieder Anlass zur Diskussion um die Grenzen des Lebens. Es gilt
allenfalls ein moralischer Anspruch auf postmortalen Persönlich-
keitsschutz, welcher durch die Hinterbliebenen vertreten werden
muss und hinter den Rechten lebender Personen weit zurückbleibt.
Diese »Verdrängung des Todes in der modernen Kultur bedeutet
Ausgrenzung des Sterbens und der Toten. […] Individualität wird
gerade nicht mehr als Anschluss an früheres Leben verstanden, es ist
nicht mehr die Fortführung einer Geschichte, Individualität insze-
niert sich selbst als Neuanfang«68. Parallell findet eine Ausgrenzung
der Natur statt – die immer deutlicher werdenden Folgen der Rechts-
losigkeit unserer Umwelt gegenüber globaler Ausbeutung und Ver-
wertung stellen zweifellos die wohl größte Herausforderung der
kommenden Jahrzehnte dar, denn die Konsequenzen unseres Han-
delns betreffen nichts Geringeres als die Bedingungen der Möglich-
keit dauerhaften menschlichen wie auch nicht-menschlichen Lebens
auf diesem Planeten.

Dabei ist es gerade die Verdanktheit des eigenen Seins gegenüber
der Vergangenheit, aus der sich eine Solidarität und Verpflichtung
gegenüber kommenden Generationen und der Zukunft ergibt, welche
das Leben des Einzelnen in einen größeren Zusammenhang einbindet
und so seinem Handeln Sinn verleiht. Die »konnektive Struktur« des
Vergangenheitsbezuges der sich an den Toten knüpfenden Erinne-
rung als »Urform kultureller Erinnerung«69 bildet die Grundlage
einer transindividuellen Identität und Kontinuität der Überlieferung,
mithin von Kultur überhaupt. Gegenüber jener Bezugslosigkeit und
Entpflichtung, wie sie Heideggers Beschreibung des In-der-Welt-
seins als »Geworfenheit«70 ausdrückt, muss Dasein aus seiner Ge-
schichtlichkeit und In Geschichten verstrickt71 verstanden werden,
um der fortschreitenden Selbstaufhebung des Menschen entgegen-
zuwirken, denn: »das Mittel zur Erfassung von Verstrickungen in

204 ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

Tragische Schuld

68 Grätzel, S.: Dasein ohne Schuld. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2004, S. 252.
69 Assmann, J.: Das kulturelle Gedächtnis. München: C. H. Beck 2007, S. 61.
70 Heidegger, M.: Sein und Zeit. Tübingen: Niemeyer 1993, §38, S. 178 f.: »Das Da-
sein stürzt aus ihm selbst in es selbst, in die Bodenlosigkeit und Nichtigkeit der un-
eigentlichen Alltäglichkeit«.
71 Schapp, W.: In Geschichten verstrickt. Zum Sein von Mensch und Ding. Hamburg:
Meiner 1953.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117 - am 25.01.2026, 18:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schuldzusammenhängen ist die Erzählung«72. Das Tragische, als my-
thische Erzählung vom Ursprung in seiner Gebrochenheit und Wie-
derherstellung durch die Reinigung des Opfers bietet uns dazu einen
Urtext, welcher stets neu ausgelegt zu werden verlangt.

Derartige (tragische) Verstrickungen stehen keineswegs im Wi-
derspruch zu Freiheit, vielmehr stellen sie als Grundbedingungen
allen Lebens und Handelns deren Voraussetzungen dar. Erst jenes
neuzeitliche Missverständnis, welches den Begriff der Freiheit aus-
schließlich aus seiner negativen Bestimmung als Unabhängigkeit
von aller »Heteronomie der Willkür«73 herleitet, führte zu einer Frei-
heit, die bloß noch fragt: »frei wovon?«, aber nicht mehr: »frei wo-
zu?«74. Ein Hinweis darauf ist die ewige Wiederkehr solcher Freiheit
als Problem75.

Die aktuelle Debatte um die Freiheit des Willens ist zu einem
Kriegsschauplatz zwischen Natur- und Geisteswissenschaften gewor-
den. Wie können wir frei sein, wenn Gene, Instinkt und Milieu unser
Handeln vorausbestimmen? Umgetrieben von den neusten Ergebnis-
sen aus Hirnforschung und Verhaltensbiologie stehen wir heute einer
Vielzahl von Positionen für oder wider die Vereinbarkeit von Freiheit
(sowie – in extenso – Ethik und Moral) und den verschiedenen For-
men des kausalen Determinismus76 gegenüber, am besten bekannt
durch die Formulierung als jener Laplace’sche Dämon77, welcher al-
lein durch die vollständige Analyse der Gegenwart alle vergangenen
und zukünftigen Zustände des Universums berechnen kann. Beider-
seits sind die Argumente nicht besonders neu – bereits Epikur hatte
die Willensfreiheit mit zufälligen Atomabweichungen (παρέγκλισις
τῶν ἀτόμων, Fr. 280, vgl. Lukrez II, 216 ff.) zu retten versucht, als die
Stoa das Einverständnis (συγκατάθεσις, Zeno Stoic. I, 39; vgl. Plot. I,
8, 14) mit einem durch den λόγος prädeterminierten Schicksal ein-

Tragische Schuld A 205

Verstrickung

72 Grätzel, S.: Praxis und Poetik. Beiträge zum Projekt »Der Roman als philosophi-
scher Text« (ΠΡΑΞΙΣ – Jahrbuch der Internationalen Maurice Blondel-Forschungs-
stelle, Bd. I). London: Turnshare 2008, S. IX.
73 Vgl. Kant, I.: Kritik der praktischen Vernunft. Leipzig: Reclam 1878 [1788], I.1.1
§8, S. 39 [A 59].
74 Vgl. Nietzsche: Also sprach Zarathustra. KSA 4, S. 81.
75 Vgl. Gerhartz, I. W.: Freedom as a Problem, in: Journal of unsolved Questions,
Vol. 3.2 (July 2013)
76 »the idea that every event is necessitated by antecedent events and conditions to-
gether with the laws of nature« (Hoefer, C.: »Causal Determinism«, in: Zalta, E. N.:
The Stanford Encyclopedia of Philosophy, Spring 2010 ed.).
77 Vgl. Laplace, P. S.: A Philosophical Essay on Probabilities. London 1902 [1814], S. 4.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117 - am 25.01.2026, 18:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


forderte. Das eigentliche Problem der Freiheit ist damit jedoch noch
kaum berührt worden, denn dieses ergibt sich nicht aus feststellbaren
Notwendigkeiten, sondern aus der Art und Weise des Fragens selbst.

Ganz gleich, ob wir einen chemischen Prozess, argumentative
Logik oder die Pinselführung eines holländischen Meisters betrach-
ten, die systematische Interpretation und Erklärung eines Phänomens
erfordert die Identifikation einer Kette von Ursachen, welche es be-
dingen und als deren Wirkung es zu bezeichnen ist. Ohne den Nach-
weis eines solchen Zusammenhanges wäre keine wissenschaftliche
Hypothese experimentell verifizierbar. Kausalität ist, wie Kant es
ausdrückt, a priori (vor aller Erfahrung) eine Kategorie des reinen
Verstandes, »indem er durch sie allein etwas bei demMannichfaltigen
der Anschauung verstehen, d. i. ein Object derselben denken kann«78

– eine Bedingung der Möglichkeit des Verstehens überhaupt.
Leider gilt dasselbe, wenn wir versuchen, uns selbst zu ver-

stehen: Solange Freiheit (negativ) durch die Abwesenheit von deter-
minierenden Bedingungen definiert ist, wir aber im Prozess des Ver-
stehens selbst immer schon Kausalität in die Dinge hineinlegen
müssen, kann das, was wir verstehen, niemals frei sein und Freiheit
muss unverständlich bleiben. Die Konsequenz ist absurd: je mehr wir
begreifen, desto unfreier werden wir, und je freier, desto ratloser.

Offensichtlich ist dies nicht die Freiheit, die wir suchen. Eine der-
art absolute Freiheit ist keine Freiheit mehr, wenn sie zuletzt noch
unsere eigenen Motive, Entscheidungen und Identität als bedingende
Faktoren ausschließt. Es bleibt nur noch der reine Zufall. Ohne die
Macht des Willens wird das Tun des Menschen zum Geschehen und
gerät zur Farçe. Die Vorstellung einer absoluten Freiheit erweist sich
folglich ebenso als Fehlschluss und Vorurteil wie jene entgegen-
gesetzte »Lehre von der Unfreiheit des Willens«79.

Deshalb schreibt Peter Bieri: »Es ist ein fundamentaler Fehler,
den Unterschied zwischen Freiheit und Unfreiheit des Willens mit
dem Kontrast zwischen Unbedingtheit und Bedingtheit in Verbin-
dung zu bringen. Beides, die Freiheit ebenso wie die Unfreiheit, sind
Phänomene, die es, begrifflich gesehen, nur im Rahmen vielfältiger

206 ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

Tragische Schuld

78 Kant, I.: Kritik der reinen Vernunft. Leipzig: Reclam 1878 [1781], II.1.1.1.3 §10,
S. 96/7 [A80].
79 Nietzsche, F. W.: Jenseits von Gut und Böse, in: Kritische Studienausgabe (KSA),
Bd. 5, herausgegeben von Giorgio Colli und Mazzino Montinari. München: dtv 1999,
S. 35/6.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117 - am 25.01.2026, 18:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bedingungen geben kann«80. Doch gibt es darüber hinaus noch eine
Freiheit, die nicht nur kompatibel mit Kausal- (bzw. Schuld-)zusam-
menhängen ist, sondern aufgrund dieser erst möglich?

Jede Bedingung kann selbst Objekt der Erkenntnis und so im
Mindesten bejaht oder verneint werden. Dies erlaubt es uns, die Re-
geln des Spiels zu verändern und das, was uns bestimmt wiederum
selbst zu bestimmen, indem wir erweitern, was uns begrenzt oder
stärken, was uns stützt und ernährt – Verstehen macht uns frei.

So ergibt sich eine Struktur kreativer Rückbezüglichkeit, wie sie
auch der Evolutionsbiologe Francisco Varela beschreibt: »Teile spezi-
fizieren einander, legen sich gegenseitig fest. Durch diese Art von
Verknüpfung im molekularen Bereich zeichnet sich das Leben aus
und gewinnt seine autonome Qualität. […] Die Konfiguration ist ent-
scheidend: die Operationen bilden einen geschlossenen Kreis, und da-
durch liegen die Produkte auf derselben Ebene wie die Produktions-
vorgänge. […] Autonomie entsteht an diesem Schnittpunkt. Die
Entstehung des Lebens ist kein schlechtes Beispiel dafür«81.

Hieraus wird klar, dass Autonomie nicht als bezuglose Selbst-
ursächlichkeit zu verstehen ist. »Daß du dir selber befiehlst, das heißt
›Freiheit des Willens‹«82, doch ohne Verstrickungen, welche uns alle
immer schon an etwas Anderes binden, das uns ursprünglich betrifft
– sei es zukünftig (Existenz), gegenwärtig (Dialog) oder vergangen
(Herkunft) – gibt es weder Befehl noch Befehlenden. Dieser Bezug
aber besteht in einer auf (Mit-)Mensch, (Um-)Welt oder ein schlecht-
hin Anderes verweisenden Bewegung aus-sich-heraus, über-sich-hi-
naus und auf-sich-zurück, aus dem sich notwendig auch Verpflich-
tung und Verbundenheit in Dank und Schuld gegenüber jenem
Ursprung der Freiheit ergeben. Diese sind nicht Widerspruch zu ihr,
sondern Bedingungen ihrer Möglichkeit, wie auch Notwendigkeit
und Bedingtheit als Kategorien des Verstehens kein Einspruch gegen,
sondern Voraussetzungen für ein freies, selbstbestimmtes Handeln
darstellen. Freiheit (als Autonomie) ist ekstatisch verfasst, oder sie
ist nicht.

Tragische Schuld A 207

Verstrickung

80 Bieri, P.: Das Handwerk der Freiheit. Frankfurt a.M.: Fischer 2003, S. 243.
81 Varela, F.: Der kreative Zirkel. Skizzen zur Naturgeschichte der Rückbezüglichkeit,
in Watzlawick, P. (Hrsg.): Die erfundene Wirklichkeit. Wie wissen wir, was wir zu
wissen glauben? Beiträge zum Konstruktivismus. München: Piper 2002, S. 296–298.
82 Nietzsche, F. W.: Nachlass 1885–1887, Herbst 1885 – Frühjahr 1886, 1 [44], in:
Kritische Studienausgabe (KSA), Bd. 12, herausgegeben von Giorgio Colli und Maz-
zino Montinari. München: dtv 1999, S. 20.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117 - am 25.01.2026, 18:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Schuld kommt vor der Freiheit. Gerade derOedipus Rex, mit
dem diese Untersuchung ansetzte, führt dies vor: ohne das Wissen
um die eigentliche Bedeutung des Orakelspruchs führt seine »freie«
Selbstbestimmung ihn geradewegs in die Vernichtung. Erst die Er-
kenntnis seines wahren Ursprungs durch die Anerkenntnis seiner
Schuld erlaubt Reinigung, Opfer und Wiederherstellung. Erst diese
Freiheit ist Ekstase, erst Ekstase führt durch Leid zur Erlösung. So
wird am Ende gerade jener einstige Einwand gegen die tragische
Schuld offenbar als ihr Beweis und Rechtfertigung.

Denn umgekehrt ist Unfreiheit auch keine Entschuldigung. Wir
alle unterliegen Bedingungen, wir alle haben Grenzen, die uns erst zu
dem machen, was wir sind. Ignoranz und Verdrängung durch Aus-
grenzung unserer Schuld gegenüber der Vor- und Nachwelt, den
Ungeborenen und Toten, als den Ursprüngen unserer Existenz aber
bedeuten Aufhebung, nicht Legitimation unserer selbst – wir ver-
nichten unsere Grundlagen, wenn wir sie dem Vergessen überlassen.

Diese Einsicht fordert ein Umdenken – in Bezug auf den Um-
gang mit unserer Vergangenheit, als auch in Bezug auf unsere Schuld
gegenüber der Zukunft. Wenn Ödipus uns auf diese Weise das Ver-
stehen gelehrt hat, dann erst haben wir ihn richtig verstanden.

Die Würde des Menschen ist kein Besitz, sondern obliegt der
Verantwortung jedes Einzelnen. Freiheit ist nicht Anrecht, sondern
Aufgabe – sie muss stets aufs Neue bewährt und erhalten werden
durch Eingedenken und Erkenntnis. Dies war stets eine Aufgabe der
Philosophie und wird es bleiben, solange Denken und Urteil das Han-
deln zu bestimmen vermögen.

Die Toten und ihre Geschichten eben nicht ruhen zu lassen in
den hintersten Winkeln unserer Erinnerung, sondern aufzunehmen
in eine Gemeinschaft der Solidarität ohne Grenzen und mit einzube-
ziehen in unsere Entscheidungen der Gegenwart, wird ein Teil dieser
Aufgabe sein. Es waren Menschen wie wir, die uns vorausgingen –
was uns fremd ist an ihnen, wird uns fremd bleiben an uns selbst.
Unsere Angst, dereinst nicht mehr zu sein, ist nichts als der Ruf un-
seres Gewissens, denn ihr Leben liegt nun an uns und nur wenn wir
sie in Ehren halten, dürfen wir dereinst in Ehren stehen. Dieser Pakt
wird noch weit über uns hinaus Bestehen haben, können wir das Er-
haltene (und mehr!) zurückgeben, indem wir es weitergeben.

Damit sind wir sind wir zuletzt an einem Punkt angelangt, wo
die älteste Geschichte den Puls der Zeit berührt. Am Scheideweg
blickt der Mensch zurück und sieht sich selbst – nirgendwo wird dies

208 ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

Tragische Schuld

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117 - am 25.01.2026, 18:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


heute so deutlich, wie angesichts der existentielle Frage nach dem
Fortbestehen des Lebens im Schatten einer globalen, durch den Men-
schen verursachten Klimakatastrophe. Auf der Suche nach einer Ant-
wort darauf kann das im Verlauf dieser Arbeit entwickelte Prinzip der
ekstatischen Verfasstheit deshalb einen wichtigen Beitrag leisten,
weil es sich bei diesem Problem im eigentlichen Sinne um Selbstauf-
hebung, d.h. um tragische Schuld handelt.

Die seit dem Erdgipfel (UNCED) 1992 in Rio de Janeiro etablier-
te Leitidee der »Nachhaltigkeit«, bzw. »sustainable development« als
»development that meets the needs of the present without compro-
mising the ability of future generations to meet their own needs«83

stellt zwar eine internationale Anerkenntnis dieses Problems dar,
denkt über eine Lösung jedoch wie bisherige Präsenzethiken von Sei-
ten des Individuums und seiner Interessen her nach. Eine Begrün-
dung der Solidarität mit den Interessen zukünftiger Generationen
ist daraus nicht abzuleiten, ebenso wenig wie ein Weg, zu einer sol-
chen zu gelangen.

Der Schlüssel zu diesem fehlenden Bezug auf jene Bedingungen
der Möglichkeit, d.h. den Ursprung unserer Existenz, ist Ekstase – als
Verstehen dieser Bedingtheiten, als Übernahme der Schuld einer er-
haltenen Gabe des Lebens und auch als Wiederherstellung der Bin-
dung durch das Opfer der Hingabe und des Verzichts auf eine falsche
Freiheit zu Lasten Anderer.

Das Vorbild für ein solches Verhältnis zu den Ungeborenen, aber
auch den Tieren, Pflanzen und Dingen, die zusammen alles das aus-
machen, was »Welt« für uns je bedeuten kann, bieten die Verstri-
ckungen, welche wir Heutigen im hier und jetzt als unsere Geschichte
fortführen.

Eine Weise derartiger Auseinandersetzung mit der Geschichte
war auch diese Arbeit.

Tragische Schuld A 209

Verstrickung

83 Our Common Future. Report of the United Nations World Commission on Envir-
onment and Development (WCED), published 1987, S. 41 (http://www.un-docu
ments.net/our-common-future.pdf).

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117 - am 25.01.2026, 18:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	II.1) Die Suche nach der Schuld
	a) Schmitt und Lefèvre
	b) Lurjes Kritik
	c) Die Leerstelle des Sophokles

	II.2) Schuldlose Schuld?
	a) Befleckung
	b) Ursprung
	c) Ekstase

	II.3) Tragische Schuld
	a) Verfehlung
	b) Versöhnung
	c) Verstrickung


