Teil Il:
Schuld

- am 25.01.2026, 18:22:18.


https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 25.01.2026, 18:22:18.


https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[1.1) Die Suche nach der Schuld

a) Schmitt und Lefévre

Eckard Lefevre wihlte das gefahrlich ambivalente Wort »unzeitge-
mifi« nicht unpassend zur Betitelung seiner »Bemerkungen zu So-
phokles” Oidipus Tyrannos«'. Einerseits schwingt darin ein Anklang
von Friedrich Nietzsches kulturkritischer Betrachtung Vom Nutzen
und Nachteil der Historie fiir das Leben mit, jenes Aufbegehren ge-
gen den krankhaft epigonalen, lebensfeindlichen Gebrauch der his-
torischen Wissenschaften seiner Zeit, mit denen der damals dreifSig-
jihrige Baseler Professor fiir klassische Philologie nach dem um sein
Erstlingswerk, die Geburt der Tragidie aus dem Geiste der Musik,
entbrannten Philologenstreit abrechnete: »unzeitgemiss — das heisst
gegen die Zeit und dadurch auf die Zeit und hoffentlich zu Gunsten
einer kommenden Zeit — zu wirken«?, die alteingesessenen Lehrmei-
nungen in Frage zu stellen und neue Wege zu beschreiten. Unzeitge-
mifs — das kann aber andererseits auch bedeuten (und dies wird man
Lefévre spiter vorwerfen?): ein methodischer Anachronismus in Be-
zug auf den Gegenstand seiner Arbeit, welche demzufolge nicht vom
sophokleischen Text selbst ausgegangen sei, sondern von der ein Jahr-
hundert jiingeren Poetik des Aristoteles, oder gar von einer noch viel
spéteren Interpretation derselben. Beabsichtigt war wohl nur die erste
der beiden méglichen Bedeutungen, wie schon die Ausfithrungen wi-

! Lefevre, E.: Die Unfihigkeit, sich zu erkennen. Unzeitgemifle Betrachtungen zu
Sophokles” Oidipus Tyrannos, in: Wiirzburger Jahrbiicher fiir die Altertumswissen-
schaft, N.F. 13 (1987), S. 37-58.

2 Nietzsche, F. W.: Vom Nutzen und Nachteil der Historie fiir das Leben, in: Kritische
Studienausgabe (KSA), herausgegeben von Giorgio Colli und Mazzino Montiniari.
Miinchen: dtv 1999, Bd. I, S. 247.

3 Vgl. Lurje, M.: Die Suche nach der Schuld. Sophokles” Oedipus Rex, Aristoteles’
Poetik und das Tragodien-verstindnis der Neuzeit. Beitrige zur Altertumskunde 209.
Miinchen/Leipzig: K. G. Saur 2004, S. 387.

Tragische Schuld A 119

- am 25.01.2026, 18:22:18.


https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

120

Die Suche nach der Schuld

der die philologische communis opinio der existentiellen Bedeutung
des Stiickes aufzeigen, welche Lefévre unter anderem mit Zitaten sol-
cher Namen wie Eric Robertson Dodds (»a play about the blindness of
man and the desperate insecurities of the human condition«*), Wolf-
gang Schadewaldt (das Odipusdrama als Beispiel einer ausgesetzten
und in nichts geschiitzten »condition humaine«®), Kurt von Fritz
(Odipus enthiille die »Grundbedingungen der menschlichen Exis-
tenz«%) oder auch der seiner Meinung nach »heute iiberwundenen
Anschauung« (S. 38) eines Ulrich von Wilamowitz-Moellendorff,
das Stiick sei »ad maiorem dei gloriam«” geschrieben, verdeutlicht.
Der seit Schillers Wort vom Odipus als »tragische Analysis«®
etablierten Betonung der Vorgeschichte, auf deren Aufkldrung So-
phokles drei Viertel® des Stiickes verwendet, setzt Lefévre (wie schon
Schadewaldt et al.) die konkrete Bithnenhandlung, d.h. die Rettung
der Stadt aus hochster Not, als Interpretationsgrundlage entgegen,
welche dann erst Riickschliisse auf im Verlauf Enthiilltes erméglichen
soll. Gewisse »iiberschiissige Informationen«' (S. 39), die Odipus bei
seiner Suche nach den Mérdern des Laios missachte, deutet er folglich
als Hinweise auf eine vom Autor bewusst hervorgehobene Blindheit
des Protagonisten: »Spitestens in dem ersten Dialog mit Iokaste ver-
fiigt Oidipus iiber das nétige Wissen, um den entscheidenden Schluf3
hinsichtlich seiner Herkunft ziehen zu konnen« (ebd.), tut es aber
nicht. Eben deshalb habe schon Voltaire!! bemerkt, dass »das Stiick

* Dodds, E. R.: On Misunderstanding the Oedipus Rex, in: M.]J. O’Brien (Hrsg.):
Twentieth Century Interpretation of Oedipus Rex. A collection of critical Essays,
Englewood Cliffs 1968, S. 17-29, hier 28.

5 Schadewaldt, W.: Der >Konig Odipus< des Sophokles in neuer Deutung, in: Hellas
und Hesperiden, Ziirich und Stuttgart 1970, I, S. 466476, hier: 475.

¢ Von Fritz, K.: Tragische Schuld und poetische Gerechtigkeit in der griechischen
Tragodie, in: Antike und moderne Tragodie, Berlin 1962, S. 1-112, hier: 14.

7 Wilamovitz-Moellendorff, U. v.: Excurse zum Oedipus des Sophokles, in: Hermes
34,1899, S. 55-80, hier: 58.

8 Schiller an Goethe, 2. Okt 1797, vgl. Lefévre, E.: Die Unfihigkeit, sich zu erkennen.
UnzeitgemifSe Betrachtungen zu Sophokles” Oidipus Tyrannos, in: Wiirzburger Jahr-
biicher fiir die Altertumswissenschaft, N.F. 13 (1987), S. 38, Anm. 7.

9 Erst in Vers 1182 stellt Odipus fest, »das Ganze wire klar heraus« (té mévt’ dv
gEnroL cagd).

10 Lefevre (S. 40) fiihrt hier die Ubereinstimmung der Orakel des Laios (Vers 711
714) und des Odipus (793), den Tatort des Dreiwegs (715/6 und 800-813), das Fuf3-
leiden (718 und 1032), sowie die Aussetzung (719) des Laiossohnes, bzw. Odipus’
Zweifel an seiner Herkunft (775-789) an.

1 Voltaire: Lettres sur CEdipe, Lettre III, Contenant la critique de I'CEdipe de Sopho-

ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

- am 25.01.2026, 18:22:18.


https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schmitt und Lefévre

praktisch hier zuende sei« (S. 42), wenn der blinde Seher Teiresias
den sehenden Blinden'? als eigentlichen Urheber der Thebanischen
Plage'® blossstellt und so die Auflésung schon in Vers 353 vorweg-
nimmt.

Den Grund fiir diese Verblendung findet Lefévre im Charakter
des Odipus selbst, insbesondere gerade in der prominentesten Eigen-
schaft des Ritsellgsers, seiner Klugheit (co@og, Vers 509). Immer
wieder zeige sich seine rasche Art des SchliefSens als tibereilt: »wer
schnell denkt, geht nicht sicher«, Odipus verrenne sich in Ver-
schworungstheorien iiber Teiresias (Verse 349, 399) oder Kreon
(3781.). Diese »Uberklugheit« (S. 42f.) fiithre letztlich zu schwerwie-
genden Verfehlungen gegen Gerechtigkeit (das Todesurteil gegen
Kreon in Vers 623) und Frommigkeit (Verhhnung von Orakel und
Vogelschau, Verse 964f.). »In leerem Treiben« (patdlwv, Vers 891)
biete Odipus »ein fast grotesques Zerrbild menschlichen Wahns«
(S. 45): »Hybris gebiert den Tyrannen«' — Oidipus Tyrannos. Von
der eigenen Geistesmacht geblendet werde so der Kliigste unter den
Sterblichen zum warnenden Beispiel (mapddetypa, Vers 1193). Als
er zuletzt sein Schicksal erkennen muss, nimmt er sich selbst das Au-
genlicht — und iibernehme damit »Verantwortung« (S. 48) fiir seine
geistige Blindheit.

Die Frage nach dem Sinn des Sturzes des Odipus zeigt sich somit
als Frage nach der Schuld. Sie diirfe gestellt werden (entgegen solchen
Auffassungen, welche Odipus »unschuldig schuldig«'¢ werden lie-
3en), so Lefévre (S. 49), »weil schon Aristoteles Oidipus ausdriicklich
zu den Personen gezihlt hat, die durch einen >Fehler< (apaptio) zu
Fall kommenc«. Er verweist auf das 13. Kapitel der Poetik, welches von
der Zusammensetzung der Handlung im Hinblick auf die Hervor-
rufung von Jammer und Schauder (EAco¢ und @6Pog) handelt, ins-

cle, in: CEuvres compleétes I, Paris 1859, S. 11-19, hier 13. Vgl. Dave, R. D.: Sophocles,
Oedipus Rex. Cambridge 1982, S. 12: »the structure of the plot suffers from prema-
ture disclosure«.

2 6b xal 3¢doprag xod BAémetg v’ €l naxob (»du blickst umher und siehst doch
nicht, wo du im Ublen stehst«, Soph. OT 413).

B Gg dvte Yiic thHod’ dvoole utdotopt (»der unheilige Beflecker dieser Erde bist
Du«).

4 ppovely yap ol Tayels odx aopaiels (Soph. OT 617), vgl. Lefevre (S. 44).

15 9Bptg putevet tupavvov (Soph. OT 873) beginnt das zentrale zweite Chorlied.

16 »Dafl er unschuldig schuldig wird, ist gerade die Grundlage seiner Tragik« (Schade-
waldt, W.: Der >Kénig Odipus< des Sophokles in neuer Deutung, in: Hellas und Hes-
periden, Ziirich und Stuttgart 1970, I, S. 467).

Tragische Schuld A 121

- am 25.01.2026, 18:22:18.


https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Suche nach der Schuld

besondere den Teil tiber die mittleren Charaktere (1453a7 ff.): Da die
genannten Affekte auf Unverdientheit des Leidens (dvé&rov) und
Ahnlichkeit (§potov) beruhen, diirfe der Held der Tragodie weder
aufgrund von Tugend und Gerechtigkeit (denn dies wiire abscheulich,
peopov, 1452b36), noch wegen Schlechtigkeit und Bosheit (was blof3
als gerechte Strafe empfunden wiirde, vgl. 1453a5f.) einen Umschlag
vom Gliick ins Ungliick erleiden, sondern nur »wegen eines Fehlers«
(O’ dpaptiav TLvd), wie eben bei Odipus oder Thyestes'. Aristote-
les schliefSe folglich »eine subjektive Schuldlosigkeit geradezu aus«
(S. 50).

Dass diese apaptio als (intellektueller) Fehler, »der aber aus
einer Charakterschwiche resultiert« (ebd.) eine ethische Komponente
besitze, versucht Lefévre nun anhand weiterer Aristotelesstellen zu
erweisen. So unterscheidet die Rhetorik (1374b7ff.) zwischen den
Schidigungen atdymua (ein ungliicklicher Unfall), apaptmpo (zwar
absehbar, aber ohne Bosheit: p) 4o movnptasg) und adixnpe (das
Verbrechen: absehbar und moralisch schlecht). Die Nikomachische
Ethik (1135b19ff.) differenziert den Begriff des ¢.3{»nua weiter aus,
welches demnach entweder vorsitzlich (éx wpoatpéoens) begangen
werden kann und dann ungerecht und schlecht (&3txog xal poydn-
00¢) ist, oder aber eben auch ungeplant (u7) TpofBovAevoas), etwa im
Affekt (Sto Jup.ov xat &Aha wédn), und somit nicht aus moralischer
Schlechtigkeit. Eben dies sei der Fall bei Odipus, dessen Vatermord
aus einer Handlung »im Zorn« (3¢” épyfg, Soph. OT 807) hervor-
gehe, einer Charakterschwiche, die er wihrend des Stiicks noch oft
aufweise (vgl. Verse 339, 344, 364, 405, 524). Indem er durch Uber-
klugheit (tayb @povelv) und Neigung zur 6oy sein Ungliick selbst
verursache, wire Odipus also jenen tragischen Helden zwischen Tu-
gend und Schlechtigkeit beizuordnen, welche unverdient, da auf-
grund eines menschlich verzeihbaren Fehlers, iibermiflig leiden miis-
sen. In diesem Sinne sei er fiir seine Taten verantwortlich, d.h.
moralisch schuldig.

In einem angefiigten Korrekturzusatz (S. 58) trigt Lefévre dem
Hinweis von Prof. Latacz (Basel) Rechnung, dass eine dhnliche These
bereits zuvor von Arbogast Schmitt in seiner unveroffentlichten Ha-

17 EotL 8¢ Toroltog 6 uijte GpeTh Stapépmy xal dtxaroctvy) uhte Sud xaxtay xal

; ; AN PN TN / s ;
poydnptoy petaBddiov elg Thv Sustuyloy dARX 3L’ duaptiay TLvd, TéV &v pueydhy
36E7 8vtav xal edtuyia, olov Oldimoug al Ouéstng xal of Ex T@v ToLolTwY Ye-
v&v Emepavels dvdpeg (Arist. Poet. 1453a7-12).

122 ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

- am 25.01.2026, 18:22:18.


https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schmitt und Lefévre

bilitationsschrift!® vertreten wurde, und zitiert zustimmend den Ver-
such einer Definition der apaptia als »charakterbedingter und sitt-
lich relevanter Denkfehler«!® in der gerade erschienenen Arbeit von
dessen Schiilerin Viviana Cessi. Kurz darauf ging Schmitt selbst, nun
Professor fiir Grizistik an der Universitit Mainz, den Hauptlinien der
Problematik mit einem weiteren Aufsatz?® nach, welcher zunichst
von einer Kritik am Konzept tragischen Handelns, wie es die Tra-
godiendeutung »der letzten zwei bis drei Jahrhunderte« (S.9) be-
herrscht habe, seinen Ausgang nimmt.

So hitten die Differenzen zwischen den extremen Positionen
von Freiheit oder Notwendigkeit der tragischen Charaktere (als ent-
weder entscheidungsfahige Individuen oder aber blof »plastische
Wesensgeprige«) tiber die »erstaunliche Konstanz bestimmter Deu-
tungskategorien des Tragischen« (S.9) hinweggetiduscht, wobei
Schmitt insbesondere auf den Gedanken eines »unausgleichbaren Ge-
gensatzes« verweist, wie er unter anderem in Peter Szondis Versuch
iiber das Tragische® herausgestellt wurde (Anm. 5). Angesichts sei-
ner geistesgeschichtlichen Herkunft werde jedoch deutlich, daf dieser
tragische Konflikt »nicht aus einer auf die griechische Antike zurtick-
fiithrenden Deutungstradition stammt, sondern Produkt der massiven
Stoarezeption zu Beginn der Neuzeit ist und in der Form, die er etwa
bei (und seit) Schiller angenommen hat, obendrein die >kopernika-
nische Wende« Kants, d. h. die Entdeckung der absoluten Selbsttitig-
keit der Vernunft und ihrer Unabhingigkeit von allem kausal not-
wendigen Geschehen, zur Voraussetzung hat« (S. 10).

Ein Pendent zu diesem Begriff freien Handelns im Gegensatz zu
einer durchgingig kausal geordneten Wirklichkeit kenne in der Anti-
ke nur die Stoa, und werde fiir dessen Ubertragung auf die Tragodie
schon um 200 n. Chr. von dem peripatetischen Philosophen Alexan-
der von Aphrodisias?® ausdriicklich kritisiert. Anstatt als blofSe Ein-

18 Schmitt, A.: Charakter und Schicksal in Sophokles’ >Konig Odipus, Wiirzburg
1981.

19 Cessi, V.: Erkennen und Handeln in der Theorie des Tragischen bei Aristoteles
(Beitrige zur Klassischen Philologie 180). Frankfurt a. M.: Athendum 1987, S. 262.

20 Schmitt, A.: Menschliches Fehlen und tragisches Scheitern. Zur Handlungsmoti-
vation im sophokleischen »Kénig Odipuse, in: Rheinisches Museum fiir Philologie N.F.
131 (1988), S. 8-30.

2 Wir behandelten Szondis Konzeption von Tragik als dialektischer Modus in
Kap. L1.c.

2 De fato, suppl. Aristot. II, ed. Ivo Bruns, Berlin 1892, §22-31.

Tragische Schuld A 123

- am 25.01.2026, 18:22:18.


https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Suche nach der Schuld

stimmung in ein vorherbestimmtes Schicksal (cuyxatadeoic), sei
das Handeln des Odipus im platonisch-aristotelischen Sinne von der
Ursichlichkeit menschlicher Entscheidung bestimmt und so als mit-
verantwortlich zu verstehen, was wiederum als »heuristische Mog-
lichkeit der Deutung« angewendet dem Sophokleischen Text eine »er-
staunliche Konsistenz und Einheitlichkeit« verleihe (S. 12).

Die darauf folgende Untersuchung der Handlungsmotivation
des Odipus dient demgemif3 wie schon bei Lefevre dem Aufweis be-
stimmter Charaktereigenschaften als Ursachen seines tragischen
Scheiterns. Auch hier ist es zunichst Odipus’ Fihigkeit, das Wahr-
scheinliche (ein6tog, Vers 74) schnell zu erschliefen, welche ihn be-
reits im Dialog mit Kreon »zu mangelnder Vorsicht und Umsicht ver-
leitet«?. Noch deutlicher aber zeige die Fluchrede (Verse 216-275), in
der Odipus mit der »unwiderruflichen, endgiiltigen und ungeheuer-
lichen Verfluchung des Titers und seiner Mitwisser« letztlich sein
eigenes Schicksal bestimmt, die »dramatische Intention des Sopho-
kles, bestimmte Fehltendenzen im Charakter des Odipus offenzu-
legen: Odipus zeigt die Neigung, sich von einem Gedanken, den er
faldt, ganz einnehmen und zu allen in ihm angelegten Konsequenzen
fortreiflen zu lassen, und dariiber alle anderen von der Sache gefor-
derten Riicksichten zu vernachléssigen, ja sie gidnzlich aus dem Blick
zu verlieren« (S. 14).

»Verblendung (&tn) und Selbstiiberschitzung (0Bpte)« (S. 17)
des Protagonisten, wie auch des Chores als dramatis persona, in de-
nen Schmitt »vom Geist der Sophistik des 5. Jahrhunderts, vom Ver-
trauen in die in der eigenen Verfiigung liegenden Moglichkeiten des
Erkennens und technischen Verinderns« (S. 18) geprigte Menschen?*
erkennt, sind somit nicht gleichsam von auflen auferlegte Seins-
bestimmungen oder vorherbestimmtes Schicksal, sondern »Resultat
eines ungeniigenden Gebrauchs, den der Mensch von seiner Vernunft

2 Schmitt, A.: Menschliches Fehlen und tragisches Scheitern. Zur Handlungsmoti-
vation im sophokleischen >Konig Odipuse, in: Rheinisches Museum fiir Philologie N.F.
131 (1988), S. 13.

2 Deren »naive Uberschitzung, mit der methodischen Beherrschung des Erkennens,
Handelns und technischen Produzierens iiber alles verfiigen zu kénnen und so [...]
den Verkehr zwischen Menschen und Géttern und dabei alle Seherkunst technisch in
den Griff zu bekommen und auf keine religios-kultische Vermittlung mehr angewie-
sen zu sein« (ebd., S. 18) auch Platon im Symposion (185e6-188e4) ironisch bloB3-
stelle.

124  ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

- am 25.01.2026, 18:22:18.


https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schmitt und Lefévre

macht« (S. 19) und fiir den er folglich auch die Verantwortung, d.h.
Schuld trage.

Indem Sophokles also zeige, »wie Odipus, wie Jokaste und der
Chor durch ein vermeidbares, aber aus Charakter und Denkhaltung
heraus verstindliches Fehlverhalten selbst zur Ursache vielfiltiger
Verstellungen und Verzerrungen der richtigen Perspektive auf die
Wahrheit werden« (S. 28), ergebe sich schliefSlich auch, »dafd Aristo-
teles’ Hamartia-Theorie geeignet ist, ein tragisches Scheitern dieser
Art — aus seinen allgemein menschlichen und psychologischen Bedin-
gungen heraus — zu erkliren« (ebd., Anm. 39), weil er — entgegen den
modernen Deutungen von Schiller? bis Scheler? — auf den »Unter-
schied zwischen einer menschlich verstandlichen und darum Mitleid
erweckenden Verfehlung und einer Tadel und Ablehnung erregenden
>Verschuldung«« (ebd., Anm. 40) den allergrofiten Wert gelegt habe.

Schmitt bezieht sich hier (und auch anderenorts hinsichtlich der
Antigone) auf die Begriffe d8txnpa und dpdptnpa aus der Nikoma-
chischen Ethik: »Im Unterschied zur absichtlichen Schuld gehort die
Aristotelische Hamartia vielmehr in den Bereich einer vermeidbaren
Schuld (oder vielleicht besser Verfehlung)«?. Weil der Mensch so im
Gegensatz zu einer schuldlosen oder nur objektiven Schuld? (atiyy-
uo) selbst »mitverantwortlich am Zustandekommen seines Un-
gliicks«*° werde, erhalte die tragische Verfehlung (dpaptio) bei Aris-
toteles eine »eminent moralische Bedeutung: es ist die Verdunkelung
klaren Denkens durch Leidenschaft«®. Damit riickt sie in die Nahe

% Vgl. Schiller, J. C. E: Uber die tragische Kunst. Gesamtausgabe Bd. 17. Miinchen:
dtv 1966, S. 146 £.

%6 Vgl. Scheler, M.: Zum Phidnomen des Tragischen, in: Der Umsturz der Werte. Leip-
zig: Francke 1919, S. 367.

77 Schmitt, A.: Bemerkungen zu Charakter und Schicksal der tragischen Hauptper-
sonen in der Antigone, in: Antike und Abendland. Berlin/New York: De Guyter 1988,
S. 3 (mit Verweis auf Arist. EN 1135b171.).

% Vgl. Schmitt, A.: Aristoteles, Werke in deutscher Ubersetzung, Bd. 5 (Poetik). Ber-
lin: Akademie 2008, S. 123: »Eine solche schuldlose oder nur objektive Schuld gibt es
nur, wenn der Handelnde keine wirkliche Wahl hatte«.

¥ Schmitt, A.: Tragische Schuld in der griechischen Antike, in: Giinther Eifler/Otto
Saame (Hrsg.): Die Frage nach der Schuld. Vortrige, Studium Generale der Johannes
Gutenberg-Universitit, Mainz 1991 (Mainzer Universititsgesprache Sommersemes-
ter 1987 u. Wintersemester 1987/88), S. 157-192, hier: S. 186.

%0 Ebd., S. 184; vgl. &t als »leidenschaftliche Verengung ihres Denkens« bei Schmitt,
A.: Bemerkungen zu Charakter und Schicksal der tragischen Hauptpersonen in der
Antigone, in: Antike und Abendland. Berlin/New York: De Guyter 1988, S. 14.

Tragische Schuld A~ 125

- am 25.01.2026, 18:22:18.


https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

126

Die Suche nach der Schuld

dessen, was die Arbeit von Cessi®® als daxpaota (Unbeherrschtheit)
herausgestellt hatte: »Im Fall der akrasia bleibt der Handelnde auf-
grund seiner charakterlichen Veranlagung an die Dimension der
Wahrnehmung und folglich allein an die Gegenwart gebunden [...]
Aus einem charakterlich bedingtem Mangel an Phantasie geht eine
sittlich relevante Fehlverbindung innerhalb eines zur Handlung fiih-
renden Erkenntnisaktes hervor« (S. 256), da der Fehlende nicht in der
Lage ist, »die ihm vorliegende Situation in ihrer ganzen Bedeutung
im Hinblick auf die Zukunft zu durchleuchten« (S. 261). Fiir seinen
Charakter aber ist der Mensch selbst verantwortlich (vgl. EN 1114a4—
7). Zur Verdeutlichung des Zustandekommens einer derart sittlich
relevanten, weil auf dem Charakter des Handelnden beruhenden,
zur Fehlhandlung fithrenden Perspektive fiithrt Cessi »ein von Aris-
toteles im Rahmen der &xpaota-Problematik erwihntes Beispiel« an
(S. 242), welches sie allerdings der Definition des apdptnuo pet’
ayvotag, der Verfehlung aus Unwissenheit aus EN 1135b13-16, ent-
nommen hat.

Der Unbeherrschte (dxpat7c) handelt laut Aristoteles (EN
1152a15 ff.) freiwillig (¢x¢v) und wissentlich (28¢)x), ist selbst jedoch
nicht moralisch schlecht (movrnpog, xaxoc), da er sein Handeln nicht
beabsichtigt (00 yap énifovioc). Deshalb ist sein Leid zwar selbst
verursacht, aber dennoch unverdient (&vé&tov), weil inkommensura-
bel mit dem Ausmaf3 seines Vergehens. Dies aber entspricht wieder-
um exakt dem von Lefévre angefiihrten adixmpo im Affekt aus EN
1135b191f.

Dieses adixnuo im Affekt, obwohl nicht aus moralischer
Schlechtigkeit (00 yap dta oy dnptav, Arist. EN 1135b24) begangen,
bleibt jedoch eine Sonderform des freiwilligen (ExoVctov) und vor
allem wissentlichen (eidmg ®al p) &yvoév, EN 1135a24) Handelns,
wie auch Andreas Zierl® in seinem Beitrag zu der um Schmitt und
Lefévre entstandenen Diskussion bemerkt. Den tragischen Fehler
(dpaptia) der Poetik versteht er, schon aufgrund des Wortstamms®,
eher im Sinne des zwar absehbaren (w1 TapaAdyng), aber nicht bos-
haften, da unwissentlichen (&yvo&v) und damit unfreiwilligen (dxo00-

3 Cessi, V.: Erkennen und Handeln in der Theorie des Tragischen bei Aristoteles
(Beitrage zur Klassischen Philologie 180). Frankfurt a. M.: Athendum 1987.

3 Zierl, A.: Erkenntnis und Handlung im Oidipus Tyrannos des Sophokles. Rhei-
nisches Museum fiir Philologie 142/2, S. 12748, hier: S. 132, Anm. 11.

% Gebildet mit —ta als Abstractum, bzw. mit —po als Concretum, vgl. ebd., S. 132,
Anm. 12.

ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

- am 25.01.2026, 18:22:18.


https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schmitt und Lefévre

otov, EN 1135a31) apaptrua als ein »auf Unkenntnis relevanter Be-
dingungen und Faktoren einer Handlung einschliefSlich der Identitit
der betroffenen Personen beruhender Fehler« (S. 132). Er verweist
zudem auf das von Aristoteles an dieser Stelle selbst fiir eine solche
Verfehlung gegebene Beispiel der »unwillentlichen Tétung des Va-
ters«**, welches doch sehr an Odipus erinnert.

Dass ein solches Vergehen, »ohne Wissen und daher unfreiwillig
begangen, in Aristoteles’” Augen keinen moralischen Tadel oder Vor-
wurf verdient«3® wertet Zierl als Hinweis darauf, dass Schmitt »mit
seiner Kritik an Oidipus’ Handlungen — u. a. am Dreiweg — iiber Aris-
toteles selbst hinausgeht, der hier und in der Poetik darauf verzichtet,
das angenommene entschuldigende Unwissen des Handelnden weiter
zu hinterfragen« (ebd. S. 132, Anm. 11). Schmitt aber macht Odipus
zum Opfer »vermeidbarer, selbstverschuldeter Unwissenheit«, weil
dieser mit dem Zweifel an seiner Abstammung (Vers 780) als Aus-
loser der ersten Orakelbefragung (Verse 788/9), gerade also jenen
Neuerungen der Sophokleischen Behandlung des Mythos, {iber ein
»Wissen seines Nichtwissens« (S. 21) verfiige und somit Verantwor-
tung zur Vorsicht trage — konnte nicht jeder sein wirklicher Vater
sein? Dass Odipus jedoch von der Nichtaussage des Gottes beziiglich
der Elternschaft auf eine Versicherung der Ungewissheit schlieflen
konne, so dass von einer charakterbedingten Blindheit zu sprechen
sei, bezweifelt schon Bernd Manuwaldt: »Oidipus verhilt sich nicht
anders, als man sich iiblicherweise, wie der Mythenvergleich zeigt,
auf Orakel dieser Art hin verhélt«¥.

Odipus versucht, das Eintreten des schreckensverkiindenden
Orakels zu vermeiden, indem er nicht nach Korinth zuriickkehrt —
und trifft so am Dreiweg auf seinen Vater, ohne es zu wissen, titet

* Ebd, S. 132, Anm. 11, vgl. EN 1135a28-30: évdéyector 8¢ Tov tumtdpevoy matépn
elvar, Tov 87 8tu pév dvdpemog A TAY TapbvTeY TLE YLvooKeLy, BTL ¢ TaThp
AYVoETy.

35 Sehr wohl aber den tragodienspezifischen Affekt des Jammers, bzw. Mitleids (¥he-
0¢): Tiic dpeTiic 07 mepl T e nal mpdkerg olomg, xal dmt v toig Exouctotg
gratvay xal Poéyov yvopévay, énl 8¢ Tolc dxoustols Guyyvaung, éviote 8¢ %ol
2réov (Arist. EN 1109b31 f£.).

3 Schmitt, A.: Menschliches Fehlen und tragisches Scheitern. Zur Handlungsmoti-
vation im sophokleischen »Kénig Odipuse, in: Rheinisches Museum fiir Philologie N.F.
131 (1988), S. 13.

% Manuwaldt, B.: Oidipus und Adrastos. Bemerkungen zur neueren Diskussion um
die Schuldfrage in Sophokles’ >Konig Odipus¢, in: Rheinisches Museum fiir Philologie
N.E. 135 (1992), S. 1-43, hier: S. 17.

Tragische Schuld A 127

- am 25.01.2026, 18:22:18.


https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

128

Die Suche nach der Schuld

ihn unfreiwillig. Deshalb, so Manuwaldt, diirfe man »von vornehe-
rein vermuten, daf} die Schuldfrage fiir Sophokles, wenn sie denn
iiberhaupt beriihrt sein sollte, kaum ein besonderes Gewicht hatte«,
vielmehr handle es sich um eine »Tragik ohne subjektive Schuld«
(S.7). Moralisch schuldig wire Odipus in diesem Sinne also nur,
wenn er freiwillig und wissentlich gehandelt hitte — dann aber hitte
er den tragodienspezifischen Affekt des Jammers (bzw. Mitleids)
nicht verdient (vgl. Arist. EN 1109b31ff.). Schmitt jedoch ldsst sich
auf diese Aporie nicht ein: »Fiir Aristoteles liegt die menschliche Frei-
heit in der Moglichkeit des Eingriffs des Menschen in den Hand-
lungs- und Geschehensablauf selbst«*.

Mehr als auf die Unterscheidung mehr oder minder freiwilliger
Vergehen kommt es Schmitt demgeméfS auf die Ursdchlichkeit des
Handelns an, um die tragische Verfehlung von einem blofSen Zufall
(GToympe) zu trennen: »Man fehlt, wenn die Ursache des Ungliicks
in einem selbst liegt«*® (qpaptdver pev yop Grav 7 deyn év adtd 7
T¥c altlog, Arist. EN 1135b18f.). Ist dies nicht gegeben, sei von
einem Handeln, welches nachzuahmen die Tragodie als plynots mpd-
Eewe (Poetik 1449b24-28) ja zum Ziel habe, gar nicht zu sprechen,
sondern nur von einem zufilligen Ereignis, das den Menschen ohne
eigene Schuld*! von auflen (£w9ev) iiberkommt. Darin stimmt er
tibrigens auch mit Peter Szondi iiberein: »tragisch ist nicht, dafy dem
Menschen von der Gottheit Furchtbares zuteil wird, sondern daf3 es
durch des Menschen eigenes Tun geschieht«*?. Dass der moderne,
idealistische Begriff von Freiheit als absolute Selbsttitigkeit der Ver-
nunft solche Grade von Freiwilligkeit nicht mehr anerkenne, fiihre
zum Missverstindnis der Aristotelischen Auffassung, dass der
Mensch »eben nicht nur Verantwortung fiir seine >spontanens, be-
wufSten Entscheidungen, sondern auch fiir das, wodurch er Wahrneh-

% Manuwaldt, B.: Oidipus und Adrastos. Bemerkungen zur neueren Diskussion um
die Schuldfrage in Sophokles’ >Konig Odipuss, in: Rheinisches Museum fiir Philologie
N.F. 135 (1992), S. 14.

% Schmitt, A.: Tragische Schuld in der griechischen Antike (s.0., Anm. 29), S. 187,
vgl. Arist. EN 1112a30£f.

# Ebd., S. 186/7.

41 Vgl. Schmitt, A.: Aristoteles, Werke in deutscher Ubersetzung, Bd. 5 (Poetik). Ber-
lin: Akademie 2008, S.444: »Eine Schicksalstragodie ist fiir Aristoteles iiberhaupt
keine Tragddie, sondern eine Geschichte von schrecklichen Ereignissen, die nicht in
der Verantwortung des Handelnden lagenc.

# Vgl. Szondi, P.: Versuch iiber das Tragische, in: Schriften I. Frankfurt a. M.: Suhr-
kamp 1978, S. 213.

ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

- am 25.01.2026, 18:22:18.


https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lurjes Kritik

mungen, Gefiihle, Triebe, Leidenschaften, und damit letztlich seinen
Charakter und seine Person bestimmen lasst«* trage. Allerdings, wie
schon Manuwaldt (S. 3) gesehen hat, korrespondiert mit der spiten,
sikularen Theorie des Aristoteles (vgl. oben, Abschnitt 1.1.a) auch,
»daf3 die numindse Sphire ausgeschaltet und das tragische Geschehen
als ein rein menschlicher Vorgang gesehen wird«.

b) Lurjes Kritik

Als eine » Verlegenheit«* begegnet uns die Sophokles-Diskussion um
Schmitt und Lefévre in der Einleitung zu Michael Lurjes Berner Dis-
sertationsschrift von 2001, erschienen 2004 unter dem Titel Die
Suche nach der Schuld. Eine Verlegenheit deshalb, weil die beiden
Aufsitze »alles, was die Klassische Philologie in den letzten 100 Jah-
ren geleistet hat oder, sagen wir, geleistet zu haben glaubte, iiber Bord
werfen und an die Grundlagen des so miithsam errungenen Verstind-
nisses des Odipus Rex riihren« (S. 6), wobei Lurje hier neben Dodds
und Schadewaldt vor allem des Wilamowitzschen Urteils gemahnt,
bei dem Gerede von Schuld und Strafe handle es sich um »Unver-
stand«*: »Wer in den Oedipus des Sophokles eine Schuld hinein-
interpretiert, der falscht das Gedicht und versiindigt sich an der Reli-
gion des Dichters«*. Dennoch sei es bislang auch den vereinzelten
Gegenstimmen von Zier] und Manuwaldt »nicht gelungen, die neuen
Interpretationen zu widerlegen, sondern lediglich, das >traditionellec
Verstindnis zu bekriftigen«, womit derzeit eine peinliche Patt-Situa-
tion vorliege, welche »die methodische Hilflosigkeit der Klassischen
Philologie gegeniiber Fragen der Gesamtinterpretation erneut blof3-
legte« (S.9) — »Wer weifs schon, wie Sophokles seine Tragddien
verstanden wissen wollte? Die Klassischen Philologen wissen es je-
denfalls nicht mehr« (S. 11). Fest steht fiir Lurje nur, »daf die Kon-

# Schmitt, A.: Tragische Schuld in der griechischen Antike (s.0.), S. 163.

# Lurje, M.: Die Suche nach der Schuld. Sophokles” Oedipus Rex, Aristoteles’ Poetik
und das Tragddien-verstindnis der Neuzeit, Beitrige zur Altertumskunde 209, Miin-
chen/Leipzig: K. G. Saur 2004, S. 1.

4 Wilamovitz-Moellendorff, U. v.: Excurse zum Oedipus des Sophokles, in: Hermes,
Zeitschrift fiir classische Philologie 34 (1899), S. 55-80, hier: 55.

# Wilamovitz-Moellendorff, U. v.: Sophokles: Oedipus. Einleitung, in: Griechische
Tragodien, iibersetzt von Ulrich von Wilamowitz-Moellendorff, Bd. 1, Berlin: Weid-
mann 1904 [1898], S. 9-26, hier: 14.

Tragische Schuld A 129

- am 25.01.2026, 18:22:18.


https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

130

Die Suche nach der Schuld

troverse ihren Hauptgrund [...] in den Voraussetzungen, die die
Grundlage der von Schmitt und Lefévre vorgeschlagenen Interpreta-
tion bilden und mit denen sie an den Text herangehen« (ebd.) haben
miisse, welchen nachzugehen er sich zur Aufgabe gemacht hat. Im
Folgenden wird er zu dem Schluss gelangen, dass die Arbeiten von
Lefévre*, Schmitt*® und auch dessen Schiilerin Cessi* »nicht vom
sophokleischen Text ausgehen, sondern Ergebnis und Folge der An-
wendung einer bestimmten Auffassung des 13. Kapitels der aristote-
lischen Poetik, insbesondere der Hamartia, auf die attische Tragidie
darstellen« (S. 387), also keineswegs Neuerungen, sondern lediglich
eine Riickkehr zu moralisierenden Interpretationen der frithen Neu-
zeit bedeuten, welche wieder hinter einstmals als sicher erachtete Er-
kenntnisse zuriickfillt.

Lurjes Kritik argumentiert demgemafl mittels der Einordnung
seiner Opponenten in eine groflangelegte Deutungsgeschichte zu-
niichst nicht des Oidipus Tyrannos, sondern der Poetik des Aristote-
les, welche — im Mittelalter so gut als vergessen — erst zur Zeit der
italienischen Hochrenaissance wiederentdeckt und entsprechend der
damaligen, auf der ars poetica des Horaz (65-8 v.Chr.), sowie dem
spatantiken Terenz-Kommentar des Donat bzw. Euanthius (de co-
moedia/de fabula) basierenden Dichtungstheorie des Cinquecento in-
terpretiert wurde. Ausgangspunkt bildete dabei die Frage nach dem
Zweck und Nutzen der Dichtkunst, einem prodesse®® neben dem blo-
8en Genuss (delectare), um sie gegeniiber der Kritik der Politeia des
Platon zu rechtfertigen, welcher ihre Liigen aus seinem Idealstaat ver-
bannt wissen wollte. So warf der erste neuzeitliche Poetik-Kom-
mentar des Francesco Robortello von 1548 ein Problem auf, als er die
Aristotelische Katharsis t&dv totoltev madmuatev (Arist. Poet.
1449b27/8) als purgari has duas, commiserationem & metum>! ohne

47 Lefevre, E.: Die Unfihigkeit, sich zu erkennen. UnzeitgemifSe Betrachtungen zu
Sophokles” Oidipus Tyrannos, in: Wiirzburger Jahrbiicher fiir die Altertumswissen-
schaft, N.F. 13 (1987), S. 37-58.

# Schmitt, A.: Menschliches Fehlen und tragisches Scheitern. Zur Handlungsmoti-
vation im sophokleischen >Konig Odipuse, in: Rheinisches Museum fiir Philologie N.F.
131 (1988), S. 8-30.

# Cessi, V.: Erkennen und Handeln in der Theorie des Tragischen bei Aristoteles
(Beitrage zur Klassischen Philologie 180). Frankfurt a. M.: Athendum 1987.

% Vgl. Horaz, ars poetica 333/4: Aut prodesse volunt aut delectare poetae / aut simul
et iucunda et idonea dicere vitae (»Entweder niitzen oder unterhalten wollen die
Dichter / oder zugleich Erfreuliches und fiir das Leben Niitzliches sagen«).

51 Francisci Robortelli Utinensis In librum Aristotelis de arte poetica explicationes,

ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

- am 25.01.2026, 18:22:18.


https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lurjes Kritik

moralische Implikation auf die tragodienspezifischen Affekte des
Jammers und Schauders allein bezog. »Mit Hilfe des von der (neu)
platonisierenden Dante-Exegese erarbeiteten Gedankengutes«°2 einer
»poetischen Gerechtigkeit«®, dem zufolge Dichtung durch die Dar-
stellung einer gerechten Weltordnung (vgl. Plat. Rep. 380a5-b7) mo-
ralische Exempla gottlicher Strafe fiir menschliche Vergehen zu ge-
ben habe, vollzogen daraufhin die Ubersetzung von Bernardo Segni
(1549), sowie vor allem die explicationes des Vincenzo Maggi und
Bartolomeo Lombardi (1550) eine Umdeutung der Katharsis zu einer
Reinigung von nunmehr als »Laster« (a vitiis expurgetur®) verstan-
denen Leidenschaften mittels Furcht und Mitleid, um eine Synthese
aus Aristoteles, den antiken Kommentatoren, als auch dem christli-
chen Glauben® zu erreichen. Als ein solches Laster wurde folglich
auch die Hamartia des 13. Kapitels der Poetik ausgelegt, nicht zuletzt
aufgrund Robortellos zweideutiger Ubersetzung des qp.dptnpo pet’
ayvotag, (Arist. EN 1135b13-16) als per ignorantiam (Unwissen-
heit) bzw. imprudentiam (Unbesonnenheit, Unbeherrschtheit), was
dann gemif der paradigmatischen Bedeutung des Stiickes in der Poe-
tik wiederum in den Oedipus Rex hineininterpretiert werden musste.

Im Rahmen der Querelle des Anciens et des Modernes zwischen
der moralisierenden doctrine classique und der modernistischen Auf-
fassung etwa eines Pierre Corneille, dass die Antike nicht als Vorbild
herhalten konne, eben weil das von Aristoteles beschriebene Trago-
dienideal nicht mit christlichen Moralvorstellungen zu vereinbaren
sei, gerit die Frage nach der Schuld des Odipus im Frankreich des 17.
und 18. Jahrhunderts in den Brennpunkt. Je nachdem, ob das infolge

paraphrasis in librum Horatii, qui vulgo de arte poetica ad Pisones inscribitur. Flo-
renz 1548, Nachdruck Miinchen 1968, S. 53.

52 Lurje, M.: Die Suche nach der Schuld. Sophokles” Oedipus Rex, Aristoteles’ Poetik
und das Tragddien-verstindnis der Neuzeit, Beitrige zur Altertumskunde 209, Miin-
chen/Leipzig: K. G. Saur 2004, S. 74.

% Vgl. »poetical justice« in Rymer, Th.: The Tragedies of the Last Age Consider’d and
Examin’d by the Practice of the Ancients and the Common Sense of All Ages. London
1678, Nachdr. New York/London 1974.

5 Vincentii Madii Brixani et Bartolomei Lombardi Veronensis in Aristotelis Librum
De Poetica communes explanationes, Madii vero in eundem librum propriae annota-
tiones. Eiusdem de Ridiculis et in Horatii librum de arte Poetica interpretatio. Venedig
1550, Nachr. Miinchen 1969, S. 22.

% Vgl. Hiob 34, 10-12: »Es sei ferne, da8 Gott sollte gottlos handeln und der All-
maichtige ungerecht; sondern er vergilt dem Menschen, darnach er verdient hat, und
trifft einen jeglichen nach seinem Tun«.

Tragische Schuld A 131

- am 25.01.2026, 18:22:18.


https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

132

Die Suche nach der Schuld

eines blinden, unaufhaltbaren Schicksals (fatalité) unverdiente Lei-
den des Sophokleischen Helden als eine Hamartia im Sinne der Poe-
tik zu gelten hatte oder nicht, musste entweder die Autoritit des
Aristoteles, oder aber der sittliche Nutzen der Dichtung aufgegeben
werden. Eine »Losung« erbrachte erst André Dacier®: »Die Interpre-
tation des Oedipus Rex, der zufolge es das dichterische Ziel des So-
phokles gewesen sei zu zeigen, daf8 und wie Odipus aufgrund seiner
eigenen Charakterschwichen ins Ungliick gerate und so selbst zur
Ursache seines Scheiterns werde, stammt spitestens aus dem Jahr
1692. Sie ist ein Produkt der klassizistischen Aristoteles-Rezeption,
hervorgegangen aus den Bemiihungen der franzdsischen Klassizis-
ten, die sophokleische Tragodie mit ihrer eigenen (Um-)Deutung des
13. Kapitels der aristotelischen Poetik in Einklang zu bringen«®*’.
Wihrend Dacier noch fiir Lessings moralische Deutung der
Katharsis bestimmend blieb, wandte sich die von Schelling und den
Gebriidern Schlegel begriindete »Philosophie des Tragischen« (vgl.
oben, Kap. I.1.b) im deutschsprachigen Raum nach der franzésischen
Revolution jedoch wieder von Aristoteles ab und sah das Wesen der
Tragodie aufgrund einer Neubewertung der modernistischen »Schick-
salstragodie« nun gerade im Widerstreit von Freiheit und Notwen-
digkeit, bis »die Wilamowitzsche Wende« (ebd., S. 241ff.) dem 200
Jahre alten Streit endlich ein Ende setzte. Indem er moralische wie
fatalistische Deutungen gleichermafSen zuriickwies und eine metho-
dische Trennung von Textinterpretation des Oedipus Rex und Deu-
tung der (normativen) Poetik etablierte, habe Ulrich von Wilamo-
witz-Moellendorff, so Lurje, die Tragddie nicht nur von Fatum und
blindem Schicksal®® einerseits, sowie von Schuld und der Gerechtig-

% La Poétique d’Aristote, Contenant Les Regles les plus exactes pour juger du Poéme
Heroique, & des Pieces de Theatre, la Tragedie & la Comedie. Traduite en frangoise,
Avec Des Remarques Critiques Par Mr. Dacier. Paris: Claude Barbin 1692, Nachdr.
Hildesheim 1976.

7 Lurje, M.: Die Suche nach der Schuld. Sophokles” Oedipus Rex, Aristoteles” Poetik
und das Tragodien-verstindnis der Neuzeit, Beitrige zur Altertumskunde 209, Miin-
chen/Leipzig: K. G. Saur 2004, S. 136/7.

58 Beides Lehren, welche erst mit der stoischen Alternative von Willensfreiheit und
Determinismus (stpoppévy)) im Hellenismus entstanden, also fiir die klassische Tra-
godie als irrelevant zu betrachten sind (vgl. Lurje, S.244). Stattdessen sei ein »In-
einander gottlicher und menschlicher Krifte« anzunehmen, die »doppelte Motiva-
tion« der Homerischen potpa: »selbst dort, wo der Mensch sein Handeln als frei
gewihlt und aus eigener verantwortlicher Entscheidung vollzogen empfindet, ist er

ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

- am 25.01.2026, 18:22:18.


https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lurjes Kritik

keit Gottes andererseits befreit, sondern auch vom Joch der (Aristote-
lischen) Tragddientheorie.

»Hier trat an die Stelle der nicht vorhandenen sittlichen Schuld
am Vatermord und Inzest ein weiterer dem christlichen Denken
fremder, fiir die griechische Religion aber zentraler Begriff in den
Vordergrund, der das Geschehen im Oedipus Rex sowohl auf der
menschlichen als auch auf der gottlichen Ebene zu erkldren vermoch-
te: die Befleckung, placspa«®. Da diese Befleckung aber, wie schon
Erwin Rohde® festgestellt habe, »einzig und allein der faktischen Tat,
nicht der Absicht« anhafte, meint Lurje (S. 252/3) feststellen zu kon-
nen: »Sittliche Schuld oder Unschuld des Taters spielen bei der Befle-
ckung keine Rolle«. Was genau aber eigentlich eine sittliche, bzw. mo-
ralische Schuld ausmache, begriindet Lurje an keiner Stelle seiner
Arbeit deutlicher als hier durch Abgrenzung von der Befleckung®':
»Unrein kann man auch werden, ohne es zu wissen oder zu wollen«.
Schuld aber, so muss der Umkehrschluss lauten, erfordert: Absicht,
Wissen, Wollen.

Dieser Begriff von (moralischer) Schuld liegt dann auch seiner
folgenden Analyse der >neuen« Interpretationen von Lefévre, Schmitt
und Cessi zugrunde. Da eine historische Koinzidenz allein noch kein
deduktives Verfahren bedeutet®?, widmet sich Lurje dort dem Auf-
weis methodischer Fehler der gegnerischen Beweisfiihrung und wird
zunichst fiindig in Lefévres Riickschliissen von der Biihnenhandlung
auf die Vorgeschichte®>: »Der Vatermord und die Mutterche lieflen
sich auch dann nicht ungeschehen machen, wenn Odipus sich gegen-

vom Mitwirken gottlicher Michte iiberzeugt ohne sich dadurch in der Freiheit seines
Tuns beeintrichtigt zu fiihlen« (S. 246).

% Vgl. Soph. OT 96, 241, 313; siehe auch wdoog (138) und &yog (1426).

% Rohde, E.: Psyche. Seelenkult und Unsterblichkeitsglaube der Griechen, Bd. II. Tii-
bingen/Leipzig: J. C. B. Mohr 1906 [Freiburg i. B. 1894], S. 71-80.

61 Welche er Odipus dagegen ausdriicklich zuspricht: »Befleckung resultiert aus je-
dem auch unfreiwillig und unwissentlich begangenem Mord und macht — nicht nur
den Tréger, sondern auch seine Umgebung und die Gemeinschaft, der er angehort —
unrein, ist eine Verletzung der gottlichen Ordnung, wird von der Gottheit geahndet
und muss beseitigt werden. Dies ist nun genau im Oedipus Rex der Fall.« (Lurje, M.:
Die Suche nach der Schuld. Sophokles” Oedipus Rex, Aristoteles’ Poetik und das Tra-
godienverstindnis der Neuzeit, Beitrige zur Altertumskunde 209, Miinchen/Leipzig:
K. G. Saur 2004, S. 253).

6 Vgl. Flashar, H.: Lurje, Die Suche nach der Schuld. In: Gnomon 8 (2006), S. 6714,
hier: S. 673.

6 »Wer wihrend einer so wichtigen Phase seins Lebens blind ist, ist sein ganzes
Leben hindurch blind« (Lefevre, E.: Die Unfahigkeit, sich zu erkennen, S. 48).

Tragische Schuld A 133

- am 25.01.2026, 18:22:18.


https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

134

Die Suche nach der Schuld

iiber Kreon und Teiresias anders verhalten hitte.«%, d.h. Blindheit
und Uberklugheit des Odipus sind irrelevant fiir die Frage nach dem
Sinn seines Sturzes. Als Lefevre dann Aristoteles heranzieht, um die
moralische Implikation solcher Charakterfehler (im Sinne der Ha-
martia als sittlich relevantes ddtxnua im Affekt) zu erhérten, unter-
laufe ihm ein »tragisches Versehen« (S. 334): Sein Zitat der Niko-
machischen Ethik (EN 1135b19{f., vgl. Lefevre S. 50) lasst aus, dass
das &dixmnpo im Affekt eldmg (»wissends, d. h. in vollem Wissen iiber
handlungsrelevante Umstinde) vollzogen wird, was auf Odipus
schwerlich zutreffen kann. Das (nicht tadelswerte) audptnpe aus
Unwissenheit jedoch erwihnt er mit keinem Wort.

So beruht Lefevres Sophokles-Interpretation letztlich auf einer
Interpretation des Aristoteles, die er nicht ausreichend begriindet,
hingt also in der Luft. Dasselbe, nur etwas komplizierter, weil iiber
den Umweg der éxpasta-Deutung Cessis, ist nach Lurje auch bei
Schmitt der Fall. Zwar wird Aristoteles dort zunachst nur am Rande
erwihnt, doch auch der Bezug auf die Handlungstheorie des Alexan-
der von Aphrodisias®® erweise sich methodisch als ein Versuch, »den
sophokleischen Text im Sinne einer nicht aus Sophokles gewonnene
These zu deuten«®, von der aus keine Schliisse auf eine »dramatische
Intention des Sophokles«®” zu ziehen seien, da auch Alexander im-
merhin 600 Jahre von der Tragddie trennen. Obgleich sich Schmitt
anderenorts von einer »moralisierenden Tragddiendeutung«® zu dis-
tanzieren suche, stimme er doch mit Dacier darin {iberein, dass die
Darstellung der Leidenschaften im Drama das Ziel verfolge, diese als

¢ Lurje, M.: Die Suche nach der Schuld. Sophokles” Oedipus Rex, Aristoteles” Poetik
und das Tragddien-verstindnis der Neuzeit, Beitrige zur Altertumskunde 209, Miin-
chen/Leipzig: K. G. Saur 2004, S. 257.

6 Welche im Ubrigen bereits von Robortello in Bezug auf die Deutung der Aristote-
lischen Hamartia erdrtert und verworfen wurde, wie Lurje (S. 114£.) betont: vgl. Ro-
bortello 1548 (s.0., Anm. 51), S. 98-102.

% Lurje, M.: Die Suche nach der Schuld. Sophokles” Oedipus Rex, Aristoteles” Poetik
und das Tragodien-verstindnis der Neuzeit, Beitrige zur Altertumskunde 209, Miin-
chen/Leipzig: K. G. Saur 2004, S. 264.

¢ Schmitt, A.: Menschliches Fehlen und tragisches Scheitern. Zur Handlungsmoti-
vation im sophokleischen >Konig Odipus¢, in: Rheinisches Museum fiir Philologie N.F.
131 (1988), S. 14.

8 Schmitt, A.: Aristoteles und die Moral der Tragddie, in: Bierl, A./v. Mollendorff, P.
(Hrsg.): Orchestra, Drama, Mythos, Biihne. FS H. Flashar, Stuttgart/Leipzig 1994,
S.331.

ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

- am 25.01.2026, 18:22:18.


https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lurjes Kritik

»Anlafl und Ursache des Scheiterns einer Handlung« (ebd., S. 342) zu
zeigen, somit die »Tragddie als Erziehungsmittel«® zu verstehen sei.

Lurjes Kritik an der moralischen Deutung der Aristotelischen
Hamartia konzentriert sich im Folgenden jedoch auf Cessis Konzept
eines sittlich relevanten Vergehens des Unbeherrschten (dxpatic).
Thr »von Aristoteles im Rahmen der axpacio-Problematik erwihn-
tes Beispiel« (S.242-44) aus der Definition des apdptnpo pet’
ayvotag in EN 1135b13-16 (welche die axpacio gar nicht behandelt)
entstamme zum einen nicht Aristoteles selbst, sondern einem anony-
men Kommentator”? der Scholien, zum anderen entbehre ihre Inter-
pretation als Charakterfehler jeglicher Grundlage, wie der von ihr
ausgelassene Teil des Textes’ belege. Cessi konne somit weder eine
ausschlielliche Bedeutung der Hamartia als éxpaotia, noch deren
sittliche Relevanz beweisen: »Da die Fehlhandlung des Unbeherrsch-
ten freiwillig und infolgedessen ein &8{xnua ist, wihrend die dpocp-
tipata nach Aristoteles unfreiwillig und deshalb keine &8txfpata
sind, kann Aristoteles mit dem hamartema unmoglich eine Fehl-
handlung des @xpat7c gemeint haben« (Lurje, S. 382). Das von Le-
fevre hervorgehobene adtxmp.o im Affekt hingegen werde hier »kon-
sequent totgeschwiegen« (ebd., S. 382).

Die argumentative Grundlage der »neuen< Deutungen und somit
den historisch-systematischen Kern der Debatte bildet die Theorie
des Aristoteles, deren Bearbeitung Lurje eine Erinnerung an ihre ge-
ringe Bedeutung? fiir das Verstidndnis der historischen Tragddie als
Priaambel voranstellt: »Es war Aristoteles iiberhaupt nicht darum zu
tun, zu verstehen, was Aischylos, Sophokles oder Euripides mit ihren
Tragddien sagen, darstellen und bewirken wollten, sondern darum, zu
bestimmen, wie eine Tragddie zu sein hat, um die spezifisch tragi-
schen Affekte beim Publikum am besten hervorrufen zu kénnen«

 Cessi, V.: Erkennen und Handeln in der Theorie des Tragischen bei Aristoteles
(Beitrige zur Klassischen Philologie 180). Frankfurt a. M.: Athendum 1987, S. 266-8.
7 Anon. in EN'V, p.238, 6-8 (Heylbut).

7! olov oby tva Tpdon dAN Tva xevThon, 1) o0y 8v, 7) 0y & zeugt von Unwissenheit
iiber Ergebnis, Ziel oder Mittel der Handlung, nicht aber von einer Uberwiltigung
durch Leidenschaften oder axpaoia.

72 Vgl. Wilamowitz-Moellendroff, U. v.: Was ist eine griechische Tragddie? in: Euri-
pides, Herakles, erklart von U. v. W.-M., Bd. I: Einleitung in die Griechische Tragodie.
Darmstadt 1959 [Berlin 1889], S. 49f.: »Um die Wirkung der Tragodie auf Aristoteles
oder gar auf uns haben wir uns zunichst nicht im mindesten zu kiimmern, sondern
um die Absicht ihrer Dichter. [...] Wir wollen ja weder eine Tragddie schreiben noch
schreiben lehren, sondern die, welche wir besitzen verstehen«.

Tragische Schuld A~ 135

- am 25.01.2026, 18:22:18.


https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Suche nach der Schuld

(S. 279). Die Handlungsstruktur (x.390¢) einer in diesem Sinne idea-
len Tragddie () p&v obv xatd T Téxvry xahhiotn Teayedia, Poet.
1453a221.), welche in dem zentralen 13. Kapitel der Poetik behandelt
wird, erfordert, wie Lurje rekapituliert, dass die handelnden Charak-
tere weder aufgrund von Tugend und Gerechtigkeit, noch von mora-
lischer Schlechtigkeit, sondern wegen eines Fehlers (apaptio) und
unverdient (&vé£rog) einen Umschwung vom Gliick ins Ungliick er-
leiden.

Welche Handlungen nun dieser Hamartia entsprechen, hatte
schon Robortello anhand der Abgrenzung zwischen freiwilligen und
unfreiwilligen Handlungen zu Beginn des dritten Buches der Niko-
machischen Ethik erkldrt, wobei erstere Lob und Tadel verdienen,
letztere aber Nachsicht und bisweilen Mitleid, bzw. Schauder (den
spezifisch tragischen &\eog) hervorrufen”. Als unfreiwillig (éxov-
ote, EN 1109b35) werden dort neben solchen unter Zwang (Bta),
bei denen die Ursache des Handelns (9] &py#) nicht im Handelnden
selbst liegt, ausdriicklich die Handlungen aus Unwissenheit (3¢’
&yvotav) iiber konkrete Handlungs-umstinde (xad’ €xaota, év oig
xal wepl & 7 wpdkig, EN 1110b32) bezeichnet. Nicht als unfreiwillig
(sondern tadelnswert: $éyovtar) beurteilt Aristoteles jedoch Hand-
lungen, die in einem bloff momentanen Zustand der Unwissenheit
(dyvodv, EN 1110b24-27) geschehen, etwa aufgrund von Trunken-
heit oder Zorn (ue®Vwv 7 6pytlopevog), oder in allgemeiner Un-
kenntnis des Richtigen, da hier der Handelnde selbst Ursache seines
Unwissens ist: 7 yap aoyr év a0té (EN 1113b32). Der von den neuen
Interpretationen herangezogene Katalog der Schiadigungen (BA&Bat)
atiynue (Unfall), dpdptnue (unfreiwilliger Fehler aufgrund von
Unwissenheit) und adtxnp.o (freiwilliges Unrecht, inklusive des Son-
derfalls im Affekt) aus Buch V beruht auf diesen Primissen.

Mit Robortello (explicationes S. 132, s.0. Anm. 51) zieht Lurje
(S. 292) somit den Schluss, »daf} gemif3 der als Handlungstheorie ge-
falsten Ethik des Aristoteles nur die Handlungen, die aufgrund einer
(nicht verschuldeten) Unwissenheit iiber bestimmte handlungsrele-
vante Umstinde und darum unfreiwillig begangen werden, alle fiir
die hamartia im 13. Kapitel der Poetik gestellten Bedingungen erfiil-
len, weil nach Aristoteles ausschliefSlich solche Handlungen Eleos
hervorrufen«. Hieraus ergebe sich, dass (1) Aristoteles” Theorie auf

73 Arist. EN 1109b31-32: ént pév tolc éxouctolg ématvay xal Poywy yivouévay,
¢t 8¢ Tolc dnouaioLs Guy VTG, éviote 3t xal EAéou.

136  ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

- am 25.01.2026, 18:22:18.


https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lurjes Kritik

viele der erhaltenen Tragodien nicht zutrifft, er (2) die Forderung der
poetischen Gerechtigkeit nicht vertrat und (3) den moralischen Nut-
zen der Tragodie nicht in der Darstellung von Exempla verderblicher
Leidenschaften oder Charakterschwichen sah, sowie (4) die Tragik
des Odipus’ gerade darin liegt, dass er nicht durch eine moralische
Schuld zu Fall kommt: »Diese Vorurteile erforderten und erfordern
ein anderes Verstindnis der aristotelischen hamartia, und somit auch
eine andere Interpretation des Oedipus Rex« (S. 303).

In seinem 2008 erschienenen Kommentar zur Poetik” (heraus-
gegeben von Hellmut Flashar) meldet sich Arbogast Schmitt auf diese
Kritik hin noch einmal zu Wort und macht seinerseits nun Lurje den
Vorwurf einer »starken Voreingenommenheit gegen jede Art mora-
lischen Dichtungsverstindnisses« (S. 440): »Die Aversion gegen die
Verquickung von Dichtung und Moral, die beinahe die gesamte phi-
lologische Interpretation der Poetik seit dem 19. Jahrhundert kenn-
zeichnet, hat ihren Grund — auch - in einer bestimmten Auffassung
von Moral, die nicht aristotelisch ist« (und welche er den Ablgsungs-
bestrebungen von der sich als saristotelisch< nur ausgebenden doc-
trine classique anlastet). Schmitts Gegenargument betrifft Lurjes all-
zu starre Auslegung des ad{xnp.o aus EN 1135b19ff., die Aristoteles’
feingliedriger Differenzierung verschiedener Grade von (Un-)Frei-
willigkeit in Buch IIT (EN 1109b35 ff.) zu widersprechen scheint. Das
Vergehen im Affekt (aus momentaner Unwissenheit, dyvoav) werde
teils freiwillig, jedoch nicht aus moralischer Schlechtigkeit (00 vyap
St poydmelav) begangen und geniige somit den Anforderungen
der Hamartia des 13. Kapitels der Poetik (unte St xaxtay »al po-
1 9nptav, poet. 1453a91.): »Diese Art von Fehler [...] als ganze dem
Bereich einer selbst zu verantwortenden Schuld zuzuweisen, fiir den
es kein Mitleid und kein Verstindnis gibt [d.h. dem nicht nur nicht
unfreiwilligen, sondern ginzlich freiwilligen &dtxmu.o mit Vorsatz],
wire ein ethischer Rigorismus, fiir den es bei Aristoteles nicht einmal
Ansitze gibt« (S. 453). Uber Sophokles aber sagt dies nichts aus.

74 Aristoteles lobt an dem Stiick explizit den Zusammenfall von Peripetie (»Hand-
lungsumschwung«) und Anagnorisis (»Wiedererkennung«), wobei er letztere de-
finiert als einen »Ubergang von Unwissenheit in Wissen« (3£ dyvolag elg yvioLy
uetaBoAn, poet. 1452a29f.), was die fir das Hamartema notwendige Unwissenheit
voraussetzt: xaAALGTY 8¢ dvaryvdpLots, tay dpo mepLmetela yévnTa, olov EyeL 7
v 16 Oidimode.

75 Schmitt, A.: Aristoteles, Werke in deutscher Ubersetzung, Bd. 5 (Poetik). Berlin:
Akademie 2008.

Tragische Schuld A 137

- am 25.01.2026, 18:22:18.


https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

138

Die Suche nach der Schuld

So hat sich die gesamte Diskussion um die Schuld des Odipus
fort vom Originaltext auf die moralische Bedeutung des tragischen
Fehlers (apaptia) der Aristotelischen Poetik verlagert. Lefévre ver-
steht diesen Fehler als das Unrecht (&dtxnpa) im Affekt der Nikoma-
chischen Ethik, welches jedoch ein Wissen (ei80¢) iiber handlungs-
relevante Umstinde erfordert und somit nicht auf Odipus zutreffen
kann, der seine wahren Eltern nicht kennt’. Cessi hingegen deutet
die auaptia als sittlich relevantes Vergehen aus Unbeherrschtheit
(éxpacia), das sie zwar als einen Fehler aus Unwissenheit (qpéoty-
pa) auszuweisen versucht, jedoch daran scheitert, dass der Unbe-
herrschte freiwillig (éxwv) und wissend (eldéx), also im Sinne des
adtxnpa’” handelt. Lurje fordert eine Riickkehr zu Robortellos
apdptnua per ignorantiam (aus Unwissenheit), welcher er jegliche
moralische Relevanz abspricht, da nach Aristoteles (EN 1109b31ff.)
nur freiwillige Handlungen Lob und Tadel verdienen, hebt aber mit
der Autoritit der Aristotelischen Ethik fiir die Sophokleische Trago-
die zugleich auch wieder die Giiltigkeit dieses Schuldbegriffes auf.
Schmitt schlief3t zuletzt nur noch den ungliicklichen Zufall (Gtdyy-
pa) als Bedeutung der tragischen Schuld (bzw. Verfehlung) aus und
beruft sich auf die Abstufungen der Freiwilligkeit (im Sinne mora-
lischer Verantwortlichkeit) bei Aristoteles (EN 1112a30£f.), welche
sich nach dem Grad bemessen, in dem der Mensch selbst Ursache
(1) doym) seiner Handlungen wird — bleibt aber den positiven Nach-
weis einer moralischen Implikation des ap.dptnua, bzw. deren Uber-
tragbarkeit auf Sophokles schuldig.

Wie ersichtlich ist, hangt das Ergebnis der Frage nach der Schuld
des Odipus ganz davon ab, was im jeweiligen Fall unter Schuld ver-

76 Das von Schmitt postulierte »Wissen seines Nichtwissens« (Schmitt, A.: Mensch-
liches Fehlen und tragisches Scheitern. Zur Handlungsmotivation im sophokleischen
»Konig Odipus, in: Rheinisches Museum fiir Philologie N.F. 131 1988, S. 21) auf-
grund des zweiten Orakels muss mit Manuwaldt (s. 0., Anm. 37) als entkriftet gelten
— die Nichtaussage des Gottes erweist keine Sicherheit der Ungewifheit. Zudem
schlieft Aristoteles genau diesen Fall in seinem Beispiel der unwissentlichen (d.h.
unfreiwilligen) Tétung des Vaters mit ein: Tév mapbévtmy TLg YLvdoxeLy, 8Tt 8¢ ma-
e ayvoely (EN 1135a28-30).

77 Der diesbeziigliche AusschlieBlichkeitsvorwurf Lurjes wird von Schmitt (Aristote-
les, Werke in deutscher Ubersetzung, Bd. 5 Poetik. Berlin: Akademie 2008, S. 457)
zuriickgewiesen: »Die tragische Hamartia und die Unbeherrschtheit (akrasia) sind
nicht dasselbe. [...] Dennoch ist auch daran kaum ein Zweifel moglich, dass tragisch
handelnde Menschen sich von leidenschaftlichen Gefiihlen iiberwiltigen lassen und
dadurch ins Ungliick geraten«.

ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

- am 25.01.2026, 18:22:18.


https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Leerstelle des Sophokles

standen wird. Der zugrundegelegte Schuldbegriff selbst bleibt dabei
fraglos. Je nachdem, ob und in welchem MafSe Schuld Absicht, Wis-
sen und Wollen erfordert, trifft sie auf die Aristotelische Theorie der
idealen Tragodie mehr oder weniger zu. Aber vermag sie auch das
Handeln des Odipus zu erklaren? Wie beschaffen muss ein Schuld-
begriff sein, der es vermag? Zuriick also zu Sophokles: welcher Be-
griff von Schuld ist aus der Tragodie selbst, ihrem politischen und
kultisch-rituellen Kontext, sowie der historischen Person ihres
Schépfers zu gewinnen?

c) Die Leerstelle des Sophokles

Lurje verzichtet auf eine eigene Interpretation des Sophoklestextes
und begniigt sich mit Kritik. Geschuldet ist dies seiner »Uberzeu-
gung, dafs es einer grundsitzlich sneueng, positiven< Deutung des Oe-
dipus Rex keineswegs bedarf, weil das >Richtige< oder vielmehr dessen
wesentliche Aspekte bereits mehrmals erkannt und zum Ausdruck
gebracht wurden«”. Es gelte somit vielmehr, Missverstindnisse zu
vermeiden und generell die methodischen Grenzen einer Interpreta-
tion aufzuzeigen, welche sich auf die »vom Dichter selbst intendierte
Rezeptionsperspektive« (ebd., S. 397) griinden kann, anstatt fremdes
oder unzeitgemafSes hineinzudeuten. So werde es moglich, die Augen
erneut fiir ein Enthiillungs-Drama zu 6ffnen, in dessen Vordergrund
das »Verhiltnis zwischen dem gottlichen, vollkommenen, unbeding-
ten Wissen und dem menschlichen, unvollkommenen, bedingten
Wissenc« (S. 398) stehe. Als »mapddetypa der Tragik und Nichtigkeit
des menschlichen Lebens«” und » Ausdruck einer bestimmten >tragi-
schenc Sicht der Welt« (S. 400), die auch Homer (vgl. Il. XXIV, 525-
553) geteilt habe, sei darauf zu »verzichten, den tragischen Helden
des Sophokles nach modernen christlichen Maf$stiben zu beurteilen
und ihm Charakterschwichen oder mangelnde Kompromifsbereit-
schaft vorzuhalten« (S. 401).

Dass die Frage nach der Schuld dennoch gestellt wird und wurde,

78 U.a. bei Wilamovitz, Dodds, Reinhardt, Diller, Schadewaldt, Knox, Winnington-
Ingram, Holscher, Szlezak, Goldhill oder Halliwell, vgl. Lurje, M.: Die Suche nach
der Schuld. Sophokles” Oedipus Rex, Aristoteles” Poetik und das Tragodienverstind-
nis der Neuzeit, Beitr. AK 209, Miinchen/Leipzig: K. G. Saur 2004, S. 396 Anm. 28.
7 Ebd., S. 399, vgl. Soph. Aias 125f., sowie Oedipus Coloneus 1224-1227.

Tragische Schuld A 139

- am 25.01.2026, 18:22:18.


https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Suche nach der Schuld

erklért sich Lurje mit ihrer Eigenschaft als ideale Projektionsfldche:
»Wer zusammen mit Dacier, Lefévre oder Schmitt die Frage nach der
Schuld an den sophokleischen Text, der nach der Schuld nicht fragt
und auf die erst gar nicht erhobene Frage logischerweise auch nicht
antwortet, stellt und zu beantworten sucht, greift in eine Leerstelle
ein und besetzt sie, zumeist mit Hilfe des Aristoteles, mit eigenen
Vorurteilen. Die Deutungsgeschichte des Oedipus Rex 1af3t sich daher
weitestgehend erkldren als Geschichte der Besetzung einer Leerstelle
mit den (jeweils anderen) Vorurteilen der Interpreten« (S. 390). Zu-
mal das Postulat einer solchen Leerstelle, wie sich im vorhergehenden
Abschnitt erwies, zwangsliufig selbst ein (Vor-)Urteil dariiber vo-
raussetzt, was unter jener Schuld, nach der bei Sophokles nicht
gefragt werde, tiberhaupt zu verstehen sei, mutet diese Auffassung
jedoch in der Tat allzu »vorgadamerisch«® (S. 12) an.

Nach Gadamer muss das Vorurteil als schlechterdings unver-
meidbarer Bestandteil des hermeneutischen Erkenntnisprozesses an-
gesehen werden, dessen bestindige Hinterfragung und Korrektur in
der Auseinandersetzung mit dem Text ein Verstehen erst ermdéglicht.
So préfiguriert auch hier der zugrundeliegende Schuldbegriff das Er-
gebnis der Frage nach der Schuld: Suchen wir eine moderne, auf sub-
jektiver Zurechenbarkeit, Absicht, Wissen und (freiem) Willen basie-
rende Titerschuld, finden wir eine Leerstelle. Dies beweist jedoch
nicht den Anachronismus der Schuldfrage, sondern nur dessen, was
wir Heutigen unter Schuld zu verstehen (und zu vergessen) gelehrt
worden sind. Die Verlagerung der Diskussion von Odipus auf die phi-
losophische Theorie des Aristoteles, iiber dessen Definition mora-
lischer Schuld sich die Opponenten unter dem gegenseitigen Vorwurf
der Fehlinterpretation streiten, hat keinen anderen Grund als diesen.
Sophokles betrifft der Streit freilich nicht. Solange wir sein Werk nur
auf diesen oder jenen Begriff von Schuld hin tiberpriifen, werden wir
— frei nach Nietzsche®! — doch nur immer dasjenige darin (nicht) fin-

% Vgl. Gadamer, H.-G.: Wahrheit und Methode. Tiibingen: J. C. B. Mohr 1960,
S.282: »Es werden nicht nur immer neue Fehlerquellen ausgeschaltet, so dafl der
wahre Sinn aus allerlei Trilbungen herausgefiltert wird, sondern es entspringen stets
neue Quellen des Verstindnisses, die ungeahnte Sinnbeziige offenbaren. [...] Nichts
anderes als dieser Zeitabstand vermag die eigentlich kritische Frage der Hermeneutik
I6sbar zu machen, namlich die wahren Vorurteile, unter denen wir verstehen, von den
falschen, unter denen wir miffverstehen, zu scheiden«.

81 Vgl. Nietzsche, F. W.: Ueber Wahrheit und Liige im aussermoralischen Sinne, in:
Kritische Studienausgabe (KSA), herausgegeben von Giorgio Colli und Mazzino

140  ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

- am 25.01.2026, 18:22:18.


https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Leerstelle des Sophokles

den, was wir selbst dahinter versteckt haben. Als heuristische Metho-
de aber vermag die Leerstelle den angelegten Begriff in Frage zu stel-
len und Offenheit zu schaffen als Grundlage des Verstehens. Jetzt erst
steht Schuld auf dem Spiel, jetzt erst konnen wir von dem Dichter
etwas dartber lernen.

»Indessen weist so gut wie alles darauf hin, dafd Sophokles die
Frage nach der Schuld nicht etwa versehentlich, sondern absichtlich
nicht gestellt und nicht beantwortet hat«, meint Lurje und verweist
auf den Oedipus Coloneus, wo diese Frage »von Sophokles selbst ar-
tikuliert und von Odipus deutlich genug beantwortet« (S. 391) wor-
den sei: td v’ Epya pov memovdoT’ Eotl wiAhov ) dedpandTasl.
Deutlich genug wird jedoch auch, daf8 Odipus nur Vorwiirfe wissent-
lichen Handelns und moralischer Schlechtigkeit (xaxdc obouy,
V. 270) zuriickweist. Erschopft sich Schuld aber in diesen? Es muss
hier unterschieden werden zwischen einem Schweigen iiber die (ju-
ristisch-moralische) Schuld des Odipus als Titer und — durch dieses
Schweigen — der Aussage zu einer Schuld, welche tiber subjektive Zu-
rechenbarkeit und individuelles Wissen hinausreicht und die bislang
weder von Lurje, noch Schmitt und Leféevre behandelt wurde. Keine
Antwort ist eben auch eine Antwort. Es bleibt also zu »fragen, warum
Sophokles die Frage nach der Schuld bewuf3t ausklammerte, d. h. ver-
suchen, das Schweigen selbst zu deuten respektive die Leerstelle als
solche zum Gegenstand der Reflexion und Interpretation zu machen.
Warum schweigt Sophokles also?« (S. 394).

Zuletzt ist es der sich aus dem eigenen, eben gerade nicht vor-
urteilsfreien Standpunkt des Rezipienten ergebende Zeitbezug, wel-
cher einer nach Authentizitit strebenden philologischen Rekonstruk-
tion des Textes erst Sinn verleiht. Warum sonst wire das Stiick fir
uns relevant? Dies gilt fiir unsere Interpretation ebenso wie fiir So-
phokles” Adaption des Thebanischen Odipusmythos. Die Art und
Weise, wie die Geschichte dem Theaterbesucher des fiinften Jahrhun-
derts verstindlich und bedeutsam gemacht wurde, verrit uns etwas
iiber die Aussage des Dichters an sein Publikum — und den Grund
seines Schweigens.

Montinari. Miinchen: dtv 1999, Bd. 1, S. 883: »Wenn Jemand ein Ding hinter einem
Busche versteckt, es eben dort wieder sucht und auch findet, so ist an diesem Suchen
und Finden nicht viel zu rithmen [...]«.

8 »Was ich getan, ein Dulden ist’s zu nennen, nicht bewusstes Tun.« (Soph. OC 266/
7, Ubers. v. Carl Bruch), vgl. Soph. Tyro, Fr. 604 (= TrGF 599 Nauck = Stob. Flor. 46,6):
gnwv O’ dpopTdy odTLe dvdpdmay xaxbs.

Tragische Schuld A 141

- am 25.01.2026, 18:22:18.


https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Suche nach der Schuld

Noch wihrend der klassischen Epoche bildeten Mythen die Basis
des kulturellen Erbes aller griechischen Stadtstaaten. Wo Sophokles
also etwas an der traditionellen Uberlieferung verinderte, muss es
einen triftigen Grund dafiir gegeben haben. So zeigt der Vergleich
mit friiheren Versionen der Rahmengeschichte bei Homer, Hesiod,
der kyklischen Oidipodeia und Aischylos, wie sich die Handlung des
Oidipus Tyrannos nach und nach aus verschiedenen Erzahlungen
Thebens herausbildete. Die Odyssee (XI, 271{f.) erwihnt weder eine
Sphinx®, noch das delphische Orakel, Odipus bleibt ohne Blendung
auch nach der Offenbarung der Tat durch die Gotter weiterhin Konig,
obgleich seine Mutter (hier Epikaste genannt) sich erhingt. Die Figur
des Sehers Teiresias, welche dort (Od. XI, 90) als Schatten der Unter-
welt schon Odysseus die Zukunft weissagt, ist uns auch aus Euripides
Bakchen, sowie den Sieben gegen Theben des Aischylos bekannt, tritt
jedoch nur bei Sophokles in Zusammenhang mit Odipus auf. Von bei-
den anderen Tragikern sind eigene Stiicke mit dem Titel »Odipus«
belegt, leider jedoch nicht erhalten. Bei Aischylos bildete es den Mit-
telpunkt einer Tetralogie aus Laios, Oidipus und den Sieben, gefolgt
vom Satyrspiel Sphinx. Aus einem Scholium® wissen wir, dass der
Protagonist dort seinen Vater an einem Dreiweg bei Potniai erschlug,
also mit geographischer Sicherheit nicht auf dem Weg von Delphi
nach Theben, so dass hier ein Orakelspruch fiir Odipus selbst
ausgeschlossen werden kann. Euripides schlief3lich lasst die (noch le-
bende) Iokaste im Prolog der Phoinissen die Tat als aus Stolz (uéya
@povav, V. 41) und noch vor der Ankunft in Delphi geschehen zu-
sammenfassen.

Augenfillig ist vor allem Sophokles’ Betonung der Orakeltopik.
Sowohl die vorzeitige Enthiillung durch Teiresias, als auch Apollons
zweite Verkiindung in Delphi (nebst noch einer dritten fiir Kreon zu
Beginn des Stiickes) scheinen das Moment der Determination, ver-
standen als Warnungen, aber auch der Verantwortung® des Odipus
fiir seine Taten, zu verstirken.

Dem Theaterbesucher des fiinften Jahrhunderts diirften sich
diese Fragen jedoch kaum gestellt haben, sie gehoren eindeutig einer

8 Eine O als Plage der Kadmeer kennt Hesiods Theogonie (326), ihr Ritsel berich-
tet erst Athenaios (X, 456b).

8 Schol. S. OT 733 = TrGF 387a Radt /167 Nauck.

% So auch Flashar, H.: Sophokles, Dichter im demokratischen Athen. Miinchen: C. H.
Beck 2000, S. 118.

142  ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

- am 25.01.2026, 18:22:18.


https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Leerstelle des Sophokles

spiteren Epoche® an. Der mit dem Mythos vertraute Zuschauer hin-
gegen, Aischylos’ Vorlage von 467 v. Chr. noch vor Augen (Sophokles
selbst jedenfalls miisste sie gesehen haben), welcher somit wissend
den unwissenden Odipus sein Ungliick nicht blof3 erleiden, sondern
gar von eigener Hand herbeifiihren sah, muss umso furchtbarere
Schauder durchlitten haben: Das Motiv der Vermeidung des Orakel-
spruches als Ursache seiner Herbeifithrung bildete den Kern einer
Tragik, deren Wirkung aufgrund der Diskrepanz der Perspektiven
von Figur und Betrachter noch tiefer empfunden werden konnte.

Doch erst jenseits des Theaters erschlief3t sich die volle Tragweite
der Prophezeiungsproblematik — Sophokles nahm mit seiner Behand-
lung der Wahrheit der Mantik® klar Stellung zu einem der meistdis-
kutierten und heikelsten Themen seiner Zeit. Als Ergriindung des
Willens der Gotter hatten Orakel und insbesondere die Priesterschaft
des delphischen Apollonkultes eine zentrale religiose und politische
Bedeutung erlangt, die sich zu Beginn des Peloponnesischen Krieges
gegen Attische Anspriiche zu wenden begann. So wurde Athen die
Griinderwiirde der Kolonie Thurioi im Namen des Apollon (vgl.
Diod. XII, 10, 5 und 35, 1-3) abgesprochen, wihrend ein Vers der
Pythia (vgl. Thuk. II, 17) die Benutzung des Pelasgicums an der Akro-
polis und anderer heiliger Stitten durch Kriegsfliichtlinge als unheil-
verkiindendes Omen auswies. Spitestens als die Seuche von 429
v. Chr. nicht auf Sparta iibergriff, schien die Parteinahme des Gottes
erwiesen (vgl. Thuk. II, 54). Die Bewertung der Prophezeiungen
schwankte unter Intellektuellen dementsprechend von zurtickhaltend
(Herodot VIII, 77) bis kritisch (Thuk. II, 47), so dass es kaum ein
Wunder nimmt, wenn die Asebieprozesse der folgenden Kriegsjahre
von professionellen Orakeldeutern® ausgingen.

Im Lichte dieser Entwicklungen musste Sophokles” Odipus einen
empfindlichen Nerv treffen. Iokastes verharmlosende Worte (Vers
707 ff.) sprechen aus, womit wohl manch ein Biirger seine Furcht be-

% D.h. der Aristotelisch-Stoischen Debatte und den Begriff des Handelns in Helle-
nismus und Kaiserzeit, wie schon Wilamowitz wider das Konzept einer »Schicksals-
tragddie« anmerkte (s.o., Kap. IL.1.b, Anm. 58).

8 Knox, B.: Oedipus at Thebes. Sophocles’ tragic hero and his time. New Haven: Yale
Univ. Press 1957, S. 43 nennt das Stiick »a terrifying affirmation of the truth of pro-
phecy«.

8 Z.B. das Dekret des Diopeithes gegen Atheismus und Astronomie des Anaxagoras,
vgl. Plut. Per. XXXII.

Tragische Schuld A 143

- am 25.01.2026, 18:22:18.


https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Suche nach der Schuld

ruhigte. Der tiefglaubige®® Dichter jedoch war schwerlich bereit, um
menschlicher Schwichen willen die gottliche Wahrheit aufzugeben,
denn was ist letztendlich die Tragodie selbst anderes als eine Form
des Gottesdienstes? Wenn die Prophezeiung missachtet wird, hat
auch das Drama keinerlei Bedeutung mehr: tt 37 pe yopedeLy;”

Im zentralen zweiten Stasimon bittet der Chor gar Zeus selbst
(V. 906) um die Erfiillung des Laiosorakels, denn mit Ausbleiben einer
Strafe des Frevels schwinden Ehrfurcht und Glanz alles Géttlichen
(Eppet 8¢ Ta deta, V. 910) als Garant von Ordnung und Recht. Inso-
fern sich das Stiick somit auf den tatsichlichen gesellschaftlichen
Wandel des fiinften Jahrhunderts vor Christus bezieht, musste es also
verstanden werden als Warnung und Einspruch wider diejenigen Leh-
ren und Uberzeugungen, welche 6ffentlich die religivsen Grundfesten
der Polis in Frage stellten — als Kritik jener Entmythologisierungten-
denzen der ionischen Aufklirung und der aufkeimenden Sophistik
infolge ihrer Ideale uneingeschrankter intellektueller Machbarkeit
und der Emanzipation des Individuums, die wir in Kap. .3.b behan-
delten. Die Selbstiiberhebung menschlicher Weisheit (co@o6g, OT
341) ist gottlos (aoeP?, OT 1382) als Verletzung der Weltordnung,
sie schafft den Tyrannen: 9Bptc putevet Thpavvoy (V. 874).

Prominentester politischer Fiirsprecher der Aufklirung war Pe-
rikles, welcher Athen als erster Mann im Staate (vgl. Thuk. II, 65, 9)
in die Wirren des poloponnesischen Krieges gefiihrt hatte. Von sei-
nem Lehrer Anaxagoras durch das Wissen um die wahren Ursachen
(aitton)’ der Himmelserscheinungen vom Aberglauben (Setotdot-
povia, vgl. Plut. Per. VI) befreit, umgab er sich mit einer geistigen
Avantgarde aus u.a. der gelehrten Aspasia, dem Bildhauer Phidias*
oder dem Sophisten und bekennendem Agnostiker® Protagoras. Ri-
valitdten zwischen ihm und Sophokles sind hingegen bezeugt, seit
beide 441/0 v.Chr. als Strategen®* auf Seiten der Milesier gegen die

8 YeooeBeotdtwy, Testimonium 107 Nauck, TrGF S. 73.

% »Was soll ich noch tanzen?« (OT 895/6), vgl. Knox (s.0.), S. 47.

1 Um 430 v.Chr. eben deswegen der Asebie angeklagt und vertrieben (vgl. Diog.
Laert. II, 3, 15).

%2 Laut Plutarch (Per. XXXI) angeklagt wegen Entweihung der Statue der Athene (vgl.
Soph. OT 88: 003¢ Satpudvav €87 6éBwv), sowie Veruntreuung (vgl. OT 889: el ui t6
#épdog nepdavel dnatwg).

% Vgl. VS80 B4 aus seinem im Hause des Euripides verlesenem Buch Ilept ®cav
(Diog. Laert. IX, 8, 54).

% Laut Ion von Chios hielt Perikles von Sophokles” militirischen Fihigkeiten nicht
besonders viel: ITepuxfic motely uév pe Zgn, otpatnyclv 8 odx énlotacdar, vgl.

144  ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

- am 25.01.2026, 18:22:18.


https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Leerstelle des Sophokles

Samier gezogen waren (vgl. Plut. Per. VIII, 5). Ebenso wie Odipus war
Perikles faktisch ein tOpavvog, d.h. nicht durch Abstammung, son-
dern durch seine eigene Kraft® an die Macht gekommen. Auch auf
ihm lastete mit dem Kylonischen Frevel® eine ererbte Blutschuld,
der seine Gegner die nach 430 v. Chr. im belagerten Athen ausbre-
chende Seuche anlasteten. Die politische Brisanz dieser Analogie
mag erkldren, warum Sophokles sich fiir seine Auffithrung »nur«
mit dem zweiten Platz hinter dem Aischylos-Nachkommen Philokles
begniigen musste, was schon antiken Gelehrten®” unbegreiflich blieb.

Kaum iiberraschen sollte daher, dass der Dichter der Handlung
seines Stiicks eine Form verlieh, welche den Athenern ebenso ver-
traut wie hochaktuell war. Schon Bernard Knox wies darauf hin: »The
action of the play is a characteristically Athenian process: it is a legal
investigation, the identification of a murderer«%. Die Weisung des
Apollon, die Kreon vom delphischen Orakel seinem Kénig und dem
bittflehenden Volk vor den Toren des Palastes iiberbringt, ist nach nur
einhundert Versen klar bestimmt: den Mord an Laios, der die Stadt
befleckt, mit Verbannung oder Tod zu richen® (ttpmpeiv, OT 107).
Sophokles zeigt uns nichts anderes als Odipus’ eigene Suche nach der
Schuld (Suotéxpaptov altiag, V. 109).

Der mythische Held, transponiert ins zeitgendssische Athen,
iibernimmt die Aufgabe eines Ermittlers ({ntnthg) in einem Mord-
prozess (8txm @bvov), wie er vor dem Areopag verhandelt worden
wire (vgl. Aisch. Eum. 862; Isok. IV, 39) — jenem sakralen Gerichts-
hof, der auch in spidterer Zeit noch seine Gebeine (vgl. Paus. I, 28, 6-7)

Athen. Deipn. XIII, 603e-604f (T 75). Dies schwicht im Ubrigen auch das Argument
der »Infamie« (vgl. Miiller, C. W.: Zur Datierung des sophokleischen Odipus, Wies-
baden: Franz Steiner 1984, S. 38) gegen eine Auffithrung nach Perikles’ Tod (429
v.Chr.), siehe dazu auch Nicolai, W.: Zu Sophokles” Wirkungsabsichten. Heidelberg:
Carl Winter 1992, S. 53, Anm. 103.

% Betont in seiner Rede bei Thuk. 11, 62, vgl. Odipus’ Stolz als Ritsellsser — ohne
Gotterbeistand (OT 396-8).

% Um 632 v.Chr. wurden unter Fithrung des Alkmaioniden Megakles die Anhénger
des Kylon nach einem mifSgliickten Staatsstreich — schutzflehend am Altar der Athene
— zu Tode gesteinigt, vgl. Thuk. I, 126/7.

%7 Vgl. Aristeides, oratio XLVI, 256, 11: »Was hiitte Aischylos dazu gesagt? Es ist eine
Schande!«.

% Knox, B.: Oedipus at Thebes. Sophocles’ tragic hero and his time. New Haven: Yale
Univ. Press 1957, S. 78.

% Soph. OT 100f.: &vdpnhatolvras 9 @bve @dvov mdhy Abovtag, og T68° alpa
yetpdlov oA,

Tragische Schuld A~ 145

- am 25.01.2026, 18:22:18.


https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Suche nach der Schuld

beherbergte. Die von Sophokles verwendeten termini technici des at-
tischen Gerichtswesens'® sind uns aus den Reden der professionellen
Logographen, sowie den Beschreibungen der Geschichtsschreiber und
Philosophen hinlinglich bekannt: »the situation, measures taken and
the formulas used are exactly paralleled in the investigation of the
sacrilegious actions of 415 B.C., as it is described in Thukydides, An-
docides and Plutarch« (S. 82, Anm. 127). So entspricht Odipus’ Dro-
hung gegen die Mérder und ihre Komplizen ebenso tiblicher juristi-
scher Praxis (vgl. Plat. Leg. IX 874a-b) wie die Beschuldigung Kreons
des Komplotts abv téyvn xaxf) (OT 643)'°! und dessen Berufung auf
Unwahrscheinlichkeit aufgrund fehlender Tatmotive (vgl. Thuk.
VIII, 68, sowie Hdt. V, 106) oder die vorgeschriebene Anwendung
von Folter (dmootpéder yépag, OT 1154) bei der Befragung von
Sklaven (vgl. Arist. Rhet. 1376b-1377a).

Wie kein anderes Publikum mussten diese Anspielungen die Be-
sucher des Dionysostheaters ansprechen, welche als Biirger mit gro-
8er Wahrscheinlichkeit selbst bereits an Prozessen teilgenommen
hatten, sei es als Kldger, Beklagter oder Geschworener. So charakte-
ristisch waren die Gerichte fiir Athen, das der Komiker Aristophanes
(Nub. 208) seinen Strepsiades die Stadt ohne sie nicht einmal auf
einer Landkarte wiedererkennen ldsst. Als Instrument der direkten
Einflussnahme des Einzelnen bildeten sie eine Grundfeste der atti-
schen Demokratie, augenfillig paradox iibertragen auf einen Booti-
schen Monarchen.

Doch Sophokles zeigt uns nicht blof$ ein Exempel erfolgreicher
juristischer Wahrheitsfindung. Wenn sich Odipus’ Richtspruch letzt-
lich gegen ihn selbst wendet, wird daraus mehr als nur ein vertrauter
Handlungsrahmen. Er kann die Titer, die er sucht, nicht finden.
Schlimmer noch, es ist die Art und Weise dieser Wahrheitsfindung
selbst, die sich — in den Worten von Arbogast Schmitt — als »Ursache
vielfaltiger Verstellungen und Verzerrungen der richtigen Perspekti-
ve auf die Wahrheit«'%? erweist. Was der in den Zeugenstand gerufe-

100 Vgl. umvoer (OT 102), eloehnrudag (319), dpeg p.’ (320), xahelc (432). Siehe
dazu Greiffenhagen, G.: Der Prozess des Odipus. Strafrechtliche und strafprozessuale
Bemerkungen zur Interpretation des Odipus Rex des Sophokles, in: Hermes 94, 2
(1966), S. 147-176.

101 Vel xaxoteyvio bei Demosthenes XLIII,2/ XLVI,25; Plat. Leg. XI, 963d).

12 Schmitt, A.: Menschliches Fehlen und tragisches Scheitern. Zur Handlungsmoti-
vation im sophokleischen >Kénig Odipus, in: Rheinisches Museum fiir Philologie N.F.
131 (1988), S. 28.

146  ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

- am 25.01.2026, 18:22:18.


https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Leerstelle des Sophokles

ne Seher gleich zu Anfang des Stiickes ausspricht (»Der Beflecker die-
ser Erde bist Du!«, Vers 353) kann der Ermittler erst unter erdrii-
ckender Beweislast anerkennen. Das Drama ist mit dieser Enthiillung
nicht zu Ende, wie Voltaire meinte, sondern es beginnt ein Irrweg
menschlicher Klugheit. Odipus schliefSt zunichst auf das falsche, je-
doch durchaus naheliegendere: ein Komplott aus Neid (¢96vog, Vers
382), denn im Gegensatz zu Teiresias’ Aussage, der sich allein auf
seine gottgegebene Autoritit beruft, kann dies Wahrscheinlichkeit
fiir sich beanspruchen und ein glaubwiirdiges Motiv vorweisen. Wes-
wegen aber hitte er Laios titen sollen, dessen Namen er doch zuvor
nicht einmal kannte? Die Beschuldigung erscheint absurd.

Die sprichwértliche Klugheit'® des Ratsellgsers verfehlt das
Wahre, weil die juristische Beweisfithrung seine Tat nicht erfassen
kann: zu unwahrscheinlich, zu unvorhersehbar waren die Umstiande,
er handelte ohne Wissen oder Absicht und darum auch ohne Motiv.
Das undenkbare Griuel'™ aber tiberschreitet die Grenzen mensch-
lichen Begreifens. Indem Odipus sich selbst in immer neuen Verdich-
tigungen und Hoffnungen verstrickt, enthiillt sein Scheitern eben
diese Differenz. Als der Hirte zuletzt die fehlende Verbindung zwi-
schen ihm und Laios ans Licht und den Suchenden selbst zu Fall ge-
bracht hat, dndert sich deshalb auch die Wortwahl: anstelle der Vo-
kabeln des Gerichtshofes bedient sich Odipus nun der Sprache der
Unreinheit (&vayvov, Vers 1383) und Befleckung (xnAtda, Vers
1384). Ahnlich der ca. 15 Jahre friiher aufgefiihrten Antigone, welche
den Widerspruch von familidrem Blutrecht (oixte) und Gesetz (vo-
pog) thematisierte, entfaltet sich die Handlung des Konig Odipus im
Spannungsfeld zwischen géttlicher und weltlicher Schuld. Als Exem-
pel (mapddetyp.a!®, Vers 1193) menschlicher Klugheit macht gerade
sein Schicksal diese Differenz schmerzlich bewusst und erlaubt dem
Zuschauer durch Identifikation die Reflexion des eigenen Handelns
in seiner Gefihrdung durch die eigene Begrenztheit: wavta p Bod-
Aou xpatetvi®,

Oft wurde hervorgehoben, dass Odipus als Vollstrecker seines

13 Vgl. Pindar, 4. Pyth. Ode, 263: yva9t viv tav Oldimédda coplay.

104 afoyrot’ év avBpamototy Epya (OT 1408).

105 Wieder ein juristischer Fachterminus (vgl. Lys., XIV. 12, 45; XVI. 14; Dem. XXI.
76, 97,227).

106 Kreons letzte Worte an den scheidenden Konig: »Wiinsche nicht, alles zu beherr-
schen« (Soph. OT 1522).

Tragische Schuld A 147

- am 25.01.2026, 18:22:18.


https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

148

Die Suche nach der Schuld

eigenen Urteils noch in der Niederlage triumphiert?”’, seine Frei-
heit'% sich im Untergang erweist. Weniger Beachtung fand bislang,
dafl diese Freiheit — als erste Handlung in vollem Wissen um die
Wahrheit des Gotterloses nach Auflésung der selbstverursachten
Verblendung (&t7) - der Erfiilllung und Anerkenntnis eben jener
Wahrheit geschuldet ist. Alles, was geschah, war eines Gottes Willen
(Amtorhwv T4d’ 7v, V.1330), doch ausgefiihrt von eigener Hand
(Eratoe 8 adtdyeLp vuv obtig, GAA’ éye TAdpwy, V. 1332). Im Exil
auf Kolonos sagt Odipus es frei heraus: rein vor dem Gesetz geriet er
unwissend hinein'® — auch geméf3 dem antiken Rechtsverstindnis''®,
wonach Taten, die ohne Absicht begangen wurden, Mitleid (cuyyve-
u) und nicht Strafe (ttpmpta, vgl. OT 107) gebiihrt, sind seine Lei-
den unverdient (&véd&tov, vgl. Arist. Poet. 1453a5). Wenn Odipus sie
dennoch auf sich nimmt, so folglich nicht, um einem Rechtsurteil,
sondern um der Weisung Apollons Geniige zu tun: die Befleckung
(wlaopa, Vers 97) auszutreiben.

Von menschlicher Juristerei unterscheidet der Chor die ewigen
Gebote der Gotter', jene vépot Oimodeg (OT 865/6), welche nicht
sterblichen Ursprungs (9vata puotg, OT 869) und deshalb iiber Al-
ter und Vergessen erhaben sind. Wo der Mensch sie missachtet,
bringt er sich selbst zu Fall. In dieser Ambivalenz zwischen Befle-
ckung und Verbrechen ereignet sich tragische Schuld2. So verweist

17 Vgl. Knox, B.: Oedipus at Thebes (s.0.), S. 194.

105 Vgl. Schelling, E. W. J.: Philosophische Briefe iiber Dogmatismus und Kriticismus
(1795), in: Simmtliche Werke, Abt. I, Bd. 1. Stuttgart/Augsburg: J. G. Cotta 1856,
S. 336/7.

109 youe 8¢ nadapde, &idots elc 163 HAov. (OC 548).

10 Vegl. Thuk. 111, 40, 1: Edyyvepov 8 éott T6 dxobotov. Demosthenes XVIII, 274:
gENPapTé TLE dxav: GuyYVORTY GvTl TS TLneplag TovTw. Es ist somit nicht, wie
Hegel meinte, nur das »Recht unseres heutigen, tieferen Bewuftseins [...] diese Ver-
brechen, da sie weder im eigenen Wissen, noch im eigenen Wollen gelegen haben,
auch nicht als die Taten des eigenen Selbst anzuerkennen« (Hegel, G. W. E.: Vorlesun-
gen iiber die Asthetik, in: Werke, X. Bd., 3. Abt. Berlin: Duncker & Humblot 1843,
S.551/2).

1 Vgl. Empedokles Fr. B135: 16 pév mévtov vopLpov i v edpupédovrog aldépog
Hvexéng tétatat, sowie Orph. Hymn. LXIV: aBavatov xaréw xal dvntav ayvov
dvoaxta 00paviov VOp.ov.

112 Vgl. Vernant, J.-P.: Myth and Tragedy in ancient Greece. New York: Zone Books
1990, p.82: »Tragic guilt thus takes shape in the constant clash between the ancient
religious conception of the misdeed as a defilement attached to an entire race and
inexorably transmitted from one generation to the next in the form of an dte or
madness sent by the gods, and the new concept adopted in law according to which

ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

- am 25.01.2026, 18:22:18.


https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Leerstelle des Sophokles

die Leerstelle des Sophokles letztlich im Schweigen und Versagen des
positiven Rechts auf ein hoheres als dessen Ursprung — und auf eine
Schuld, die noch vor dem Willen des Einzelnen allein aus seiner Exis-
tenz als der, der er ist, erwichst.

Es ist meines Wissens noch nicht ausgesprochen worden, dass
dieser Aufweis der Defizienz des sikularen, subjektiven vop.og einen
Begriff von Schuld exemplifiziert, welcher sich aus den mythologi-
schen Rahmenbedingungen der antiken Tragodie selbst bestimmt
und somit erst im eigentlichen Sinne des Wortes eine tragische
Schuld genannt werden darf.

the guilty one is defined as a private individual who, acting under no constraint, has
deliberately chosen to commit a crime«.

Tragische Schuld A 149

- am 25,01.2026, 18:22:18.


https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

11.2) Schuldlose Schuld?

a) Befleckung

Lurjes Kritik an den neuen Interpretationen des Oedipus Rex ist, wie
deutlich wurde, als methodischer Einspruch eine Neuauflage der al-
ten (vorgadamerischen) Mahnung der Excurse des Ulrich von Wila-
mowitz-Moellendorff, »nicht durch gut und bése falsche Begriffe
menschlicher Sittlichkeit«' in das Drama hineinzutragen. Als Urteil
tiber Schuld bzw. Nicht-Schuld des Odipus aber macht sie dann selbst
von eben diesen Begriffen Gebrauch, um die Positionen von Schmitt
und Lefevre zuriickzuweisen und die postulierte Leerstelle des So-
phokles durch Abgrenzung aufzuzeigen. Was sind nun die richtigen
Begriffe?

Das Schweigen des Dichters selbst im vorigen Abschnitt zum
Gegenstand der Reflexion nehmend offenbarte sich im Scheitern der
im Konig Odipus auffillig pravalenten juristischen Begriffe und Me-
thoden auf der Suche nach der Schuld durch den Protagonisten zu-
letzt eine Aussage des Stiickes im Verweis hinaus tiber die Bedingt-
heiten menschlichen Rechts auf dessen Ursprung, die ewigen Gesetze
der gottlichen Weltordnung. Die Verletzung dieser véop.or Oimodeg
(OT 865/6) durch Odipus erzeugt Befleckung — plaopo — welche
nicht nur den Handlungsrahmen des Sophokleischen Dramas (vgl.
OT 97, 241, 313, sowie pdoog Vers 138, &yog Vers 1426), sondern
der Gattung Tragodie als kultisches Festspiel im Ganzen bestimmt.
Dies bezweifelt auch Lurje keineswegs: »Befleckung resultiert aus je-
dem auch unfreiwillig und unwissentlich begangenem Mord und
macht — nicht nur den Tréger, sondern auch seine Umgebung und
die Gemeinschaft, der er angehort — unrein, ist eine Verletzung der

! Wilamovitz-Moellendorff, U. v.: Excurse zum Oedipus des Sophokles, in: Hermes,
Zeitschrift fiir classische Philologie 34 (1899), S. 55-80, hier: 56.

150  ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

- am 25.01.2026, 18:22:18.


https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Befleckung

gottlichen Ordnung, wird von der Gottheit geahndet und muss be-
seitigt werden. Dies ist nun genau im Oedipus Rex der Fall«2. Nur
ist das Miasma fiir ihn nicht (oder vielmehr nicht im moralischen
Sinne) als Schuld anzusehen: »die Befleckung, die Odipus anhaftet,
die die Pest in Theben verursacht und die Apollon den Thebanern zu
Beginn der Tragodie zu >verjagen« gebietet (v. 96f.), haftet [...] nach
den fundamentalen religidsen Vorstellungen der Griechen der archai-
schen und klassischen Epoche einzig und allein der faktischen Tat,
nicht der Absicht an. Sittliche Schuld oder Unschuld des Titers spie-
len bei der Befleckung keine Rolle« (ebd., S. 252). Die Kriterien Ab-
sicht, Wissen und Willen fiir den Begriff der Schuld entstammen je-
doch nicht dem Sophoklestext, sondern sind selbst Ergebnis und
Folge der Anwendung einer bestimmten Auffassung von Moral auf
die attische Tragddie (vgl. S. 387).

Miaopa ist nicht moralische Schuld. Moralische Schuld aber, als
spites Erzeugnis eines langwierigen Prozesses der Reduktion, Sub-
jektivierung und Verinnerlichung (s. 0., Kap. 1.3.¢), ist selbst durchaus
enthalten in dem, was das Konzept der Befleckung zu umfassen ver-
mag. Wenn also jede sittliche Schuld als Befleckung dargestellt wer-
den kann?, nicht jedes Miasma aber einem subjektiv zurechenbaren,
willentlichen und absichtsvollen Handeln entspringen muss, ist die
Relevanz moralischer Kriterien fiir das Gesamtphédnomen mensch-
licher Schuld stark in Frage zu stellen. Die Verwendung solcher Kri-
terien zum Beweis einer Nichtaussage des Sophokles zur Frage nach
der Schuld des Odipus erweist sich somit bei genauerer Uberpriifung
der zugrundeliegenden Begriffe als ein klassischer Pars-pro-toto-
Fehlschluss.

Die Grundziige eines iiber juristische Tatbestinde hinausgehen-
den Verstindnisses von Schuld lieferte hingegen bereits Walter Bur-
kerts genetische Erkldrung der altgriechischen Opferriten und My-
then durch die Struktur von »Verschuldung und Restitution«* im
prihistorischen Jagdverhalten des Menschen (s.o., Kap. 1.2.c). Dem

2 Lurje, M.: Die Suche nach der Schuld. Sophokles” Oedipus Rex, Aristoteles’ Poetik
und das Tragddien-verstindnis der Neuzeit, Beitr. Altertumskunde 209. Miinchen/
Leipzig: K. G. Saur 2004, S. 253.

3 »Because pollution and guilt can be closely associated, the imagery of pollution may
be used to express moral revulsion« (Parker, R: Miasma, Pollution and Purification in
early greek religion, New York: Oxford University Press 1983, S. 312).

+ Burkert, W.: Homo Necans. Berlin/New York: de Gruyter 1997, S. 7.

Tragische Schuld A~ 151

- am 25.01.2026, 18:22:18.


https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

152

Schuldlose Schuld?

entspricht Nietzsches Ableitung der Schuld von »Schulden«® und
dem Tausch dquivalenter Opferleistungen noch vor ihrer Moralisie-
rung und Verschiebung ins (schlechte) Gewissen aus der Genealogie
der Moral, sowie Bernard Laums® historische Untersuchung iiber den
sakralen Ursprung des Geldes. Die Infragestellung des Schuldbegriffs
selbst 6ffnet so den Raum des Begriffs tragischer Schuld.

Die Symbolik der Befleckung ist die élteste und urspriinglichste
Vorstellung des Menschen von Schuld und ihre primidre Erschei-
nungsform in der griechischen Tragddie, insofern deren Bezugs-
rahmen und Sinngehalt sich im Riickgriff auf die Topoi der my-
thisch-religiosen Uberlieferung erst konstituiert. Eine rein sdkulare
Theorie der Dichtkunst, wie sie mit der Poetik des Aristoteles in den
Mittelpunkt der Diskussion geriickt wurde, ist jedoch auf diesem ent-
scheidenden Auge blind. Gerade bei einem Stiick des fiir seine Gotter-
furcht gerithmten Sophokles — Priester des Halon, wegen der Auf-
nahme des Epidaurischen Heilgottes Asklepios selbst erhdht zum
Heros AeEiwv” und »der letzte grofSe Reprisentant der archaischen
Weltsicht«® — gebietet die Vernunft eine Suche nach der Schuld nicht
in den Werken eines hundert Jahre jiingeren Philosophen, sondern
bei Homer®, im delphischen Apollon- und Dionysoskult, sowie der
rituellen Praxis von xadoappéc, évaytopos und thacpos. Frithste
Schichten der griechischen Religion bestitigen den archetypischen
Rang des Miasma. Schon der von Lurje zitierte Erwin Rohde hob
den »chthonischen Charakter«'® der Siihneriten im Zusammenhang
mit dem griechischen Toten- und Seelenkult hervor, aus dem die atti-
sche Tragddie als Totengesang auf die Heroen ebenso hervorging wie
die sakrale Rechtsprechung des den Erinnyen (bzw. Eumeniden) ge-
weihten Areopags (Paus. I, 28, 6-7). Die Reinigung bei Mordfillen

5 Nietzsche, F.: Zur Genealogie der Moral II, 8 (= KSA 5, S. 305/6), s.0., Kap. 1.3.c,
Anm. 117.

¢ Laum, B.: Heiliges Geld. Berlin: Semele 2006.

7 Ethym. Magn. 256, 6 (Test. 69, TrGF S. 57/8), vgl. Reinheit im Kult des Asklepios
(Porphyr, Abst. II, 19).

8 Dodds, E. R.: Die Griechen und das Irrationale. Darmstadt: Wiss. Buchgesellschaft
1970, S. 35.

? Dem »ersten Lehrer, bzw. Chormeister der Tragiker« (tév tpayixév npdrog dudd-
oxahog, Plat. Rep. 595¢).

10 Rohde, E.: Psyche. Seelenkult und Unsterblichkeitsglaube der Griechen, Bd. II. Tii-
bingen/Leipzig: J. C. B. Mohr 1906 [Freiburg i.B. 1894], S. 272, Anm. 1, vgl. Apoll.
Rhod. Arg. 1V, 712ff; Soph. OC 466ff.; Aischyl. Eu. 139ff.,, Porphyr. Abst. II, 44;
Apollod. Fr. 36, Theokrit II, 36; Paus. X, 38,8; Luc. Philops. 15).

ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

- am 25.01.2026, 18:22:18.


https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Befleckung

oblag auch in Athen der Priesterschaft von Delphi, deren Bestim-
mungen noch Platon (Leg. IX, 865b) anerkannte. Apollon, der dort
selbst einst den Drachen Pytho getétet und das Heiligtum iibernom-
men hatte, stand so noch dlteren, praolympischen Siihnebrauchen vor
(vgl. Orest in Aischyl. Ch. 1055-60, Theseus im »Delphinion« bei
Plut. Thes. XII). Eng mit den alten Damonen der Erde verbunden
war der Tragddiengott Dionysos (s.0., Kap. 1.2.b), dessen Grab sich
beim Erdnabel in Delphi, nach Kallimachos sogar in jenem Kessel
auf dem Dreifufl befunden haben soll, von dem aus die Pythia ihre
Orakelspriiche verkiindete. Wegen der Nihe zum Totenreich galt
der zweite Tag des Wein- und Totenfestes der Anthesterien, wenn
sein Heiligtum &v Alpvoec'? gedffnet wurde, als »Tag der Befle-
ckung«™. Kathartische Wirkung, besonders bei Geschlechterfliichen,
bescheinigt Platon (Phdr. 244d—e) wiederum den ekstatischen Prakti-
ken der orphischen Dionysosmysterien (vgl. Rep. 364b—e; Cra. 400c).

Eine umfassende Untersuchung der griechischen Befleckungs-
und Reinheitsvorstellungen legte 1983 Robert Parker!* unter dem Ti-
tel Miasma vor. Thm zufolge bezeichnen die Worte pratve, pilacua
und peapde »a condition that has some, and usually all, of the follo-
wing characteristics: it makes the person affected ritually impure,
and thus unfit to enter a temple; it is contagious; it is dangerous,
and this danger is not of familiar secular origin. Two typical sources of
such a condition are contact with a corpse, or a murderer« (S. 3/4, eig.
Herv.). Kurzum: placypa ist »contagious religious danger« (S. 5). In
ihrem ebenso anschaulichen wie traumatischen Bezug auf den An-
blick des Blutes des Opfers an den Hianden des Mérders (oder Jigers,
etc.) — Homer verwendet sie noch ausschliefilich im Bezug auf eine
duflerliche Besudelung mit Blut (utdvdny atpace, 1. IV, 146; vgl.
XVI, 795/6) oder Staub (XXIII, 732) infolge einer Tétungshandlung
—ist die Symbolik der Befleckung anthropologisch betrachtet »closer

" Vgl. Call. Fr. 643, 517; Philorchos FGrH 328 F7, Euphorion Fr. 13 Powell, Clem. Al
Protr. 11, 18, 2.

2 Laut Thukydides II, 15, 4 eines der dltesten Heiligtiimer in Athen, »Weiher« oder
»Siimpfe« deuten auf eine Quelle zur Weinmischung, vgl. Wasser als Tor zur Unter-
welt auch in Argos (Paus. II, 37, 6). Strabo (VIIL, 5, 1) fand sie um Christi Geburt
jedoch ausgetrocknet vor.

B Muapa nuépa (Photios, Aeyemv ouvayoyy, vgl. Eust. 456, 6).

14 Parker, R: Miasma, Pollution and Purification in early greek religion. New York:
Oxford Univ. Press 1983.

Tragische Schuld A~ 153

- am 25.01.2026, 18:22:18.


https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schuldlose Schuld?

to being a human universal than an idiosyncrasy of the Greeks«
(5.2).

Der Gegenbegriff xadalpn, bzw. xadapp.dc (»Reinigung«), zu-
erst das Auswaschen einer Wunde (vgl. Hom. Il. XVI, 667), gibt dann
den Namen einem spezialisierten Opferritual’® zur Wiederherstel-
lung einer durch menschliches Handeln gestérten Ordnung: »since
the disorder is the pollution, any action that restores the normal equi-
librium of things becomes a purification« (Parker, S. 121). Das Opfer
begleicht die Schuld, Blut wird mit Blut gereinigt, wie bereits Hera-
klit spottisch feststellt (VS 22, Fr. B5). Gleichwohl, so beschreibt der
Lyriker Hipponax (Fr. 6 West, vgl. Ar. Ran. 733), steinigten die Athe-
ner jedes Jahr an den Thargelia nach dem gleichen Prinzip zwei der
ihren, die sogenannten gappaxol oder xaddppata, um die Stadt zu
reinigen (réALv xadalpety) und die Gotter um reiche Ernte zu bitten.
So grenzt Reinigung als Ritual des Ubergangs auch den Bereich des
Heiligen (&yv6¢) vom Profanen ab. Eine ansteckende Wirkung der
Befleckung wird zuerst bei Hesiod (Erga 240) angedeutet, ist jedoch
mit den Reinheitsvorschriften der leges sacrae von Kyrene (Inscr. gr.
Dial. 39) und insbesondere fiir Athen gut bezeugt (Aischyl. Th. 597;
Soph. OC 1482, Eur. IT 1229; Lys. XIII, 79; Antiph. Tetr. I, 1, 3 und II,
1,2; Dem. XX, 158). Schon eine blofle Beriihrung iibertrigt das Mias-
ma, so dass die Tat eines Einzelnen, wird er nicht ausgestoflen (vgl.
Soph. OT 97 ff.) leicht auf die gesamte Gemeinschaft iibergehen kann:
»There was, in Greek belief, no such thing as non-contagious religio-
us danger. [...] Every member of any community, therefore, in prin-
ciple lived under thread of suffering for his neighbor’s offences«
(S.257). An der Tatsache, dass Befleckung »mit derselben unbarm-
herzigen Gleichgiiltigkeit dem Motiv gegeniiber wirksam wird wie
ein Typhuserreger«', hatte E. R. Dodds einst den Unterschied zur
(moralischen) Siinde festgemacht, wobei er subjektive und objektive
Aspekte der Schuld bereits recht friih in dem Wort &yoc¢'” miteinan-
der verwoben anerkannte. Dies versteht Parker hingegen als besonde-
re, nah verwandte Unterform des Miasma, welche sich aus Vergehen
gegen die Gotter ergibt: »Every agos is propably also a miasma [...].

15 Vgl. Soph. OC 466-92, Eur. HF 922 ff., Paus. 1.34.5.

¢ Dodds, E. R.: Die Griechen und das Irrationale. Darmstadt: Wiss. Buchgesellschaft
1970, S. 24.

17 Vgl. das Blutopfer fiir Heroen évaytouoe (Hdt. II, 44, 5). Aus der selben Wurzel
stammen vermutlich auch dyog und ayvée, die beide »rein, heilig« bedeuten, sowie
Dionysos’ »hoch-heilige« Braut Ariadne/(dpt-)dyvy.

154  ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

- am 25.01.2026, 18:22:18.


https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Befleckung

It seems, however, that, at least in the early period, not all miasmata
are agé. While certain unavoidable physical conditions are miasmata,
agos is a product of avoidable, even if involuntary transgression. [...]
To create agos, the offence must propably be directed against the gods
or their rules [...] to miasma gods seems irrelevant; it is a dangerous
dirtyness that individuals rub off on one another like a physical taint.
Agos by contrast has its source in a sacrilegious act, and the enages, as
the attached genitive suggests, is in the grip of an avenging power«
(S. 8-9). Beide frithen Begriffe von Befleckung enthalten bereits per-
sonale Schuld — und mehr.

Die attische Tragddie ist so verstrickt in die Sprache der Befle-
ckung, dass Dodds aus dem Vergleich mit dem Epos heraus im Sinne
eines »wachsenden Empfindens fiir Schuld«'® auf »an upsurge of pol-
lution fears«" in der post-homerischen Zeit meinte schlieflen zu kon-
nen. Dieser Interpretation liegt jedoch die progressivistische? An-
nahme der Entwicklung »von der Schamkultur zur Schuldkultur«
(Dodds, Kap. 2) zugrunde, welche unter anderen von Bernard Wil-
liams angegriffen wurde: »the truth about Greek societies, and in par-
ticular the Homeric, is not that they failed to recognize any of the
reactions that we associate with guilt, but that they did not make of
those reactions the special thing that they became when they are se-
parately recognized as guilt«?'. Die grundlegenden ethischen Konzep-
tionen Homers unterscheiden sich weder so sehr von den heutigen,
wie unser angeblich iiberlegenes modernes moralisches Bewusstsein
es gerne vorgibt, noch vermag diese »besondere Institution Moral «??
mit ihren extremen metaphysischen Voraussetzungen der Willens-
freiheit und Autonomie unser tatsichliches ethisches Empfinden ada-
quat zu beschreiben. Vielmehr verstehen wir auch das antike Denken

8 Dodds, E. R.: Die Griechen und das Irrationale. Darmstadt: Wiss. Buchgesellschaft
1970, S. 32.

19 Parker, R: Miasma, Pollution and Purification in early greek religion, New York:
Oxford University Press 1983, S. 16, der tragische »upsurge« wird dort als »conse-
quence of its preferred subject-matter« verstanden.

2 Vgl. Williams, B.: Shame and Necessity. Berkeley/LA/London: University of Cali-
fornia Press 2008 [1993], S. 5: » According to the progressivist account, the Greeks had
primitive ideas of action, responsibility, ethical motivation, and justice, which in the
course of history have been replaced by a more complex and refined set of conceptions
that define a more mature form of ethical experience«.

21 Ebd., S. 91.

2 Vgl. Williams, B.: Ethik und die Grenzen der Philosophie. Hamburg: Rotbuch 1999,
S. 242 ff.

Tragische Schuld A~ 155

- am 25.01.2026, 18:22:18.


https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

156

Schuldlose Schuld?

immer nur dort, wo wir Gemeinsamkeiten erkennen — welche wieder-
um helfen kénnen, Missverstindnisse {iber unser eigenes Denken
aufzukliren. Ein solches Missverstindnis ist die moralische Be-
schrinkung von Schuld auf intentionale Akte: »As the Greeks un-
derstood, the responsibilities we have to recognize extend in many
ways beyond our normal purposes and what we intentionally do«
(Shame and Necessity S. 74), denn: »Guilt, insofar it concerns itself
with victims, is not necessarily or obviously restricted to voluntary
actions. I may rightly feel that victims have a claim on me and that
their anger and suffering looks towards me, even though I have acted
involuntarily. The conceptions of modern morality, however, insist at
once on the primacy of guilt, its significance in turning us toward
victims, and its rational restriction to the voluntary« (S. 94). Die Mo-
ralisierung der Schuld verspielt mit der Reduktion auf die subjektiven
Anteile des Handelns zuletzt ihren grofiten Vorzug als Internalisie-
rung eines idealisierten Anderen (in der Rolle des Beobachters im Fal-
le der Scham, gr. aidw¢, jedoch als anklagendes Opfer oder Erinnys
der Schuld): »When the conception of guilt is refined beyond a certain
point and forgets its primitive materials of anger and fear, guilt comes
to be represented simply as the attitude of respect for an abstract law,
and it then no longer has any special connection with victims«
(S.222).

Die Thematik der Befleckung ist als Spezifikum des tragischen
Genres?® nicht zu leugnen: Neben Odipus’ Vatermord und Mutterin-
zest (Soph. OT 97, 241, 313, 1012; OC 1132, 1374) fiirchtet auch Kre-
on in der Antigone (V. 889, 1042, 1044, 1317) das Miasma des gefal-
lenen Sohnes. Dem voran gingen die Sieben gegen Theben (V. 632)
des Aischylos, wihrend die Orestie sich wiederum ganz um die Ver-
folgung des Orestes durch die Erinnyen wegen des Mordes an seiner
Mutter dreht (Aischyl. Ag. 209, 637, 1420; Ch. 1017; Eu. 169, 281,
695). Diese behandelte auch Euripides (Orestes 75, 396, vgl. Hipp.
601 ff.; Med. 1251; Andr. 258), obgleich seine Psychologisierung der
alten mythischen Uberlieferung bereits als aufgeklirte Abschwi-
chung vor einem sophistischen Hintergrund (vgl. Parker, S. 310) be-
trachtet werden muss. Wo seine Protagonisten die Furcht vor der Be-
rihrung durch Befleckte aus Edelmut iiberwinden (Pylades bei
Orestes V. 792—4, Theseus bei Herakles V. 1214-34), scheut der So-

2 Vgl. Moulinier, L.: Le pur et I'impur dans la pensée des Grecs, d’'Homere a Aristote,
Paris 1952, S. 149 ff.

ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

- am 25.01.2026, 18:22:18.


https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Befleckung

phokleische Odipus auf Kolonos (V.1132-4) weiterhin jegliche
Umarmung.

Erst Euripides’ Menelaus kann reine Hinde besitzen, ohne auch
ein reines Herz zu haben (Or. 1602-4). Der Begriff fiir derartige Ge-
wissensbisse ohne Befleckung findet sich beim Geschichtsschreiber
Thukydides (V, 16,1): évup.le.. Zwar kannte schon die Gesetzgebung
des Drakon (ca. 624 v.Chr) einen Unterschied zwischen vorsitz-
lichem Mord und Totschlag, doch die Strafe blieb in beiden Fillen
dieselbe. Laut dem neunten Buch der Platonischen Gesetze musste
auch die Tétung ohne Absicht gereinigt werden. Ionische Mythen-
kritik und Sophistischer Subjektivismus hatten den theoretischen Bo-
den bereitet, auf dem nun Perikles und Protagoras das Problem eines
Unfalls beim Speerwurf diskutierten (vgl. Plut. Per. 36).

Konnte der Attische Redner Antiphon (de caede Herodis 82ff.,
vgl. Aischyl. Th. 602 ff.) noch als Argument fiir die Unschuld seines
Mandanten anfiihren, dass dessen Schiff sicher vor gottlicher Rache
den Hafen erreicht habe, verschwand die Figur des befleckten Mor-
ders zunehmend aus den Gerichtsilen des vierten Jahrhunderts: »The
function of >purifications, or the restoration of normality by a positive
and public act, had been taken over by a legal process, and it gradually
ceased to be necessary to think of the killer as significantly different
from any other malefactor, whose offences were dealt with by the
courts«?. In den medizinischen Schriften des Hippokrates von Kos
(ca. 460-370 v.Chr.), deren purgatorische Reinigungskonzeption
dem Aristotelischen Katharsisbegriff (s.o., Kap. I.1.a) zugrundeliegt,
erscheint Miasma nurmehr als krankheitserregende Ausdiinstung
des Bodens (Morb. sacr. I, vgl. Flat. VI). Der Aristotelesschiiler Theo-
phrast (Char. XVI, 6ff.) bezeichnet die Furcht vor Befleckung schlief3-
lich als Sorge abergliubischer Menschen (Setotdatpwy).

In der griechischen »Rationalisierung des Strafrechts«?, welche
riickwirkend eine »dhnliche Differenzierung des Schuldgefiihls« aus-
loste, erkennt Paul Ricceur wiederum trotz aller damit einhergehen-
den »Entfremdung« (S. 167) des Subjekts von sich selbst auch eine
Méglichkeit, nach der Entkleidung des Mythos von jeder erklirenden
(dtiologischen) Funktion dessen Symbolfunktion wiederzubeleben:

2 Parker, R: Miasma, Pollution and Purification in early greek religion, NY: Oxford
Univ. Press 1983, S. 322.

% Ricceur, P.: Symbolik des Bésen (Phanomenologie der Schuld II). Freiburg/Miin-
chen: Karl Alber 2009, S. 130.

Tragische Schuld A~ 157

- am 25.01.2026, 18:22:18.


https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schuldlose Schuld?

»namlich sein Vermdgen, die Bindung des Menschen an das ihm Hei-
lige zu entdecken, zu entschleiern« (S. 11). Diese ist im Bezug auf die
Ursymbole Makel, Siinde und Schuld selbst in ihrer primitivsten
Form symbolisch: »der Makel besagt sich im Symbol des Fleckens,
die Siinde in dem des verfehlten Ziels« (S.15) und (moralische)
Schuld zuletzt als Last. So besteht der »einzigartige Beitrag Griechen-
lands zur Thematik des Bosen« darin, unsere Philosophie durch diese
Mythen — als Mythen — hindurch, »durch den tragischen und orphi-
schen Mythos —, die die griechische Philosophie anstreitet oder
ablehnt, [...] in Auseinandersetzung nicht nur mit der Schuld, nicht
nur mit der Siinde, sondern auch mit der Befleckung« (S.49) zu
bringen.

Makel, Befleckung und Miasma widersetzen sich der Reflexion
des modernen Bewusstseins aufgrund einer »Idee von etwas gleich-
sam Materiellem, das wie Schmutz ansteckt, das durch unsichtbare
Eigenschaften schadet und dennoch im Feld unserer untrennbar phy-
sischen und leiblichen Existenz nach Art einer Kraft wirkt« (S. 34)
und »fiir welches das Unreine nicht nach der Zurechnung eines ver-
antwortlichen Urhebers, sondern nach der objektiven Verletzung
eines Verbots bemessen wird« (S. 35). Das ihm spezifische subjektive
Gefiihl der Furcht bindet die Befleckung an Rache und Vergeltung:
»Das Leiden ist der Preis fiir die verletzte Ordnung« (S. 39), was sich
im Fragment des Anaximander (B1) ebenso ausdriickt wie im Aischy-
leischen wadet padog (Ag. 177).

Dabei ist der Sinnabstand zwischen Makel und Siinde mehr
»phinomenologischer« als »historischer« Ordnung, denn der fiir die
Siinde wesentliche Bezug auf die Gotter findet sich »ohne Kontinui-
tatsbruch in die Welt der Befleckung ein« (S. 57). Auch das Schuldge-
fiihl, welches als »vorgeschobene Spitze einer radikal individualisier-
ten und verinnerlichten Erfahrung« (S. 14) das »subjektive Moment
der Verfehlung bezeichnet, wie die Siinde deren ontologisches Mo-
ment ist« (S. 118), kann trotz der revolutioniren Umkehrung seines
Bezugs zur Strafe »nur in der indirekten Sprache der »Gefangen-
schaft« und der » Ansteckungg, die von den zwei fritheren Instanzen
ererbt ist, [...] zu Wort kommen; so werden das eine wie das andere
Symbol »ins Innerliche« transponiert, um eine Freiheit zu besagen,
die sich selbst knechtet, sich selbst antastet und ansteckt nach eigener
Wahl« (S. 176).

»Das Schuldbewuf3tsein wird nie etwas anderes sein als eben die
vorweggenommene, verinnerlichte, auf dem Gewissen bereits lasten-

158  ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

- am 25.01.2026, 18:22:18.


https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Befleckung

de BufSe; und wie die Furcht von jeher der Weg ist, auf dem der Ma-
kel, trotz der radikalen Auflenheit des Bosen, verinnerlicht wird, so
ist das Schuldgefiihl ein mit dem Makel zugleich bestehendes Mo-
ment. [...] Schuldig sein heifst nur, bereit zu sein, die Bufle zu tragen
und sich als Subjekt der BuSe zu erkennen. In diesem Sinn und in
diesem Sinn allein ist das Schuldgefiihl bereits in die Befleckung ein-
gefaltet; gewifd kann man sagen, dieses Schuldgefiihl sei bereits Ver-
antwortlichkeit, wenn man damit sagen will, daf$ verantwortlich sein
soviel ist wie fihig sein, sich den Folgen einer Handlung zu stellen;
aber dieses Verantwortungsbewuf3tsein ist nur ein Zusatz zu dem Be-
wufdtsein, im vorweg mit der Last der Strafe beladen zu sein; es ent-
springt nicht etwa einem Bewufstsein, Urheber zu sein von [...]; Der
Mensch hatte VerantwortungsbewufStsein, ehe er das BewufStsein er-
warb, Ursache, Bewirker, Urheber zu sein« (S. 120).

Im reinen Symbol der Befleckung erfasst Ricceur drei Intentio-
nen (S. 179£.), die noch das véllig verinnerlichte Schuldgefiihl in sich
einbegreift und so erst »zu Wort« kommen, d.h. sich selbst ver-
mittelst der Symbolik verstehen kann. »Positivitit« besagt die Ir-
reduzierbarkeit auf einen blofSen Seinsmangel — es ist »gesetzt« und
fordert Anerkennung. In der » Auflerlichkeit« begegnet das Schuld-
gefiihl dem Ich als »draussen« und das Andere seiner selbst, er-
moglicht mithin ein dialogisches Verhiltnis der Reflektion. »An-
steckung«, die unserem Schuldbegriff wohl fremdeste Intention,
welche erst im Mythos freigelegt und ausgearbeitet wird, deutet zu-
letzt die duferliche Antastung und Tritbung als »Bindung meiner
selbst durch mich selbst« infolge einer (schlechten) Wahl?¢ und ent-
hiillt so im Riickbezug auf das eigene Handeln eine Urbestimmung
des Menschen gegentiiber dem, worauf Makel, Siinde und Schuld ver-
weisen.

Schuld ist folglich nicht nur als subjektivierte Spatform des Mi-
asma zu verstehen, sie ist auch nur als solche zu verstehen — ohne die
Symbolik der Befleckung, ohne den Bezug auf die in ihr angelegten

26 Wobei insbesondere die Tragddie das Verhaltnis von Ansteckung und Handeln the-
matisiert: »Die Darstellung sagenhafter Verbrechen insonderheit, die von der Tragé-
die dem Heldengedicht entnommen werden, lddt zur Reflexion iiber das »Willent-
liche« und das »Unwillentliche« ein; [...] so wendet der alte Odipus das Problem des
unfreiwilligen Verbrechens nach allen Richtungen um, Mal um Mal sich anklagend
und seine Unschuld beteuernd, bald fiir den Inzest und das Verbrechen, mit dem sein
Ungliick begann, bald fiir den Zorn, der ihn Hand anlegen lief3 an seinen eigenen
Leib.« (Riceeur, P.: Symbolik des Bosen, S. 131).

Tragische Schuld A~ 159

- am 25.01.2026, 18:22:18.


https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schuldlose Schuld?

urspriinglichen Intentionen und die Bindung an ein iiber sich selbst
hinaus verweisendes bleibt Schuld notwendig unverstindlich und
verliert sich im monologischen Tribunal der »Hélle des Schuld-
gefiihls« (S. 161). Insofern also tragische Schuld als mythische Befle-
ckung zu verstehen ist, ist Schuld tiberhaupt als tragische Schuld zu
verstehen.

b) Ursprung

Die vorliegende Untersuchung begann mit der Frage: »was ist tragi-
sche Schuld?« und weiter: »was ist tragisch?« als Bedingung dieser
Frage. Die philosophische Auseinandersetzung mit dem Begriff des
Tragischen, deren Ausgangspunkt zunichst nur die Aufbrechung
der Aporie einer philologischen Diskussion um die Interpretation
eines Tragddientextes aus dem fiinften Jahrhundert mittels Katego-
rien aus der Poetik des Aristoteles darstellte, offenbarte jedoch alsbald
eine tiefere Verstrickung der Philosophie selbst in die betrachtete
Problematik. So wie hierbei Tragik den Ort (und bisweilen die Struk-
tur) einer Selbstverstindigung der Philosophie bezeichnet, bietet nun
die Infragestellung des zugrunde liegenden Schuldbegriffes anhand
des antiken Dramas eine Moglichkeit, nicht nur die Handlung der
Tragodie, sondern auch die ethischen Grundlagen unseres eigenen
Denkens tiber Schuld besser zu verstehen. Der Schliissel dazu liegt
im ekstatischen Ursprungsbezug des Mythos.

Von der antiken Poetik und der Philosophie des Tragischen bei
Schelling, Hegel, Nietzsche und Peter Szondi, vom Ursprung der Tra-
godie in Opferritus und Dionysoskult iiber das Wesen der Mytho-
logie im Bezug auf die dpyat oder »Anfinge« des Lebens, sowie des-
sen Verlust im Zuge der Entmythologisierungstendenzen der
griechischen Aufklirung bis hin zu dem Begriff existentieller Da-
seinsschuld gegeniiber faktischer, individueller Verschuldung und
der Symbolik der Befleckung im kultischen Hintergrund des Sopho-
kleischen Oedipus Rex schritten wir im Verlauf dieser Arbeit ein wei-
tes Feld von Interpretationen, Hinweisen und entlegeneren Wild-
pfaden der Erkenntnis aus den verschiedensten Zeitaltern, Kulturen
und Perspektiven ab. Es ist nun an der Zeit, alle diese zu einer klaren
Form zu verbinden, als deren Ergebnis ein Begriff tragischer Schuld
zu bestimmen ist, der sich definiert und bewihrt durch ein tieferes
Verstindnis von sowohl Tragik (iiber einen Transzendenz- und somit

160  ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

- am 25.01.2026, 18:22:18.


https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ursprung

letztlich sinnlosen dialektischen Konflikt hinaus) als auch von Schuld
(iiber die subjektivistische Reduktion auf eine individuell zurechen-
bare, kausale Verschuldung hinaus), und welcher nicht nur den Raum
fiir eine Neuinterpretation des Sophoklestextes auf Basis einer inter-
disziplindren Schuld- und Mythenforschung eréffnet, sondern auch
die Aktualitdt dieser jahrtausendealten Geschichte aufweist — als
Chance, sich selbst im Anderen zu erkennen erst und gerade durch
das Hinterfragen des eigenen Vorwissens. So macht die Relativierung
und Offnung unserer modernen Auffassung von Schuld eine zuvor
verlorene Aussage der Tragodie wieder sichtbar: sie entlarvt den nai-
ven Glauben an die Allmacht des menschlichen Verstandes als eine
gefahrliche Selbstiiberschitzung und lehrt Respekt und Verantwor-
tung gegeniiber den Bedingungen der eigenen Existenz.

Tragik und Philosophie sind vom Ursprung an miteinander ver-
bunden. Mit Solon und Thespis nimmt diese Verbindung die Form
des Widerstreits der Emanzipation an, welche das Eigene im Anderen
als ein Feindliches erkennt und durch Abgrenzung und Unterord-
nung zu Uberwinden sucht. Demgemif bleibt alle antike Poetik als
empirische Wirkungsésthetik auf die reale Tragodie bezogen (tparyt-
%6¢) und abhingig von ihr. Erst als Aufklirung und Sophistik das
Selbstverstindnis der Poesie als Technik etabliert und damit ihr Ver-
hiltnis zum Mythos umgekehrt haben kann Aristoteles aus dem
Werk (Epyov) der Tragddie ein Formideal konstruieren und so die Ab-
l6sung vollenden. Er legt damit die Grundlage fiir eine Philosophie
des Tragischen als Idee, welche nach Wiederentdeckung und Morali-
sierung der Regelpoetik im Cinquecento mit dem Prinzip der Dialek-
tik bei Schelling und Hegel zum Weltgesetz wird.

Die metaphysische Deutung hat mit der Indienstnahme der
Kunst als blofSes Mittel sinnlichen Ausdrucks Tragik von ihrem ur-
spriinglichen Bezugspunkt entfremdet und den kathartischen Lei-
densprozess der Tragodie auf sich selbst zuriickgeworfen als einen
unauflésbaren — da in sich geschlossenen — tragischen Konflikt. Mit
dem Ende der Metaphysik, das Nietzsche spiter als Tod Gottes be-
schreiben wird, bleibt deshalb nur die Sinnlosigkeit der Selbstauf-
hebung des Seins in Schopenhauers Widerstreit des Weltwillens mit
sich oder der Pantragik Hebbels. Die Wiederbelebung des Dionysi-
schen scheitert an der Unmaoglichkeit einer Riickkehr zur Antike, es
folgt die Sinnentleerung zur »Konfiguration« der materialistischen
Geschichtsphilosophie.

Szondis genereller Begriff des Tragischen als dialektischer Mo-

Tragische Schuld A 161

- am 25,01.2026, 18:22:18.


https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

162

Schuldlose Schuld?

dus der Vernichtung? aus der Einheit der Gegensitze, dem Umschlag
in das Gegenteil oder der Selbstentzweiung — so sehr ein Struktur-
merkmal die literaturwissenschaftliche Textanalyse erleichtern mag
— findet sich damit in dieselbe Tragodie der Philosophien eingebun-
den, welche sie zu umfassen versucht: Tragik ohne Transzendenz, das
»Nurtragische«?® ohne Aufgehobenheit und Zu-Ende-Fiithren des
Leidens in einem hoheren Sinnzusammenhang, verkiirzt als patheti-
sche Verschleierung des Nihilismus und Skandal der Vernunft nicht
nur die Erfahrung des Tragischen um die Offenheit der Selbstiiber-
schreitung, sondern widerspricht auch der historischen Substanz des
Begriffs, seinem Ursprung im kultischen Festspiel der attischen Tra-
godie. Dieser Verkehrung tragischen Wissens zur geschlossen tragi-
schen Weltanschauung ist folglich eine Hermeneutik entgegenzu-
setzen, welche Tragik und Philosophie durch die Symbolik ihrer
urspriinglichen Offenheit und Bezogenheit aufeinander wieder zu
Wort kommen lisst. Dazu bedarf es einer Synthese aus der Idee phi-
losophischer Erkenntnis und der Substanz geschichtlicher Erfassung.

»Alle Problematik des Tragischen, mag sie auch noch so weite
Raume umspannen, nimmt ihren Ausgang von dem Phdnomen der
attischen Tragodie und kehrt zu diesem zurtick«?, doch ist auch die-
ses Phinomen wiederum natiirlich erst aus einem Kontext vielfaltiger
kultureller Verstrickungen heraus zu verstehen. Wo die philosophi-
sche Theorie aber diesen Bezugspunkt verliert, verliert sie Sinn und
Inhalt als »Schau« (Yempeiv), wie auch die Tragodie im Verlust ihres
Ursprungs von sich entfremdet vorgefunden wird, denn der ihr eige-
ne Bezug besteht in einer Bewegung der Riickkehr und Erneuerung
im Anfang selbst.

Der Bocksgesang der grofSen Dionysien erhilt seine Form als
Wechselspiel von satyrischem Tanz und Chorgesang mit der deuten-
den Antwort des Schauspielers (6 btoxptityg) aus den Maskenspielen
und Spottreden der Feste des Weingottes und dem Kultlied des Di-
thyrambos. Dionysos aber, als Sohn der Erde (Semele) oder der Un-
terweltsgottin Persephone selbst (wie die Weinrebe) in trieterischem
Zyklus zerstiickelt und auferweckt durch die Riten delphischer Ma-

77 Szondi, P.: Versuch tiber das Tragische, in: Schriften I. Frankfurt a.M.: Suhrkamp
1978, S. 209.

2 Jaspers, K.: Uber das Tragische, in: Von der Wahrheit. Miinchen/Ziirich: Piper
1991, S. 959.

» Lesky, A.: Die griechische Tragodie; Stuttgart: Kroner 1984, S. 11.

ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

- am 25.01.2026, 18:22:18.


https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ursprung

naden, ist auch (Halb-)Gott des Todes und »Urbild des unzerstor-
baren Lebens«®, welches den menschlichen Heroen eine Existenz
iiber die Grenzen ihrer Sterblichkeit hinaus verbiirgt. So bleibt noch
dort, wo die Tragidie scheinbar nichts mehr mit dem Gott zu schaffen
hat (008&v wpog T6v Atévucov), der dionysische Mythos hinter den
Masken von Totenklage und Heldengesang die unhintergehbare Vo-
raussetzung alles Tragischen.

Als kultische Handlung reinszeniert Tragodie ein mythisches Er-
eignis, dessen Sinn sich im Bezug der Hin- und Zuriickgabe des Op-
fers erschlieflt. Das Opfer (lat. sacrificium) bezeichnet die primire
Form nicht nur des antiken religiésen Handelns, indem es durch ritu-
ellen Entzug der Gabe aus dem Bereich des Profanen die numinése
Sphire umgrenzt und erfahrbar macht. Insofern dieser Bezug ver-
fasst ist nach dem Prinzip der Aquivalenz, stellt die Vernichtung der
Opfergabe als Tauschakt zur Wiederherstellung des Gleichgewichts
einer durch menschliches Handeln gestérten Ordnung eine Rei-
nigung (x&9apots) dar, in welcher von Aristoteles bis hin zur Opfe-
ridee bei Walter Benjamin das Wesen der Tragddie erkannt wurde.
Die von der vergleichenden Mythenforschung Joseph Campbells zu-
tage geforderte Struktur von Untergang und Riickkehr der Helden-
reise ebenso wie Walter Burkerts genetische Erklirung des sakralen
Totungsaktes (Lepevewv) durch die tiefgefiihlte Ambivalenz des pra-
historischen Jagd-/Opfer-/Totenritus verweisen gleichermafien auf
jenes zugrundeliegende Schema von »Verschuldung und Restitu-
tion«’! an der Wurzel des tragischen Festspiels.

Tragisch ist noch vor jeder anderen Bestimmung die griechische
Tragodie, welche nur im Bezug auf ihren Ursprung im Kultus und
Ritus verstindlich wird. Der gesprochene — und noch sprechende —
Teil jenes Ritus aber ist der Mythos, den die Tragddie nachahmend
darstellt und wiederherstellt: sie ist puBoroyia, Erzahlung des (tra-
gischen) Mythos und damit immer schon Bezugnahme, Auslegung,
Deutung und Auseinandersetzung mit dem Mythos. Mythos ist
selbst »Wort«, »Fabel« und »Erzahlung« als Anfang (&oy%) und Ant-
wort auf die Frage »woher?«*, Be-griindung im Sinne einer Recht-

30 Kerényi, K.: Dionysos. Urbild des unzerstérbaren Lebens; Miinchen/Wien: Langen
Miiller 1976, S. 259.

31 Burkert, W.: Homo Necans. Berlin/New York: de Gruyter 1997, S. 7, vgl. ebd.,
S. 91.

2 Jung, C. G./Kerényi, K.: Einfithrung in das Wesen der Mythologie. Ziirich/Diissel-
dorf: Walter 1999, S. 14f.

Tragische Schuld A 163

- am 25.01.2026, 18:22:18.


https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schuldlose Schuld?

fertigung des Lebens aus dem Ursprung, im Falle des tragischen My-
thos aus leidvollem Konflikt, Opfer und Reinigung. Mythologie ver-
bindet den Menschen mit diesem Anfang, sie schafft Prizedenz, um
das Bestehende aus seiner Herkunft zu bekraftigen und zu erneuern.
Mythischer Ursprungsbezug ist wesentlich Verdanktheit und Ver-
schuldung des Lebens als Gabe gegentiber seinem Ursprung und ruft
auf zu Wiederherstellung und Erneuerung durch die reinigende
Riick- und Hingabe des Opfers.

Ich nenne dies die ekstatische Verfasstheit des Mythos, da im
Ursprungsbezug Offenheit und Uberschreitung hin auf ein Anderes,
das ein Eigenes (Ursprung) im Fremden (Gottheit, Welt oder Mit-
mensch) ist, angelegt und gefordert sind. Ohne die Bezugnahme »au-
Ber sich« haben Opfer (fiir etwas) und Reinigung (von etwas) keinen
Sinn und die mythische Darstellung keinen Inhalt — es bleiben nur
bedeutungslose, pseudo-mythische leere Hiillen von Symbolen.

Der Ursprungsbezug des Mythischen ist indes keineswegs ein-
deutig. Er kann glanzvoll sein oder schrecklich, kann Halt geben oder
zur Last werden, doch liegt dabei das Heil stets in der Bindung selbst:
Verpflichtung und Reziprozitit sind uniiberwindlich, solange die
Ambivalenz des Tausches® besteht. So trigt der Mythos den Keim
seiner eigenen Uberwindung bereits in sich, denn diese prinzipielle
Offenheit teilt er mit der Philosophie, die als Weltaneignung aus je-
ner Vorgeschichte hervorgeht und durch die Bewegung des Fragens
und Suchens nach Sinn gekennzeichnet ist. Thre Quelle ist jedoch
nicht mehr der Mythos, sondern das Dasein*, sie handelt vom
Grund, nicht vom Ursprung. Aus der Geborgenheit des Daseins he-
raus vollzieht sie die Selbstwerdung des Subjekts als Emanzipation
vom Ursprung®. Doch auch noch die kritische Hinterfragung des
Mythos durch die Philosophie bleibt eine Form der Bezugnahme, die
ohne ihr Objekt haltlos und sich selbst gegeniiber unverstindlich
wird. Anders als die &tiologische, Welt-erkldrende Funktion des
Mythos kann sie die Bindung des Menschen an das ihm Heilige (t6
tepbv, sacrum), an den Ursprung seiner Existenz nicht ersetzen.

Was Philosophie jenseits obsoleter Vorstellungen vom Mythos

% Baudrillard, J.: Der symbolische Tausch und der Tod. Berlin: Matthes & Seitz 2011,
S.241.

3 Gritzel, S.: Die Masken des Dionysos. London: Turnshare 2005, S. 18, sowie S. 185
(Tab. I).

% Angehrn, E.: Die Uberwindung des Chaos. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1996, S. 327.

164  ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

- am 25.01.2026, 18:22:18.


https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ursprung

als primitiver Vorform oder Widerpart des Logos jedoch leisten kann,
ist die Ergéinzung um eine Reflexion auf sich selbst, welche diese Bin-
dung verdeutlicht, indem sie das Tragische auf die Tragodie, diese
wiederum auf den Ursprungsbezug des Mythos als deren notwendige
Voraussetzung zuriickverweist. Damit ist nicht nur Tragik hinrei-
chend bestimmt, sondern auch bereits der Ankniipfungspunkt mit
dem zweiten Teil eines Begriffs tragischer Schuld als Gegenstand die-
ser Arbeit gegeben: Die ekstatische Verfasstheit des (tragischen) My-
thos ist als schuldhafter Bezug zu verstehen.

Solange ein moderner, juristisch-moralischer Begriff von Schuld
unhinterfragt®® auf die antike Tragodie angewendet wird, muss dieser
Satz natiirlich unverstandlich bleiben — und mit ihm sein Gegen-
stand. Es liegt dann eine Problematik vor, welche eine Betrachtung
der Tragodie aus dem Blickwinkel der Mythenforschung, die auf-
grund der kulturellen und historischen Gebundenheit von Mytho-
logie zu deren Verstindnis immer schon auf die Reflexion und Relati-
vierung der eigenen, ebenso gebundenen Begrifflichkeiten angewie-
sen ist, nicht oder in geringerem Mafle betrifft — wie angesichts
bisheriger Hinweise auf diesen Zusammenhang bei Burkert, Kerényi
und Jung, Campbell oder Jamme augenfillig geworden sein sollte.

Das Problem ist, dass derartige Ansitze in der Tragodie immer
nur die Ubereinstimmung mit einem vorgefassten Schema (sei dies
nun Aristotelisch, Stoisch oder Kantianisch), nicht die Struktur der
Schuld selbst erkennen konnen. Sollte eine Tragodie wie z.B. der
Oedipus Rex nun aber mehrere Spielarten der Schuld nebeneinander
behandeln, wire die Kongruenz mit guten Griinden bald zu affirmie-
ren, bald zu bestreiten, je nachdem, was als schuldig zu gelten hitte.
Es lohnt sich also, den eigenen Schuldbegriff aufs Spiel zu setzen.

Schuld ist mehr als Absicht, Wissen und Willen3’. Die archaische
Symbolik der Befleckung (uioopa) zeugt von einem Schuldgefiihl,
fiir das individuelle Verschuldung méglich, aber nicht notwendig ist.
»Sittliche« Schuld ist eine Reduktion dieser urspriinglichen Meta-
pher, welche die mythische Bindung des Makels an die gottliche
Weltordnung aufgegeben und durch die Kriterien der innerlichen

36 Eben dies war der Ansatz von Funke, H.: Die sogenannte tragische Schuld. Studie
zur Rechtsidee in der griechischen Tragodie. Dissertation Kéln 1963 (s. 0., Kap. 1.3.¢).
7 Vgl. dagegen Lurje, M.: Die Suche nach der Schuld. Sophokles” Oedipus Rex, Aris-
toteles” Poetik und das Tragodienverstindnis der Neuzeit, Beitrige zur Altertums-
kunde 209, Miinchen/Leipzig: K. G. Saur 2004, S. 253.

Tragische Schuld A~ 165

- am 25.01.2026, 18:22:18.


https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

166

Schuldlose Schuld?

Motivation und persdnlichen Zurechenbarkeit ersetzt hat. Dies zeigt
sich historisch darin, dass mit der Entmythologisierung und Rationa-
lisierung des griechischen Strafrechts auch ein neuer Schuldbegriff
aufgrundlage der durch die ionische Aufklirung und Sophistik ent-
deckten Prinzipien der Subjektivitit, Kausalitit und Autonomie ent-
stand, welcher das Schuldgefiihl, aus dem er hervorgegangen war,
nachhaltig verdnderte.

»Niemandes Schuld« ist in sich ebenso widerspriichlich wie eine
Schuld an Nichts oder gegeniiber Niemandem. Als Verabsolutierung
der subjektiven Anteile stellt reine Titerschuld deshalb keine Ein-
schriankung auf Wesentliches dar, sondern Verdringung und Verlust
der objektiven Bindung an den Anderen und das Gleichgewicht der
Weltordnung.

Folge dieser Verinnerlichung und Moralisierung ist eine diffuse,
kafkaeske Schuld, die ohne den ekstatischen Bezug iiber das Individu-
um hinaus auf sich zuriickgeworfen als Tribunal des schlechten Ge-
wissens und Selbstverurteilung letztlich seine eigenen Grundlagen
aufhebt. Der mythische Tausch des Opfers gilt der Wiederherstellung
einer verletzten Ordnung (welche als Quelle des Lebens zugleich des-
sen Fortbestand bedeutet) und bietet so eine Mdoglichkeit der Rei-
nigung, die dem subjektiven Schuldverstindnis fehlt. Als Restitution
dieser Bindung dient Katharsis der Siithne und Versshnung von
Mensch und Ursprung, welche Strafe ohne Bezug, als blofer Scha-
densausgleich, Praventions- oder Schutzmafinahme nicht vollbringen
kann.

Der subjektive Schuldbegriff ist diffus, weil Taten, die nicht wis-
sentlich und willentlich, oder nicht selbst begangen wurden, nicht
mehr als Schuld erfasst werden kénnen — eben dies fithrt Odipus’ ir-
regeleitete Suche nach einem Motiv der Mérder des Laios vor, welche
ihn blind fiir die Wahrheit macht. Tod, Inzest und Befleckung beste-
hen objektiv. Ohne Anerkenntnis der Schuld aber ist kein Ausgleich,
keine Siihne und keine Versshnung méglich. Es bleibt nur das unbe-
stimmte Gefiihl der Getriebenheit einer verdringten Bindung. Damit
aber ist Schuld unauflgsbar geworden und wird als solche auf einen
unauflésbaren Konflikt zuriickprojiziert.

Schuld ist nur in der Beziehung des Subjekts auf etwas aufer-
halb seiner selbst verstdndlich. Sie bezeichnet ein Ungleichgewicht
innerhalb dieses Bezuges, sei es nun als Verletzung oder auch als Ver-
weigerung der #quivalenten Erwiderung einer erhaltenen Gabe.
Schon das Leben selbst ist eine solche Gabe und erzeugt so Schuld

ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

- am 25.01.2026, 18:22:18.


https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ursprung

gegentiber den eigenen Vorfahren, sowie gegeniiber der Welt als le-
bensspendende Natur und der Ordnung lebenserhaltender Kultur,
welche die Bedingungen der Moglichkeit der Existenz jedes einzelnen
Menschen darstellen.

Mit Heidegger gilt: »Das Dasein ist als solches schuldig«®, inso-
fern diese existentielle oder »Daseinsschuld«3®, untrennbar an die
Gabe des Lebens gebunden, immer schon besteht. Ein Konflikt ent-
steht jedoch erst dann, wenn sie unerwidert bleibt und das Ungleich-
gewicht untragbar wird. Da das Leben selbst nicht zuriickgegeben
werden kann, nimmt der Ausgleich die symbolische Form des Opfers
an. Der echt tragische Konflikt, der als Opfer des Helden auf den Ur-
sprung des Lebens bezogen ist, bekriftigt diese Bindung und reinigt
so von Schuld.

Schuld im modernen Verstiandnis ist nur noch subjektive Schuld,
individuelle Verschuldung. Daher muss die Suche nach dieser Schuld
als Ubertragung und Anwendung eines verkiirzten Begriffes auf die
antike Tragddie notwendig in die Irre fithren: Tragische Schuld er-
scheint als »schuldlose«, nicht wirkliche Schuld. Schuldlos im Sinne
der Verdringung, Entfremdung und Ent-bindung des Subjekts ist
umgekehrt jedoch gerade und nur jener moderne Begriff.

Individuelle Verschuldung resultiert aus einem Handeln, wel-
ches als ein bewusstes und zielgerichtetes, von Motiven geleitetes
Tun oder Lassen dem Wissen, Willen und der Absicht des Einzelnen
unterworfen gedacht wird: wo dieses mit einem Verbot, Gesetz, einer
Pflicht oder mit den Zielen oder Motiven eines anderen Rechtssub-
jektes in Konflikt gerit, entsteht Schuld. Handeln (und damit jeder
Konflikt) aber setzt die Existenz des Handelnden bereits voraus. Diese
Existenz obliegt nicht dem Menschen selbst, obwohl er die Verant-
wortung fiir deren Erhalt und Konsequenzen tridgt. Existentielle
Schuld, welche aus der blofSen Tatsache entsteht, zu existieren, geht
folglich der individuellen Schuld nicht nur voraus - sie ist die Bedin-
gung ihrer Moglichkeit. Auch dies verdeutlicht die antike Tragddie,
wo die Tétung des Laios und die Ehe mit Iokaste eben deswegen
Griuel darstellen, weil Odipus der ist, der er ist — und niemand ande-
res als dieser beiden Sohn und Nachkomme.

Existenz ist ihrem Ursprung gegeniiber verdankt und verschul-
det. Kein menschliches Leben kann die Voraussetzung seiner selbst

3 Heidegger, M.: Sein und Zeit. Tiibingen: Niemeyer 1993, S. 285.
¥ Gritzel, S.: Dasein ohne Schuld. Géttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2004, S. 31.

Tragische Schuld A 167

- am 25,01.2026, 18:22:18.


https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schuldlose Schuld?

hintergehen ohne zugleich sich selbst aufzuheben. Die schuldhafte
Bindung des Menschen an diese Voraussetzung ist somit gleichbe-
deutend mit dem Erhalt seiner Existenz. Existentielle Schuld ist
Schuld gegeniiber dem Ursprung und schlief3t alle Verschuldung des
Individuums mit in sich ein, denn die Freiheit des Handelns selbst —
noch vor jedem Wissen, Willen und jeder Absicht — ist als Gabe die-
sem Ursprung gegeniiber zu verantworten und zu vergelten. Schuld
liegt jedoch nicht im oder am Ursprung, sondern besteht nur in der
Bindung und dem Ungleichgewicht der Bindung an diesen und ist
selbst ekstatische Bezogenheit des Individuums auf den Ursprung.

Als Wege des Schuldausgleichs dienen Vergeltung und Versch-
nung durch die Reinigung im symbolischen Tausch des Opfers der
Anerkenntnis, Wiederherstellung, Erneuerung und Bestirkung die-
ser Verbindung des Menschen mit dem Ursprung, erinnernd vorweg-
genommen im Gewissen als Furcht vor und Bewusstsein einer durch
menschliches Handeln gestorten Ordnung. Diese Bezogenheit, nicht
das Handeln, bestimmt hierbei den Begriff der Schuld. Kénig Odipus
thematisiert jenen schuldhaften Bezug des Menschen auf seine Her-
kunft sowie auf den Bereich des Géttlichen als Garant der Ordnung
der Welt — und den schrecklichen Preis seiner Verdringung durch die
Hybris des menschlichen Verstandes.

So sind Schuld und Tragik vereint in ihrer ekstatischen Verfasst-
heit — die in der Tragodie dargestellte mythische Bindung des Men-
schen an den Ursprung ist schuldhaft, der reinigende Schuldtausch
des Opfers ist tragisch. Tragik bestimmt Schuld, Schuld bestimmt
Tragik.

Ohne die ekstatische Bezogenheit des Subjekts iiber sich selbst
hinaus hin auf das Andere und auf das Eigene des Ursprungs im An-
deren verliert sich die Struktur des Tragischen im in sich geschlosse-
nen Selbstbezug eines unauflgsbaren Konflikts. Erst die Offenheit des
eigentlich tragischen Bezuges stellt Leiden, Kampf und Tod in den
Sinnzusammenhang mythischer Transzendenz und verwandelt so
eine an sich sinn- und bezugslose, statische Negativitit in den drama-
tischen Prozess der auf Versshnung und Wiederherstellung aus-
gerichteten rituellen Katharsis, wie sie uns im kultischen Festspiel
der attischen Tragodie begegnet.

Ohne die ekstatische Bezogenheit des Subjekts tiber sich selbst
hinaus kann es keine Schuld geben, welche nur innerhalb dieser Be-
zogenheit auf den Anderen als Mitmensch oder auf den Ursprung als
Bedingung der Moglichkeit des eigenen Lebens existiert. Erst Mora-

168  ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

- am 25.01.2026, 18:22:18.


https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ekstase

lisierung und Verinnerlichung infolge einer Reduktion auf intentio-
nale Akte des handelnden Individuums kehren die subjektiven Antei-
le des Schuldgefiihls gegen sich zur Hélle diffuser Selbstanklage, die
zusammen mit der Verbindung nach aufen auch jegliche Moglichkeit
des Ausgleichs und der Siihne durch die versshnende Hin- und Riick-
gabe des Opfers aufgegeben hat.

Tragik wie auch Schuld sind nur im Bezug des Aufler-sich-Seins
hin auf das Andere jenseits der Grenzen des Subjekts denkbar. Sie
erweitern diese Grenzen und stirken die Bindung iiber den Einzelnen
hinaus, welche als Ort und Garant menschlicher Koexistenz das Fun-
dament von Kultur tiberhaupt bildet. Die Verkehrung dieses Bezuges
infolge reduktionistischer Beschrinkungen von Schuld auf Téter-
schuld oder Tragik auf den »tragischen« Konflikt hebt so letztlich die
eigenen Grundlagen auf und widerspricht damit sich selbst. Diese Be-
griffe erfassen jeweils nur einen kleinen Teil der ihnen zugrundelie-
genden Prinzipien und kénnen schon deshalb nicht zu deren Bestim-
mung herangezogen werden, weil sie selbst vollstindig von ihnen
abhingig, da erst durch diese moglich und sinnvoll sind.

Nicht der dialektische Konflikt bedingt die Tragik, nicht das in-
dividuelle Handeln die Schuld, sondern Tragik und Schuld bedingen
einander im ekstatischen Ursprungsbezug des Mythos. Das ist mehr
als eine blofse Koinzidenz — Tragik ohne schuldhaften Bezug ist nicht
tragisch, Schuld ohne Reinigung ist bezugslos.

Damit ist die Beweisfiihrung dieser Arbeit abgeschlossen und ihr
Gegenstand klar definiert: Tragische Schuld ist Ekstase — schuldhafter
Bezug auf den Ursprung.

c) Ekstase

Die Idee einer tragischen Schuld, welche wir im vorigen Abschnitt
aus den mythologischen Rahmenbedingungen der antiken Tragodie
sowie der ekstatischen Verfasstheit menschlicher Schuld herleiteten,
wurde nur méglich durch die Infragestellung der jeweiligen Begriffe
von Tragik respektive Schuld, wie wir sie in der aktuellen Diskussion
um die Schuld des Odipus vorfanden. Demgemif erhilt diese Idee
ihre Legitimation nicht erst durch die Giiltigkeit jener Begriffe, son-
dern allein als Weise des Verstehens iiber diese hinaus. Wo tragische
Schuld eine schuldlose Schuld bleiben muss, kann wirkliche Schuld
Tragik nicht umfassen, wie auch nicht Tragédie Schuld zu erhellen

Tragische Schuld A 169

- am 25.01.2026, 18:22:18.


https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schuldlose Schuld?

vermag. Im ekstatischen Bezug aufeinander jedoch wird jetzt Schuld
iber Verschuldung hinaus und Tragik durch Dialektik hindurch als
Ursprung und Bewegung hin und zuriick zum Ursprung selbst sicht-
bar.

Was aber ist Ursprung? Was bedeuten die Ekstasen von Tragik
und Schuld und wie dufert sich ihre Bezogenheit im Hinblick auf die
Existenz des Menschen? Diese Fragen fithren uns hinaus iiber das,
was jenen Begriffen innerhalb der Tragodie bislang an Raum zu-
gestanden wurde und somit hin zu einer Gelegenheit, die in den Be-
grifflichkeiten der Diskussion selbst liegende Aporie aufzulésen. So
weit wie die Idee tragischer Schuld dies vermag, wird sie sich im Voll-
zug des Verstehens durch den Aufweis der eigenen Moglichkeit be-
wahrt haben. Dafiir ist es jedoch nétig, zuerst einen klaren Begriff
ihrer ekstatischen Verfasstheit zu gewinnen. Bevor also tragische
Schuld als Begriff im Riickbezug auf die beschriebenen Probleme sich
bewihren kann, muss unsere Aufgabe nun die Bestimmung, Um-
grenzung und Verortung dieses Begriffes sein, sowohl um den Riick-
bezug auf festem Boden zu ermdglichen, als auch um eindeutige Kri-
terien zu erlangen, tragische Schuld von nicht-schuldhafter (Pseudo-)
Tragik und nicht-tragischer Verschuldung, von Unschuld wie von
Untragik zu unterscheiden.

Diese Aufgabe ist die eigentlich philosophische, insofern Phi-
losophie als Sinnsuche nach dem fragt, was der Symbolismus tragi-
scher Schuld be-deuten kann. So kommen in der ekstatischen Ver-
fasstheit nicht nur Tragik und Schuld, sondern auch Philosophie als
»Nachfolgeprojekt« mit dem Mythos als ihrer » Vorgeschichte«* zu
einander, denn der Grund des schuldhaften Ursprungsbezuges der
Tragddie ist eben jener Ursprung, auf den sie bezogen ist. Indem Phi-
losophie also hier nach dem Grund fragt, fragt sie nach dem Ursprung
und bindet tragische Schuld wie auch sich selbst im Fragen an diesen
zuriick. Die Offenheit ihres Fragens dufSert sich dann als Fkstase und
Selbstiiberschreitung hin auf ihren eigenen Ursprung.

Ekstase ist als Lehnwort aus dem Lateinischen (ecstasis, extasis)
tiber die Kirchenviter in die deutsche Sprache gelangt. Urspriinglich
entstammt es dem griechischen &xotacte, welches abgeleitet vom
Medium des zusammengesetzten Verbs €£- (»hinaus«) f{otapat
(»sich stellen, treten«) zunichst ganz einfach ein konkret-raumliches

% Angehrn, E.: Die Uberwindung des Chaos. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1996, S. 9;
vgl. Gritzel, S.: Die Masken des Dionysos. London: Turnshare 2005, S. 15.

170  ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

- am 25.01.2026, 18:22:18.


https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ekstase

»auBer sich geraten«* bezeichnet. In der Ubertragung auf andere Be-
zugsrahmen ergeben sich daraus dann Wortbedeutungen wie die abs-
trakte Verinderung des Wesens (c. t#v @Uotv, Arist. EN 1119a23)
oder Wahnsinn als von-Sinnen-sein (. gpevév, Eur. Or. 1021; €. ot
waivesdar, Arist. Hist. An. 577a12).

In der Ubersetzung als » Verziickung« ist Ekstase vor allem aus
religionswissenschaftlichen oder psychologischen Kontexten durch
die christliche Hagiographie bekannt. Insofern diese sich der Sprache
der Neuplatonischen Philosophie bediente, geht die ecstasis im Sinne
der »Entriickung« oder Versenkung im Ursprung des Ur-einen bei
Plotin (Enneaden VI, 9, 11) und dessen Schule (¢xctacts xal pavia
bei Hermias Alexandrinus, In Platonis Phaedrum scholia, p. 103a) auf
Interpretationen der antiken Dialoge Platons zuriick.

Im Zusammenhang mit der Liebe als einer Form der Tollheit dis-
kutieren Sokrates und sein Gesprichspartner Phaidros (244aff.) dort
Segnungen, welche den Menschen durch Wahnsinn (Sto pavieg) zu-
teilwerden. Zuerst erwdhnt der Philosoph dabei die téyvn po(v)tixn
jener prophetischen Rauschzustinde als Gabe der Gotter an die Pries-
terinnen von Delphi und Dodona oder die Sibylle. Desweiteren ver-
mag rituelle Geldstheit (Abotv, 244e) auch von Schuld und Befle-
ckung zu reinigen. Drittens stellt Inspiration als Begeisterung (lat.
inspiratio, »Einhauchung, Beseelung«) durch die Musen den Ur-
sprung der Kunst dar, jener gottliche évBovstacudc (vgl. Timaios
71e) ist hier dem rationalen Verstand stets tiberlegen.

Laut Aristoteles vermdgen bestimmte (phrygische) Arten von
Musik, einen solchen Zustand der Seele (mept thv Yuyny §9oug ma-
Yog, Arist. Pol. 1340a11) zu erregen, die auch aus dem »Vierschritt«*
(Dithyrambos) des Dionysoskultes bekannt sind. Angesichts des dio-
nysischen Wahns (poavia 8¢ xai tolt’ ottt Arovdoou mépa, Eur.
Bakchen 305) der »Ménaden« und der Geburt der Tragodie aus dem
Geiste der Musik (Nietzsche) erweist sich der Begriff der Ekstase so-
mit bereits etymologisch als idealer Angelpunkt unseres Forschungs-
anliegens. Liebe, Mantik, Katharsis und Inspiration sind Ausdrucks-

4 Gemoll, W.: Griechisch-deutsches Schul- und Handwérterbuch. 9. Aufl., durchges.
und erw. von K. Vretska. Miinchen: Oldenbourg 1991, S. 259 u. 289; vgl. »displace-
ment«, »change« und »movement outwards« in: Liddel, H. G./Scott, R.: Greek-eng-
lish Lexicon, with a revised Supplement. Oxford: Clarendon 1996, S. 521 u. 595.

# Vgl. Latacz, ].: Einfiihrung in die griechische Tragddie; Géttingen: Vandenhoeck &
Ruprecht 2003, S. 60.

Tragische Schuld A 171

- am 25.01.2026, 18:22:18.


https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

172

Schuldlose Schuld?

weisen ein- und derselben Erfahrung des Aufler-sich-Geratens eks-
tatischer Bezogenheit aus sich selbst heraus hin auf das Andere.

In der Riickbesinnung auf diese antiken Wurzeln versteht Fried-
rich Nietzsche das Wesen des Dionysischen als schopferischen Kunst-
trieb durch die Analogie des Rausches, »in deren Steigerung das Sub-
jective zu volliger Selbstvergessenheit hinschwindet«*. Im »Spiel mit
dem Rausche, mit der Verziickung« der dionysischen Kunst ver-
schwindet das Einzelne »ganz vor der hervorbrechenden Gewalt des
Generell-Menschlichen, ja des Allgemein-Natiirlichen«*. Doch jener
»ekstatische Ton der Dionysusfeier«® erschopft sich nicht in der
»Entselbstung«* asketischer Selbstentdufserung, denn im Gegensatz
zur pessimistischen Willensmetaphysik Schopenhauers wird das Ver-
haltnis des Menschen zur Welt hier bestimmt von einem »diony-
sischen Jasagen«, ausgedriickt in der Formel amor fati (KSA 13,
S. 492).

Mit der bedingungslosen Bejahung des Wiederkunftsgedankens
ist die Selbstiiberschreitung des Schaffenden bezogen auf das Leben
als »das, was sich immer selber tiberwinden muss«*, an welches das
Selbst als die »grosse Vernunft« des Leibes stets — schuldhaft — ge-
bunden, mithin »der Erde treu« bleibt: »Also will es die Art edler
Seelen: sie wollen Nichts umsonst haben, am wenigsten das Leben.
Wer vom Pobel ist, der will umsonst leben; wir anderen aber, denen
das Leben sich gab, — wir sinnen immer dariiber, was wir am besten
dagegen geben!« (KSA4, S. 250). Die »Schenkende Tugend«* Zara-
thustras, welche in der Schaffung des Ubermenschen kulminiert, ist
als Selbstverausgabung aus Liebe* und Gegen-gabe erhaltener Uber-
fiille von der Entartung® einer kranken, lebensverachtenden Selbst-

# Nietzsche, F. W.: Die Geburt der Tragodie aus dem Geiste der Musik, in: Colli, G./
Montinari, M. (Hrsg.): Kritische Studienausgabe (KSA). Miinchen: dtv 1999, Bd. 1,
S. 28ff.

# Die dionysische Weltanschauung, in: KSA 1, S. 554/5.

# Die Geburt des tragischen Gedankens, in: KSA 1, S. 593.

% Zur Genealogie der Moral, in: KSA'5, S. 363, vgl. ebd., S. 379, sowie KSA 6, S. 236
und 332.

47 Also sprach Zarathustra, »Von der Selbst-Ueberwindungg, in: KSA 4, S. 148.

# »Das ist euer Durst, selber zu Opfern und Geschenken zu werden« (KSA 4, S. 98).
# Vgl. KSA 4, S. 244: »das widrigste Thier von Mensch, das ich fand, das taufte ich
Schmarotzer: das wollte nicht lieben und doch von Liebe leben«.

50 Ubrigens auch eine mogliche Ubersetzung von é€letacdar (tfic adtod idéag, Plat.
Rep. 380d—e).

ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

- am 25.01.2026, 18:22:18.


https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ekstase

sucht unterschieden, die nicht mehr iiber sich selbst hinaus zu schaf-
fen vermag. Solche » Verdchter des Leibes« (KSA 4, S. 391f.), die sich
vom ewigen Werden des Lebens, wie es sich im Leib verkorpert, Leib
heisst’!, abgewendet haben, sind ihm »keine Briicken zum Ubermen-
schen«. Mit ihrer Verabsolutierung der »kleinen Vernunft« des Geis-
tes, welcher aus Eitelkeit fiir »aller Dinge Ende« gelten mochte und
doch nur als »Werk- und Spielzeug« des Leibes und »Hand seines
Willens« (zur Macht) geschaffen wurde, wendet sich das Ich gegen
den eigenen Ursprung und hebt so schliefllich sich selbst auf. »Am
Leitfaden des Leibes« (37[4], KSA 11, S. 578) jedoch kann das Subjekt
als Tauschung iiber die dahinter stehende Vielheit des Lebens erkannt
und tiberwunden werden. Nur weil er selbst Ursprung ist, kann der
Leib ein solcher Leitfaden sein.

Ekstase kann also scheitern. In der Tat war der Ausgangspunkt
der Experimentalphilosophie Nietzsches seine Diagnose vom Tod
Gottes®? und die Entlarvung des europiischen Nihilismus als »zuende
gedachte Logik unserer grofSen Werthe und Ideale« (11[411], KSA13,
190). Nihilismus ist das Resultat der Selbstaufthebung® von Meta-
physik und (christlicher, d.h. lebensfeindlicher) Moral durch die
Entwertung des obersten Wertes der Wahrheit*, insofern diese, zu-
riickgedringt in das unerkennbare Ding an sich Kantianischer Ver-
nunftkritik und relativiert in der Hegel’schen Geschichtsteleogie, sich
selbst zuletzt als Liige und damit wie das christliche Jenseits (der »Ge-
gensatz-Begriff zum Leben«, vgl. KSA 6, S. 374) als ein Nichts ent-
puppt. Die Gegenbewegung des Versuchs einer Umwerthung aller
Werte entspringt erst dem Extrem des vollkommenen Nihilismus,
welchen Nietzsche selbst verkorpert, ohne »bei einem Nein, bei einer
Negation, bei einem Willen zum Nein« (KSA 13, S. 492) stehen zu
bleiben, sondern um ihn in der ekstatisch-dionysischen Setzung
neuer Werte zu tiberschreiten.

Der Rausch 16st die Grenzen des Selbst auf und iiberwindet des-
sen krankhafte Absonderung. So offenbart sich Ekstase hier als die
Hingebung und Opferung der »Selbst-Ueberwindung« (KSA 4,

1 Vgl. KSA 6, S. 331.

52 Die frohliche Wissenschaft, Aphorismus Nr. 125, in: KSA 3, 4801f., vgl. Diog. La-
ert. VI, 41.

53 »Alle grossen Dinge gehen durch sich selbst zugrunde, durch einen Akt der Selbst-
aufhebung« (KSA 5, 410).

> Wie die wahre Welt endlich zur Fabel wurde (KSA 6, 80£.).

Tragische Schuld A 173

- am 25.01.2026, 18:22:18.


https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schuldlose Schuld?

146 ff.) nur in der Richtung und Bezogenheit des iiber-sich-hinaus®
hin auf das Leben, »jenem Fundamente aller Existenz, [...] dem dio-
nysischen Untergrunde der Welt« (KSA 1, S. 155) und somit als Ver-
sohnung des Selbst mit seinem Ursprung, dem es aus der Vereinze-
lung des Ich wie einem anderen, fremden gegeniibersteht: »Unter
dem Zauber des Dionysischen schlieSt sich nicht nur der Bund zwi-
schen Mensch und Mensch wieder zusammen: auch die entfremdete,
feindliche oder unterjochte Natur feiert wieder ihr Versshnungsfest
mit ihrem verlorenen Sohne, dem Menschen« (KSA 1, S. 29).

Versohnung setzt den Bruch voraus. Dieser Bruch verweist auf
den Ursprung des Eigenen im Anderen, welcher Auf-bruch und Ver-
stehen als Begegnung mit dem Anderen erst ermdglicht. Mit Stephan
Gritzel konnen wir folglich als Kriterium des Begriffes der Ekstase
festhalten: [ekstatische] » Vernunft ist kein blofles Aus-sich-heraus,
kein unspezifisches Steigern oder Sich-hingeben ins Blaue. Der
Bruch, der sich in den Ekstasen des Verstehens [...] zeigt, ist kein
Aufbruch in das Nichts, sondern ein Aufbruch zum Ursprung und
als Ursprung. Der Aufbruch scheitert, wenn das steigernde und sich
iibersteigende Ich das Du nicht erreicht, sondern in der bloflen Nega-
tion des Selbst oder gar im reinen Nichts ankommt«%¢.

Damit ist die Interpretation Martin Heideggers bereits iiber-
boten, welcher die Bedeutung des Rausches als »formschaffende
Kraft«> bei Nietzsche zwar anerkennt, jedoch sich erschopfen lasst
in einer unbestimmten Steigerung des Lebens als Wille zur Macht.
Dies ist ein Grund, weshalb er Nietzsche als einen »Denker der Voll-
endung der Metaphysik« (ebd., S. 425ff.) und des ihr inhdrenten Ni-
hilismus, nicht aber als deren Uberwinder versteht, denn die Umkeh-
rung der bisherigen Werte bliebe als bloffe Negation (ohne
urspriinglichen Bezug) nur eine »letzte Verstrickung in den Nihilis-
mus«°®, bei der das Sein als solches weiterhin ausbleibt.

In Sein und Zeit denkt Heidegger den Sinn des Seins von seinem
Entwurfscharakter her, dem »iiber sich hinaus« als wesentlichem

5% KSA 4, S.40; vgl. Joisten, K.: Die Uberwindung der Anthropozentrizitit durch
Friedrich Nietzsche. Wiirzburg: Kénigshausen & Neumann 1994, S. 117 ff.

% Gritzel, S.: Utopie und Ekstase (Philosophie im Kontext Bd. 1). St. Augustin: Gar-
dez! 1997, S. 39.

7 Heidegger, M.: Nietzsche (Bd. I). Stuttgart: Neske 1998 [1961], S. 114 ff.

58 Die seinsgeschichtliche Bestimmung des Nihilismus, in: Heidegger, M.: Nietzsche
(Bd. 11, S. 306.

174  ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

- am 25.01.2026, 18:22:18.


https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ekstase

»Sich-vorweg-sein des Daseins« (§41) im zeitlichen Bezug auf seine
Horizonte, insbesondere auf die Zukunft. So wird Ekstase zum
Grundzug menschlicher »Ek-sistenz«®, eine weitere Ableitung von
g€lotapat: »Zukunft, Gewesenheit, Gegenwart zeigen die phinome-
nalen Charaktere des »Auf-sich-zu, des »Zuriick auf«, des »Begeg-
nenlassens von«. Die Phinomene des zu ..., auf ..., bei ... offenbaren
die Zeitlichkeit als das éxotatinov schlechthin. Zeitlichkeit ist das
urspriingliche » Aufler-sich« an und fiir sich selbst. Wir nennen daher
die charakterisierten Phinomene Zukunft, Gewesenheit, Gegenwart
die Ekstasen der Zeitlichkeit« (Sein und Zeit §65, S. 329).

Zur Ekstase gehort auch »ein »Wohin« der Entriickung« (ebd.,
S. 365), ein Horizont, durch die sich das Dasein als Seiendes be-
stimmt. Dasein ist als Geworfenes immer schon in-der-Welt-sein
und als solches der Welt verfallen, uneigentlich Seiendes. Das ekstati-
sche Sich-vorweg des Daseins enthiillt sich in der Grundbefindlich-
keit der Angst (vor der Welt) als Sorge (um sich selbst). Das un-
eigentliche Verfallen ist jedoch nur ein Ausweichen vor dem Tod als
Ende und duBerste Moglichkeit des Daseins, welches — eigentlich —
»Sein zum Tode«®! ist. So aber bleibt das Dasein sowohl in der Selbst-
beziiglichkeit der Sorge, wie auch der Jemeinigkeit des eigenen Todes
stets auf sich selbst zuriickgeworfen. Die Horizonte der Ekstase wer-
den nie erreicht, das Eigene in der Uneigentlichkeit der Welt nie ent-
deckt. Heideggers Neufundierung der Ontologie ist selbst als Um-
kehrung der Lebensphilosophie Nietzsches zu verstehen.

Anders als Heidegger verwendet Karl Jaspers den Begriff des Da-
seins als blofy objektives, gegenstindliches und selbstgeniigsames®

% Heidegger, M.: Sein und Zeit. Tiibingen: Niemeyer 1993 [1926], S. 192.

% Heidegger, M.: Brief iiber den Humanismus. Frankfurt a. M.: Klostermann 2000,
S. 17:»Der Mensch west so, daf3 er das >Da¢, das heifit die Lichtung des Seins, ist.
Dieses >Sein< des Da, und nur dieses, hat den Grundzug der Ek-sistenz, das heifSt des
ekstatischen Innestehens in der Wahrheit des Seins. Das ekstatische Wesen des Men-
schen beruht in der Ek-sistenz, die von der metaphysisch gedachten existentia ver-
schieden bleibt«.

61 »Das Sein zum Tode ist Vorlaufen in ein Seinkdnnen des Seienden, dessen Seinsart
das Vorlaufen selbst ist. Im vorlaufenden Enthiillen dieses Seinkdnnens erschliefSt
sich das Dasein ihm selbst hinsichtlich seiner duflersten Moglichkeit. Auf eigenstes
Seinkonnen sich entwerfen aber besagt: sich selbst verstehen kénnen im Sein des so
enthiillten Seienden: existieren« (Sein und Zeit §53, S. 262/3).

62 »Dasein [...] sucht nicht nach dem Sein, da es vielmehr seine Befriedigung in sich
selbst hat« (Jaspers, K.: Philosophie. Berlin/Géottingen/Heidelberg: Springer 1948
[1931], S. 21).

Tragische Schuld A~ 175

- am 25.01.2026, 18:22:18.


https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

176

Schuldlose Schuld?

Sein in der Welt. Eben dadurch erhilt »Existenz« die ekstatische Be-
deutung als Ursprungsbezug: »Existenz ist, was nie Objekt wird, Ur-
sprung, aus dem ich denke und handle [...]; Existenz ist, was sich zu
sich selbst und darin zu seiner Transzendenz verhilt« (Philosophie,
S. 13). Existenz ist Moglichkeit, die als Dasein erscheint, aber als
Selbstverwirklichung des nach dem Sein Suchenden bestimmt durch
Kommunikation (mit dem Anderen) und Geschichtlichkeit (Zeitlich-
keit, hier auch »als vergangene: Gebundenheit durch Treue«, ebd.
S. 14), sowie Freiheit (Entscheidung). Damit ist offenbar: »Existenz
ist nicht fiir sich allein und nicht alles; denn sie ist nur, wenn sie be-
zogen ist auf andere Existenz und auf Transzendenz, vor der als dem
schlechthin Anderen sie sich bewufdt wird, nicht durch sich selbst
allein zu sein« (ebd., S. 296).

So verweist Existenz iiber sich hinaus auf Transzendenz, auf
»das Andere, an dem sie ihren Halt hat. Wo ich eigentlich ich selbst
bin, bin ich es nicht durch mich selbst. Ich habe mich nicht selbst ge-
schaffen. Wo ich eigentlich ich selbst bin, weifd ich, daf$ ich mir ge-
schenkt werde. Je entschiedener meine Freiheit mir bewuf3t wird,
desto entschiedener zugleich auch die Transzendenz, durch die ich
bin«%. Diese wird gegenstindlich erfahrbar in Chiffren und (mythi-
schen) Symbolen, erlebt in daseinsiiberschreitenden Grenzsituatio-
nen: (Angst vor dem) Tod, (Aneignen von) Leiden, (gewaltsamer oder
liebevoller) Kampf und (verantwortliches Aufsichnehmen auch un-
vermeidlicher, aus Freiheit resultierender) Schuld (vgl. Philosophie,
S. 467 ff.). Diese Aufteilung ist im Zusammenhang unserer Arbeit in-
sofern bemerkenswert, da in ihr zugleich alle moglichen Inhalte tra-
gischer Dichtung umfasst sind. Gerade im Scheitern, als Begegnung
mit dem schlechthin Unbegreiflichen, das ihn umgreift, gelangt der
Mensch zu sich selbst. Damit Existenz sich nicht in sich und vor
dieser Moglichkeit verschlief3t, wird die ekstatische Offenheit ihres
Ursprungsbezuges zum »Priifstein aller Existenzphilosophie«®*:
»Philosophieren aus moglicher Existenz, welches sich durch philoso-
phisches Leben zur Wirklichkeit bringen will« (S. 21), ist — und bleibt
—als »Denken, das mein Selbstbewuf3tsein verwandelt« (ebd., V.) in

@ TJaspers, K.: Von der Wahrheit. Miinchen/Ziirich: Piper 1991 [1947], S. 110.

¢ »Unablissig lockernd zu tieferer Aufgeschlossenheit, auf dafl sie als ihr eigentliches
Sein das Suchen ihrer Transzendenz erfahre, lost ihr Denken das solipsistische Dasein,
das in Weltlosigkeit gegen die Dinge verstrickt ist; sie befreit aus der Kommunika-
tionslosigkeit zur Offenheit fiir andere Existenz [...]« (Philosophie, S. 23).

ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

- am 25.01.2026, 18:22:18.


https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ekstase

Weltorientierung, Existenzerhellung und Metaphysik, somit Suchen
nach, als und aus diesem Ursprung, wofiir Jaspers den Begriff des
»Umgreifenden«® prigte.

Zusammenfassend sind folgende Momente ekstatischen Bezuges
festzustellen:

o) Ekstase ist AuSer-sich-Sein statt Selbstbeziiglichkeit — Ekstase
gelingt nur in Begegnung mit dem Anderen, das nicht erreicht wird,
wenn das Ich in sich geschlossen verharrt.

B) Ekstase ist Uber-sich-hinaus-Werden statt Selbstgeniigsam-
keit — Ekstase setzt den Bruch als Aufbruch voraus, in dem das Ich
aus seiner Begrenztheit auf das Ganze hin dringt.

v) Ekstase ist Selbstsuche statt Selbstaufhebung — Ekstase ist ge-
richtet auf das Eigene im Anderen, verkehrt als Aufhebung der Be-
dingungen der Méglichkeit der eigenen Existenz. Das beziehungslos
Andere bleibt fremd, das beziehungslos Eigene wendet sich gegen
sich selbst.

»Ekstase ist also die in der Gebrochenheit erfahrene Selbstiiber-
schreitung auf ein Anderes«® — aus dieser Definition Stephan Grit-
zels heraus ergibt sich im Lichte jener Momente jedoch noch die
Moglichkeit einer weiteren, ndheren Bestimmung: Ekstase ist Ur-
sprungsbezug. Ursprung ist, woraus Sein entspringt. Das Sein des
Menschen ist ekstatisch-exzentrisch®’, sich suchend. Diese aus sich
heraus tber sich selbst hinaus auf sich selbst zurtickkommende Suche
findet ihren Anfang und ihr Ende in den zur Verwirklichung drén-
genden Moglichkeiten der eigenen, noch unbestimmten Existenz als
Freiheit oder Weltoffenheit. Indem Existenz erst im Anderen zur Ver-
wirklichung gelangt, wird das Andere zum Ursprung der eigenen
Existenz.

Damit bleibt die Frage »was ist Ursprung?« zuletzt offen. Sie
muss es bleiben, um Suche zu erméglichen, denn wie die angefiihrten
Momente der Ekstase verdeutlichen, scheitert die Bewegung aus sich
heraus iiber sich hinaus auf sich zuriick, wenn der urspriingliche Be-
zug fehlt, das Subjekt in sich gekehrt in selbstgeniigsamer Verschlos-
senheit verharrt oder auf sich zuriickgeworfen ohne Halt sich selbst

6 »Wir kommen zu uns selber durch Teilnahme am Umgreifenden, d. h. durch Leben
aus dem Ursprung« (Von der Wahrheit, S. 108).

¢ Gritzel, S.: Utopie und Ekstase (Philosophie im Kontext Bd. 1). St. Augustin: Gar-
dez! 1997, S. 96.

¢ Vgl. Plessner, H.: Die Stufen des Organischen und der Mensch. Berlin/NY: de
Gruyter 1975, S. 288 .

Tragische Schuld A 177

- am 25.01.2026, 18:22:18.


https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

178

Schuldlose Schuld?

im Nichts zielloser Unruhe verliert. Ob als Ende oder als Anfang,
Ekstase ist nicht ohne Ursprung. Darin zeigt sich aber auch, dass
Nichts Ursprung seiner selbst ist, wenn es in Ekstase ist. Die Begriin-
dung des vermeintlich autonomen Subjekts aus sich selbst heraus er-
weist sich als gefahrliche Hybris und es ist kein Zufall, dass die mit
dem Bruch des Untergangs der abendlidndischen Metaphysik, ja noch
mehr mit den folgenden Schrecken des 20. Jahrhunderts konfrontier-
ten Philosophien der Neuzeit diesbeziiglich die Grundbegriffe ihres
Denkens der antiken Tragodie entnehmen konnten. Der eigene Ur-
sprung kann nur im Anderen gefunden werden. Dieses Andere aber
kann nur Ursprung sein, wenn es ein Eigenes in sich birgt, wird nur
erfahrbar im Prozess des Verstehens des Fremden mit den bekannten
Symbolen und verweist so eben durch Begrenztheit hindurch tiber
Grenzen hinaus.

So kénnen wir, ausgehend von dem zugrundeliegenden (Omoxet-
pevov, subiectum) Subjekt®, drei Dimensionen des Suchens nach Ur-
sprung unterscheiden:

Ursprung kann gesucht werden in dem Ich, das ich nicht bin, das
mir als mein Gegeniiber der Nichste ist. Der Mit-Mensch wird Ur-
sprung in der Begegnung mit dem Du®, aus der Identitdt durch Ab-
grenzung (auch Widerspruch, Konflikt und Kampf) entsteht. Begeg-
nung wiederum »ist Ekstase, weil sich in ihr das Unteilbare, das
Individuum, mitteilen kann«”. So eréffnet Begegnung als Kommuni-
kation und Dialog den Raum des Ethischen: »das Herausgehen aus
sich selbst ist die Anniherung an den Nichsten; die Transzendenz ist
Nihe, die Nihe ist Verantwortung fiir den Anderen, Stellvertretung
fiir den Anderen, Siihne fiir den Anderen«”. Sich selbst im Anderen
zu finden ist hierbei sowohl Ausgang, als auch Absicht der Begeg-

¢ Ohne damit eine Schematisierung gemif der Trennung von Subjekt und Objekt zu
implizieren, welche sich schon im Begriff des »Selbst-« (als Verhaltnis des Ich zu sich)
als unzureichend erweist.

% Vgl. Buber, M.: Ich und Du. Stuttgart: Reclam 2008, S. 4: »Es gibt kein Ich an sich,
sondern nur das Ich des Grundworts Ich-Du und das Ich des Grundworts Ich-Es«.

70 Gritzel, S.: Utopie und Ekstase (Philosophie im Kontext Bd. 1). St. Augustin: Gar-
dez! 1997, S. 133.

71 Lévinas, E.: Wenn Gott ins Denken einfllt, {ibers. von Th. Weimar. Freiburg/Miin-
chen: Alber 1982, S. 42/3; vgl. ders.: Totalitdt und Unendlichkeit. Versuch iiber Exte-
rioritit, iibers. von N. Krewani. Freiburg/Miinchen: Alber 2002, S. 51: »die Transzen-
denz, der Empfang des Anderen durch das Selbe, des anderen Menschen durch mich,
ereignet sich konkret als Infragestellung des Selben durch den Anderen, das heifit, als
Ethik«.

ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

- am 25.01.2026, 18:22:18.


https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ekstase

nung, verwirklicht in der Beziehung zu Vorfahren, Mitmenschen und
Nachkommen.

Ursprung kann gesucht werden in dem Sein, das uns umfingt.
Die in der Subjektphilosophie der Moderne allzu vernachlissigte
Welt ist fiir uns zunichst das Andere, nicht der Andere. Doch Welt
ist nicht blof3 Gegen-stand (obiectum), ist nicht selbstgeniigsam,
sondern werdend, schaffend. Welt bringt hervor — alles Leben ist Be-
weis hierfiir — und ist als solche Ursprung. Ekstase sucht Mitwelt in
der Ehrfurcht vor anderem Leben und Umwelt als Heimstatt in der
Verantwortung fiir die Bedingung der Moglichkeit fortdauernder
menschlicher Existenz. Weltverachtung ist Selbstverachtung als
Leibverachtung.

Ursprung kann gesucht werden in dem schlechthin Anderen, das
der Anfang ist von Allem. Allem als Ursprung gegeniiberzustehen
bedeutet: als Ursprung allem gegeniiber unterschieden und ein An-
deres zu sein. Das schlechthin Andere ist schlechthin anders und un-
aussprechlich, weil es schlechthin Ursprung ist, ein eigenes nur als
Grenze und Gegeniibersein. Insofern alles aber aus diesem Ursprung
aller Urspriinge entsprungen ist — der Mensch als unvollendetes
Geschopf, die Welt aus dem Anfang gottlicher Ordnung — offenbart
das absolut Andere so aller Dinge Gegebenheit und Geschenkt-sein,
welche zu Hin- und Riickgabe aufruft, um sich selbst als eigenes im
Spiegel dieser duflerste Grenze der Transzendenz wieder zu finden.

Wo Tragik Ursprungsbezug ist, ist dies die eigentlich »existen-
tielle« Bedeutung der Tragodie.

Tragische Schuld A 179

- am 25,01.2026, 18:22:18.


https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I.3) Tragische Schuld

a) Verfehlung

Bevor wir den im vorigen Kapitel entwickelten Begriff einer tragi-
schen Schuld als Ekstase im Folgenden auf die philologische Diskus-
sion um die Schuld des Odipus, sowie hernach auf die Philosophie des
Tragischen und aktuelle ethische Fragestellungen anwenden, wird an-
gesichts des zeitlichen Abstandes zwischen der antiken Tragddie des
Sophokles und den besprochenen Philosophien der Neuzeit noch
etwas zur Methodik dieses Riickbezuges zu sagen sein. Schon Arbo-
gast Schmitts Verweis auf die Aristotelische Poetik hatte Michael
Lurje! vehement als Vorurteil kritisiert. Wer allerdings wie dieser
(S. 12), angelehnt an ein Bild von Wolfgang Schadewaldt, meint fest-
stellen zu konnen, dass hier der Betrachter und nicht der Berg auf
dem Kopf stehe, der hat den Glauben, selbst mit beiden Fiilen auf
festem Boden zu stehen, offensichtlich nie in Frage gestellt. Es ist,
um erneut an Gadamer zu erinnern, doch gerade jener Zeitabstand
und die mit ihm sich neu offenbarenden Sinnbeziige, welche die ei-
gentlich kritische Aufgabe, »niamlich die wahren Vorurteile, unter
denen wir verstehen, von den falschen, unter denen wir miflverste-
hen, zu scheiden«?, erst losbar und mithin erst sinnvoll macht, nicht
eine naiv objektivistische Ausschaltung von Fehlerquellen.

Was aber Missverstehen in diesem Zusammenhang bedeutet, er-
gibt sich aus der prinzipiellen Offenheit der hermeneutischen Erfah-
rung: Verstehen als unendlicher Prozess der Horizont-verschmel-
zung im Wechsel von Entwurf, Erweiterung und Revision ereignet
sich nur, solange das eingebrachte Vorwissen im Dialog auf dem Spiel

! Vgl. Lurje, M.: Die Suche nach der Schuld. Sophokles” Oedipus Rex, Aristoteles’
Poetik und das Tragddien-verstindnis der Neuzeit, Beitr AK 209. Miinchen/Leipzig:
K. G. Saur 2004, S. 387.

2 Gadamer, H.-G.: Wahrheit und Methode. Tiibingen: J. C. B. Mohr 1960, S. 282.

180  ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

- am 25.01.2026, 18:22:18.


https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Verfehlung

steht und in Frage gestellt wird. Was das Selbstverstindnis unange-
tastet ldsst, ist bedeutungslos. Jede historische Betrachtung muss des-
halb die eigene Geschichtlichkeit stets mitdenken — ihr Gegenstand ist
nicht nur etwas in der Zeit, sondern der zeitliche Bezug zu sich selbst.
Inwieweit Erkenntnis in der Anwendung die Offenheit fiir mogliche
Erfahrung fortzufiihren und zu erweitern vermag, wird ihr folglich
den Mafistab geben. Der Widerspruch gegen die communis opinio
kann daher nur ein Anfang sein, ohne Riickbezug handelt es sich in
der Tat blofy um »héllisches Weben« (Lurje S. 278) bar jeden Fort-
schritts. Jenes zeitliche Verhiltnis aber zu bestimmen und dabei sich
selbst im Erkenntnisprozess zu gestalten, heif3t erst wirklich »unzeit-
gemifi«® zu wirken.

Diese Arbeit erhebt nicht den Anspruch auf eine wie auch immer
geartete Zauberformel des Tragischen, noch gibt sie vor, die Tragodie
besser zu verstehen als ihr Autor. Sie versuchte lediglich die Rahmen-
bedingungen zu bestimmen, unter denen fiir uns ein Verstehen tra-
gischer Schuld im Allgemeinen und der Schuld des Sophokleischen
Odipus im Besonderen méglich wird, indem sie die Begriffe von Tra-
gik und Schuld, auf welchen dieses Verstehen notwendig beruht, auf
ihre duflersten Grenzen hin in Frage stellte. Sie erhielt so weniger
eine Antwort auf Einzelfragen nach dem Tragischen an sich oder der
moralischen Verfehlung im Oedipus Rex, als nach den Momenten
und Dimensionen, auferhalb derer diese Fragen nicht sinnvoll mehr
zu stellen sind — also nach den Bedingungen der Méglichkeit von Tra-
gik und Schuld. In der ekstatischen Verfasstheit ihres Ursprungs-
bezuges erwies sich im Zuge dessen die gegenseitige Bedingtheit und
Verstrickung dieser Begriffe als unhintergehbar, worin eine Legitima-
tion der Rede von tragischer Schuld {iberhaupt erst zu griinden ist.

Damit folgt die Untersuchung methodisch denselben Prinzipien,
welche sie zuvor begrifflich entwickelte: die ekstatische Verfasstheit
ihres philosophischen Fragens fiihrte ausgehend von dem in der ge-
genwirtigen philologischen Diskussion auf die antike Tragddie ange-
wandten modernen Begriffen von Tragik und (Téter-)Schuld durch
deren Infragestellung aus dem eigenen Vorverstindnis heraus und

3 »— das heisst gegen die Zeit und dadurch auf die Zeit und hoffentlich zugunsten
einer kommenden Zeit zu wirken« (Nietzsche, F.: Kritische Studienausgabe. Miin-
chen: dtv 1999, Bd. 1, S.247), vgl. Lefevre, E.: Die Unfahigkeit, sich zu erkennen:
Unzeitgemif3e Betrachtungen zu Sophokles’ Oidipus Tyrannos, in: Wiirzburger Jahr-
biicher fiir die Altertumswissenschaft, N.F. 13 (1987), S. 37-58.

Tragische Schuld A 181

- am 25.01.2026, 18:22:18.


https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

182

Tragische Schuld

iiber dieses hinaus hin zu einem umfassenderen, durch Philosophie
und Mythologie erweiterten Verstehen ihrer existentiellen* Bedeu-
tung, um dieses nun durch den Aufweis ihrer Moglichkeiten in der
Auseinandersetzung mit konkreten Forschungsproblemen wieder auf
sich selbst zuriick zu beziehen und darin zu bewéhren.

Erst mit dieser Riickbesinnung auf die Bedingungen ihrer Mog-
lichkeit zeigt sich die Schuld des Odipus (wie in Kap. II.1.c dargestellt)
als zwiefach und einander gegeniibergestellt in Form von didmo-
nischer Befleckung und juristischer Zurechnung. Es wire jedoch ver-
fehlt, an dieser Stelle von einem Konflikt zwischen objektiver und
subjektiver Schuld zu sprechen, denn Befleckung beinhaltet bereits
beide Formen, unterschieden durch ihren Ursprung in gottlichem
oder menschlichem Gesetz — als Siihne und Reinigung im Bezug auf
diesen Ursprung, oder aber ohne diesen Bezug als sich in ihrer Be-
grenztheit nur tiefer verstrickende Verblendung, welche sich gegen
die eigenen Grundlagen wendet. Eine Intention des Dichters beziig-
lich der Frage nach der Schuld kann sich erst im Spiel und Konflikt
dieser Alternativen zeigen, nicht aber in der Fraglosigkeit eines ver-
meintlich festgefiigten Begriffes neuzeitlicher Sittlichkeit, welcher
nur die blofle Nichtidentitit festzustellen vermag.

Dass die Probleme der Frage nach »Charakter und >Schuld< des
Odipus«® noch immer nicht abschliefend geklirt werden konnten,
zeigte sich nun erneut bei Bernd Manuwaldt, welcher diesen in sei-
nem jiingst erschienenen Kommentar zum Kénig Odipus ein eigenes
Kapitel widmete. Dort bietet er als einfache Antwort zunichst die Be-
wertung der Handlung im nach Sophokles Tod aufgefiihrten Odipus
auf Kolonos an, wo die Schuldfrage zweifelsohne thematisiert wird,
wenn der Protagonist sich vor den Anklagen der Biirger Athens
rechtfertigt: »Mehr erlitten als getan« (t& v’ €pya pov memovdort’
goti pdahov 7 dedpaxdta, OC 266/7) habe er seine Taten. Unwis-
sentlich (008&v elddg V. 273, vgl. 976, 982—4) und unfreiwillig (dxwv
V. 964, 977, 987) begangen bewiesen sie kein schlechtes Wesen (»a-
%0g @uoLy V. 270). Den Angriff des Laios blof vergeltend (6vtédpwmv
V. 271) totete er ihn in Selbstverteidigung (V. 991-9). Gottliche Fii-

¢ Insofern sie ekstatisch auf »Ek-sistenz« (Heidegger, M.: Brief iiber den Humanis-
mus. Frankfurt a. M.: Klostermann 2000, S. 17; s. 0. Kap. I1.2.c, Anm. 60) bezogen und
mit dieser immer schon gegeben ist.

5 Manuwaldt, B. (Hrsg.): Sophokles, Kénig Odipus. Berlin/Boston: de Gruyter 2012,
S. 34ff.

ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

- am 25.01.2026, 18:22:18.


https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Verfehlung

gung (9edv ayovtev OC 998, vgl. OT 1329-33) fiihrte zu Inzest und
Blutvergieflen, ihm selbst sei keine Verfehlung (paptiog dvetdog
00dév V. 967) anzulasten: »rein vor dem Gesetz geriet ich unwissend
hinein« (vopo 8¢ xadapbe, &tdpLs el T68” AAdov, V. 548). Dennoch
ist seine Befleckung (xmAlg V. 1134) so grof3, dass er die Beriihrung
scheut.

Wie ist dieser Widerspruch zu erkldren? Laut Manuwaldt ist
Odipus, beim Wort genommen, »ohne jegliches persénliche Ver-
schulden ins Ungliick geraten«® (S. 36), d. h. insofern dieses eine Stra-
fe darstellt »schuldlos schuldig«” (S.34). Deshalb muss er davon
ausgehen, dass der Dichter in den ca. 25 Jahren seit dem Oidipous
Tyrannos »offenkundig seinen Blick auf den Odipus-Stoff erweitert
bzw. verdndert« (S. 37) hat. Beruhend auf einer unausgesprochenen
Auffassung von Schuld aus Freiheit gegeniiber unverschuldetem Un-
gliick aus Notwendigkeit sind die Texte nicht miteinander zu verein-
baren. Doch was ist ein solcher Schuldbegriff wert, der das Handeln
des Odipus nicht erkliren kann?

Aus unserer Sicht existiert kein Widerspruch — weder zwischen
Schuld und Befleckung, noch zwischen den beiden Stiicken des So-
phokles. Ein um ihre ekstatische Verfasstheit erweiterter Begriff von
Schuld, der nicht blof8 Absicht, Wissen und Willen, sondern den Ur-
sprungsbezug dessen, was die Symbolik der Befleckung (utacpo, OT
97) bedeutet, als Bedingung seiner Moglichkeit versteht, kann nicht
nur zugleich mit der Verteidigung des Odipus gegen eine juristische
Zuordnung »nach Mafstdben des attischen Rechts« (Manuwaldt
2012, S. 34) seine Schuld gegeniiber den Gesetzen der gottlichen
Weltordnung (vépor Oinodeg, OT 865/6), sondern auch in deren
beider Verwechselung die Ursache seiner Verblendung erkennen.

Der kluge (copog, OT 509) Odipus hatte selbst versucht, die
Mérder des Laios anhand von Motiven und Wahrscheinlichkeiten zu
fassen. Seine Schuld war — eben darum! — vor ihm verborgen geblie-
ben, wohingegen der blinde Seher Teiresias die Wahrheit schon von
Anfang an erblickt hatte. Wenn einige Philologen also nach einer
Schuld suchen, die durch Freiheit und Intentionalitit definiert ist,

¢ Zumal angesichts der Entriickung auf Kolonos »ein (subjektiv) die Schuld fiir Vater-
mord und Inzest mit der Mutter tragender Odipus kaum in die Konzeption des Dra-
mas einzubinden« (ebd., S. 37) gewesen wire.

7 Mit Verweis auf die Philosophie der Kunst (Vorlesungen 1802-1805, S. 697/699)
Schellings, welcher das Erhabene der Tragodie, wie erinnerlich (s.o0. Kap. I.1.b), in
der Identitét von Freiheit und Nothwendigkeit sah.

Tragische Schuld A 183

- am 25.01.2026, 18:22:18.


https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Tragische Schuld

und wie Odipus die wahre Schuld nicht finden, dann haben sie bis
heute nichts von Sophokles gelernt. Das wird besonders deutlich an-
gesichts der Weise, wie ein solches Vorverstindnis die Interpretation
der Vorgeschichte (Orakel, Geschehen am Dreiweg und in Theben)
préfiguriert und so zum Missverstindnis der Bithnenhandlung fiihrt.
Das Orakel, welches Odipus in Delphi von Apollon empfingt,
stellt entsprechend seit langem einen Stein des Anstof3es dar, insofern
ihm dort mit dem Wissen auch Verantwortung fiir sein Schicksal zu-
teilwird, wihrend die deterministische Deutung dies bestreitet. Hitte
er die Prophezeiung denn iiberhaupt verhindern, d. h. anders handeln
kénnen? Die Schuldfrage wird Handlungstheorie oder gar Theodizee,
die Antwort bestimmt das Maf$ an Selbstbestimmung und -ursdch-
lichkeit, welches der zugrundegelegte Schuldbegriff erfordern soll:
Wiihrend Manuwaldt hier demgemif3 auf vergleichbare Vermei-
dungstopoi wie bei Adrastos® verweist und somit gottliche Vorher-
bestimmtheit gegen eine (subjektive) Schuld des Odipus ausspielt,
wendet A. Schmitt Odipus »Wissen seines Nichtwissens«® ein, das
fiir ein gewisses Maf3 an Ursichlichkeit, mithin (nach Aristoteles EN
1112a30f.) Verantwortlichkeit, ausreiche. Fest steht, dass Odipus sein
Orakel missversteht'® und eben deshalb (um nicht Mérder seines Va-
ters und Gatte seiner Mutter zu werden, vgl. OT 796) niemals nach
Korinth zuriickkehrt. Vermeidung des Orakels ist Motiv seiner Ent-
scheidung, den Weg in Richtung Theben und des verhingnisvollen
Dreiweges einzuschlagen, wo er aufgrund von Nichtwissen eigen-
hindig die Prophezeiung erfiillen wird. Schmitts Position hitte also
jenes Wissen nicht einmal nétig: Wenn »man fehlt, wenn die Ursache
des Ungliicks in einem selbst liegt«'! (qpaptdver pév yoap éroav 7
apyh év adTd 7 THc altiag, Arist. EN 1135b18ff.), muss weder ein

8 Hdt. I, 34-45, vgl. Manuwaldt, B.: Oidipus und Adrastos. Bemerkungen zur neue-
ren Diskussion um die Schuldfrage in Sophokles’ >Kénig Odipus¢, in: Rheinisches
Museum fiir Philologie N.F. 135 (1992), S. 1-43.

° Schmitt, A.: Menschliches Fehlen und tragisches Scheitern. Zur Handlungsmotiva-
tion im sophokleischen >Kénig Odipuss, in: Rheinisches Museum fiir Philologie N.E.
131 (1988), S. 21.

10 Er glaubt, auf die Frage nach seinen wahren Eltern keiner Antwort gewtiirdigt wor-
den zu sein (OT 789), eine mogliche implizite Antwort (vgl. Flashar, H.: Sophokles.
Miinchen: C. H. Beck 2000, S. 113) verkennt er also.

1 Schmitt, A.: Tragische Schuld in der griechischen Antike, in: Giinther Eifler/Otto
Saame (Hrsg.): Die Frage nach der Schuld. Vortrige, Studium Generale der Johannes
Gutenberg-Universitit, Mainz 1991 (Mainzer Universititsgespriche Sommersemes-
ter 1987 u. Wintersemester 1987/88), S. 157-192, hier: S. 186/7.

184  ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

- am 25.01.2026, 18:22:18.


https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Verfehlung

Wissen um relevante Umstinde, wie das Aristotelische Unrecht (&dt-
nnua) es erfordert, noch Absicht als Bedingung einer tragischen Ver-
fehlung oder Schuld des Odipus angesehen werden. Erst recht ist kau-
sale Determination kein Einwand gegen eine Schuld, welche Freiheit
gar nicht erst voraussetzt.

Odipus Leiden sind von eigener Hand (adtéyetp, OT 1331) ver-
ursacht. Apollon bringt sie zur Vollendung (teh&v, OT 1330), was
bedeuten kann: »erfiillen« (sein Wort, die Prophezeiung) aber auch
»zahlen«'? (was jemandem gebiihrt, was man schuldig ist). Dass Odi-
pus das Orakel falsch auslegt, liegt an seinen falschen Pramissen be-
ziiglich seiner Herkunft. Der Denkfehler ist nicht dem Gott anzu-
lasten — Ursache ist nur Odipus selbst, wenngleich ohne bésen
Willen. So ist er auch nach Aristoteles zwar nicht schlecht (xaxoc,
@oydmpde), aber eben noch nicht ohne Schuld. Diese ist ja nicht erst
Folge seines Handelns, sondern bereits seiner Existenz.

In dhnlicher Weise ist auch das Geschehen am Dreiweg auf der
Grundlage eines modernen, juristischen Schuldbegriffes betrachtet
worden, welcher die Schuldfihigkeit des Odipus an seine Zurech-
nungsfihigkeit kniipft und so aus einer Handlung im Affekt eine ent-
sprechende Minderung® herleiten liefle. Die Unterschiede in der
Schilderung des Tathergangs durch Euripides Phoinissen, welche
den Protagonisten aus Stolz (uéya @povav, V. 41) nicht vor dem ko-
niglichen Wagen weichen lassen, begriinden hier die Vermutung,
Sophokles habe mit seiner Darstellung (OC 991-9) als Eskalation,
wenn nicht gar Notwehr, eine Schuldzuweisung tiberhaupt nicht the-
matisieren wollen, sondern lediglich glaubhaft zu machen versucht,
wie jemand »ohne Vorsatz« (Manuwaldt 2012, S. 42) seinen eigenen
Vater erschlagen konne.

Bei Sophokles erkennt Odipus nicht, wer »der Alte« (6 mpéaBug,
OT 805) wirklich ist, der als erster zur Gewalt (mpog Blav) greift.
Doch im Zorn (3¢ 8py#g, OT 807) vergilt er es ihm nicht gleich (09
v Loy v’ EtLoey, OT 810), sondern Laios geht ohne Umschweife
zu Boden und das Blutbad nimmt seinen Lauf. Von »deliberate homi-

2 »pay what one owes« (Liddle, H. G./Scott, R.: A Greek-English Lexicon; Oxford:
Clarendon 1996, S. 1772).

13 Wie auch bei Aristoteles (EN 1135b) das &dtxnpo Ste Qupdv zwar als Unrecht,
aber nicht moralisch schlecht bewertet wird (00 yép Sta poy9mptav), da die Schidi-
gung nicht vorsitzlich (éx mpoatpéoens) geschieht.

14 Was iibrigens ebenso bedeuten kann, dass der Vergeltungsschlag eine grofSere Wir-
kung hatte als beabsichtigt.

Tragische Schuld A~ 185

- am 25.01.2026, 18:22:18.


https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Tragische Schuld

cide«' zu sprechen ist hier wohl kaum angebracht, aber auch »Tot-
schlag im Affekt in vier Fillen«'¢ beschrinkt die Szene nur auf ihre
juristische Komponente — welche fiir die eigentliche Schuld des Odi-
pus ohne Belang ist: Nicht die Tat als solche, welche als Tétung eines
Fremden spiter auf Kolonos durchaus noch zu rechtfertigen sein
wird, sondern die Blutsverwandschaft zu Laios macht das wahre
Grauen der Befleckung aus: el 8¢ 6 Eéve Tovte mpoonxer Aabovu
TL ouyYevég Tl ToUdE v’ avdpds oty adhdtepog; (OT 813-5).
Diese aber besteht véllig ungeachtet von Odipus Absichten. Dasselbe
gilt fiir die in Theben durch Bezwingung der Sphinx heldenhaft er-
worbene Ehe mit jener Konigswitwe, die sich spiter als seine leibliche
Mutter herausstellen wird.

Im Schatten der Probleme, welche die Vorgeschichte des Stiickes
aufgeworfen hatte, wird dann auch die Tragdienhandlung selbst ge-
sehen. Insbesondere E. Lefévre interpretiert den Text dabei (im Stile
eines stoischen Erziehungsdramas wie etwa der Odipus des Seneca)
als Warnung vor jenen verderblichen Affekten, die schon Thukydi-
des anmahnte: »Die beiden grofiten Feinde guten Rates sind Rasch-
heit und Zorn«. Dem widerspricht Manuwaldt (S. 44): »In der Biih-
nenhandlung zeigt sich also ein Odipus, der in die Irre geht, der in
Zorn gerit und dabei andere ungerecht beschuldigt, dessen Verhal-
tensweisen und Charakter mithin nicht ohne Fehler sind. Aber keiner
dieser Fehler kann als urséchlich fiir die schliellich in der Erkenntnis
der Wahrheit bestehende Katastrophe betrachtet werden«.

Um die Bedeutungslosigkeit von Odipus Charakter fiir eine
(subjektive) Schuld an den Taten der Vorgeschichte zu beweisen, wird
hier die Aussage darin iibersehen, dass durch eben diese Eigenschaf-
ten (schnelles Denken und vergeltender Zorn) die Erkenntnis der
Wahrheit gerade verzégert und verhindert wird — die wirkliche Kata-
strophe™ ist doch schon lingst geschehen. Die Diskussion, ob und

15 Harris, E. M.: Is Oedipus Guilty? Sophocles and Athenian Homicide Law, in: Ders./
Ledo, D. E/Rhodes, P.J. (ed.): Law and Drama in Ancient Greece. London: Bristol
Classical 2010, S. 122-46, hier: S. 139. Gegen dessen Begriindung, Odipus Befleckung
setze eine unrechtmiflige Tétung voraus, spricht Plat. Leg. 865b/869a, sowie Parker,
R.: Miasma, Pollution and Purification in early greek religion. New York: Clarendon
1983, S. 366 ff.

16 Flashar, H.: Sophokles. Miinchen: C. H. Beck 2000, S. 114.

7 3%o o dvavtidrata edBoviia eivat, Tdyog te xal 6y (Diodotus zu Kleon in
Thuk. 111, 42, 1).

18 Bzw. steht nur im Sinne des Wendepunktes der Dramenhandlung (xatactpogn)

186  ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

- am 25.01.2026, 18:22:18.


https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Verfehlung

inwiefern Odipus Handeln auf der Bithne von seinen Leidenschaften
und Charakterfehlern geleitet wird, kommt einer Verwechselung von
Ursache und Wirkung gleich, da die Charakterisierung seiner Figur
als narratives Mittel der plausiblen Darstellung seiner im Mythos
vorgegebenen Taten dient. Es beweist nicht Schuld oder Unschuld,
sondern einzig die Kunst des Dichters, wenn Odipus Charakter in
Vorgeschichte und Bithnenhandlung (wo zwar weniger Blutschuld,
aber umso mehr Verzerrung daraus hervorgeht) derselbe bleibt, um-
so mehr wenn der Zuschauer sich dabei mit ihm identifizieren und
mitleiden kann.

Es ist der selbst unhinterfragten Uberzeugung geschuldet, eine
(subjektive) Schuld des Odipus vertrage sich nicht mit jener »un-
abwendbaren Entwicklung« (Manuwaldt 2012, S. 44f.), deren Bild
Sophokles hier zeichne, wenn in der Chorpartie nach der Offen-
barung der Wahrheit (OT 1186 ff.), die den verfluchten Kénig als Pa-
radigma der »Nichtigkeit menschlichen Lebens« und eine »zugrunde-
liegende existentielle Situation« der » Ausgesetztheit und Bedrohtheit
des menschlichen Daseins« ausweise, nur noch »eine wenig trostliche
Botschaft von schwer ertréiglicher Hirte« erblickt wird. Eine Affirma-
tion der Wahrheit der Prophezeiung muss kein Widerspruch zu
menschlicher Freiheit sein, sie kann im Gegenteil deren Defizite auf-
zeigen und so vor selbstzerstorerischen Tendenzen schiitzen — nicht
der Gotterwille ist die Gefahr, sondern das Handeln des Menschen,
der sich anmaf3t, mit seinem begrenzten Verstand alle Folgen verste-
hen und tiberblicken zu kénnen. Doch das Drama ist hier noch nicht
zu Ende.

Zu verstehen, was Sophokles seinem Publikum mitteilen wollte,
ohne den gleichen Fehler wie Odipus zu begehen und iiber die Ver-
engung der Sicht auf menschliche Absichten sich selbst von der Er-
kenntnis der Wahrheit auszuschlieflen, erfordert einen Begriff von
Schuld, der sich nicht erschopft in der Selbstiiberschitzung sophisti-
scher Anthropozentrizitit. Die Diskrepanz zwischen Zuschauerwis-
sen und Figurenperspektive fiihrt vor Augen, wie leicht ein Handeln
fehlgehen und sich selbst zu Fall bringen kann, wenn es nicht in der
Wahrheit gegriindet ist. Da der Mensch den Géttern nicht gleich ist,
gilt fiir ihn: wévta wn Bodrov xpatetv (OT 1522) — ein Appell von
bemerkenswerter Brisanz und Weitsicht angesichts der Zeichen einer

noch bevor. Die Erkenntnis der Wahrheit als solche ist allerdings weder Ende, noch
Ruin des Odipus, denn mit ihr wird Siihne erst moglich.

Tragische Schuld A 187

- am 25,01.2026, 18:22:18.


https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

188

Tragische Schuld

Zeit, welche mit der intellektualistischen Abkehr von ihren religigsen
Wourzeln dem Ende der imperialen Bliite des Perikleischen Athen ent-
gegen schreitet.

Wenn Kreon dem geblendeten Odipus schlieSlich gegeniiber-
tritt, so tut er es nicht, um ihn der fritheren Taten wegen anzuklagen
(008 &g GveldLav Tt Tev mhpog kaxév, OT 1423), sondern um seine
Befleckung (&yoc, OT 1426) als Affront gegen die Reinheit der Got-
ter und Elemente aus der Offentlichkeit hinfort zu fithren. Odipus
selbst, immer noch der schnelle Denker'®, verlangt entsprechend
dem Orakelspruch (pé&ttc)?® Tod oder Exil?, fiigt sich jedoch zuletzt,
wenn auch nicht der weltlichen, so doch gottlicher?® Autoritét. Das
Leben wihlt er nur, weil es die schwerere Bestrafung darstellt (Epy’
€oTl xpelooov’ ayyovre elpyaopévae, OT 1374). Im Gegensatz zu
heutigen Interpreten (vgl. Manuwaldt 2012, S.41f.) will er seine
Schuld nicht auf Vorherbestimmung, Affekte oder Nichtwissen ab-
wilzen — denn er allein kann tragen, was getragen werden muss:
TAW Yop xoaxd 00delg 0lodg Te WAV ol @épety Bpotav. (OT
1414/5).

Ein auf Wissen und freien Willen reduzierter Schuldbegriff
kann diese Grofle nicht verstehen, ihm muss das auf ganz Theben
lastende Miasma fiir blolen Aberglauben gelten. Damit aber hat er
den ekstatischen Bezug der Schuld mitsamt ihrer Bindung an den Ur-
sprung der eigenen Existenz aufgegeben und verschliefSt sich dem
Ruf des Gewissens als Erinnerung an die Wiederherstellung verletz-
ter Ordnung. So macht ein iiber die Begrenztheit der Subjektivitit
hinaus erweiterter Begriff von Schuld nicht nur deren Defizienz erst
sichtbar und erméglicht es dadurch, von Sophokles zu lernen, son-
dern mit Anerkenntnis jenes Bezuges kann nun auch Siihne und
Wiedergutmachung stattfinden. Im Exil gibt Odipus sein Leben zum
Wohle der Stadt zuriick als Ausgleich fiir die Reinheit, die er durch
sein Handeln befleckte. Er gibt sich selbst hin als Opfer und Heilmit-
tel (pdppanov) zur Reinigung der Stadt.

1 Ganz im Gegensatz zum zogerlich-beddchtigen Kreon (mavta yap xatpd xaid,
OT 1516), der zunichst noch ein weiteres Orakel erbitten mochte (tol 9eol wpm-
tot’ Eyoenlov Expadet Tt mpaxtéayv, OT 1438/9).

2 oV TaTeoEOVTYY, TOV doelT u’ drohhivar (OT 1441), cf. 100£.: dvdpniatolv-
Tag ) POV POVOV THALY AVovTog

2 Auch dies iibrigens eine Neuerung des Sophokles gegeniiber Homer (Od. 271 ff.).
2 yal yop oL vV Tdv T 9ed miotiy éporg (OT 1445), cf. 1516: metotéoy, xel
pndtv 739,

ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

- am 25.01.2026, 18:22:18.


https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Verfehlung

Indem sie der philologischen Suche nach der Schuld des Odipus
eine philosophische Kldrung, was dabei denn eigentlich unter Schuld
zu verstehen sei, voranstellt, vermag diese Arbeit die aufgefiihrten
Interpretationsprobleme zu vermeiden. Durch Infragestellung der an
die antike Tragddie herangetragenen, zumeist neuzeitlichen Deu-
tungsmuster schafft sie dabei Offenheit fiir eine Aussage des Sopho-
kles an sein Publikum und ermdglicht wiederum deren Riickbezug
auf unsere eigene Auffassung von Schuld.

Auf Grundlage eines derart erlangten Verstehens kann die Aporie
der Diskussion um die Schuld des Odipus nun auf einer iibergeord-
neten Ebene gelost werden, wobei alle der Positionen entsprechend
dem von ihnen vertretenem Schuldbegriff einen Teilbereich der Pro-
blematik erfassen und fiir diesen Giiltigkeit beanspruchen konnen:

Bernd Manuwaldts schuldlose Schuld nach Schelling zeigt
Schuld im dialektischen Konflikt und Widerspruch von (subjektiver)
Freiheit und (objektiver) Notwendigkeit. Solange Schuld jedoch ein-
seitig vom Individuum her und als unvereinbar mit der Wahrheit der
Prophezeiung gesehen wird, muss die von der Schelling’schen Asthe-
tik beabsichtigte Verschnung beider Prinzipien auf hcherer Ebene,
die Wiederherstellung ihrer Indifferenz im Streit, ausbleiben. Gerade
die Erkenntnis der Identitit als Anerkenntnis des Ursprungs der ei-
genen Existenz aber stellt den Wendepunkt der Handlung des Stiickes
dar, mit dem Heilung und Versshnung erst beginnen kénnen. Ein un-
auflosbarer Widerstreit hingegen ist letztendlich auch ohne Sinn.

Schuld als Selbstursdchlichkeit, wie sie Arbogast Schmitt in pe-
ripatetischer Tradition vertritt, fordert das von Gesinnungsethik ge-
formte Schuldverstindnis moderner Rezipienten heraus, insofern
hier die Weite des Bereiches zwischen absoluter Freiheit und kausaler
Determination differenziert erschlossen wird. Wie das Aristotelische
Konzept auch kann er damit allerdings nur Aussagen treffen iiber
Schuld, die aus einem Handeln resultiert. Existentielle Schuld, als Be-
dingung der Moglichkeit individueller Verschuldung, bleibt unbe-
stimmt und diffus.

Dass eine moralische Schuld — im Sinne ausschliefilich absolut
freiwilliger und in vollem Wissen iiber relevante Umstidnde begange-
ner Taten — im Oedipus Rex nicht gefunden werden kann (was gewif3
nicht daran liegt, dass Odipus selbst nicht gesucht hitte — die »Leer-
stelle« verweist ja eben auf die Begrenztheit dieses Begriffes gegen-
iiber seiner Befleckung), méchten wir schliefSlich Michael Lurje gerne
zugeben. Inwiefern dies aber mit dem Schuldverstindnis des Aristo-

Tragische Schuld A 189

- am 25.01.2026, 18:22:18.


https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

190

Tragische Schuld

teles tibereinstimmt, ist eine Frage, die fiir die Tragodie des Sophokles
wie auch fiir unsere Untersuchung unerheblich ist, und die wir des-
halb getrost dem weiteren gelehrten Disput der Altertumswissen-
schaftler zu iiberlassen geneigt sind.

b) Versdhnung

Die Tragik des Odipus ergibt sich aus seiner Schuld. Aus der unge-
stihnten Befleckung durch den Mord an Laios erwichst der Stadt
Theben eine Plage, die als Beweggrund der Suche nach der Schuld
ihres Konigs die Handlung des Dramas bestimmt; aus der Verengung
dieser Suche auf das wahrscheinlichste Motiv juristischer Zurechen-
barkeit resultiert die Verblendung des Aufklirers, die ihn seine eige-
ne existentielle Verstrickung bis zuletzt nicht sehen ldsst; aus der
schmerzvollen Einsicht in die prophezeite Wahrheit einer selbst her-
beigefiihrten Verletzung der ewigen Gesetze der gottlichen Weltord-
nung geht zuletzt die Moglichkeit auf Reinigung und Restitution
durch Hingabe und Opfer hervor. Darin, dass sie diesen Sinnzusam-
menhang dem Verstehen 6ffnete, indem sie alle jene Aspekte umfas-
sen und aus der Unbestimmtheit in begriffliche Klarheit iiberfiihren
konnte, hat die philosophische Durchdringung der Schuld als ekstati-
scher Bezug auf die Bedingungen der Moglichkeit von Existenz (Ur-
sprung) sich in der Anwendung auf den Text des Sophokleischen
Konig Odipus bewihrt. Die »transzendentale Deduktion«? der Sym-
bolik der Befleckung rechtfertigt ihren Begriff durch die Konstitution
eines neuen Gegenstandsbereiches: insofern diese Schuld untrennbar
zur Tragodie gehort, ist sie eine »tragische« (tparytrdg) Schuld.
Inwiefern aber ist Schuld tragisch im Sinne einer generellen De-
finition von Tragik und was bedeutet ekstatische Verfasstheit fiir die
Philosophie des Tragischen? In einem solchen zweiten Riickbezug
tragischer Schuld auf die philosophischen Voraussetzungen der Deu-
tung einer Idee des Tragischen wird sich nun zu erweisen haben, ob
nicht nur Tragik aus Schuld, sondern auch Schuld aus Tragik als Mog-
lichkeit besteht. Wie schon die Tragddie den Begriff der Schuld, muss
auch jene Schuld den Begriff der Tragik erhellen und zu einem ver-

2 Ricceur, P.: Symbolik des Bosen (Phinomenologie der Schuld II). Freiburg/Miin-
chen: K. Alber 2009, S. 404.

ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

- am 25.01.2026, 18:22:18.


https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Verséhnung

tieften Verstdndnis anleiten — erst in diesem gegenseitigen Bezug
kann tragische Schuld iiber eine blo8 akzidentelle Ubereinstimmung
ihrer Komposita hinaus zur Geltung gebracht werden.

So kehren wir zuriick zum Anfang und zu Peter Szondis Versuch
iiber das Tragische, dessen Bestimmung von Tragik als dialektischer
Modus drohender oder vollzogener Vernichtung, die »aus der Einheit
der Gegensitze, aus dem Umschlag des Einen in sein Gegenteil, aus
der Selbstentzweiung erfolgt«?*, jene Konkretionen des Tragischen
im metaphysischen Denken zwischen antiker Poetik und Geschichts-
philosophie der Tragddie zu umgreifen sich zutraute, wenngleich sei-
ne Einsicht mit dem Verlust historischer Substanz und der Krisis
ihrer eigenen (Nur-)Tragik als nihilistische Selbstaufhebung bezahlt
werden musste.

Die »Ubiquitit des dialektischen Moments« (S. 207) tritt Szondi
zufolge bereits dort zutage, wo auch die Diskussion um die Schuld des
Odipus ihren Fluchtpunkt fand: im 13. Kapitel der Aristotelischen
Poetik, welcher er noch Schillers und Lessings poetologische Betrach-
tungen der Gattung Tragddie nur von deren Wirkung her beigesellt.
Wenn hier »die Verschuldung dialektisch aus einer freilich nur ange-
niherten Tugendhaftigkeit hervorgehen soll« (S.205/6), so sind es
wieder jene mittleren Charaktere, an denen die Frage nach der Mora-
litdt der tragischen Kunst festgemacht wird. Da das Eigentiimliche?
der Tragodie nach Aristoteles die Nachahmung schauderhafter und
jammervoller, bzw. furchtbarer und mitleidserregender (gofepiv
»al €heetvav, Arist. Poet. 1452b31) Handlungen ist, darf die tech-
nisch schonste Tragodie weder das abscheuliche (utap6v) Ungliick
makelloser Minner zeigen, noch Gliick oder Ungliick von Schuften.
Der beste Tragodienheld steht zwischen diesen Moglichkeiten — aller-
dings doch gerade, weil er eben nicht aufgrund von Schlechtigkeit
oder Tugend leidet (ufte dpet? drapépnv xal dixatoclvy pite
dua xaxtlay xal woydneloy petaBdihav, 1453a81.), sondern wegen
eines Fehlers (8¢’ qpaptiov TLvd). Es ist also nicht das Gute oder die
Moral selbst, welche den Schaden stiftet. In dieser geradezu undialek-
tischen Wendung begriindet deshalb schon Hegel seine Ablehnung

* Szondi, P.: Versuch iiber das Tragische, in: Schriften 1. Frankfurt a. M.: Suhrkamp
1978, S. 209.

% Suvayes (Poet. 1447a9) bzw. Epyov, vgl. Pol. 1253a23: mévta 8¢ t6 pye dototat
%ol T Suvdpet.

Tragische Schuld A 191

- am 25.01.2026, 18:22:18.


https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

192

Tragische Schuld

der Aristotelischen Affekttheorie von Furcht und »Rithrung« als
Zwecke der Tragddie in den Vorlesungen iiber die Asthetik®.

Den Umschlag in das Gegenteil kennt freilich auch die Poetik:
die meptnéteta? kennzeichnet eine der Tragodie geméfie komplexe
Handlungsstruktur (ui%0o¢ menheypévos). Als Beispiel hierfiir fithrt
er den Auftritt des Boten im Konig Odipus (OT 924 ff.) an, der anstatt
von der Furcht vor Erfiillung der Prophezeiung zu befreien diese be-
kriftigt, und lobt das Stiick (in Kap. 11)* insbesondere deshalb, weil
dort Peripetie und dvayvaptots (der Umschlag von Unwissenheit in
Wissen)? in eins fallen. Wihrend Hegel jedoch schon in der Darstel-
lung des dialektischen Konfliktes (und dessen Verséhnung) das Tra-
gische selbst erblickt, sind solch »dialektische« Strukturen fiir Aristo-
teles nur deshalb tragisch, weil sie €Aeog und @6Bog bewirken®® —
deren Reinigung (x&9apotg)® oder Kultivierung® das wesentliche
»Werk« (Epyov) der Tragddie ist. Szondi zufolge unterscheidet eben
dies die antike Poetik von der Philosophie des Tragischen: »ihr Gegen-
stand ist die Tragddie, nicht deren Idee« (S. 151).

Eine Idee des Tragischen ohne Bezug auf die Tragddie, deren Idee
sie ist, ist jedoch allenfalls irgendeine Idee von Irgendetwas, wenn
diese Idee nicht ihrer historischen Substanz Gestalt zu geben vermag,
wie auch einer poetologischen Behandlung der tragischen Dramatik
als blof3e Einordnung ohne Formgesetz nicht einmal die grundlegen-
den Mittel gegeben wiiren, um ihren Gegenstand zu betrachten. Die
Tragik des Ikarosfluges der Philosophie (vgl. Szondi, S. 200£.) liegt in
dieser Polaritdt begriindet, welche freilich nur dort als Konflikt er-
scheinen muss, wo das Tragische aus der Konflikthaftigkeit selbst her-
geleitet wird. Thre Unldsbarkeit ergibt sich also aus der Struktur die-

26 Hegel, G. W. E.: Vorlesungen iiber die Aesthetik, in: Werke X, 3. Berlin: Duncker &
Humblot 1843, S.531ff; das Tragische beruhe dagegen vornehmlich auf der An-
schauung eines Konfliktes und seiner Lésung (S. 533).

7 ot 8¢ mepuméteta piv 1 el 1o dvavtiov Tév mpatTopévay petafBol (Arist.
Poet. 1452a221.).

3 yahhlotn 8¢ dvayvapiots, 6tav dpo mepimetela YévnTaL, otov EyeL 7 v TH
Oidimode. (Arist. Poet. 1452a32£.).

2 &E dryvolag elg yvéoly petaBorn (Arist. Poet. 1452a301.).

30 ) yap ToLadTY) GvaryvapLoLl xal wepLméteta 1) EAcov EEet %) @oBov (Arist. Poet.
1452a381.).

31 307 @héov xal @dPou Tepatvousa THY TAY Totodtey madnudtev xdduooty (Poet.
1449b27/8).

32 Schmitt, A.: Aristoteles, Werke in deutscher Ubersetzung, Bd. 5 (Poetik). Berlin:
Akademie 2008, S. 486 ff.

ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

- am 25.01.2026, 18:22:18.


https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Verséhnung

ser Definition, nicht aus ihrem Gegenstand. Ist aber eine Losung des
tragischen Konfliktes iiberhaupt méglich, so auch dieses einen Kon-
fliktes.

Wie aus vorhergehenden Kapiteln (s.o., bes. I.1.c, sowie I1.2.b)
ersichtlich wurde, vertritt diese Arbeit den Standpunkt, dass ein un-
auflosbarer Konflikt als ein »Nurtragisches«* nicht nur keiner der
antiken Tragddien zugrunde liegt, sondern in der Geschlossenheit ni-
hilistischer Selbstaufthebung noch die Bedingungen der Moglichkeit
dessen untergribt, was eine Idee des Tragischen darzustellen hitte,
um Idee eines Tragischen zu bleiben. Ahnliches hat vor uns Friedrich
Sengle Vom Absoluten in der Tragodie geschrieben: »Wihrend es
richtig sein mag, das >Tragische« nur im Konflikt zu suchen, behaup-
ten wir, daf3 die Tragodie als ein Ganzes ohne eine >Losung« hoherer
Art, wie sie nur aus dem Glauben an ein Absolutes kommen mag,
nicht zu denken ist, und daf8 in dem Augenblick keine wirkliche
Tragddie mehr moglich ist, wo der Mensch iiber dem Blick in die un-
endliche Konfliktgeladenheit der Welt den Glauben an ihren Sinn
verliert«*, d.h. »die Katastrophe in irgendeiner Form ist ein konsti-
tuierendes Element der Tragodie; [...] Der Tragiker muss durch sie
hindurch, aber hinter der Katastrophe erhebt sich die Verséhnung«
(ebd, S.272).

Ein Absolutes oder schlechthin Anderes® stellt jedoch nur eine
Dimension des Bezuges auf einen Ursprung dar. Ekstase, die »in der
Gebrochenheit erfahrene Selbstiiberschreitung auf ein Anderes«®,
umfasst zudem (Mit-)Mensch und Welt als mogliche Beziige auf
Transzendenz verweisender Existenz, welche im aufler-sich und
iiber-sich-hinaus jener Grenziiberschreitung durch Konflikte und Ka-
tastrophen wie Tod, Leiden, Kampf und Schuld sich selbst begegnen
und als Méglichkeit erfahren kann. Indem sie solcherart auch die Poe-
tik der Tragodie mit der (dialektischen) Philosophie des Tragischen zu
verbinden imstande ist, bildet sie als »Losung« auf héherer Ebene die
Bedingung der Moglichkeit eines generellen Begriffes von Tragik.

3 Vgl. Jaspers, K.: Uber das Tragische, in: Von der Wahrheit. Miinchen/Ziirich: Piper
1991, S. 925-59.

3 Sengle, F.: Vom Absoluten in der Tragodie, in: Deutsche Vierteljahrsschrift fir
Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte 20 (1942), S. 265-272, hier: 2691.

% S.o0., Kap. I1.2.c.

3 Vgl. Gritzel, S.: Utopie und Ekstase (Philosophie im Kontext Bd. 1). St. Augustin:
Gardez! 1997, S. 96.

Tragische Schuld A~ 193

- am 25.01.2026, 18:22:18.


https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

194

Tragische Schuld

So gibt gerade Hegels Abwertung der »tragischen Sympathie«”
beredtes Zeugnis von der ekstatischen Verfasstheit der tragischen
Kunst. Ausgehend von Platons (Phdr. 244aff.) Segnungen der éxota-
otc?® in Mantik, Reinigung und Inspiration bezieht Aristoteles die
schon im Lobpreis der Helena®® des Gorgias von Leontinoi geschilder-
ten Wirkungen der Dichtkunst (pptxn meptgofog, #heog ToAdda-
%pug und odog ptromtevdrg) bzw. Musik in der Politik (1340a) auf
das waBog des évBouotacpog: Alle, welche derartige Nachahmungen
(wtunore wie auch die Tragodie, vgl. Poet.1449b24) vernehmen, wer-
den von den dargestellten Emotionen affiziert und »leiden mit« (cup.-
rtadetc)? — worin auch der ethische Nutzen der Kunst besteht.

Wie bereits Wolfgang Schadewaldt* anmerkte, ist dieses oup.-
radelv nicht als Mitleid im christlichen Sinne (compassio) zu ver-
stehen, gleichwohl setzt auch »der Affekt des Jammers und der Riih-
rung« (ebd., S. 137), wie er selbst den Text des Aristotelischen Trago-
diensatzes iibersetzen will, die Fihigkeit passiven Mit-erleidens oder
Mit-Gestimmtheit voraus und schult diese durch Anwendung. Wenn
Aristoteles in der Rhetorik (1382a) @630 definiert als »Leid oder Er-
schiitterung iiber den Eindruck eines bevorstehenden vernichtenden
oder leidvollen Ubels«*, so erginzt seine folgende Bestimmung des
&heoc (1385b)# die fast identischen Worte nach der Einschriankung
auf unverdientes Leid (oD dva&lov Tuyydvely), iiber dessen etwaige
moralische Implikationen schon so viel geritselt und diskutiert wur-
de, nur um: »das man auch selbst oder die seinen zu erleiden erwarten
kénnte«.

Wihrend also bereits Furcht auf der Identifikation und Aquiva-

37 »Ueber der bloBen Furcht und tragischen Sympathie steht deshalb das Gefiihl der
Verschnung, das die Tragodie durch den Anblick der ewigen Gerechtigkeit gewahrt«
(Hegel, G. W. E:: Vorlesungen tiber die Aesthetik, in: Werke X, 3. Berlin: Duncker &
Humblot 1843, S. 532).

% Vgl. Exotacig xat wavie (Herm. in Phdr. p. 103a), poviny Exctactg (Arist. Cat.
10al); s.o0. Kap. IL.2.c.

% Diels, H. und Kranz, W.: Die Fragmente der Vorsokratiker. Berlin: Weidmannsche
1960, VS76, Fr. B11, 9-10.

9 GxponuEvoL TAY wLEnoeny Ylyvovtal Tavtes ouprnadeis (Arist. Pol. 1340a).

# Schadewaldt, W.: Furcht und Mitleid? in: Hermes. 83 (1955), S. 129-171.

2 Zotw 01 6 e6Bog ATy TLg 7 Tapor) x pavtastiag péAhovTog xaxol ¢dapTinod
7 hurtnpod.

¥ Zote 81 Eheog WY TLg Eml pavoudve xond Dapting 1) Aumnpd tol dvakiou
Tuyydvewy, & xdv adtog mpocdontcetey dv madelv ) Tdv adrtol TLva, xal tolto
6ty TAnGloy atlviTal.

ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

- am 25.01.2026, 18:22:18.


https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Verséhnung

lenz mit dem Opfer beruht, aber bei sich* bleibt, vollzieht das Mit-
Leid die Selbstiiberschreitung hin auf den Anderen und iibernimmt
dessen Leid als ein eigenes. Ist dieser ekstatische Bezug nicht méglich,
weil wir uns selbst im Gegeniiber nicht erkennen, so kénnen wir nur
fiir uns ein dhnliches Ungliick befiirchten, aber verweigern uns der
Anteilnahme — der verdient leidende Verbrecher® ist ein Beispiel
hierfiir. Sympathie, wie sie die Tragddie als Nachahmung leidvollen
Geschehens bewirken soll, ist Ekstase, die erst in Konflikt und Kata-
strophe erfahrbar wird. Reinigung und Versshnung stehen als
Zwecke hinter diesen und werden durch sie hindurch méglich.

Eben diese aber fithren in Hegels (heils-)geschichtlicher Selbst-
entfaltung des Geistes iiber das Tragische hinaus. Erst in der geoffen-
barten Religion des Christentums, die sich in Gott der Subjektivitit
des Bewusstseins entledigt hat, sowie im absoluten Wissen der Phi-
losophie, wird der dialektische Widerspruch im positiven, spekulati-
ven Moment der Logik aufgehoben, d.h. negiert und aufbewahrt zu-
gleich* — »die Verkliarung des Oedipus dagegen bleibt immer noch die
antike Herstellung des BewufStseins aus dem Streite sittlicher Machte
und Verletzungen zur Einheit und Harmonie dieses sittlichen Gehal-
tes selber«*, welcher dort als »geistige Substanz des Wollens und
Vollbringens« »das eigentliche Thema der urspriinglichen Trago-
die«* darstellt. Die Schuld der tragischen Charaktere geht so aus der
Notwendigkeit gegenseitiger Negation und Verletzung ihrer gleich-
berechtigten Einzelinteressen hervor, aus dem tragischen Konflikt der
dialektischen Selbstaufhebung des Geistes im Handeln.

Wie nun Hegels Umdeutung der transzendentalen Dialektik
Kants zum Weltprinzip bereits in der Schelling’schen Kunstphilo-
sophie der Tragddie® als Wiederherstellung der Indifferenz von Frei-

# Vgl. Arist. Rhet. 1386a: 6oa ¢’ abtav @oBolvrat, Talta &’ dAhav yLyvoueve
éeoloty.

# Deshalb schreibt Aristoteles in der Poetik (1453a): #heog piv mepl Tov dvdLiov,
6o 3¢ mepl Tov Buotov.

# Vgl. Hegel, G. W. E.: Phanomenologie des Geistes, in: Werke II. Berlin: Duncker &
Humblot 1841, S. 83.

47 Hegel, G. W. E.: Vorlesungen tiber die Aesthetik, in: Werke X, 3. Berlin: Duncker &
Humblot 1843, S. 558.

4 Ebd., S. 528.

¥ Uber die wissenschaftlichen Behandlungsarten des Naturrechts, seine Stelle in der
praktischen Philosophie, und sein Verhdltnis zu den positiven Rechtswissenschaften,
in: Kritisches Journal der Philosophie. Hrsg. v. Fr. Wilh. Joseph Schelling und Ge.
Wilhelm Fr. Hegel, Bd. II, 2. Stuttgart: J. B. Cotta 1802, S. 79.

Tragische Schuld A~ 195

- am 25.01.2026, 18:22:18.


https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Tragische Schuld

heit und Notwendigkeit im Streite ihren Anfang nimmt (s.o0.,
Kap. .1.b), so bleibt auch seine Interpretation des Odipusmythos
stets dem idealistischen Standpunkt verpflichtet. Tragik als Konflikt
geht erst aus dem Widerspruch einer Realisierung des Idealen im
Handeln hervor und findet Auflésung nur in der Selbstaufhebung
und Versshnung auf hoherer Ebene. Handeln aber setzt die Existenz
des Handelnden voraus, die selbst wiederum einem Ursprung ver-
dankt und verschuldet ist — daher ist jeder tragische Konflikt Ur-
sprungsbezug und Ekstase.

Auf der Ebene des Handelns jedoch bedeutet die Reduktion aller
Tragik auf die Negativitit des dialektischen Moments eine Selbstauf-
hebung als Katastrophe ohne Losung im Bezug auf ein Absolutes. Die
moderne Tragddie, die das Prinzip der Subjektivitdt aufnimmt und
»der Hinfilligkeit des Irdischen iiberhaupt iiberantwortet«, bleibt
deshalb als »blofSe Trauer« in ihrem Ausgang »leer«, »nur schreck-
liche, duferliche Nothwendigkeit« (S.573). So wird der tragische
Konflikt bloff dann zu einem unlosbaren, wenn er der aufler-sich
iiber-sich-hinaus auf-sich-zuriick weisenden Ekstase seines Bezugs-
punktes beraubt ist, wie die nihilistischen Deutungen und die Ver-
dringung existentieller Schuld in der post-idealistischen Ara zeigen.
Wenn Tragik Konflikt erfordert, Konflikt ohne Ursprungsbezug aber
nicht langer tragisch ist, so ist Ekstase, nicht Konflikthaftigkeit, die
Bedingung der Moglichkeit des Tragischen.

Gerade darin besteht der Ansatzpunkt einer Kritik der Dialektik
Hegel’scher Pragung seitens nachfolgender Vertreter einer Philoso-
phie der Dialogik, dass eine Verséhnung der einander widerstreiten-
den Positionen unmoglich ist ohne gegenseitige Anerkenntnis und
Begegnung — Ekstasen hin auf den jeweils Anderen, welche mit der
Aufhebung der schipferischen Spannung des Widerspruchs in einer
hoheren Synthese beendet sind. So schreibt Hermann Levin Gold-
schmidt: »Dem Dialektiker bricht das Ganze seiner Welt auseinander,
wenn seine abschliefende Synthese sich nicht als so grundsitzlich
wahr erweist, wie er es von ihr annimmt, wihrend es dem Dialogiker
seine Welt bestitigt, daf3 zwei Wahrheiten, die einander widerspre-
chen, nur grundsitzlich wahr sind, erst zusammen das Ganze der
Wahrheit.«%

Walter Benjamin entwickelte mit seiner materialistischen Ge-

% Goldschmidt, H. L.: Freiheit fiir den Widerspruch. in: Werke, hrsg. von Willi Go-
etschel, Band 6. Wien: Passagen 1993, S. 137.

196  ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

- am 25.01.2026, 18:22:18.


https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Verséhnung

schichtsphilosophie der Tragddie auch das Konzept einer »Dialektik
im Stillstand, ein begrifflicher Widerspruch in sich: die notwendige
Konsequenz der Bewegung dialektischer Selbstaufhebung ist als de-
ren Negation erst eigentlich Dialektik und »in der offenen Totalitit
dialogischer Konstellationen« nach der Befreiung aus dem Herr-
schaftsgefiige des idealistisch-marxistischen Fortschrittsfetischismus
zugleich »der logische Ausdruck gelingender und gelungener Versgh-
nung«®'. Diese duflert sich im »Eingedenken«’?, ein der jiidischen
Theologie entnommener Begriff, welcher eine Form des Erinnerns
bezeichnet, die durch Verweigerung der Aufhebung die Vergangen-
heit als unabgeschlossene gegenwiirtig und so Begegnung und Dialog
lebendig erhilt, anstatt ihre Widerspriiche in synthetischer Auf-
losung dem Vergessen und der Verdringung zu tiberlassen. In dieser
Selbsttranszendierung der Dialektik zur Dialogik wird schliefSlich Er-
l6sung moglich.

Die Uberschreitung des Selbst hin auf den eigenen Ursprung
(durch Widerspruch, Konflikt und Kampf hindurch) in der Be-
gegnung mit dem Anderen ist Tragik als Ekstase noch in der Uber-
windung des tragischen Konfliktes. Schuld als Chiffre ekstatischer
Transzendenz weist hin auf einen Ursprungsbezug, welcher der Wie-
derherstellung und Reinigung durch Hingabe im Opfertausch bedarf.
Schuld und Tragik bedingen einander: »Der tragische Widerspruch
[...] wird erst durch die Schuld offenbar, aber damit zugleich einer
Heilung zugefiihrt. Die dionysische Tragddie kennt keinen unlos-
baren Konflikt. Fiir sie ist die Losung im Tausch erfolgt. Zur Unlgs-
barkeit kommt es erst mit der Rationalisierung des Widerspruchs, die
den tragischen Gegensatz zum dialektischen Spiel werden lasst.«*

Indem Ursprungsbezug und Ekstatik der Schuld solcherart das
Kriterium darstellt, tragische von un- oder nicht-tragischer Dialektik
zu unterscheiden, bietet sich uns nun die Moglichkeit, unseren Be-
griff von Tragik aus diesem Blickwinkel in Frage zu stellen und jene
Offenheit zu erlangen, welche ein tieferes, iiber die formale Konflikt-
haftigkeit hinausgehendes Verstehen erfordert. Im Bezug auf die von
Szondis Versuch iiber das Tragische umfassten Positionen erscheinen

51 Thielen, H.: Eingedenken und Erlgsung. Konighausen & Neumann: Wiirzburg
2005, S. 199.

52 Benjamin, W.: Uber den Begriff der Geschichte (1940), in: Erzihlen. Schriften zur
Theorie der Narration und zur literarischen Prosa. Suhrkamp: Frankfurt am Main
2007, S. 1291f.

5 Gritzel, S.: Dasein ohne Schuld. Géttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2004, S. 232.

Tragische Schuld A 197

- am 25,01.2026, 18:22:18.


https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Tragische Schuld

so nicht nur die verschiedenen Definitionen des Tragischen seit
Schelling, die »sich immer schon nach der besonderen Sinngebung
des Philosophen, seinem metaphysischen Entwurf richten« (ebd.,
S. 208), sondern auch Poetik und Geschichtsphilosophie der Tragodie
entsprechend ihrem je eigenen Ausgangspunkt der Betrachtung als
Approximationen eines an sich noch die tragische Dichtung der
Griechen weit iiberschreitenden Phinomens. Wo die Aristotelische
Poetik mittels der Prinzipien seiner Philosophie die Form einer litera-
rischen Gattung von ihrer Wirkung her begreift, als deren kultische
Anfinge bereits im Nebel der Geschichte zu verschwinden drohen,
entdeckt Walter Benjamin den Ursprung des deutschen Trauerspiels
nach dem tragischen Untergang der allzu deutschen Philosophie(n)
des Tragischen im dialektischen Gang der materialistischen Ge-
schichtsschreibung wieder als den messianischen Gedanken. Rei-
nigung, Versshnung und Erlésung sind vereint als Ausdruck und Fol-
ge des Gelingens eines in Gebrochenheit und Konflikt erfahrenen
Ursprungsbezuges.

Die philosophische Erérterung von Ekstase als Bedingung der
Maoglichkeit einer generellen Idee des Tragischen erdffnet den un-
erschlossenen Gegenstandsbereich tragischer Schuld, doch findet da-
riiber hinaus ihre eigentliche Bewdhrung darin, dass der (tragische)
Konflikt zwischen der Allgemeinheit des Begriffs und dessen histori-
scher Substanz unter Anwendung der ihr eigenen Prinzipien nun erst
losbar geworden ist in der schopferischen Spannung einer gegen-
seitigen Infragestellung, Bezugnahme und Begegnung. Mit dieser
neuerlangten Reinheit des Blickes schauen wir zuletzt wieder zuriick
auf den Text des Oidipous Tyrannos — und auf jene bedeutungsvollen
Worte des zentralen zweiten Stasimon, welche allein im Verlauf des
Stiickes ein wenig preiszugeben bestimmt sein mogen von dem, was
der Dichter selbst als den Sinn seines Schaffens uns zu verstehen hin-
terliel mit der Frage: t( 8T p.e yopevety; (»warum soll ich tanzen?«).
Wenn irgend eine Aussage des Sophokles iiber das Wesen des Tragi-
schen gefunden werden kann, dann hier, wo er den Chor (ot yopev-
tat) Thebanische Biirger mimender attischer Epheben ihr eigenes
Tun® hinterfragen lasst. Anlass gibt die Skepsis der Iokaste gegen-
iiber den Prophezeiungen, welche dem Handlungsumschwung des

54 Bernd Manuwaldt (Sophokles, Kénig Odipus. Berlin/Boston: de Gruyter 2012,
S. 197) spricht hierbei von »Metatheatralitit«.

198  ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

- am 25.01.2026, 18:22:18.


https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Verséhnung

Dramas mit Odipus Erkenntnis seiner selbst als Makel der Stadt in-
folge des Botenberichts vorausgeht.

Das Chorlied beginnt mit einer Bitte um Reinheit (&yvetay,
Vers 864) entsprechend den ewigen, sterblichen Befugnissen und
Schwichen entzogenen Gesetzen der olympischen Gétter (vépot Oi-
modeg, OT 865/6), welche schon Sophokles Antigone (Ant. 454 f.) be-
schwor. Die erste Gegenstrophe bietet das Widerbild der Hybris, die
den namensgebenden Tyrannen erzeugt (0Bptg putedet topavvoy,
Vers 873). Diese Verletzung (0BptZewv) gottlicher Ordnung entsteht
im Ubermaf (moAh&v Omepmincdy) pdrav, V. 874) der Selbstiiber-
steigung noch iiber die Héhen des Olymp hinaus (dxpétartov eloa-
vafdc’ aimog, V.876/7). Wo die eigenen Fiifle nicht mehr tragen
folgt ohne gottlichen Schutz nur noch der Fall.

Die zweite Strophe bietet einige Beispiele solcher Hybris in Wort
und Tat, welche stark an die historischen Anklagen in Athen um 430
v. Chr. gegen das politische Umfeld des Perikles erinnern, allen voran
gegen dessen Lehrer Anaxagoras, der ihn laut Plutarch (Per. VI) vom
Aberglauben (detotdatpovia) befreit hatte und nach einem Dekret
des Orakeldeuters Diopeithes® wegen Gottlosigkeit®® (8{xag dp6fn-
Tog 000¢ Satpovev €87 oéBwy, V. 885) von Athener Gerichten ver-
bannt wurde. Die folgenden Verse 889-891 hatte schon Bernard
Knox* mit dem Prozess gegen den Bildhauer Phidias (vgl. Plut. Per.
XXXI) wegen Veruntreuung von Tempelgold und Entweihung der
Athenestatue in Verbindung gebracht.

Wenn solche Taten in Ehren stehen ist der tragische Reigen als
kultische Handlung ohne Sinn, und auch die Orakelstitten in Delphi,
Abai und Olympia, so folgert die zweite Gegenstrophe, miissen nicht
mehr verehrt werden — es schwindet das Gottliche (Eppet 8¢ to Jetar,
Vers 910). Hier durchbricht die zeitgeschichtliche Aktualitit des
Dichterapells, dessen Sprachrohr sich lediglich auf die Gétterspriiche
des Laios bezieht, den Rahmen des Biihnenstiickes und zeigt Sopho-
kles als ebenso gthadnvatdtatog wie deoceestatos®, wenn er mit
kritischer Stimme seine Stadt vor den Folgen ihrer Hybris warnt: ab-

% 1o Yeto iy voutlovrag #) Abyoug mepl Tév petapotvv Stddonovtag (Plut. Per.
32).

5 Denkbar ist auch eine Anspielung auf den Agnostiker Protagoras (VS80 B4, vgl.
Diog. Laert. IX, 8, 54).

57 Knox, B.: Oedipus at Thebes. Sophocles’ tragic hero and his time. New Haven: Yale
Univ. Press 1957, S. 104.

% Der »Athenfreundlichste« und »frommste« unter den Tragikern, vgl. Radt, S.

Tragische Schuld A 199

- am 25.01.2026, 18:22:18.


https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Tragische Schuld

getrennt (amotopoy, V. 877) vom Absoluten und dem Wohl der Mit-
menschen als Bedingungen der Mdglichkeit seiner Existenz (Ur-
sprung) richtet der Mensch sich unabsichtlich durch sein eigenes
Tun zugrunde. Die Inspiration seiner tragischen Dichtkunst bindet
er damit zuriick an die Mantik und Kathartik® des Apollonkultes —
ein lebhaftes Bekenntnis fiir die unsterbliche Wahrheit gottlicher
Prophezeiung und wider den intellektualistischen GrofSenwahn sei-
ner (wie aller) Zeit, welches mit der Schonheit des Wortes auch uns
Heutigen noch von der Einheit ekstatischer Erfahrung zu kiinden
vermag.

c) Verstrickung

Die Bewihrung des im Zuge dieser Arbeit entwickelten Begriffes
einer tragischen Schuld durch den Riickbezug auf die ihn bestimmen-
den Phanomene Tragik und Schuld ist damit abgeschlossen. So wie
ein {iber subjektive Zurechenbarkeit hinausgehendes Verstdndnis
von Schuld der philologischen Diskussion um die Verfehlung des So-
phokleischen Oedipus Rex erst eine Entscheidungsgrundlage verlei-
hen konnte, hat sich die Relativierung dialektischer Konflikthaftig-
keit als fundamental fiir eine generelle Idee des Tragischen erwiesen.
In beiden Fillen wurde durch die philosophische Infragestellung der
begrifflichen Voraussetzungen der Problematik eine Offenheit her-
meneutischer Erfahrung erreicht, aus der heraus Tragik und Schuld
zunichst jeweils fiir sich aus den Bedingungen ihrer Moglichkeit her
umfasst und dann auf dem gemeinsamen Grund der sie verbindenden
Ekstatik des Ursprungsbezuges in Anwendung aufeinander zur wech-
selseitigen Erhellung und Begriindung entfaltet werden konnten. So
war es letzten Endes moglich, nicht nur den Text einer antiken Tra-
godie, sondern durch diesen auch uns selbst besser zu verstehen.
Wiirden wir nun aber wiederum der Philosophie gestatten,
selbstgeniigsam in der Rolle einer unbeteiligten Beobachterin von
Schuld und Tragik zu verharren, so widerspriche jene von uns ange-
wandte Methodik und mit dieser auch das miihsam erreichte Ergebnis
sich selbst und bliebe nichts weiter als eine eitle Geste. Gerade weil

(Hrsg.): Tragicorum Graecorum Fragmenta (= TrGF). Géttingen: Vandenhoeck & Ru-
precht 1999, Bd. IV, Vita §9 und Testimonium 107.
% Vgl. Plat. Phdr. 244a ff.

200  ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

- am 25.01.2026, 18:22:18.


https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Verstrickung

das Tragische, wie Lore Hiihn es in der Einleitung des Beitragsbandes
zum Symposium 2008 iiber die Philosophie des Tragischen ausdriicke,
als »der ausgezeichnete Ort einer Selbstverstindigung der Philoso-
phie iiber ihre eigenen Grundlagen und methodischen Operations-
figuren«® zu gelten hat — »bietet doch die antike Vorlage mit ihren
Konzepten von Hybris und Ubermaf3 das Modell, um die heillose
Selbstverstrickung und Selbstiiberforderung auszubuchstabieren, in
welche die neuzeitliche Subjektivitit mit ihrem Anspruch, sich allein
aus und durch sich selbst zu begriinden, notwendig gerit« (ebd.) —
obliegt damit einer Arbeit wie der hier vorliegenden auch die Verant-
wortung, zuletzt sich selber Richter und Récher des eigenen Gesetzes
zu werden®!. Denn nicht nur ist keine andere Disziplin neben der Phi-
losophie fihig oder willens zu dieser Verstindigung iiber sich selbst,
ohne welche alle Einsicht doch gleichsam auf tonernen FiiSen stiinde,
sondern es wire zudem kaum ersichtlich, welchen Sinn ihr Fragen
hitte, wenn es in der Praxis des Handelns schlieflich keinerlei Folgen
nach sich zoge.

Diese Verantwortung betrifft daher nicht die Philosophie allein,
auch wenn es angesichts des Siegeszuges der empirischen Wissen-
schaften und ihrer unzweideutigen Antworten bisweilen so erschei-
nen mag, als stiinde ihre theoretische Reflexivitit der allumfassenden
ethischen Orientierungslosigkeit der Moderne hilflos gegeniiber:
»Die grofite Herausforderung und wichtigste Aufgabe geisteswissen-
schaftlicher Forschung heute liegt im Aufweisen der Hintergriinde,
die zum Scheitern der Humanititsideale und damit auch zum Nieder-
gang der Humanitit in der Neuzeit gefithrt haben. [...] Vom Unter-
gang des Abendlandes bis zum kapitalistischen Imperialismus reichen
die Diagnosen, deren Gemeinsamkeiten darin liegen, die anthropolo-
gischen Implikationen der Humanitdtsideale selbst nicht in Frage zu
stellen. Zu den unbezweifelten und deshalb auch unhinterfragten Vo-
raussetzungen gehort seit der Aufkldrung das Freiheitsideal«52 — und
damit zugleich einer der wichtigsten Werte unserer (westlichen) Kul-
tur, als auch ein zentraler Grundbegriff der praktischen Philosophie
selbst.

% Hiihn, L. (Hrsg.): Die Philosophie des Tragischen. Schopenhauer-Schelling-Nietz-
sche. Berlin/Boston: de Gruyter 2011, S. 8.

61 Vgl. Nietzsche, F. W.: Also sprach Zarathustra. Vom Wege des Schaffenden, in:
Kritische Studienausgabe (KSA), Bd. 4, herausgegeben von Giorgio Colli und Mazzi-
no Montinari. Miinchen: dtv 1999, S. 81.

6 Gritzel, S.: Dasein ohne Schuld. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2004, S. 9.

Tragische Schuld A 201

- am 25.01.2026, 18:22:18.


https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

202

Tragische Schuld

Es ist das Verdienst Stephan Gritzels, den Zusammenhang von
Freiheit und Schuld aus dieser modernen Undurchsichtigkeit zuriick
ans Licht philosophischer Erkenntnis gebracht zu haben, indem er
den Begriff der Schuld in seiner ganzen existentiellen Tragweite als
Daseinsschuld herausarbeitete und so Freiheit als verschuldet gegen-
tiber der Vor- und Nachwelt wieder auf ein breites anthropologisches
Fundament stellte. Das Versagen einer auf ihre subjektiven Aspekte
reduzierten Taterschuld angesichts der Grofsverbrechen des 20. Jahr-
hunderts entlarvt so einen verborgenen Schuldkomplex unserer Kul-
tur, die eine Kultur der Freiheit ohne Schuld sein will und doch nur
eine »Freiheit ohne Reue, aber mit schlechtem Gewissen« (S. 11) lebt,
wenn sie ausgehend von der angeborenen Unschuld Aller die Last
allein der personlichen Verfehlung des Einzelnen tiberantwortet. Die
rechtfertigende Abwehr diffuser Schuldgefiihle ist Merkmal einer
Ethik der Prisenz, welche die Solidaritit mit der Vor- und Nachwelt
aufgekiindigt und in der Gegenwart das Recht ausschliefilich an das
Interesse der handelnden Person® gebunden hat, folglich nur noch
Verbindlichkeiten gegeniiber Zeitgenossen kennt. Eine Schuld, die
nicht willentlich, wissentlich oder nicht selbst verursacht wurde,
wirkt deshalb unmenschlich und abscheulich — sie wird verdringt.
Doch niemand kann sich freisprechen von der Geschichte: »Freiheit
ist als Grundwert nur gewihrleistet, wenn die geschichtliche Schuld
entsiihnt und die Verantwortung fiir die Schuld gegeniiber den kom-
menden Generationen iibernommen wird. Nur so kann der einzelne
Mensch, der sich schuldhaft seiner selbst bewusst wird, zu einer ethi-
schen Haltung der Solidaritit finden, in der Dasein ohne Schuld ge-
lebt werden kann« (ebd., S. 278/9).

Schuld als Folge einer nicht geleisteten Riickgabe entsteht erst
im ekstatischen Bezug eines Tausches, durch den ihr Wert bestimmt
wird, und verweist somit auf die Bedingungen der Moglichkeit der
jeweils eigenen Existenz, den Ursprung einer erhaltenen Gabe des
Lebens: »In diesem Bezug ist der Ursprung oder die Ursache keine
unverbindliche Substanz, sondern Herausforderung, die zu Rechtfer-
tigung, Verpflichtung und Verdankung Anlass gibt. Das Bewusstsein
des Ursprungs ist deshalb Bewusstsein der Schuld«®%. Durch Verwei-
gerung und Verdringung des Tausches aber verschwindet Schuld
nicht einfach auf zauberhafte Art und Weise, sondern sie bleibt nun

® Von lat. persona, bzw. griech. mpéowmov: die »Maske« des Schauspielers.
¢ Gritzel, S.: Dasein ohne Schuld. Géttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2004, S. 255.

ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

- am 25.01.2026, 18:22:18.


https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Verstrickung

in ihrem Ausmaf3 unbestimmt und diffus, wie auch der Wert des Le-
bens damit seinen Maf3stab verliert.

Dies zeigt sich besonders dort, wo Schuld sich nicht auf eine au-
tonome und gegenwirtige Person bezieht, welche ihren Rechts-
anspruch selbst vertreten kann und folglich als diffuses Unrechts-
bewusstsein im schlechten Gewissen des Subjekts wiederkehrt: »Der
symbolische Tausch hat kein Ende, weder unter den Lebenden, noch
mit den Toten (noch mit den Steinen oder den Tieren). Er ist absolu-
tes Gesetz: Verpflichtung und Reziprozitit sind uniiberwindlich. [...]
wir tauschen weiterhin mit den verleugneten und nicht geduldeten
Toten — den Bruch des symbolischen Tausches mit ihnen zahlen wir
einfach mit unserem eigenen kontinuierlichen Sterben und mit unse-
rer Angst vor dem Tode. Grundsitzlich ist es ebenso mit der unbe-
lebten Natur und den Tieren. Allein eine absurde Idee von Freiheit
kann annehmen, wir seien dem entgangen; die Schuld ist universell
und nicht endend, wir werden es niemals schaffen, fiir all die »Frei-
heit«, die wir genommen haben, »zurtickzugeben««®.

Das moderne Verstindnis von Freiheit, von dem auch der straf-
rechtlich mafigebliche Begriff der Rechts- bzw. Schuldfihigkeit® ab-
geleitet ist, begriindet sich im Gedanken der Autonomie (gr. adtovo-
wto »Eigengesetzlichkeit, Selbststindigkeit«) der Person als Subjekt
des Handelns: »Die Autonomie des Willens ist das alleinige Prinzip
aller moralischen Gesetze und der ihnen gemif3en Pflichten [...] diese
eigene Gesetzgebung aber der reinen, und als solche, praktischen Ver-
nunft, ist Freiheit im positiven Verstande. Also driickt das moralische
Gesetz nichts anders aus, als die Autonomie der reinen praktischen
Vernunft, d.i. der Freiheit«¥”. Mit dem Recht auf freie Entfaltung,
sowie auf Leben und Freiheit der Person als Bestandteil der Wiirde
des Menschen im Grundgesetz der Bundesrepublik Deutschland
(Art. 2, Abs. 1 und 2) verankert, ist individuelle Freiheit fiir uns zu
einer Selbstverstandlichkeit geworden.

Infolge dieser Beschrinkung des Rechts auf die freie und selbst-
tatige Person dringt sich die Frage nach den Rechten der Toten, Un-
geborenen, Pflanzen und Tiere auf, die somit aus der Gemeinschaft

6 Baudrillard, J: Der symbolische Tausch und der Tod. Berlin: Matthes & Seitz 2011,
S. 241/2.

% »[Dlie Fihigkeit des Titers, das Unrecht der Tat einzusehen oder nach dieser Ein-
sicht zu handeln« (§21 StGB).

67 Kant, L.: Kritik der praktischen Vernunft. Leipzig: Reclam 1878 [1788], 1.1.1 §38,
S.39/40 [A 59] (Herv. d. A.).

Tragische Schuld A 203

- am 25.01.2026, 18:22:18.


https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

204

Tragische Schuld

der Rechtssubjekte ausgeschlossen sind. Wihrend die Rechtsfiahigkeit
mit der Vollendung der Geburt beginnt (vgl. §1 BGB), ist ihr Ende
neben der Erbschaftsregelung nicht gesetzlich festgelegt und gibt im-
mer wieder Anlass zur Diskussion um die Grenzen des Lebens. Es gilt
allenfalls ein moralischer Anspruch auf postmortalen Personlich-
keitsschutz, welcher durch die Hinterbliebenen vertreten werden
muss und hinter den Rechten lebender Personen weit zuriickbleibt.
Diese »Verdrangung des Todes in der modernen Kultur bedeutet
Ausgrenzung des Sterbens und der Toten. [...] Individualitit wird
gerade nicht mehr als Anschluss an friiheres Leben verstanden, es ist
nicht mehr die Fortfiihrung einer Geschichte, Individualitit insze-
niert sich selbst als Neuanfang«%. Parallell findet eine Ausgrenzung
der Natur statt — die immer deutlicher werdenden Folgen der Rechts-
losigkeit unserer Umwelt gegeniiber globaler Ausbeutung und Ver-
wertung stellen zweifellos die wohl grofite Herausforderung der
kommenden Jahrzehnte dar, denn die Konsequenzen unseres Han-
delns betreffen nichts Geringeres als die Bedingungen der Moglich-
keit dauerhaften menschlichen wie auch nicht-menschlichen Lebens
auf diesem Planeten.

Dabei ist es gerade die Verdanktheit des eigenen Seins gegeniiber
der Vergangenheit, aus der sich eine Solidaritidt und Verpflichtung
gegeniiber kommenden Generationen und der Zukunft ergibt, welche
das Leben des Einzelnen in einen gréfieren Zusammenhang einbindet
und so seinem Handeln Sinn verleiht. Die »konnektive Struktur« des
Vergangenheitsbezuges der sich an den Toten kniipfenden Erinne-
rung als »Urform kultureller Erinnerung«® bildet die Grundlage
einer transindividuellen Identitit und Kontinuitit der Uberlieferung,
mithin von Kultur iiberhaupt. Gegeniiber jener Bezugslosigkeit und
Entpflichtung, wie sie Heideggers Beschreibung des In-der-Welt-
seins als »Geworfenheit«”® ausdriickt, muss Dasein aus seiner Ge-
schichtlichkeit und In Geschichten verstrickt’! verstanden werden,
um der fortschreitenden Selbstaufhebung des Menschen entgegen-
zuwirken, denn: »das Mittel zur Erfassung von Verstrickungen in

¢ Gritzel, S.: Dasein ohne Schuld. Géttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2004, S. 252.
6 Assmann, J.: Das kulturelle Gedichtnis. Miinchen: C. H. Beck 2007, S. 61.

70 Heidegger, M.: Sein und Zeit. Tiibingen: Niemeyer 1993, §38, S. 1781.: »Das Da-
sein stiirzt aus ihm selbst in es selbst, in die Bodenlosigkeit und Nichtigkeit der un-
eigentlichen Alltdglichkeit«.

71 Schapp, W.: In Geschichten verstrickt. Zum Sein von Mensch und Ding. Hamburg:
Meiner 1953.

ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

- am 25.01.2026, 18:22:18.


https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Verstrickung

Schuldzusammenhingen ist die Erzdhlung«”. Das Tragische, als my-
thische Erziahlung vom Ursprung in seiner Gebrochenheit und Wie-
derherstellung durch die Reinigung des Opfers bietet uns dazu einen
Urtext, welcher stets neu ausgelegt zu werden verlangt.

Derartige (tragische) Verstrickungen stehen keineswegs im Wi-
derspruch zu Freiheit, vielmehr stellen sie als Grundbedingungen
allen Lebens und Handelns deren Voraussetzungen dar. Erst jenes
neuzeitliche Missverstindnis, welches den Begriff der Freiheit aus-
schliefflich aus seiner negativen Bestimmung als Unabhingigkeit
von aller »Heteronomie der Willkiir«”? herleitet, fithrte zu einer Frei-
heit, die blo8 noch fragt: »frei wovon?«, aber nicht mehr: »frei wo-
zu?«’%. Ein Hinweis darauf ist die ewige Wiederkehr solcher Freiheit
als Problem”.

Die aktuelle Debatte um die Freiheit des Willens ist zu einem
Kriegsschauplatz zwischen Natur- und Geisteswissenschaften gewor-
den. Wie konnen wir frei sein, wenn Gene, Instinkt und Milieu unser
Handeln vorausbestimmen? Umgetrieben von den neusten Ergebnis-
sen aus Hirnforschung und Verhaltensbiologie stehen wir heute einer
Vielzahl von Positionen fiir oder wider die Vereinbarkeit von Freiheit
(sowie — in extenso — Ethik und Moral) und den verschiedenen For-
men des kausalen Determinismus’® gegeniiber, am besten bekannt
durch die Formulierung als jener Laplace’sche Ddmon?’, welcher al-
lein durch die vollstindige Analyse der Gegenwart alle vergangenen
und zukiinftigen Zustinde des Universums berechnen kann. Beider-
seits sind die Argumente nicht besonders neu — bereits Epikur hatte
die Willensfreiheit mit zufilligen Atomabweichungen (mapéy»itote
6 atopmy, Fr. 280, vgl. Lukrez II, 216 f£.) zu retten versucht, als die
Stoa das Einverstindnis (cuyxatddeste, Zeno Stoic. [, 39; vgl. Plot. I,
8, 14) mit einem durch den A6yo¢ priadeterminierten Schicksal ein-

72 Gritzel, S.: Praxis und Poetik. Beitrige zum Projekt »Der Roman als philosophi-
scher Text« (IITPAEIX - Jahrbuch der Internationalen Maurice Blondel-Forschungs-
stelle, Bd. I). London: Turnshare 2008, S. IX.

7 Vgl. Kant, L: Kritik der praktischen Vernunft. Leipzig: Reclam 1878 [1788], .1.1
§8,S.39[A59].

7# Vgl. Nietzsche: Also sprach Zarathustra. KSA 4, S. 81.

75 Vgl. Gerhartz, 1. W.: Freedom as a Problem, in: Journal of unsolved Questions,
Vol. 3.2 (July 2013)

76 »the idea that every event is necessitated by antecedent events and conditions to-
gether with the laws of nature« (Hoefer, C.: »Causal Determinism, in: Zalta, E. N.:
The Stanford Encyclopedia of Philosophy, Spring 2010 ed.).

77 Vgl. Laplace, P. S.: A Philosophical Essay on Probabilities. London 1902 [1814], S. 4.

Tragische Schuld A~ 205

- am 25.01.2026, 18:22:18.


https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

206

Tragische Schuld

forderte. Das eigentliche Problem der Freiheit ist damit jedoch noch
kaum beriihrt worden, denn dieses ergibt sich nicht aus feststellbaren
Notwendigkeiten, sondern aus der Art und Weise des Fragens selbst.

Ganz gleich, ob wir einen chemischen Prozess, argumentative
Logik oder die Pinselfiihrung eines hollandischen Meisters betrach-
ten, die systematische Interpretation und Erklarung eines Phdnomens
erfordert die Identifikation einer Kette von Ursachen, welche es be-
dingen und als deren Wirkung es zu bezeichnen ist. Ohne den Nach-
weis eines solchen Zusammenhanges wire keine wissenschaftliche
Hypothese experimentell verifizierbar. Kausalitit ist, wie Kant es
ausdriickt, a priori (vor aller Erfahrung) eine Kategorie des reinen
Verstandes, »indem er durch sie allein etwas bei dem Mannichfaltigen
der Anschauung verstehen, d.i. ein Object derselben denken kann«”®
— eine Bedingung der Moglichkeit des Verstehens iiberhaupt.

Leider gilt dasselbe, wenn wir versuchen, uns selbst zu ver-
stehen: Solange Freiheit (negativ) durch die Abwesenheit von deter-
minierenden Bedingungen definiert ist, wir aber im Prozess des Ver-
stehens selbst immer schon Kausalitdt in die Dinge hineinlegen
miissen, kann das, was wir verstehen, niemals frei sein und Freiheit
muss unverstindlich bleiben. Die Konsequenz ist absurd: je mehr wir
begreifen, desto unfreier werden wir, und je freier, desto ratloser.

Offensichtlich ist dies nicht die Freiheit, die wir suchen. Eine der-
art absolute Freiheit ist keine Freiheit mehr, wenn sie zuletzt noch
unsere eigenen Motive, Entscheidungen und Identitit als bedingende
Faktoren ausschliefit. Es bleibt nur noch der reine Zufall. Ohne die
Macht des Willens wird das Tun des Menschen zum Geschehen und
gerit zur Farge. Die Vorstellung einer absoluten Freiheit erweist sich
folglich ebenso als Fehlschluss und Vorurteil wie jene entgegen-
gesetzte »Lehre von der Unfreiheit des Willens«”.

Deshalb schreibt Peter Bieri: »Es ist ein fundamentaler Fehler,
den Unterschied zwischen Freiheit und Unfreiheit des Willens mit
dem Kontrast zwischen Unbedingtheit und Bedingtheit in Verbin-
dung zu bringen. Beides, die Freiheit ebenso wie die Unfreiheit, sind
Phénomene, die es, begrifflich gesehen, nur im Rahmen vielfaltiger

78 Kant, L: Kritik der reinen Vernunft. Leipzig: Reclam 1878 [1781], 11.1.1.1.3 §10,
S. 96/7 [AS0).

79 Nietzsche, F. W.: Jenseits von Gut und Bose, in: Kritische Studienausgabe (KSA),
Bd. 5, herausgegeben von Giorgio Colli und Mazzino Montinari. Miinchen: dtv 1999,
S. 35/6.

ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

- am 25.01.2026, 18:22:18.


https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Verstrickung

Bedingungen geben kann«®. Doch gibt es dariiber hinaus noch eine
Freiheit, die nicht nur kompatibel mit Kausal- (bzw. Schuld-)zusam-
menhingen ist, sondern aufgrund dieser erst moglich?

Jede Bedingung kann selbst Objekt der Erkenntnis und so im
Mindesten bejaht oder verneint werden. Dies erlaubt es uns, die Re-
geln des Spiels zu verdndern und das, was uns bestimmt wiederum
selbst zu bestimmen, indem wir erweitern, was uns begrenzt oder
starken, was uns stiitzt und erndhrt — Verstehen macht uns frei.

So ergibt sich eine Struktur kreativer Riickbeziiglichkeit, wie sie
auch der Evolutionsbiologe Francisco Varela beschreibt: »Teile spezi-
fizieren einander, legen sich gegenseitig fest. Durch diese Art von
Verkniipfung im molekularen Bereich zeichnet sich das Leben aus
und gewinnt seine autonome Qualitit. [...] Die Konfiguration ist ent-
scheidend: die Operationen bilden einen geschlossenen Kreis, und da-
durch liegen die Produkte auf derselben Ebene wie die Produktions-
vorginge. [...] Autonomie entsteht an diesem Schnittpunkt. Die
Entstehung des Lebens ist kein schlechtes Beispiel dafiir«®'.

Hieraus wird klar, dass Autonomie nicht als bezuglose Selbst-
ursichlichkeit zu verstehen ist. »Daf3 du dir selber befiehlst, das heif3t
sFreiheit des Willens«®?, doch ohne Verstrickungen, welche uns alle
immer schon an etwas Anderes binden, das uns urspriinglich betrifft
— sei es zukiinftig (Existenz), gegenwirtig (Dialog) oder vergangen
(Herkunft) — gibt es weder Befehl noch Befehlenden. Dieser Bezug
aber besteht in einer auf (Mit-)Mensch, (Um-)Welt oder ein schlecht-
hin Anderes verweisenden Bewegung aus-sich-heraus, iiber-sich-hi-
naus und auf-sich-zuriick, aus dem sich notwendig auch Verpflich-
tung und Verbundenheit in Dank und Schuld gegeniiber jenem
Ursprung der Freiheit ergeben. Diese sind nicht Widerspruch zu ihr,
sondern Bedingungen ihrer Mdglichkeit, wie auch Notwendigkeit
und Bedingtheit als Kategorien des Verstehens kein Einspruch gegen,
sondern Voraussetzungen fiir ein freies, selbstbestimmtes Handeln
darstellen. Freiheit (als Autonomie) ist ekstatisch verfasst, oder sie
ist nicht.

80 Bieri, P.: Das Handwerk der Freiheit. Frankfurt a. M.: Fischer 2003, S. 243.

81 Varela, F.: Der kreative Zirkel. Skizzen zur Naturgeschichte der Riickbeziiglichkeit,
in Watzlawick, P. (Hrsg.): Die erfundene Wirklichkeit. Wie wissen wir, was wir zu
wissen glauben? Beitrige zum Konstruktivismus. Miinchen: Piper 2002, S. 296-298.
8 Nietzsche, F. W.: Nachlass 1885-1887, Herbst 1885 — Friihjahr 1886, 1 [44], in:
Kritische Studienausgabe (KSA), Bd. 12, herausgegeben von Giorgio Colli und Maz-
zino Montinari. Miinchen: dtv 1999, S. 20.

Tragische Schuld A 207

- am 25.01.2026, 18:22:18.


https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Tragische Schuld

Die Schuld kommt vor der Freiheit. Gerade der Oedipus Rex, mit
dem diese Untersuchung ansetzte, fithrt dies vor: ohne das Wissen
um die eigentliche Bedeutung des Orakelspruchs fiihrt seine »freie«
Selbstbestimmung ihn geradewegs in die Vernichtung. Erst die Er-
kenntnis seines wahren Ursprungs durch die Anerkenntnis seiner
Schuld erlaubt Reinigung, Opfer und Wiederherstellung. Erst diese
Freiheit ist Ekstase, erst Ekstase fithrt durch Leid zur Erlgsung. So
wird am Ende gerade jener einstige Einwand gegen die tragische
Schuld offenbar als ihr Beweis und Rechtfertigung.

Denn umgekehrt ist Unfreiheit auch keine Entschuldigung. Wir
alle unterliegen Bedingungen, wir alle haben Grenzen, die uns erst zu
dem machen, was wir sind. Ignoranz und Verdringung durch Aus-
grenzung unserer Schuld gegeniiber der Vor- und Nachwelt, den
Ungeborenen und Toten, als den Urspriingen unserer Existenz aber
bedeuten Aufhebung, nicht Legitimation unserer selbst — wir ver-
nichten unsere Grundlagen, wenn wir sie dem Vergessen iiberlassen.

Diese Einsicht fordert ein Umdenken — in Bezug auf den Um-
gang mit unserer Vergangenheit, als auch in Bezug auf unsere Schuld
gegeniiber der Zukunft. Wenn Odipus uns auf diese Weise das Ver-
stehen gelehrt hat, dann erst haben wir ihn richtig verstanden.

Die Wiirde des Menschen ist kein Besitz, sondern obliegt der
Verantwortung jedes Einzelnen. Freiheit ist nicht Anrecht, sondern
Aufgabe — sie muss stets aufs Neue bewihrt und erhalten werden
durch Eingedenken und Erkenntnis. Dies war stets eine Aufgabe der
Philosophie und wird es bleiben, solange Denken und Urteil das Han-
deln zu bestimmen vermdgen.

Die Toten und ihre Geschichten eben nicht ruhen zu lassen in
den hintersten Winkeln unserer Erinnerung, sondern aufzunehmen
in eine Gemeinschaft der Solidaritit ohne Grenzen und mit einzube-
ziehen in unsere Entscheidungen der Gegenwart, wird ein Teil dieser
Aufgabe sein. Es waren Menschen wie wir, die uns vorausgingen —
was uns fremd ist an ihnen, wird uns fremd bleiben an uns selbst.
Unsere Angst, dereinst nicht mehr zu sein, ist nichts als der Ruf un-
seres Gewissens, denn ihr Leben liegt nun an uns und nur wenn wir
sie in Ehren halten, diirfen wir dereinst in Ehren stehen. Dieser Pakt
wird noch weit iiber uns hinaus Bestehen haben, kénnen wir das Er-
haltene (und mehr!) zuriickgeben, indem wir es weitergeben.

Damit sind wir sind wir zuletzt an einem Punkt angelangt, wo
die alteste Geschichte den Puls der Zeit beriihrt. Am Scheideweg
blickt der Mensch zuriick und sieht sich selbst — nirgendwo wird dies

208  ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

- am 25.01.2026, 18:22:18.


https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Verstrickung

heute so deutlich, wie angesichts der existentielle Frage nach dem
Fortbestehen des Lebens im Schatten einer globalen, durch den Men-
schen verursachten Klimakatastrophe. Auf der Suche nach einer Ant-
wort darauf kann das im Verlauf dieser Arbeit entwickelte Prinzip der
ekstatischen Verfasstheit deshalb einen wichtigen Beitrag leisten,
weil es sich bei diesem Problem im eigentlichen Sinne um Selbstauf-
hebung, d.h. um tragische Schuld handelt.

Die seit dem Erdgipfel (UNCED) 1992 in Rio de Janeiro etablier-
te Leitidee der »Nachhaltigkeit«, bzw. »sustainable development« als
»development that meets the needs of the present without compro-
mising the ability of future generations to meet their own needs«®
stellt zwar eine internationale Anerkenntnis dieses Problems dar,
denkt tiber eine Losung jedoch wie bisherige Prisenzethiken von Sei-
ten des Individuums und seiner Interessen her nach. Eine Begriin-
dung der Solidaritit mit den Interessen zukiinftiger Generationen
ist daraus nicht abzuleiten, ebenso wenig wie ein Weg, zu einer sol-
chen zu gelangen.

Der Schliissel zu diesem fehlenden Bezug auf jene Bedingungen
der Moglichkeit, d. h. den Ursprung unserer Existenz, ist Ekstase —als
Verstehen dieser Bedingtheiten, als Ubernahme der Schuld einer er-
haltenen Gabe des Lebens und auch als Wiederherstellung der Bin-
dung durch das Opfer der Hingabe und des Verzichts auf eine falsche
Freiheit zu Lasten Anderer.

Das Vorbild fiir ein solches Verhiltnis zu den Ungeborenen, aber
auch den Tieren, Pflanzen und Dingen, die zusammen alles das aus-
machen, was »Welt« fiir uns je bedeuten kann, bieten die Verstri-
ckungen, welche wir Heutigen im hier und jetzt als unsere Geschichte
fortfithren.

Eine Weise derartiger Auseinandersetzung mit der Geschichte
war auch diese Arbeit.

% QOur Common Future. Report of the United Nations World Commission on Envir-
onment and Development (WCED), published 1987, S.41 (http://www.un-docu
ments.net/our-common-future.pdf).

Tragische Schuld A 209

- am 25.01.2026, 18:22:18.


https://doi.org/10.5771/9783495827871-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	II.1) Die Suche nach der Schuld
	a) Schmitt und Lefèvre
	b) Lurjes Kritik
	c) Die Leerstelle des Sophokles

	II.2) Schuldlose Schuld?
	a) Befleckung
	b) Ursprung
	c) Ekstase

	II.3) Tragische Schuld
	a) Verfehlung
	b) Versöhnung
	c) Verstrickung


