Kronzeuginnen der Anklage?
Zur Rolle muslimischer Sprecherinnen

in aktuellen Islam-Debatten

YASEMIN SHOOMAN

Zurzeit treten eine Reihe von als Musliminnen oder muslimische »Renega-
tinnen< wahrgenommene erfolgreiche Publizistinnen in aktuellen Islam-
Debatten in der Rolle sogenannter Islamkritikerinnen' in Erscheinung. All
diesen Frauen ist eine Sozialisation in muslimisch gepriagten Milieus ge-
meinsam. Dariiber hinaus teilen sie negative Erlebnisse und Erfahrungen,
zumeist in ihrem eigenen familidren Umfeld, die sie in ihren 6ffentlichen
Statements und Publikationen auf die »islamische Kultur«< ihrer Herkunfts-
gesellschaften zuriickfithren, aus der sie sich befreit hitten. Mit ihrem
Schicksal »bezeugenc sie eine in der Mehrheitsgesellschaft” in Deutschland

1 Der Begriff >IslamkritikerIn« findet in aktuellen Islam-Debatten sowohl als Ei-
gen- wie auch als Fremdbezeichnung Verwendung. Er rekurriert einerseits auf
den emanzipativ konnotierten Begriff der Religionskritik, kann andererseits aber
auch der Abwehr des Rassismus-Vorwurfs dienen. So versuchen beispielsweise
auch rechtspopulistische Akteure, wie die sogenannte PRO-Bewegung, ihre Dif-
famierung von MuslimInnen als »Islamkritik< zu verschleiern. Abgesehen davon
ist der Begriff nicht zuletzt deshalb problematisch, weil er verschiedene gesell-
schaftliche Missstidnde, an denen Kritik geiibt wird, einzig auf die Religion zu-
riickfiihrt und alle anderen Ursachen iiberdeckt.

2 Der Begriff der yMehrheitsgesellschaft< soll keine Homogenitit suggerieren und

bezieht sich auch nicht nur auf die zahlenmifBige GréBe der bezeichneten Grup-

- am 14.02.2026, 17:00:07.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

332 | YASEMIN SHOOMAN

verbreitete Wahrnehmung, die in dem Topos der unterworfenen muslimi-
schen Frau zum Ausdruck kommt, deren Pendant die emanzipierte Euro-
péerin bildet. Dieses Narrativ reiht sich in einen gegenwirtigen Islam-Dis-
kurs ein, der Europas freiheitlich-demokratischer Kultur und Tradition der
Aufkldrung einen nicht-integrierbaren, riickstédndigen, irrationalen und ge-
waltbereiten Islam gegeniiberstellt. An diesem Diskurs beteiligen sich die
»Islamkritikerinnen¢, indem sie stellvertretend fiir ein imaginiertes Kollek-
tiv Zeugnis ablegen und damit gesellschaftliches Wissen herstellen, wel-
ches die bestehenden hegemonialen Islambilder beglaubigt. Es gilt daher zu
fragen, auf welche Art und Weise die »authentischen Erfahrungen der
muslimischen Sprecherinnen, die sowohl auf staatlicher als auch auf zivil-
gesellschaftlicher Ebene gefragte Ansprechpartnerinnen der Mehrheitsge-
sellschaft sind, in eine Geste des Bezeugens tibertragen und in ein politi-
sches Argument iibersetzt werden. Zuvor soll erortert werden, in welcher
literarischen Tradition die muslimischen »Islamkritikerinnen< mit ihrem
zeugnisgebenden Schriften stehen.

pe, sondern rekurriert auf ihre hegemoniale Position. Diese erdffnet, so die So-
zialwissenschaftlerin Iman Attia, »den Gesellschaftsmitgliedern Moglichkeiten,
ihre Erfahrungen, Sichtweisen und Interessen zu reprisentieren und durch-
zusetzen.« Attia, Iman: »Kulturrassismus und Gesellschaftskritik«, in: Dies.
(Hg.): Orient- und IslamBilder. Interdisziplinidre Beitrdge zu Orientalismus und
antimuslimischem Rassismus, Miinster: Unrast 2007, S. 5-28, hier S. 6.

3 Die Setzung in Anfithrungszeichen soll nicht die subjektiven Erfahrungen der
Autorinnen in Abrede stellen, sondern eine generelle Skepsis gegeniiber dem
Authentizitdtsbegriff im Kontext der ErschlieBung >fremder Kulturen< zum
Ausdruck bringen. Der Literaturwissenschaftler Graham Huggan spricht in die-
sem Zusammenhang von einem »cult of authenticity« und einem »mainstream
demand for ethnic (minority) autobiography [which] signal[s] the possibility of
indirect access to »exotic< cultures«. Huggan, Graham: The Postcolonial Exotic.
Marketing the Margins, London: Routledge 2001, S. 155.

- am 14.02.2026, 17:00:07.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KRONZEUGINNEN DER ANKLAGE? | 333

BETTY MAHMOODYS »NICHT OHNE MEINE TOCHTERK:
DAS PARADIGMA ISLAMBEZOGENER >OPFER-
LITERATUR«

Die Frage nach der Stellung der Frau >im Islamc« ist nicht erst seit kurzem
einer der Hauptgegenstinde von in Europa gefiihrten Islam-Debatten. Be-
reits im Mittelalter finden sich scharfe Polemiken gegen die der katholi-
schen Kirchenlehre zuwiderlaufende Haltung von Muslimlnnen zur Un-
aufloslichkeit der Ehe und die Praxis der Polygamie, die als siindhaft und
unsittlich gegeilelt wurden. Auf der anderen Seite existiert eine lange Tra-
dition der Faszination fiir eine vermeintliche sexuelle Freiziigigkeit, wie sie
in den Haremsphantasien in der Malerei und Literatur des 19. Jahrhunderts
zum Ausdruck kam. In gegenwirtigen Islam-Diskursen dominiert das Ste-
reotyp der unterdriickten Muslimin. Dies l4sst sich neben der medialen Pré-
senz des Topos’ unter anderem leicht an der Ausrichtung der zahlreichen
Publikationen zum Themenkreis >Frau im Islam« ablesen.

Wenn man beispielsweise in der Biicher-Suchmaschine des Internet-
Versandhauses Amazon diese Stichworte eingibt, so erhélt man eine Reihe
von Buchtiteln, die, obwohl sie von verschiedenen Verlagen vertrieben
werden, auf ihren Covern einer nahezu identischen bildlichen Anordnung
folgen: Ein weibliches Gesicht, verhiillt von einem Schleier, von dem,
wenn iiberhaupt, nur noch die Augenpartie zu sehen ist. Dieser Verhiil-
lungstopos steht in unmittelbarem Zusammenhang mit der Geste der »Ent-
hiillungg, des Blicks in das Innere einer verschlossenen Welt, den die Auto-
rinnen mit ihren Lebenszeugnissen verheiflen. Bei diesen Biichern, die Titel
tragen wie »Blut fiir Allah. Ich war die Frau eines islamischen Terroristen«’
oder »Fatwa. Vom eigenen Mann zum Tode verurteilt«’, handelt es sich
grofBtenteils um Erfahrungsberichte von Frauen, die Gewalt vonseiten mus-
limischer Ménner erlebt haben, zumeist wéhrend einer Lebensphase, die sie
erzwungenermaflen in einem Land mit muslimischer Bevolkerungsmehr-
heit verbracht haben.

4 Chaabani, Nadia: Blut fiir Allah. Ich war die Frau eines islamischen Terroristen,
Berlin: Ullstein 2000.

5 Trevane, Jacky: Fatwa. Vom ecigenen Mann zum Tode verurteilt, Minchen:
Heyne 2009.

- am 14.02.2026, 17:00:07.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

334 | YASEMIN SHOOMAN

Begriindet wurde diese Art autobiographisch geprégter, islambezogener
»Opfer-Literatur< mit dem 1987 erschienenen, fiir den Pulitzer-Preis nomi-
nierten und allein in Deutschland tiber vier Millionen Mal verkauften Best-
seller »Nicht ohne meine Tochter« der amerikanischen Schriftstellerin Bet-
ty Mahmoody.® Das Buch wurde 1991 mit der US-Schauspielerin Sally
Field in der Hauptrolle verfilmt. Mahmoodys Schilderung der Peinigung
durch ihren muslimischen Ehemann basiert auf ihren Erlebnissen wéhrend
eines 18-monatigen Aufenthalts 1984/85 im Iran. Thr Ehemann hatte sie
und die gemeinsame kleine Tochter zu einem Urlaub in seiner Heimat tiber-
redet und beide dann gegen ihren Willen dort festgehalten. Der Erfahrungs-
bericht folgt einer einfachen Dramaturgie: Mahmoodys in Amerika sich
»westlich-assimiliert« verhaltender liebevoller Ehemann entwickelt sich
wihrend des Aufenthalts in seiner Heimat Iran, in der kurz zuvor die Isla-
mische Revolution stattgefunden hat, zuriick zum >tyrannischen Orienta-
leng, der seine Frau und seine Tochter brutal misshandelt: »Je ldnger wir im
Iran blieben, desto mehr gab er der unbegreiflichen Anziehungskraft seiner
urspriinglichen Kultur nach.«” Wie diese >Kultur< sich aus der Perspektive
Betty Mahmoodys darstellt, erschlie3t sich dem Leser bzw. der Leserin in
den das Buch durchziehenden abwertenden Beschreibungen des »Fremdenc,
das der »>westlichen Kultur< in jeder Hinsicht unterlegen ist: »Obwohl sie
[eine Verwandte ihres Mannes] den vergangenen Abend mit Putzen zuge-
bracht hatte, war ihr Haus, gemessen an amerikanischen Vorstellungen,
immer noch schmutzig.«* Aussagen wie »Einmal im Jahr nimmt jeder Ira-
ner ein Bad«’ sowie ausfiihrliche Schilderungen von stinkenden Korperaus-
diinstungen und mangelnder Korperpflege zeichnen das Bild einer unzivili-
sierten Gesellschaft, die »noch die einfachsten Grundregeln von Hygiene
und sozialer Gerechtigkeit lernen muBte«'® und dariiber hinaus sogar ani-
malische Ziige tragt: »Die Iraner salen im Schneidersitz auf dem Boden

6 Der Verlag der deutschen Ausgabe des Buches, Bastei Liibbe, wirbt bis heute
auf seiner Homepage mit dem Bestseller, der zu seinem grofiten Verkaufserfolg
wurde.

7 Mahmoody, Betty: Nicht ohne meine Tochter, Bergisch Gladbach: Bastei Liibbe
1990, S. 91.

Ebd., S. 114.

9 Ebd, S.213.

10 Ebd., S. 73.

- am 14.02.2026, 17:00:07.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KRONZEUGINNEN DER ANKLAGE? | 335

oder hockten auf einem Knie und stiirzten sich auf das Mahl wie eine Herde
wilder Tiere in verzweifelter Gier auf ihr Fressen.«'' Fiir die lebensbedroh-
lichen Erfahrungen, die Mahmoody machen musste, ist — folgt man der
Perspektive der Protagonistin — die Religion ihres Mannes verantwortlich:
Bereits unmittelbar vor Antritt der Reise hat sie angesichts seiner »Hin-
wendung zu islamischen Ritualen« Grund, Moody zu misstrauen, wie sie in
ihrem Fortsetzungsbuch »Aus Liebe zu meiner Tochter« riickblickend be-
schreibt, denn das Praktizieren seiner Religion »lie Boses ahnen«.'” Spiter
im Iran spiirt die Ich-Erzédhlerin »eine islamische Schlinge um [ihren]
Hals.«" Der Leser bzw. die Leserin fiebert bis zum Schluss mit der Autorin
mit, bis es Betty und ihrer Tochter gelingt, sich durch eine abenteuerliche
Flucht aus dieser Schlinge zu befreien.

Von einem breiten amerikanischen und westeuropéischen Publikum
sowie von vielen weifien'* Feministinnen wurde Mahmoody als >Augen-
zeugin< im Sinne einer anti-islamischen Patriarchatskritik rezipiert' und in
den USA wurde sie in Sorgerechtsprozessen zwischen Angehorigen ge-
scheiterter bi-nationaler Partnerschaften als Zeugin und Sachverstindige
gehort.'® Thre Zeugenschaft wurde durch ihren Opferstatus und ihre damit
einhergehende emotionale Verwicklung — die dem idealen Gerichtszeugen
und der idealen Gerichtszeugin, die sich als neutrale BeobachterInnen po-
sitionieren sollen'’, zum Nachteil gereichen wiirde — nicht beeintréchtigt,

11 Ebd, S.23.

12 Mahmoody, Betty: Aus Liebe zu meiner Tochter, Bergisch Gladbach: Bastei
Liibbe 1993, S. 69.

13 B. Mahmoody: Nicht ohne meine Tochter, S. 238.

14 Der Begriff des Weillseins bezieht sich auf keine biologische, sondern eine so-
ziale und politische Konstruktion, die eine dominante und privilegierte gesell-
schaftliche Position beschreibt. Vgl. zur deutschen Rezeption der Critical
Whiteness Studies Eggers, Maureen Maisha et al. (Hg.): Mythen, Masken und
Subjekte. Kritische Weillseinsforschung in Deutschland, Miinster: Unrast 2005.

15 Vgl. beispielsweise die Titelstory »Die Hatz auf Betty Mahmoody« des Maga-
zins »Emma« vom September 1991.

16 Vgl. B. Mahmoody: Aus Liebe zu meiner Tochter, S. 89.

17 Sybille Kréimer stellt in ihren Uberlegungen zur »Grammatik der Zeugenschaft«
in Bezug auf den Gerichtszeugen fest: »Der Zeuge ist gefragt in seiner Eigen-

schaft, ein Beobachter gewesen zu sein. Er z&hlt ausschlieBlich als Rezipient ei-

- am 14.02.2026, 17:00:07.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

336 | YASEMIN SHOOMAN

sondern gestarkt, schlieBlich fillt es zweifelsohne schwer, bei der Schilde-
rung eines solch tragischen Schicksals die Empathie zu verweigern. Die
Opfererfahrung schafft eine unangreifbare Evidenz, die einem aus der Au-
Benperspektive Bezeugendem nicht ohne Weiteres zuteil werden wiirde.
Die Literaturwissenschaftlerin Anne-Kathrin Reulecke kommt zu dem Ur-
teil: »Mahmoody macht eine illegitime Anleihe beim Feminismus, indem
sie Leserinnen und Leser, welche die 6ffentliche Thematisierung von Ge-
walt gegen Frauen beflirworten und aus diesem Grund das Buch begriif3en,
dazu zwingt, einer rassistischen Erklirung dieser Gewalt zu folgen.«'® Wie
im Folgenden dargelegt wird, ist dieser Aspekt der kulturrassistischen Deu-
tung des Erlebten auch paradigmatisch fiir das schriftstellerische Werk der
muslimischen >Islamkritikerinnen¢, die in der literarischen Tradition Betty
Mahmoodys stehen.

MUSLIMISCHE SPRECHERINNEN ALS >AUTHENTISCHEN
STIMMEN< AUS DER MINDERHEIT

Wihrend die Berichte der bislang genannten Autorinnen auf einen geogra-
phisch auflerhalb des »Westens« gelegenen Islam verwiesen, setzte mit der
Jahrtausendwende eine Wahrnehmungsverschiebung im deutschen Islam-
Diskurs ein, die eine Auseinandersetzung mit dem Anderen im Inneren ver-
starkte. Seit der Verabschiedung des Zuwanderungsgesetzes und der Aner-
kennung Deutschlands als Einwanderungsland war ein Paradigmenwechsel

nes Geschehens; auf seine kognitiven und urteilenden Aktivititen, auf seine
Meinungen, Bewertungen oder Schlussfolgerungen kommt es dagegen in keiner
Weise an: Sie storen und triiben den Vorgang des Bezeugens. [...] Das Ideal der
Zeugenschaft — jedenfalls so, wie es in der Rechtssphére Profil gewinnt — ist das
Unbeteiligtsein an eben jenem Vorgang, der zu bezeugen ist.« Kriamer, Sybille:
Medium, Bote, Ubertragung. Kleine Metaphysik der Medialitit, Frankfurt a.M.:
Suhrkamp 2008, S. 230.

18 Reulecke, Anne-Kathrin: »Die Befreiung aus dem Serail. Betty Mahmoodys
Roman >Nicht ohne meine Tochter«, in: Verena Klemm/Karin Hérner (Hg.),
Das Schwert des »Experten«. Peter Scholl-Latours verzerrtes Araber- und Is-
lambild, Heidelberg: Palmyra 1993, S. 229-250, hier S. 249.

- am 14.02.2026, 17:00:07.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KRONZEUGINNEN DER ANKLAGE? | 337

von der Auslinder- zur sogenannten Integrationspolitik'® erfolgt. Zum ei-
nen wurde im Zuge von Integrationsdebatten erortert, was eigentlich das
Eigene ausmacht und wie eine >Integration< der ZuwanderInnen auszusehen
habe. Diese Fragen fanden in den Diskussionen um eine deutsche >Leit-
kulturc ihren Niederschlag. Zum anderen war die Debatte von einer Kon-
struktion >kultureller Grenzen< gekennzeichnet. Im Zuge eines »religious
turn< wurden aus den ehemaligen Gastarbeiterlnnen oder TirkInnen in der
offentlichen Wahrnehmung nun Muslimlnnen. Diese Entwicklung ging
einher mit einer zunehmenden Sichtbarkeit praktizierender MuslimInnen,
die beispielsweise in dem Bau reprisentativer Moscheen zum Ausdruck
kommt. Die Religion ist seitdem zu einem bestimmenden Faktor in der
Diskussion um >Integration< geworden — verstarkt durch Ereignisse, die ein
breites mediales Echo hervorgerufen haben, wie der Mord an dem nieder-
landischen Filmemacher Theo van Gogh durch einen sich selbst auf den
Islam berufenden Téter oder als »muslimisch« beschriebene Praktiken wie
»Zwangsheirat< und >Ehrenmord<.*

In diesem diskursiven Kontext ziehen einige als (Ex-)Musliminnen re-
zipierte »islamkritische< Autorinnen — beispielsweise Necla Kelek, Seyran
Ates, Serap Cileli oder in den Niederlanden Ayaan Hirsi Ali — grofle Auf-
merksamkeit auf sich. Seine Legitimitdt erhdlt ihr Sprechen von ihrem
Status als »authentische Stimme« qua Herkunft aus der muslimischen Min-

19 Vgl. zur Kritik an diesem Konzept Hess, Sabine/Binder, Jana/Moser, Johannes
(Hg.): No integration?! Kulturwissenschaftliche Beitrdge zur Integrationsdebatte
in Europa, Bielefeld: transcript 2009.

20 Dass es keinesfalls selbstverstindlich ist, dass diese Formen patriarchaler Ge-
walt medial unter dem Paradigma der Religion verhandelt werden, zeigt das
Beispiel der Reportage »Kniippel im Kreuz, Kind im Bauch« des Magazins
DER SPIEGEL vom 29.10.1990. Darin wird ein >Ehrenmord« tiberwiegend in
ethnischen Kategorien beschrieben (weshalb in dem Artikel keine >Islamexper-
tin¢, sondern eine >Tiirkenexpertin< interviewt wird), religiose Zuschreibungen
spielen keine tragende Rolle. Ganz im Gegensatz zu der Titelstory »Allahs
rechtlose Tochter«, die DER SPIEGEL am 15.11.2004 publizierte und die die-
selbe Problematik mit dem Fokus auf die islamische Religion abhandelt. Vgl.
dazu ausfiihrlich Yildiz, Yasemin: »Turkish Girls, Allah’s Daughters, and the
Contemporary German Subject. Itinerary of a Figure«, in: German Life and Let-
ters 62 (2009), S. 465-481.

- am 14.02.2026, 17:00:07.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

338 | YASEMIN SHOOMAN

derheit. Sie bedienen sich einer Geste des Bezeugens, indem sie mit ihrem
Binnenblick das Innere des Anderen zu durchschauen helfen, zu dem die

2 So lautet der

Mehrheitsgesellschaft keinen Zugang zu haben glaubt.
Untertitel von Necla Keleks 2005 erschienenem Buch »Die fremde Braut«
tiber Zwangsehen und arrangierte Ehen unter MuslimInnen — das zeitweise
die SPIEGEL-Bestsellerliste anfiihrte und sich tiber 75 000 Mal verkaufte —
bezeichnenderweise »Ein Bericht aus dem Inneren des tiirkischen Lebens in
Deutschland«. Gleich zu Anfang weist Kelek die Leserlnnen darauf hin,
dass ihr Buch vielen MuslimInnen nicht gefallen werde, »weil ich aus dem
Inneren ihrer Gesellschaft berichte, was versteckt, verschwiegen, verdringt
wird«.” Im Gegensatz zu den Sekundirerfahrungen durch die Medien, auf
die die meisten Angehorigen der Mehrheitsgesellschaft in Bezug auf das
Thema Islam angewiesen sind, bietet sich dem Leser bzw. der Leserin hier
die Moglichkeit zur Partizipation an scheinbar unmittelbaren Erfahrungen,
die zudem als eine Art Geheimwissen inszeniert werden. »Damit«, so die
Soziologin Schirin Amir-Moazami, »sind [die muslimischen Sprecherin-
nen] in einer 6ffentlichen Wahrnehmung sowohl Représentantinnen einer
sfremden< Kultur als auch deren glaubwiirdigste Kritikerinnen«.” Diese
Einordnung erhebt die muslimischen >Islamkritikerinnen< in den Status von
Kronzeuginnen, denn die Kronzeugenschaft setzt eine Zugehorigkeit zu
dem Kreis der Beschuldigten voraus.”

Den Anspruch auf Wahrhaftigkeit, der der Geste des Bezeugens inhé-
rent ist, artikuliert Necla Kelek zu Beginn ihres Buches mit einer Beglaubi-
gungsformel: »Dies ist eine wahre Geschichte. [...] Sie erzéhlt von meiner
Familie, die aus Anatolien iiber Istanbul nach Deutschland kam, und sie
erzihlt von meinem Weg in die Freiheit.«** Die Glaubwiirdigkeit und Inte-

21 Vgl. Amir-Moazami, Schirin: »Islam und Geschlecht unter liberal-sékularer Re-
gierungsfithrung — Die Deutsche Islam Konferenz, in: Tel Aviver Jahrbuch fiir
deutsche Geschichte 37 (2009), S. 185-205, hier S. 197.

22 Kelek, Necla: Die fremde Braut. Ein Bericht aus dem Inneren des tiirkischen
Lebens in Deutschland, Koln: Kiepenheuer & Witsch 2005, S. 12.

23 S. Amir-Moazami: Islam und Geschlecht, S. 197.

24 Vgl. Joerden, Jan C.: »Europdisierung des Strafrechts — ein Beispiel: Der Kron-
zeuge«, in Beichelt, Timm et al (Hg.): Europa-Studien, Wiesbaden: Verlag fiir
Sozialwissenschaften 2006, S. 329-345, hier S. 331.

25 N. Kelek: Die fremde Braut, S. 11.

- am 14.02.2026, 17:00:07.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KRONZEUGINNEN DER ANKLAGE? | 339

gritdt, Voraussetzung fiir jede Zeugenschaft, wird insbesondere durch die
Konsequenzen, die diese muslimischen Sprecherinnen aus dem Erlebten fiir
ihr eigenes Handeln ziehen, hergestellt: Thre bipolare Sicht auf >Islam¢ und
»Westen« erlaubt lediglich, sich unzweifelhaft auf eine dieser beiden Seiten
zu schlagen, was im Kontext einer >wahrhaftigen< Emanzipationsgeschichte
nur bedeuten kann, zum Islam auf Distanz zu gehen. Daraus ergibt sich ei-
ne Zweiteilung muslimischer Frauen in diejenigen, die sich durch Verin-
nerlichung »westlicher« Werte zu einem autonomen Subjekt entwickelt hét-
ten — dessen AuBerungen folglich als authentisch gelten kénnen — und sol-
chen, die die »islamisch-patriarchale< Repression internalisiert hatten. Thre
Stimmen, also z. B. die von Frauen, die beteuern, aus eigener Uberzeugung
ein Kopftuch zu tragen, werden von den muslimischen »>Islamkritikerinnen<
als auch von weiten Teilen der Mehrheitsgesellschaft als unmtindiges und
damit unauthentisches Sprechen zuriickgewiesen.”® Hervorgehoben sei an
dieser Stelle beispielsweise die Zusammensetzung der ersten Deutschen
Islam Konferenz, an der auf Einladung des Bundesinnenministers Schiuble
»sdkulare Musliminnen< wie Ates und Kelek teilgenommen haben, jedoch
keine einzige Frau mit Kopftuch.”’

26 Seyran Ates, eine Berliner Anwiltin, die nach eigenen Angaben vorwiegend
Mandantinnen mit tiirkischem oder kurdischem Hintergrund vertritt, die Opfer
von familidrer Gewalt geworden sind, sieht junge Kopftuchtrigerinnen bei-
spielsweise per se als fremdbestimmt an: »Nicht selten binden sich [...] selbst
Tochter von »modernen« Tiirken plotzlich ein Kopftuch um, weil andere Méad-
chen auch eins tragen. Zum einen steht dahinter sicher der Wunsch dazuzugeho-
ren, zum anderen unterwerfen sich die Méddchen weitestgehend unbewusst dem
sozialen Druck.« Ates, Seyran: Der Multikulti-Irrtum. Wie wir in Deutschland
besser zusammenleben kénnen, Berlin: Ullstein 2007, S. 42. Unter anderem aus
dieser Uberzeugung heraus plidiert Ates fiir das Verbot des Kopftuchs von
Schiilerinnen und Beamtinnen im o6ffentlichen Dienst. Die Juristin arbeitete
wihrend ihrer Studienzeit in einer Beratungsstelle fiir tirkische und kurdische
Migrantinnen. 1984 drang dort ein Attentéter ein, erschoss eine ihrer Kollegin-
nen und verletzte sie lebensgefahrlich.

27 Lediglich an der dritten der insgesamt vier Plenarsitzungen, in denen jeweils 15
Reprisentantlnnen des Staates mit 15 muslimischen Vertreterlnnen am Tisch
saflen, nahm mit Ayten Kiligarslan, der Stellvertretenden Generalsekretérin der
Tirkisch Islamischen Union der Anstalt fiir Religion e. V. (DITIB), eine kopf-

- am 14.02.2026, 17:00:07.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

340 | YASEMIN SHOOMAN

In einer solch dichotomen Perspektive werden die Bemithungen musli-
mischer Feministinnen, die beispielsweise eine Re-Lektiire des Korans aus
weiblicher Perspektive praktizieren™, ausgeblendet und eine — wie der Phi-
losoph Heiner Bielefeldt sie nennt — Semantik der »Eigentlichkeit< bedient:
»Die unterschiedlichen Formen muslimischen Lebens und muslimischen
Selbstverstindnisses — von mystischen Auspriagungen iiber die traditionelle
Volksfrommigkeit bis hin zu Projekten eines dezidiert liberalen oder auch
feministisch inspirierten Reformislams — verbleiben im Schatten des ver-
meintlich »eigentlichen< Islams, der nach wie vor mit Fanatismus, Autorita-
rismus und Militanz assoziiert wird.«*’

Die muslimischen jIslamkritikerinnen< stellen ein gesellschaftliches
Wissen iiber einen solchen eigentlichen Islam dadurch her, dass sie in ihren
autobiographisch gepriigten Schriften’ Passagen iiber »das Wesen« des Is-
lams und Erkldrungen tiber »den Muslim als solchen< einstreuen. So heifit
es in der »Fremden Braut« beispielsweise: »Muslime sind von jeher der
Meinung, alles, was in ihrem Leben passiert, geschehe mit Billigung Al-

tuchtragende Frau an der Deutschen Islam Konferenz teil. Ihre Teilnahme er-
folgte in Vertretung des Verbands-Vorsitzenden, Sadi Arslan. Unter den nicht-
organisierten MuslimInnen, die zwei Drittel der muslimischen ReprésentantIn-
nen im Plenum ausmachten, war bis zum Schluss keine einzige Frau mit Kopf-
tuch vertreten.

28 Vgl. beispielsweise Wadud, Amina: Qur’an and Woman. Rereading the Sacred
Text from a Woman’s Perspective, New York: Oxford UP 1999.

29 Bielefeldt, Heiner: Das Islambild in Deutschland. Zum 6ffentlichen Umgang mit
der Angst vor dem Islam, Berlin: Deutsches Institut fiir Menschenrechte 2008,
S. 14.

30 Die meisten Publikationen der muslimischen >Islamkritikerinnen< beschrianken
sich nicht auf die Beschreibung der eigenen Biographie, sondern vermengen
Selbsterlebtes mit den Erfahrungen anderer. Dies gilt insbesondere fiir Necla
Kelek, die als promovierte Soziologin den Anspruch erhebt, mit ihren Biichern
einen Beitrag zur Migrationsforschung in Deutschland zu leisten. KritikerInnen
werfen ihr jedoch eine unwissenschaftliche Arbeitsweise vor. So belegt sie bei-
spielsweise keine einzige ihrer Aussagen und keines ihrer zahlreichen Zitate mit
einem Quellennachweis. Vgl. die Petition »Gerechtigkeit fiir die Muslime« von
Yasemin Karakagoglu und Mark Terkessidis, die von 60 MigrationsforscherIn-
nen unterzeichnet wurde, in: DIE ZEIT vom 1.2.2006.

- am 14.02.2026, 17:00:07.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KRONZEUGINNEN DER ANKLAGE? | 341

lahs. Einen freien Willen, eine eigene Entscheidung gibt es ohnehin
nicht.«’' Und an anderer Stelle liest man: »Wihrend man im westlichen
Kulturkreis unter Respekt die gegenseitige Annerkennung und Achtung der
Verschiedenartigkeit zweier Kulturen versteht, ist fir den Muslim >Re-
spekt« immer auch mit Unterwerfung verbunden. [...] Wenn Muslime Re-
spekt vor dem Islam einfordern, dann meinen sie nicht die Achtung oder
Anerkennung ihres Glaubens, sondern den Respekt vor dem Stérkeren — in
ihren Augen der Anerkennung, dass der Orient und mit ihm der Islam auf
dem Vormarsch sind.«’> In ihrem 2006 erschienenem Folgebuch »Die ver-
lorenen Soéhne. Plddoyer fiir die Befreiung des tiirkisch-muslimischen
Mannes, fiir das die Autorin Interviews mit jungen Gefingnisinsassen in
Deutschland mit autobiographischen Passagen verwoben hat, konstatiert
Kelek: »Europa ist eine durch die Erfahrungen von Kriegen und Krisen,
von Aufkldrung und Vernunft, von Freiheits- und Emanzipationskdmpfen
zusammengewachsene Gemeinschaft. [...] Mit einem islamischen Welt-
und Menschenbild, das, iiber Jahrhunderte hinweg >versiegelt(, von Gene-
ration zu Generation weitergereicht wird und sich gegen Wandel stréubt,
hat diese nicht viel gemein — in den grundlegenden Prinzipien sind beide
unvereinbar.«’*

In Ankniipfung an orientalistische Diskurse aus dem Zeitalter des Ko-
lonialismus wird dem aufgeklédrten und fortschrittlichen Europa in diesem
Narrativ ein nicht-integrierbarer, als unwandelbar und barbarisch imagi-
nierter Islam gegeniibergestellt und der »Orient< damit als kulturelles Ge-
genbild des »Westens« entworfen. Aus Sicht der >Islamkritikerinnenc treten
alle anderen Erkldrungsmuster fiir die erlebte Gewalt — wie soziale oder
okonomische Faktoren — zugunsten eines essentialistischen Kulturbegriffs
zuriick. Dieser ist wiederum Vorbedingung fiir ihre Zeugenschaft, der die
Annahme zugrunde liegt, dass »sich Kulturen aus dem Inneren heraus
kompakt >verstehen« lieBen«. ™

31 N. Kelek: Die fremde Braut, S. 37.

32 Ebd, S. 236f.

33 Kelek, Necla: Die verlorenen S6hne. Plddoyer fiir die Befreiung des tiirkisch-
muslimischen Mannes, K6In: Kiepenheuer & Witsch 2006, S. 203.

34 S. Amir-Moazami: Islam und Geschlecht, S. 197.

- am 14.02.2026, 17:00:07.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

342 | YASEMIN SHOOMAN

ARGUMENTATIONSSTRATEGIEN IM DISKURS DER
»KRONZEUGINNEN<

Bezeugten die grofitenteils nicht-muslimischen Autorinnen, die von ihrem
Aufenthalt in einem islamisch geprdgten Land berichteten, mit ihrem
Schicksal den Topos der unterdriickten Frau im Islam, deren Pendant die
emanzipierte, sich selbst befreiende Europierin bildet, so geht das Zeugnis
der muslimischen >Islamkritikerinnen< weit dariiber hinaus. Sie beglaubi-
gen ein langst nicht nur von politisch konservativer Seite postuliertes
Scheitern der >multikulturellen Gesellschaft< und die Existenz von soge-
nannten Parallelgesellschaften, wobei die Schuld fiir diese Entwicklung bei
der muslimischen Minderheit im Land zu suchen sei. Bei Kelek heifit es
dazu: »Es gibt auch in meiner Verwandtschaft Onkel, Tanten, Cousins und
Cousinen, die seit dreiBlig Jahren und ldnger schon in Deutschland leben
und immer noch kein Deutsch sprechen. [...] Die deutsche Gesellschaft ist
doch nicht schuld daran, dass diese Menschen sich weigern, >in dieser Ge-
sellschaft anzukommenx. [...] Sie haben sich langst ihre eigene Parallel-Ge-
sellschaft geschaffen, auch mithilfe der deutschen Errungenschaften von
Sozialversicherung und Arbeitslosenunterstiitzung.«’> Und etwas spiter
konstatiert die Autorin: »Die Integration der Mehrheit der in Deutschland
lebenden Tiirken ist gescheitert.«°

In ein politisches Argument lassen sich die Erfahrungsberichte der mus-
limischen »>Islamkritikerinnen« iibersetzen, indem sie nicht nur ihr eigenes
Erleben ins Zentrum ihrer Schilderungen stellen, sondern stellvertretend fiir
ein imaginiertes Kollektiv Zeugnis ablegen und damit Anspruch auf Repr-
sentativitit erheben. Dies wiederum setzt beim Publikum die Formel »Ge-
fahr im Verzug« in Emotionen um, da die Notigungen, die diese muslimi-
schen Sprecherinnen erfahren haben, jederzeit und iiberall wiederholbar
erscheinen. In der Laudatio von Heribert Prantl, dem Leiter des Ressorts
Innenpolitik bei der Siiddeutschen Zeitung, auf die Publizistin Necla Kelek,
die fir ihr Buch »Die fremde Braut« mit dem Geschwister-Scholl-Preis
ausgezeichnet wurde, heifit es: »Das Buch ist wie ein Faustschlag auf den
Schidel. Der soll uns aufwecken, uns die Augen 6ffnen — und uns zeigen,

35 N. Kelek: Die fremde Braut, S. 258.
36 Ebd., S. 260.

- am 14.02.2026, 17:00:07.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KRONZEUGINNEN DER ANKLAGE? | 343

was wir nicht akzeptieren diirfen.«’’ Auch der damalige Bundesinnenmi-
nister Otto Schily wiirdigte Keleks »Die fremde Braut« in einer Rezension
fiir das Magazin DER SPIEGEL als »einen alarmierenden Einblick in eine
[...] Parallelgesellschaft«. Darin lebten »tiirkische[] Frauen, die durch
Zwangsheirat mit einem ihrer Landsleute nach Deutschland gekommen
sind. Sie heien Emine, Zeynep oder Fadime, sind in der Tiirkei aufge-
wachsen und typischerweise von ihren Eltern im Alter von 16, 17 oder 18
Jahren mit einem meist unbekannten Landsmann oder entfernten Verwand-
ten in Deutschland verheiratet worden.«”*

Das Verweben der autobiographischen Erfahrungen mit anderen Opfer-
geschichten ist ein Grundmuster des schriftstellerischen Werks der musli-
mischen >Islamkritikerinnen<. So lernen wir beispielsweise in dem mit ei-
nem Vorwort des brandenburgischen Ministerprasidenten Matthias Platz-
eck und einem Nachwort von Terre des Femmes versehenen Buch »Eure
Ehre — unser Leid. Ich kimpfe gegen Zwangsehe und Ehrenmord« nicht
nur die Leidensgeschichte der Autorin Serap Cileli kennen, die fiir ihr En-
gagement mit dem Bundesverdienstkreuz geehrt wurde. In Riickblenden
schildert eine Ich-Erzihlerin, wie sie Anfang der 1980er Jahre als 15-J&h-
rige aus Deutschland in die Tirkei zwangsverheiratet wurde. Dieser per-
sonliche Erlebnisbericht wird unterbrochen durch eingestreute kurze Er-
zdhlsequenzen, in denen uns die Geschichten anderer muslimischer Frauen,
Esra, Meyram, Leyla, Ayla usw. erzéhlt werden. Der Leser bzw. die Lese-
rin erhélt keine ndheren Angaben zu ihrer Identitit oder dem Kontext, in
dem sie Cileli ihr Schicksal zuginglich gemacht haben. Sie erscheinen da-
her wie ein Kollektiv von unzdhlbaren Opfern, denen die Autorin eine
Stimme verleiht. Von einer allwissenden Erzéhlerinstanz werden die Le-
serlnnen in die Gedanken und Gefiihle, Angste und Hoffnungen der Prota-
gonistinnen eingeweiht. Diese fiktionalisierte Erzahlform verstirkt parado-
xerweise die Glaubwiirdigkeit der Autorin als Zeugin, die durch die Pri-
sentation eines so intimen Wissens fiir sich in Anspruch nehmen kann, von

37 Abrufbar unter http://www.geschwister-scholl-preis.de/preistracger 2000-
2009/2005/1audatio_prantl.php (zuletzt eingesehen am 14.2.2010).

38 »Alarmierender Einblick«. Bundesinnenminister Otto Schily iiber die Darstel-
lung der tiirkischen Parallelgesellschaft in Necla Keleks Buch »Die fremde
Braut, in: DER SPIEGEL vom 24.1.2005, S. 59.

- am 14.02.2026, 17:00:07.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

344 | YASEMIN SHOOMAN

den Frauenfiguren in ihrem Buch ins Vertrauen gezogen worden zu sein
und damit als Sprachrohr fiir diese Opfer zu fungieren.

Die Lebensgeschichten sind eingeflochten in allgemeine Reflexionen
Cilelis aus heutiger Sicht. Dabei dienen die >authentischen< Erfahrungen,
die als tberindividuell ausgegeben werden, der unmittelbaren Beglaubi-
gung der getroffenen pauschalen Aussagen: »Wie ist die Normalitdt in Mi-
grantenfamilien, wenn es ums Heiraten geht? Was spielt sich im Vorfeld
ab, wenn die Tochter des Hauses ins heiratsfahige Alter kommt? Gleich
nach dem Eintritt der ersten Regelblutung, nachdem die Briiste zu wachsen
beginnen, die ersten Schamhaare sprielen, kommt der Tag, an dem das hei-
ratsfdhige Madchen in die Gesellschaft eingefiihrt wird. Die Familie zeigt,
was sie zu bieten hat. Auch bei mir war es nicht anders. Als ich mit acht
Jahren hierher kam, hatte ich keine Puppen mehr. Im Gegenteil, man setzte
alles daran, mich moglichst schnell erwachsen wirken zu lassen. So bekam
ich an meinem neunten Geburtstag von meiner Mutter einen Schminkkas-
ten geschenkt. [...] Und damals war ich keine Ausnahme. Viele tiirkische
Maédchen diirfen sich schminken, bauchfreie T-Shirts anziehen — bis sie
verkauft werden. Es ist fast so wie mit einer Frucht, die man auf dem Markt
présentiert. [...] Wer sie schlieBlich besitzt, kann sie aussaugen, solange er
will. Bis zum Schluss nur noch eine leere Hiille bleibt.«’’ Es sei daran erin-
nert, dass diese Passage, die tiirkische Eltern pauschal des Kinderhandels
bezichtigt, von Cileli mit dem Anspruch eingeleitet worden war, »die Nor-
malitdt in Migrantenfamilien« zu illustrieren. Zugleich 14sst die Erzdhlerin
ihre Leserschaft aus dem Gesagten die tiefe Entwiirdigung spiiren, die sie
durch die Zwangsverheiratung und damit einhergehende Degradierung zum
willenlosen Objekt erfahren hat.

Diese Opfererfahrung immunisiert nicht nur Cileli moralisch gegen den
Vorwurf des Rassismus. Ein solcher Kulturrassismus, der gekennzeichnet
ist von dem Glauben an eine historisch gewachsene und unausweichliche
Differenz und Hierarchie der >Kulturen< und eine damit einhergehende qua-
si Naturalisierung >kultureller Eigenschaften<, durchzieht auch die Ar-
gumentation der anderen muslimischen >Islamkritikerinnen<, wie das nach-
folgende Beispiel illustriert: Als am 7. April 2009 in der Sendung »Men-
schen bei Maischberger« das Thema »Glaube statt Gier: Kommt die reli-

39 Cileli, Serap: Eure Ehre — unser Leid. Ich kimpfe gegen Zwangsheirat und Eh-
renmord, Miinchen: Blanvalet 2008, S. 97.

- am 14.02.2026, 17:00:07.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KRONZEUGINNEN DER ANKLAGE? | 345

giose Wende?« verhandelt wurde, sal den Vertretern der christlichen Kir-
chen, wie dem katholischen Bischof Walter Mixa oder dem evangelischen
Pfarrer Jirgen Fliege, die bereits mehrfach erwahnte Autorin Necla Kelek
gegeniiber, um {iber »den Islam¢ im Allgemeinen und die Stellung der Frau
im Besonderen Auskunft zu geben. Dabei iibte sie harsche Kritik: »Seit
1400 Jahren glauben islamische Manner, dass Frauen ihr Besitz sind und
dass sie iiber ihre Leben bestimmen diirfen.«™ Mit dieser AuBerung weist
Kelek mehr als einer halben Milliarde Menschen einen Kollektivcharakter
zu. Dieser wird von ihr nicht nur in der Gegenwart diagnostiziert, sondern
auch gleich noch auf 1400 Jahre riickprojiziert. Damit stehen MuslimInnen
(wenigstens die muslimischen Ménner) aus Keleks Sicht aulerhalb der Ge-
schichte und haben, anders als andere Bevolkerungsgruppen auf dieser
Welt, keinerlei historische Entwicklung durchgemacht.

Bemerkenswert an der Zusammensetzung der Giste in Maischbergers
Sendung ist, dass es sich bei den christlichen Sprechern um Theologen
handelte, wihrend Keleks Sprechen iiber »den Islam« durch ihren Status als
»Erfahrungsexpertin¢ legitimiert war.*' Der Aufhinger fiir das Gesprich
war wohlgemerkt ein Gesetzesentwurf in einer mehrheitlich von Schiiten
bewohnten Provinz in Afghanistan, hatte also folglich wenig mit Keleks
bisherigem Studienobjekt der tirkischen Minderheit in Deutschland zu tun
— was das ihrer Einladung in die Sendung zugrundeliegende Bild eines mo-
nolithischen Islams offenbart. Wie dieses Beispiel zeigt, setzt die Rolle, die
den muslimischen >Islamkritikerinnen« als »Kronzeuginnen«< zukommt, im-
mer auch das ndtige Publikum voraus.

Die Argumentation der >Kronzeuginnen< wird — und das ist ihre zentrale
Funktion — von nicht wenigen Debattenteilnehmerlnnen dazu benutzt, die

40 Das Video zur Sendung kann in der Mediathek der ARD unter folgendem Link
abgerufen werden: http://mediathek.daserste.de/daserste/servlet/content/208447
0?pageld=487872&moduleld=311210&categoryld=&goto=1&show=  (zuletzt
eingesehen am 14.2.2010).

41 Den Begriff der »Erfahrungsexpertin¢< hat die Soziologin Daniela Marx gepragt,
um mit ihm auf die Funktionalisierung und Vereinnahmung weiblich-muslimi-
scher Erfahrungen in feministischen Diskursen hinzuweisen. Vgl. Marx, Da-
niela: »Mission: impossible? Die Suche nach der »idealen Muslimin«. Feministi-
sche Islamdiskurse in Deutschland und den Niederlanden«, in: Femina Politica
17 (2008), S. 55-67.

- am 14.02.2026, 17:00:07.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

346 | YASEMIN SHOOMAN

eigenen antimuslimischen Ressentiments zu legitimieren. So begriindet der
Publizist Ralph Giordano seine vehemente Ablehnung représentativer Mo-
scheebauten in Deutschland mit dem Verweis auf die >Insider-Informatio-
nen< von Necla Kelek, die seine Annahme eines nicht-integrierbaren Islams
untermauerten. »GroBmoscheen« seien »kein Ausdruck muslimischen Inte-
grationswillens [...], sondern ein Zentrum integrationsfeindlicher Identitdts-
bewahrung, das Symbol eines Angriffs auf unsere demokratische Lebens-
form, ein Anspruch auf Macht und Einfluss.«** Ahnlich #uBerte sich auch
der stellvertretende hessische CDU-Fraktionsvorsitzende Hans-Jiirgen Ir-
mer in einem Zeitungsartikel nach der Schweizer Volksabstimmung zum
Minarett-Verbot. In seinem Artikel mit dem Titel »Danke, Schweiz — Mi-
narette sind politische Symbole« warnt Irmer vor einer »schleichenden Is-
lamisierung« Deutschlands und bezieht sich auf Necla Kelek als Gewéhrs-
frau: »Die Sozialwissenschaftlerin Necla Kelek, selbst Muslima, hat in ei-
nem Interview mit der Zeitung Cicero schon 2007 zum Thema Moschee
und Minarettbau ausgefiihrt, [...] dass die liberalen Westler denken wiir-
den[,] eine Moschee sei im Prinzip das Gleiche wie eine Kirche oder eine
Synagoge, dies sei allerdings nicht der Fall, denn Islam bedeute »Unterwer-
fung«. Es gebe keine kritische Selbstreflektion der Gemeinschaften, man
lerne in der Moschee nicht Néchstenliebe und ein guter Mensch zu sein,
sondern sich zu unterwerfen.«*

In der Tat finden sich bei Kelek zahlreiche Textstellen, in denen sie kli-
scheehafte Bilder von Islam und Christentum antagonistisch aneinander-
reiht und im Ergebnis die Uberlegenheit des Letzteren postuliert. So unter
anderem in dem Buch »Die verlorenen S6hne«, in dem die Autorin neben
der muslimischen Frau nun auch den muslimischen Mann als »Opfer« seiner

42 Giordano, Ralph: »Nicht die Moschee, der Islam ist das Problem«, in Sommer-
feld, Franz (Hg.): Der Moscheestreit. Eine exemplarische Debatte iiber Einwan-
derung und Integration, KoIn: Kiepenheuer & Witsch 2008, S. 37-51, hier S. 37.
In diesem Beitrag bezieht Giordano sich zwar auf das Bauvorhaben einer Mo-
schee in Koln-Ehrenfeld, redet aber dariiber hinaus auch ganz allgemein einer
vermeintlich »schleichenden Islamisierung« Deutschlands das Wort. Als Beleg
dienen ihm unter anderem die Ausfiithrungen Necla Keleks, die er explizit als
»Kronzeugin« bezeichnet (S. 43).

43 Irmer, Hans-Jiirgen: »Danke, Schweiz. Minarette sind politische Symbole, in:
Wetzlar Kurier vom Januar 2010, S. 1f.

- am 14.02.2026, 17:00:07.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KRONZEUGINNEN DER ANKLAGE? | 347

Religion ausmacht und Antwort geben will auf die Fragen: »Warum sind so
viele muslimische und tiirkische Jungen Schulversager? Warum haben
viele tiirkische Jungen ein Gewaltproblem? Warum sitzen {iberproportional
viele Muslime in deutschen Geféngnissen? Sind soziale Benachteiligung
und mangelnde Bildungschancen die Ursache dafiir? Oder der Islam und
die archaischen Stammeskulturen einer sich ausbreitenden >Parallelgesell-
schaft?«** Legt man Keleks Islambild zugrunde, scheint die Antwort auf
diese Fragen auf der Hand zu liegen: »Wéhrend der Islam eine autoritére
Religion ist, die immer noch von einer vor Jahrhunderten formulierten
riiberlegenen Wahrheit< ausgeht, die der Glaubige zu begreifen und der er
sich zu unterwerfen hat, fordert Jesus die Menschen auf, »an sich zu glau-
beng, und ermutigt sie, keine Angst zu haben. [...] Wahrend der Koran, wie
in Sure 4, Vers 89, beschrieben, Unglédubige verfolgt [...] lehrt Jesus, nicht
nur den Néchsten, sondern sogar den Feind zu lieben. [...] Wéhrend das
Alte Testament wie der Koran Geschichten von Blut und Gewalt erzihlt, ist
das Neue Testament eine Botschaft der Liebe und Hoffnung.«* Mit ihrer
bipolaren Gegentiberstellung von Islam (und implizit auch Judentum, siehe
den in der Tradition des christlichen Antijudaismus stehenden Verweis auf
den >grausamenc alttestamentarischen Gott) versus Christentum offenbart
Kelek einmal mehr ein manichéisches Weltbild. Analog zu ihrer essentiali-
sierenden Verwendung des Kulturbegriffs gebraucht sie auch den Begriff
der Religion in einer deterministischen Art und Weise: Aus einer wort-
wortlichen Lektiire der Heiligen Schriften zieht sie pauschale Riickschliisse
auf das soziale Verhalten der Mitglieder der jeweiligen Religionsgemein-
schaften und legt damit nahe, diese seien in threm Handeln vorrangig und
eindeutig von ihrer Religion bestimmt, und zwar ohne dass ein von Raum
und Zeit abhédngiger Aneignungsprozess der religiosen Quellen stattfinde.
Neben der Kulturalisierung ist auch eine Ethnisierung des Islamdiskur-
ses durch die muslimischen »Islamkritikerinnen< zu beobachten. So schreibt
Serap Cileli: »Eine gliickliche Kindheit ist fiir viele tiirkische Kinder ein
Fremdwort. Ein Grund dafiir mag sein, dass Kinder in tiirkisch-muslimi-
schen Familien einen anderen Stellenwert haben als in modernen deutschen
oder westeuropdischen, wo das Kind von den Erwachsenen umhegt wird.
Anders bei den Muslimen, hier kommen die GroBen — oder besser die Alte-

44 N. Kelek: Die verlorenen Shne, S. 22f.
45 Ebd., S. 192f.

- am 14.02.2026, 17:00:07.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

348 | YASEMIN SHOOMAN

ren — immer zuerst.«*® An dieser Stelle fillt, neben der iiblichen dichoto-
men Unterscheidung zwischen idealisierter >westlicher« und ddmonisierter
»islamischer< Kultur, die Verschiebung von der zunéchst rein ethnischen
Bezeichnung »tiirkische Kinder« tiber eine Verkniipfung von ethnischer
und religioser Kategorie hin zu einer reinen Markierung als »MuslimInnenc
auf, was die Aussagen iiber die beklagte mangelnde emotionale Zuwen-
dung zu Kindern implizit mit der islamischen Religion begriindet. Diese
hier sichtbar werdende synonyme Verwendung von ethnischer und religio-
ser Kategorie durchzieht das ganze Buch und ist nicht nur fiir die Autorin
Serap Cileli kennzeichnend, auch die anderen prominenten muslimischen
»Islamkritikerinnen< bedienen sich dieser Sprechweise. Die Ethnisierung
der Kategorie »MuslimIn« fithrt dazu, dass nicht mehr die Selbstverortung
des Individuums, sondern eine Zuschreibung aufgrund der Abstammung
ausschlaggebend ist. Jedes Verhalten von Personen, die auf diese Weise als
MuslimInnen >identifiziertc werden, kann dann ohne groflere Argumenta-
tionsbriiche auf >den Islam« zuriickgefiihrt werden.

Die Stimmen muslimischer >Islamkritikerinnen< wie Kelek und Cileli
beziehen ihre Argumentationsstirke als >Kronzeuginnen«< aus ihrer ver-
meintlichen Innenansicht, die der Migrationsforscher Klaus Bade als »an-
ekdotische Evidenz« bezeichnet hat, welche von belastbaren Ergebnissen
empirischer Forschung zu unterscheiden sei.'” Davon abgesehen stellt sich
aber die Frage, was diese Sprecherinnen so attraktiv macht fiir die Mehr-
heitsgesellschaft, deren gefragte Ansprechpartnerinnen sie sind. Wie ge-
zeigt werden konnte, stirken sie mit ihren Deutungen des Bezeugten einen
hegemonialen Diskurs, wonach es zum einen massive »Integrationsdefizite«
bei der in Deutschland lebenden muslimischen Minderheit als Kollektiv
gibt und diese Versdumnisse zum anderen in erster Linie auf eine Verwei-
gerungshaltung der Minderheit selbst zuriickzufiihren sind, die wiederum in
ihrer Religion wurzele. Dieses eindimensionale Erkldarungsmuster entbindet
die »Aufnahmegesellschaft« implizit ihrer Verantwortung fiir die sozialen
Konflikte, die in Einwanderungsgesellschaften existieren. Nicht weniger
bedenklich ist die Zementierung einer Wahrnehmung, die MigrantInnen aus
islamisch gepréigten Lindern und deren Nachkommen als eine homogene

46 S. Cileli: Eure Ehre — unser Leid, S. 42.
47 Bade, Klaus: »Leviten lesen. Migration und Integration in Deutschland, in:
IMIS-Beitrage (2007), Heft 31, S. 43-64, hier S. 45.

- am 14.02.2026, 17:00:07.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KRONZEUGINNEN DER ANKLAGE? | 349

Gruppe konstruiert, deren Identitét vorrangig durch die islamische Religion
determiniert werde.

Zugleich ist die Mehrheitsgesellschaft einer Kritik der »Kronzeuginnen¢
in Form einer Schelte der »Alt-68er< und sogenannter Multi-Kulti-Illusioni-
sten oder »Gutmenschen« ausgesetzt. Dabei stellen sie einen kausalen Zu-
sammenhang zwischen der vermeintlich tibereifrigen Aufarbeitung der na-
tionalsozialistischen Vergangenheit und dem aus ihrer Sicht zu nachgiebi-
gen Umgang mit den >integrationsunwilligen< Migrantlnnen her. So resii-
miert Necla Kelek in »Die fremde Braut«: »Die Deutschen haben sich en-
gagiert mit ihrer nazistischen Vergangenheit auseinander gesetzt, was si-
cherlich viel zu dem zivilen und demokratischen Geprige dieser Republik
beigetragen hat. Aber zuweilen verstellt das besondere Schuldgefiihl ge-
geniiber Juden, Sinti, Roma, Homosexuellen und anderen den klaren Blick
auf die heutigen Realitdten von Unterdriickung und Ausgrenzung. Gerade
die gut meinenden Deutschen neigen dazu, in jedem hier Asyl suchenden
Auslénder gleichsam den Wiedergénger eines vor dem Holocaust zu retten-
den Juden zu sehen. [...] Die Deutschen [...] verzeihen den Muslimen alles,
nur um ihre eigene vermeintliche Schuld abzutragen.«*® Auch Serap Cileli
kommt zu einer dhnlichen Einsicht in ihrem Buch »Eure Ehre — unser
Leid«: »Was war mit den Deutschen los? Warum reagierten sie so vorsich-
tig, ja dngstlich? Meine einzige Erkldrung war die Geschichte Deutsch-
lands. Anscheinend wirkten sich Nazi-Deutschland und die Erbschuld der
Deutschen bis heute aus und lihmten Politik und Gesellschaft.«*’ Aus die-
ser Feststellung lasst sich leicht die Forderung nach einem Schlussstrich
unter die Beschéftigung mit deutscher Schuld und nach einer >unver-
krampfteren< Artikulation von Vorbehalten gegeniiber als >fremd< stigmati-
sierten Minderheiten ableiten, was diese Argumentation sehr anschlussfi-
hig fiir rechtskonservative bis rechtspopulistische Diskurse macht.”

48 N. Kelek: Die fremde Braut, S. 256f.

49 S. Cileli: Eure Ehre — unser Leid, S. 20.

50 So verwundert es wenig, dass Serap Cileli bei einer von dem Landesvorsitzen-
den der rechtspopulistischen Biirgerbewegung PAX Europa e.V., René Stadt-
kewitz, organisierten Veranstaltung mit dem Titel »Der Islam — ein Integrations-
hindernis?« am 4.11.2009 als Referentin vorgesehen war. Die Podiumsdiskus-

sion, die im Berliner Abgeordnetenhaus stattfinden sollte, musste aufgrund hef-

- am 14.02.2026, 17:00:07.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

350 | YASEMIN SHOOMAN

Dadurch, dass die eigene Emanzipation von den »Kronzeuginnen< als
Resultat einer Verinnerlichung von als >westlich< gekennzeichneten Nor-
men gedeutet wird, bieten sie Angehdrigen der Mehrheitsgesellschaft ein
positives Selbstbild an. Die Geschlechterfrage, so die Psychologin Birgit
Rommelspacher, diene in diesem Kontext der Herstellung und Festschrei-
bung von angenommener Differenz zwischen Angehérigen der >islami-
schen< und denjenigen der »westlichen< Kultur: »In diesen Diskursen liefert
»die« muslimische Frau eine Folie, vor deren Hintergrund die Emanzipation
»der< westlichen Frau umso heller erstrahlen kann. [...] Ausschlaggebend
fiir die Bewertung dieser yEmanzipation« ist nun nicht mehr die Ungleich-
heit zwischen Minnern und Frauen, sondern der Abstand zwischen >der<
westlichen und »der< islamischen Frau.«”'

So will eine Rezensentin in der taz Necla Keleks »Fremde Braut« gar
zur Pflichtlektiire in den Schulen erheben: »Denn es erklért etwas Wesent-
liches iiber die unterschiedlichen Menschenbilder zwischen westlicher und
islamischer Gesellschaft. Einerseits eine Gesellschaft, die das Individuum
wahrnimmt und anerkennt, andererseits eine Gesellschaft, die auf Familie
und Umma (Gemeinschaft) basiert. Man gehort sich nicht selbst, und die
Frau gehort sich schon gar nicht.«” Dieser Sichtweise entsprechend
wiinscht sich Kelek, dass die Deutschen »sehr viel selbstbewusster ihre Er-
rungenschaften und Werte verteidigen.«” Die Soziologin Elisabeth Beck-
Gernsheim kommt zu dem Schluss: »Zur geheimen Anziehungskraft von
Keleks Buch wie von #dhnlichen Berichten diirfte auch beitragen, daf sie
der Mehrheitsgesellschaft die Rolle des moralischen Wéchters zuweisen.
Damit wird — in teils indirekten, oft aber ganz offenen Formen — eine mo-
ralische Hierarchie zwischen dem Westen und dem Islam entworfen, und
zwar eine Hierarchie eindeutiger Art: Ganz selbstverstindlich ist es der

tiger Kritik abgesagt werden. Stadtkewitz, selbst Mitglied des Abgeordneten-
hauses von Berlin, trat daraufhin aus Protest aus seiner Partei, der CDU, aus.

51 Rommelspacher, Birgit: »Zur Emanzipation >der< muslimischen Frau, in: Aus
Politik und Zeitgeschichte (2009), H. 5, S. 34-38, hier S. 38.

52 Zucker, Renée: »Die Macht der Miitter«, in: die tageszeitung vom 5.3.2005, S.
22.

53 N. Kelek: Die fremde Braut, S. 265.

- am 14.02.2026, 17:00:07.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KRONZEUGINNEN DER ANKLAGE? | 351

Westen, dem die moralisch iiberlegene Position zukommt.«’* Aus diesem
moralischen Gefille ldsst sich die Legitimitdt zur Kontrolle und Erziehung
der muslimischen Minderheit durch die Mehrheitsgesellschaft ableiten, die
Beck-Gernsheim mit dem »zivilisatorischen Auftragc der européischen Ko-
lonialméchte und deren Selbstverstindnis als >white men’s burden< ver-
gleicht.

Es gilt, diese Argumentationsmuster einer kritischen Reflexion zu un-
terziehen, ohne muslimische Sprecherinnen, die sich negativ tiber ihre In-
group oder ehemalige Ingroup dulern, pauschal dem Verdacht der Anbie-
derung an die Mehrheitsgesellschaft auszusetzen. Nur so kann vermieden
werden, dass jede Form der Selbstkritik als Nestbeschmutzung denunziert
wird. Eine differenzierte Kritik wird jedoch nicht umhin kommen, sich der
Asymmetrie von Mehrheits- und Minderheitendiskursen und des daraus
folgenden Stigmatisierungspotentials bewusst zu sein. Von 16sungsorien-
tierter und damit konstruktiver Kritik zu unterscheiden sind zudem Debat-
tenbeitrdge, die kulturrassistisches Denken reproduzieren. Der stindige
Riickgriff einiger Debattenteilnehmerinnen auf eine bipolare Rhetorik, der
eine Wir-Sie-Dichotomie zugrunde liegt, die MuslimInnen eine fundamen-
tale Andersartigkeit und Minderwertigkeit unterstellt und diese Position mit
einer vermeintlichen Innenansicht legitimiert, fuhrt zwangsldufig zu der
Frage nach dem positiv-identitétsstiftenden Potential, den diese Rhetorik
fiir die Sprecherin bereithilt. Es sei darauf hingewiesen, dass die Rolle der
Kronzeugenschaft nicht nur fiir das Publikum, sondern auch fiir das sie aus-
fullende Subjekt bestimmte Funktionen erfiillt, erlaubt sie im Kontext der
Integrationsdebatten doch wenigstens auf der Diskursebene den »>Fronten-
wechsel« auf die Seite der Mehrheitsgesellschaft. Deutlich wird dies bei-
spielsweise in folgendem Zeitungsartikel, den Necla Kelek anldsslich der
Deutschen Islam Konferenz zum Thema >Integration< von MuslimInnen in
der FAZ veroffentlichte. Darin heifit es: »Wenn die Muslime meinen, die
Triebhaftigkeit des Mannes nur dadurch beherrschen zu konnen, dass man
die Frau aus der Offentlichkeit verbannt oder die Frauen und Téchter unter
den Schleier zwingt oder verheiratet, dann widerspricht das den Werten un-
serer Gesellschaft von der Selbstbestimmung des Menschen [Hervorhe-

54 Beck-Gernsheim, Elisabeth: Wir und die Anderen. Kopftuch, Zwangsheirat und
andere Miflverstindnisse, Frankfurt am Main: Suhrkamp 2007, S. 79.

- am 14.02.2026, 17:00:07.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

352 | YASEMIN SHOOMAN

bung von mir, Y. S.].«55 Ganz selbstverstindlich verortet sich Kelek, die
sich ansonsten da, wo es ihre Argumentation stiitzt, als Muslimin positio-
niert™®, hier als Teil der deutschen Mehrheitsgesellschaft, von der sie Mus-
limInnen als Kollektiv expressis verbis ausschlieft. »Ich gehore«, so liest
man auch bei Serap Cileli, »zu der Minderheit von Tiirken, die sich hier
wirklich integriert haben. [...] Seitdem ich meine Geschichte 6ffentlich ge-
macht und gegen eklatante Menschenrechtsverletzungen wie Zwangsehe
und Ehrenmord kiimpfe, wird mir das immer wieder bescheinigt.«’” — >Inte-
grieren< miissen sich dann nur noch die anderen.

55 Kelek, Necla: »Bist du nicht von uns, dann bist du des Teufels«, in: Frankfurter
Allgemeinen Zeitung vom 25.4.2007.

56 Vgl. beispielsweise den Artikel »Sie wollen ein anderes Deutschland«, den Ke-
lek am 14.3.2008 in der Frankfurter Allgemeinen Zeitung veroffentlichte. Darin
richtet sie das Wort an die muslimischen Verbande in Deutschland: »Ich mochte
hier, stellvertretend fiir die nichtorganisierten Muslime in diesem Land, sagen,
dass wir es Ihnen nicht langer iiberlassen, in der Offentlichkeit zu vertreten, wie
und was der Islam in diesem Land sein kann [Hervorhebung von mir, Y.S.].«

57 S. Cileli: Eure Ehre — unser Leid, S. 37.

- am 14.02.2026, 17:00:07.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.331
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

