1. Die Frage der Technologie

dem Nichts geschaffen. Aus der Sicht der Akteur-Netzwerk-Theorie, der wir
bei der Beschreibung der Konstruktion der Steinaxt folgen, sind Sein, Sinn
und Welt Konstruktionen. Sinn entsteht als ein Prozess der Konstruktion von
Akteur-Netzwerken durch technische Mediation. Aus diesem Grund wird die
Idee der Akteur-Netzwerke nicht nur mit der Technikphilosophie in Verbin-
dung gebracht, sondern auch mit dem, was man heute «materielle Kultur»
oder «materielle Semiotik» nennt.>® Wenn wir davon ausgehen, dass es bei
Sprache und semiotischer Kodierung nicht in erster Linie um Zeichensysteme
und deren Syntax, Semantik oder Pragmatik geht, sondern um technische
Mediation im metaphysischen Sinne als Prinzipien von Sein und Sinn, dann
bezieht sich die Idee einer materiellen Semiotik auf den Prozess, wie die
materielle Welt durch einen Konstruktionsprozess in Sinn verwandelt wird.
Wir schlagen vor, diesen Prozess der Konstruktion von Sinn «Vernetzen» zu
nennen. Durch das Vernetzen entstehen Sinn und natiirlich gleichzeitig Sein
und Welt als eine hihere Ebene emergenter Ordnung tiber die materiellen oder
biologischen Ebenen von Ordnung. Was bedeutet es, von Sinn (Sein und Welt)
als einer Ebene der emergenten Ordnung zu sprechen?

1.4 Sinn als eine Ebene emergenter Ordnung

Wir haben die Begriffe Technik und Konstruktion sorgfiltig eingefiihrt, um
die Steinaxt zu beschreiben, und versucht, deutlich zu machen, dass diese
Begriffe anders zu verstehen sind als das, wie die westliche philosophische
Tradition Technik und das Kiinstliche verstanden hat. Wir werden nun einen
weiteren Begriff einfithren: «Emergenz». Die Idee der Emergenz stammt
aus der allgemeinen Systemtheorie. Er beschreibt, wie etwas auf eine Weise
entsteht, die sich nicht von dem ableiten lisst, was ihm vorausgeht. Wir
haben die ganze Zeit dariiber gesprochen, wie die Steinaxt aus einem Pro-
zess der Konstruktion eines Akteur-Netzwerks «entstanden» ist. Der Begriff
«Emergenz» ist nicht willkirlich gewahlt. Es gibt keine kausale Erkldrung fiir
emergente Phinomene. Emergentes Verhalten oder emergente Eigenschaften
werden Systemen zugeschrieben, wenn die Elemente des Systems oder ihre
Interaktionen das Verhalten oder die Eigenschaften, die das System als Gan-
zes charakterisieren, nicht erkliren konnen. In diesem Zusammenhang sollte

20 Siehe Wikipedia, https://en.wikipedia.org/wiki/Material_culture; zur materiellen Se-
miotik siehe Law (2019).

hittps://dol.org/10.14361/97838309416617-005 - am 13.02.2026, 02:58:05. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EN—

53


https://en.wikipedia.org/wiki/Material_culture;
https://doi.org/10.14361/9783839416617-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://en.wikipedia.org/wiki/Material_culture;

54

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

man sich an die bekannte Aussage erinnern, dass das Ganze grofier ist als die
Summe seiner Teile. Wie viele Hominiden sind im Laufe von Hunderttausen-
denvon Jahren einfach an den im Flussbett liegenden Steinen vorbeigegangen
und haben nicht angehalten, um einen aufzuheben oder mit ihm zu «arbei-
ten»? Weder Steine noch Hominiden an sich machen eine Steinaxt oder einen
Jager oder Krieger. Es muss etwas anderes geschehen; etwas anderes muss
die Steinaxt und damit den Jiger oder Krieger und die anderen Assoziationen
im Netzwerk konstruieren. Wenn der Stein zur Axt und der Hominide zum
Jager wird, entsteht eine ganze Welt, in der solche Wesen ihren Platz haben.
Die Welt, die dabei entsteht, ist Sinn, d.h. etwas Einzigartiges, etwas sui
generis. Sinn ist etwas, das den Hominiden und den Stein umwandelt und in
dieser Umwandlung festhilt. Vor diesem bedeutsamen Ereignis gab es keine
Welt.* Wir behaupten, dass Sein, Welt und Sinn zusammen als eine Ebene der
emergenten Ordnung entstanden sind.

Um von Ebenen emergenter Ordnung zu sprechen, muss man Formen von
Ordnung postulieren, die auf der Grundlage des bereits Vorhandenen entste-
hen, aber nicht vorhergesagt oder kausal aus dem bereits Vorhandenen abge-
leitet werden kénnen. Wenn man von Ebenen emergenter Ordnung spricht,
muss man davon ausgehen, dass es in der Natur zwar zweifellos Kontinuitit
gibt, aber auch Diskontinuititen, die von einem Ordnungsprinzip zu ande-
ren Formen von Ordnung iibergehen. Das am hiufigsten zitierte Beispiel fir
Emergenz ist das Entstehen von Leben auf der Grundlage komplexer chemi-
scher Reaktionen auf der Ebene der rein physikalischen und materiellen Ord-
nung. Trotz der unermiidlichen Bemithungen von Generationen von Biologen
und Chemikern ldsst sich Leben nicht erkldren oder aus rein physikalischen,
materiellen oder chemischen Prozessen ableiten.” Das Leben ist eine héhere
Ebene emergenter Ordnung als rein chemische Reaktionen und physikalische
Prozesse. Es hat seine eigenen Organisationsprinzipien, zu denen vor allem
die auf Variation und Selektion beruhende Evolution gehért. Obwohl einige

21 In diesem Sinne hat Meillassoux (2010) recht mit seiner Kritik am Korrelationismus,
der auf Kant zurlickgeht und der darauf beruht, die Wirklichkeit in Subjekte und Ob-
jekte zu unterteilen und dann deren notwendige gegenseitige Abhangigkeit zu postu-
lieren. Doch wie der Pragmatismus gezeigt hat, ergeben sich diese Unterscheidung
und ihre Bedeutung aus sozialen Praktiken. Latour vervollstindigt das pragmatisti-
sche Projekt, indem er die Dinge als soziale Partner einbezieht. Er fiihrt, sozusagen,
die pragma, die Dinge, wieder in den Pragmatismus ein.

22 Trotz irrefithrender gegenteiliger Behauptungen erklart die «Assembly Theory» (Cro-
nin, Walker) das Leben nicht auf der Grundlage der Chemie, sondern beschreibt das

hittps://dol.org/10.14361/97838309416617-005 - am 13.02.2026, 02:58:05. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EN—


https://doi.org/10.14361/9783839416617-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Frage der Technologie

Physiker von der «Evolution» des Universums sprechen, ist dies eine héochst
fragwiirdige Metapher, die aus dem Bereich der Biologie iibernommen und
auf die Physik tibertragen wurde. In der rein physikalischen Welt gibt es kei-
ne Evolution. Wir schlagen vor, das Erscheinen von Sinn (Sein/Welt) auf der
Grundlage von Leben als das Entstehen einer noch héheren Ebene emergenter
Ordnung zu verstehen. Dementsprechend hat Sinn seine eigenen Ordnungs-
prinzipien, unabhingig von der biologischen Evolution. Wir haben von diesen
Ordnungsprinzipien als «Vernetzen» und «technische Mediation» gesprochen.
Leben ist nicht vernetzt und biologische Systeme konnen keine Akteur-Netz-
werke konstruieren. Sinn unterliegt nicht den evolutiondren Prozessen der Va-
riation und Selektion, sondern den Prozessen der technischen Mediation.*

Eine Ebene emergenter Ordnung kann als «<héher» bezeichnet werden als
die Ordnung, aus der sie hervorgegangen ist, und zwar nicht nur, weil sie aus
dem hervorgeht, was ihr vorausgegangen ist, sondern auch, weil sie komple-
xer und variabler ist und daher in der Lage ist, das, was vorausgegangen ist,
in ihre eigene Form der Ordnung zu «integrieren». Schlieflich kann das Leben
mit der physischen Materie Dinge tun, die die Materie selbst nicht tun konnte.
In dhnlicher Weise integriert der Sinn das Leben und die Materie in seine ei-
genen Ordnungsprozesse, oder in aristotelischen Begriffen: physis wird techné.
Sinn kann mit der Materie und dem Leben Dinge tun, die diese Ordnungsfor-
men selbst nicht tun kénnen. Sinn verwandelt Materie und Leben, zum Bei-
spiel Hominiden und Steine, in Jiger mit Axten. Technologie ist méglich, weil
Sinn eine hohere Ebene der emergenten Ordnung ist. Technologie ist die In-
tegration von Materie und Leben in Sinn. Einfache Steine werden zu Axten
und arme Hominiden werden zu Kriegern und Jagern. Nach dem Entstehen
von Sinn haben alle Dinge, materielle und lebendige, ihr Sein im Sinn und als
Sinn. Dies bleibt auch dann so, wenn Sinn selbst Unterscheidungen trifft, wie
die zwischen Geist und Materie, Worten und Dingen, Natur und Gesellschaft
usw.

Leben als einen bestimmten «Index» der Komplexitit. Leben ist nicht einfach «kom-
plexer» als Materie; es ist eine andere Art von Komplexitidt. Man kann nicht von der
Chemie zum Leben gelangen, indem man einfach Komplexitat hinzufiigt; es muss ei-
ne neue Form der Ordnung entstehen.

23 Deshalbsind alle fiir den klassischen Pragmatismus typischen Formen des «Sozialdar-
winismus» fehlgeleitet. Aus diesem Grund scheitert Luhmanns Programm einer allge-
meinen Systemtheorie auf der Ebene von Sinn. Fiir eine Diskussion der Unzulanglich-
keiten einer biologisch basierten Systemtheorie, wenn es um die Theorie des Sinnes
geht, siehe Belliger/Krieger (2024).

hittps://dol.org/10.14361/97838309416617-005 - am 13.02.2026, 02:58:05. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EN—

55


https://doi.org/10.14361/9783839416617-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

56

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

Als der Hominid diesen speziellen Stein zum ersten Mal aufhob, war
Sinn noch nicht entstanden. Was unser Zeitreisender bei diesem gewaltigen
und schicksalshaften Ereignis vor drei Millionen Jahren beobachtete, war die
Emergenz von Sinn. Sinn entstand sowohl materiell als auch semiotisch, so-
wohl «subjektiv» — durch die Erfahrung des Hominiden - als auch «objektiv»
— durch die Verwandlung des Steins in eine Axt. Wenn wir alle Dinge, die in
irgendeiner Weise an Akteur-Netzwerken beteiligt sind, als «Technologie» be-
trachten, dann kann Latour sagen, dass Technologie nicht nur ein Werkzeug,
ein Artefakt, ein passives Instrument ist, sondern ein Partner, ein sozialer
Akteur. Fiir Latour ist Technologie Gesellschaft, und Gesellschaft ist immer
technologisch vermittelt.”* Warum sprechen wir nun von Gesellschaft? Ein
Jagerist doch eine soziale Rolle und eine Axt ist ein Artefakt, ein Werkzeug, ein
kulturelles und damit soziales Wesen. Sobald wir Jiger und Axte haben, haben
wir Gesellschaft. Die Gesellschaft besteht aus allen Akteuren im Netzwerk.
Die Axt ist auch ein Mitglied der Gesellschaft. Es gibt keinen Hobbes’schen
Naturzustand, in dem der Mensch auflerhalb des Sozialen lebt. Es gibt keine
reine Natur ausserhalb der Gesellschaft oder der Kultur. Der Schritt in die
Welt, ein «Jiger» oder ein «Krieger» zu werden, ist dasselbe, wie ein Mitglied
der Gesellschaft zu werden. Um klar zum Ausdruck zu bringen, dass diese
Definition von Gesellschaft nicht mit unserem modernen Konzept vergleich-
bar ist, spricht Latour lieber vom «Kollektiv». Und wenn die Technik das
Kollektiv ist, dann sind alle technisch vermittelten Wesen soziale Konstrukte.
Wenn wir uns daran erinnern, dass sowohl Postmodernisten (z.B. Foucault)
als auch Pragmatisten (z.B. Rorty und Brandom) behaupten, dass Sinn aus
sozialen Praktiken entsteht, sollten diese sozialen Praktiken aus unserer Sicht
als Praktiken der technischen Mediation, d.h. als Konstruktion von Akteur-
Netzwerken verstanden werden.?

Als Sinntheorie unterscheidet sich das Konzept der technischen Mediation
nicht nur von traditionellen Sinntheorien, sondern auch in vielerlei Hinsicht

24 Vergessen wir nicht Heideggers Behauptung, dass sich das Sein in unserer Zeit als
Technologie offenbart. In seinem spateren Werk versteht Latour (2013) Technologie als
eine bestimmte «Existenzweise» neben anderen, wie Politik, Religion, Wissenschaft
usw. Wir verwenden den Begriff «Technologie» im Sinne von technischer Mediation,
die, wie wir behaupten, fiir alle Existenzweisen als Netzwerke gilt.

25  Die Idee der «Konstruktion» ist in der pragmatistischen Tradition und unter dem Na-
men «sozialer Konstruktionismus» bekannt geworden. Wir verwenden den Begriff je-
doch nicht im Rahmen dieser Theorien, sondern im Rahmen der Akteur-Netzwerk-
Theorie, die soziale Praktiken als «technische Mediation» interpretiert.

hittps://dol.org/10.14361/97838309416617-005 - am 13.02.2026, 02:58:05. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EN—


https://doi.org/10.14361/9783839416617-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Frage der Technologie

von traditionellen Vorstellungen davon, was Technik ist. Die Idee der techni-
schen Mediation besagt nicht nur, dass menschliches Handeln in dem Sinne
vermittelt wird, dass es von Werkzeugen, Artefakten oder materiellen Dingen
beeinflusst wird, oder sogar von visuellen oder akustischen Zeichen, wie in der
Sprache.* Technische Mediation bedeutet nicht, dass Menschen Werkzeuge
benutzen, um Dinge zu tun, die sie sonst mit ihren blofRen Hinden nicht tun
koénnten. Es bedeutet nicht, dass Werkzeuge und Technologien die natiirlichen
menschlichen Fihigkeiten erweitern oder erginzen, wie es die bekannte Theo-
rie der Technik als Erweiterung des Kérpers vorschligt.”” All diese verschie-
denen Interpretationen der Technik und des Kiinstlichen sind zweifellos rich-
tig. Die Axt hat den Hominiden beeinflusst, so wie die industrielle Produkti-
on die moderne Gesellschaft, das menschliche Selbstverstindnis und alles an-
dere, was Menschen in der industriellen Welt tun und sind, beeinflusst. Aber
technische Mediation bedeutet mehr als die blofRe Beeinflussung, Vergrofie-
rung oder Erweiterung dessen, was der Mensch mit seinen natiirlichen Fihig-
keiten allein tun kann. Wir haben keine Situation, in der nackte, nur mit ihrem
Korper ausgestattete Menschen unabhingig von irgendwelchen Artefakten in-
klusive Zeichensystem existierten. Es gibt nicht einen nackten Menschen, der
dann auf die Idee kommt, mithilfe von Dingen etwas zu tun. Der Mensch ent-
steht als das, was er ist, zusammen mit der Technik, und als die Technik sich
indert, indert sich der Mensch.

Wir miissen alles, was uns iiber die menschliche Natur und die Technik
beigebracht wurde, beiseitelassen und uns ansehen, was geschah, als die erste
Steinaxt konstruiert wurde. In unserem Beispiel der Steinaxt konstruierte die
technische Mediation das Wesen, die Identitit und die Existenz des Homini-
den, der schlieflich — héchstwahrscheinlich durch technische Mediation — im
Laufe der Evolution zum Homo sapiens wurde. Mit der Emergenz der tech-
nischen Mediation, d.h. mit der Emergenz von Sinn, hatten das grofie Hirn
und die sprachlichen Fihigkeiten, die sich spiter entwickelten, einen Nutzen
und eine Wirkung. Diese evolutioniren Anpassungen verschafften bestimm-

1.28

ten Hominiden einen Vorteil.>® Ganz im Sinne von Heideggers «Geworfenheit»

26  Siehe lhde (1990), Verbeek (2008; 2011).

27  Siehe Kapp (1978), McLuhan (1964), Leroi-Gourhan (2024), Stiegler (1998), Ihde (1990),
Mumford (1934).

28  Zum Einfluss der Werkzeugherstellung auf die Entwicklung der kognitiven und sprach-
lichen Fahigkeiten siehe Orban/Caruana (2014).

hittps://dol.org/10.14361/97838309416617-005 - am 13.02.2026, 02:58:05. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EN—

57


https://doi.org/10.14361/9783839416617-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

58

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

entstand der Homo sapiens in einer Welt des Sinnes, in der bereits viele Ar-
ten von Artefakten und technischen Praktiken existierten. Dinge und Wesen
aller Art spielten eine aktive Rolle in den evolutioniren Prozessen, die zum Ho-
mo sapiens fithrten.? Die Handlungsfihigkeit von Nichtmenschen kann, wie
bereits erwihnt, im Konzept der «Affordanz» ausgedriickt werden. Was die
Idee der Affordanzen und die Theorie der technischen Mediation nahelegen,
darfjedoch nicht als das missverstanden werden, was im Gefolge von Marx als
«technologischer Determinismus» bezeichnet worden ist.*

Wenn die technische Vermittlung nicht einfach ein Einfluss eines Artefakts
oder Werkzeugs auf einen bereits unabhingig konstituierten menschlichen
Akteur ist und wenn sie nicht impliziert, dass die Gesellschaft durch die
Technik bestimmt wird, was bedeutet sie dann? Wir schlagen vor, technische
Mediation philosophisch zu verstehen, d.h. als einen Versuch, die ersten
Prinzipien des Seins und damit die ontologische Konstruktion des Akteurs
(sowohl des menschlichen als auch des nichtmenschlichen!) zu beschreiben.
Technische Mediation beschreibt, wie das Netzwerk von Assoziationen zwi-
schen Menschen und Nichtmenschen, das den Akteur sowie die Werkzeuge
und damit auch die Gesellschaft zustande kommt. Sie beschreibt den me-
taphysischen Prozess des Vernetzens als denjenigen, aus dem alle Wesen
hervorgehen. Alle Akteure im Netzwerk sind gleichzeitig Produkt und Pro-
duzent, was bedeutet, dass die Handlungsfihigkeit im gesamten Netzwerk
verteilt ist und das Netzwerk somit der Akteur ist. Wir kénnen uns hier an
Heideggers Interpretation von Aristoteles’ Definition des Menschen als je-
nes Tier erinnern, das die Sprache «hat», und zwar in dem Sinne, dass es
die Sprache ist, die den Menschen «hat». Wie Heidegger es ausdriickt: Die
Sprache spricht. Auf der Ebene von Sinn gibt es in diesem radikalen philo-
sophischen Verstindnis dessen, was Technologie bedeutet, nichts auerhalb
der Technologie. Es gibt keinen menschlichen Akteur und keine Gesellschaft,
die irgendwie auflerhalb des Bereichs des Technischen steht, sodass sie von
der Technik beeinflusst oder gar bestimmt werden konnte. Die Technik ist
also nicht etwas separat von uns, etwas auflerhalb der Gesellschaft oder der

29  Wirwerden darauf zuriickkommen in Kapitel 4 bei der Diskussion von Brandoms neo-
pragmatistischem Humanismus.

30 Dertechnologische Determinismus ist eine wirtschaftliche und soziologische Theorie,
die besagt, dass die Technologie einer Gesellschaft die Institutionen, Strukturen und
Werte der Gesellschaft bestimmt. Der soziale Wandel ist eine Folge des technologi-
schen Wandels.

hittps://dol.org/10.14361/97838309416617-005 - am 13.02.2026, 02:58:05. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EN—


https://doi.org/10.14361/9783839416617-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Frage der Technologie

menschlichen Person. Wenn man verstanden hat, dass Technologie nicht ein
bestimmtes Artefakt ist, sondern das gesamte Netzwerk von Akteuren, die
an der Konstruktion und Nutzung von Artefakten beteiligt sind, ist es ver-
standlich, dass Latour sagen kann, dass die Gesellschaft Technologie ist. Der
Hominid ohne Axt, d.h. ohne Technologie, ist kein Jager, sondern ein blof3er
Affe, und ohne den Jager ist die Steinaxt lediglich ein Stein.

Der zentrale Punkt der technischen Mediation ist, dass sich die Idee der
Mediation auf die Assoziationen bezieht, die die Akteure in den Rollen, die
sie im Netzwerk spielen, konstituieren, und nicht etwa auf die Auferlegung ei-
ner Form durch ein aktives Subjekt auf ein vermeintlich passives Objekt oder
den Einfluss eines externen Objekts auf ein menschliches Subjekt. Mediati-
on bedeutet nicht, dass Technologien die menschliche Erfahrung der Welt be-
einflussen, formen oder konditionieren, denn der Mensch ist selbst eine Kon-
struktion der technischen Mediation und kein bereits geformtes Wesen, dasle-
diglich von der Technologie beeinflusst wird. Man muss sich immer vor Augen
halten, dass sich die technische Mediation in dem spezifischen Sinne, in dem
wir den Begriff verwenden, auf die Relationen zwischen den Akteuren bezieht,
die die Akteure, sowohl die menschlichen als auch die nichtmenschlichen, erst
zu dem machen, was sie sind. Es soll nochmals betont werden: Technische Me-
diation ist ein metaphysisches Konzept, das versucht, die Frage nach dem Sein
zu beantworten. So kontraintuitiv es auch sein mag, es sind die Beziehungen,
die Assoziationen, die Relationen, die primir sind. Die Identititen und Rollen
der Akteure ergeben sich aus den Relationen. Die Akteure sind nichts anders
als diese Relationen. Nimmt man die Relationen weg, verschwindet der Ak-
teur.

Diese Ideeist zu einer grundlegenden Erkenntnis der bekannten, von Goft-
man (1959) beschriebenen soziologischen Rollentheorie geworden. Soziale Ak-
teure treten auf einer Bithne auf, die bereits eingerichtet und mit dem Zube-
hor ausgestattet ist, das dazu beitrigt, die sozialen Akteure in ihrer jeweiligen
Rolle zu konstituieren. Ein Arzt zum Beispiel wird zum Arzt in der Praxis, wo
Diagnose und Therapie stattfinden. Ein Lehrer ist ein Lehrer im Klassenzim-
mer. Ein Bauarbeiter wird zu dem, was er auf der Baustelle ist, wo die Ausfiith-
rung der vielen praktischen Titigkeiten des Bauens moglich ist. Was in der So-
zialtheorie zu einem Gemeinplatz geworden ist, erheben wir mit der Akteur-
Netzwerk-Theorie zu einem metaphysischen Prinzip. Die Sinntheorie, die wir
vorschlagen, behauptet daher, dass das Sein relational und nicht substanziell
ist. Ontologisch sind die Relationen grundlegend, nicht die Relata. Die Me-
taphysik, die wir aus unserer Phinomenologie der Steinaxt ableiten, ist keine

hittps://dol.org/10.14361/97838309416617-005 - am 13.02.2026, 02:58:05. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EN—

59


https://doi.org/10.14361/9783839416617-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

60

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

Substanzontologie, sondern eine Relationsontologie.* Was wir bei der Entste-
hung von Sinn mit der Konstruktion des Akteur-Netzwerks der Steinaxt, des
Jagers, der Beute usw. erlebt haben, war die Konstruktion von Relationen. Als
die Philosophie im antiken Griechenland aufkam, mehr als 3,3 Millionen Jah-
re nach der Konstruktion der Steinaxt, blickten die griechischen Philosophen
nicht auf Netzwerke, sondern auf Dinge. Thales, der oft als der erste Philosoph
angesehen wird, fand die arché, das erste Prinzip aller Dinge, in einer besonde-
ren Art von Ding, nimlich dem Urelement Wasser. Spitere Philosophen fiig-
ten weitere Urelemente wie Erde, Luft und Feuer hinzu. Demokrit schlug Ato-
me vor. Heraklit sprach vom logos und Anaxagoras vom nous. Platon sieht das
Sein in den ewigen, unverinderlichen Ideen und Aristoteles in den individuel-
len Dingen, also in den Substanzen, die aus dem Zusammenkommen von vier
Ursachen entstehen. Im Gegensatz zu diesen frithen und schicksalhaften Ent-
scheidungen in der Geschichte der Philosophie und ihren bis heute spiirbare
Folgen schlagen wir vor, den Blick auf das Netzwerk oder die Relationen zu
richten, in denen die Dinge entstehen und ihren Platz haben. Wir bieten eine
relationale Metaphysik an, die auf der Idee des Vernetzens beruht.

1.5 Informationen

Netzwerke sind nichts anderes als Relationen. In seinem spiteren Werk wird
Latour (2013) verschiedene Arten von Netzwerken oder Arten des Vernetzens in
«Existenzweisen» (Modes of Existence) differenzieren. Was diese Existenzwei-
sen gemeinsam haben, ist, dass das Vernetzen sie zu Existenzweisen macht.
Wenn Metaphysik darauf hinausliuft, iber alles das Gleiche zu sagen, dann
behaupten wir, dass alles Vernetzen ist, auch wenn verschiedene Arten von
Netzwerken unterschieden werden konnen. Zugegeben, die Idee einer relatio-
nalen Ontologie ist schwierig. Es ist schwierig zu behaupten, dass das, was wir
sahen, als wir den Hominiden dabei beobachteten, wie er sich mit der Steinaxt
beschiftigte, «reine» Relationen waren und nichts anderes. Schliefilich lag der

31 Latour (2013:162) bringt diese Idee zum Ausdruck, indem er zwischen «Sein als Sein»
und «Sein als Anderes» unterscheidet. Im Gegensatz zum Sein-als-Sein, das auf einer
Grundlage von Substanz oder Gleichheit ruht, muss das Sein-als-Anderes eine «Subsis-
tenz» oder Kontinuitit herstellen. Es «<muss einen Sprung, einen Hiatus, durchlaufen,
um seine Kontinuitdt zu erlangen», und er fahrt fort, Tarde (163) zu zitieren: «Differenz
geht durch Unterscheiden vor sich.»

hittps://dol.org/10.14361/97838309416617-005 - am 13.02.2026, 02:58:05. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EN—


https://doi.org/10.14361/9783839416617-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

