
1. Die Frage der Technologie 53 

dem Nichts geschaffen. Aus der Sicht der Akteur-Netzwerk-Theorie, der wir 
bei der Beschreibung der Konstruktion der Steinaxt folgen, sind Sein, Sinn 
und Welt Konstruktionen. Sinn entsteht als ein Prozess der Konstruktion von 
Akteur-Netzwerken durch technische Mediation. Aus diesem Grund wird die 
Idee der Akteur-Netzwerke nicht nur mit der Technikphilosophie in Verbin
dung gebracht, sondern auch mit dem, was man heute «materielle Kultur» 
oder «materielle Semiotik» nennt.20 Wenn wir davon ausgehen, dass es bei 
Sprache und semiotischer Kodierung nicht in erster Linie um Zeichensysteme 
und deren Syntax, Semantik oder Pragmatik geht, sondern um technische 
Mediation im metaphysischen Sinne als Prinzipien von Sein und Sinn, dann 
bezieht sich die Idee einer materiellen Semiotik auf den Prozess, wie die 
materielle Welt durch einen Konstruktionsprozess in Sinn verwandelt wird. 
Wir schlagen vor, diesen Prozess der Konstruktion von Sinn «Vernetzen» zu 
nennen. Durch das Vernetzen entstehen Sinn und natürlich gleichzeitig Sein 
und Welt als eine höhere Ebene emergenter Ordnung über die materiellen oder 
biologischen Ebenen von Ordnung. Was bedeutet es, von Sinn (Sein und Welt) 
als einer Ebene der emergenten Ordnung zu sprechen? 

1.4 Sinn als eine Ebene emergenter Ordnung 

Wir haben die Begriffe Technik und Konstruktion sorgfältig eingeführt, um 
die Steinaxt zu beschreiben, und versucht, deutlich zu machen, dass diese 
Begriffe anders zu verstehen sind als das, wie die westliche philosophische 
Tradition Technik und das Künstliche verstanden hat. Wir werden nun einen 
weiteren Begriff einführen: «Emergenz». Die Idee der Emergenz stammt 
aus der allgemeinen Systemtheorie. Er beschreibt, wie etwas auf eine Weise 
entsteht, die sich nicht von dem ableiten lässt, was ihm vorausgeht. Wir 
haben die ganze Zeit darüber gesprochen, wie die Steinaxt aus einem Pro
zess der Konstruktion eines Akteur-Netzwerks «entstanden» ist. Der Begriff 
«Emergenz» ist nicht willkürlich gewählt. Es gibt keine kausale Erklärung für 
emergente Phänomene. Emergentes Verhalten oder emergente Eigenschaften 
werden Systemen zugeschrieben, wenn die Elemente des Systems oder ihre 
Interaktionen das Verhalten oder die Eigenschaften, die das System als Gan
zes charakterisieren, nicht erklären können. In diesem Zusammenhang sollte 

20 Siehe Wikipedia, https://en.wikipedia.org/wiki/Material_culture; zur materiellen Se
miotik siehe Law (2019). 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-005 - am 13.02.2026, 02:58:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://en.wikipedia.org/wiki/Material_culture;
https://doi.org/10.14361/9783839416617-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://en.wikipedia.org/wiki/Material_culture;


54 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

man sich an die bekannte Aussage erinnern, dass das Ganze größer ist als die 
Summe seiner Teile. Wie viele Hominiden sind im Laufe von Hunderttausen
den von Jahren einfach an den im Flussbett liegenden Steinen vorbeigegangen 
und haben nicht angehalten, um einen aufzuheben oder mit ihm zu «arbei
ten»? Weder Steine noch Hominiden an sich machen eine Steinaxt oder einen 
Jäger oder Krieger. Es muss etwas anderes geschehen; etwas anderes muss 
die Steinaxt und damit den Jäger oder Krieger und die anderen Assoziationen 
im Netzwerk konstruieren. Wenn der Stein zur Axt und der Hominide zum 
Jäger wird, entsteht eine ganze Welt, in der solche Wesen ihren Platz haben. 
Die Welt, die dabei entsteht, ist Sinn, d.h. etwas Einzigartiges, etwas sui 
generis. Sinn ist etwas, das den Hominiden und den Stein umwandelt und in 
dieser Umwandlung festhält. Vor diesem bedeutsamen Ereignis gab es keine 
Welt.21 Wir behaupten, dass Sein, Welt und Sinn zusammen als eine Ebene der 
emergenten Ordnung entstanden sind. 

Um von Ebenen emergenter Ordnung zu sprechen, muss man Formen von 
Ordnung postulieren, die auf der Grundlage des bereits Vorhandenen entste
hen, aber nicht vorhergesagt oder kausal aus dem bereits Vorhandenen abge
leitet werden können. Wenn man von Ebenen emergenter Ordnung spricht, 
muss man davon ausgehen, dass es in der Natur zwar zweifellos Kontinuität 
gibt, aber auch Diskontinuitäten, die von einem Ordnungsprinzip zu ande
ren Formen von Ordnung übergehen. Das am häufigsten zitierte Beispiel für 
Emergenz ist das Entstehen von Leben auf der Grundlage komplexer chemi
scher Reaktionen auf der Ebene der rein physikalischen und materiellen Ord
nung. Trotz der unermüdlichen Bemühungen von Generationen von Biologen 
und Chemikern lässt sich Leben nicht erklären oder aus rein physikalischen, 
materiellen oder chemischen Prozessen ableiten.22 Das Leben ist eine höhere 
Ebene emergenter Ordnung als rein chemische Reaktionen und physikalische 
Prozesse. Es hat seine eigenen Organisationsprinzipien, zu denen vor allem 
die auf Variation und Selektion beruhende Evolution gehört. Obwohl einige 

21 In diesem Sinne hat Meillassoux (2010) recht mit seiner Kritik am Korrelationismus, 
der auf Kant zurückgeht und der darauf beruht, die Wirklichkeit in Subjekte und Ob
jekte zu unterteilen und dann deren notwendige gegenseitige Abhängigkeit zu postu
lieren. Doch wie der Pragmatismus gezeigt hat, ergeben sich diese Unterscheidung 
und ihre Bedeutung aus sozialen Praktiken. Latour vervollständigt das pragmatisti

sche Projekt, indem er die Dinge als soziale Partner einbezieht. Er führt, sozusagen, 
die pragma, die Dinge, wieder in den Pragmatismus ein. 

22 Trotz irreführender gegenteiliger Behauptungen erklärt die «Assembly Theory» (Cro
nin, Walker) das Leben nicht auf der Grundlage der Chemie, sondern beschreibt das 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-005 - am 13.02.2026, 02:58:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Frage der Technologie 55 

Physiker von der «Evolution» des Universums sprechen, ist dies eine höchst 
fragwürdige Metapher, die aus dem Bereich der Biologie übernommen und 
auf die Physik übertragen wurde. In der rein physikalischen Welt gibt es kei
ne Evolution. Wir schlagen vor, das Erscheinen von Sinn (Sein/Welt) auf der 
Grundlage von Leben als das Entstehen einer noch höheren Ebene emergenter 
Ordnung zu verstehen. Dementsprechend hat Sinn seine eigenen Ordnungs
prinzipien, unabhängig von der biologischen Evolution. Wir haben von diesen 
Ordnungsprinzipien als «Vernetzen» und «technische Mediation» gesprochen. 
Leben ist nicht vernetzt und biologische Systeme können keine Akteur-Netz
werke konstruieren. Sinn unterliegt nicht den evolutionären Prozessen der Va
riation und Selektion, sondern den Prozessen der technischen Mediation.23 

Eine Ebene emergenter Ordnung kann als «höher» bezeichnet werden als 
die Ordnung, aus der sie hervorgegangen ist, und zwar nicht nur, weil sie aus 
dem hervorgeht, was ihr vorausgegangen ist, sondern auch, weil sie komple
xer und variabler ist und daher in der Lage ist, das, was vorausgegangen ist, 
in ihre eigene Form der Ordnung zu «integrieren». Schließlich kann das Leben 
mit der physischen Materie Dinge tun, die die Materie selbst nicht tun könnte. 
In ähnlicher Weise integriert der Sinn das Leben und die Materie in seine ei
genen Ordnungsprozesse, oder in aristotelischen Begriffen: physis wird techné. 
Sinn kann mit der Materie und dem Leben Dinge tun, die diese Ordnungsfor
men selbst nicht tun können. Sinn verwandelt Materie und Leben, zum Bei
spiel Hominiden und Steine, in Jäger mit Äxten. Technologie ist möglich, weil 
Sinn eine höhere Ebene der emergenten Ordnung ist. Technologie ist die In
tegration von Materie und Leben in Sinn. Einfache Steine werden zu Äxten 
und arme Hominiden werden zu Kriegern und Jägern. Nach dem Entstehen 
von Sinn haben alle Dinge, materielle und lebendige, ihr Sein im Sinn und als 
Sinn. Dies bleibt auch dann so, wenn Sinn selbst Unterscheidungen trifft, wie 
die zwischen Geist und Materie, Worten und Dingen, Natur und Gesellschaft 
usw. 

Leben als einen bestimmten «Index» der Komplexität. Leben ist nicht einfach «kom

plexer» als Materie; es ist eine andere Art von Komplexität. Man kann nicht von der 
Chemie zum Leben gelangen, indem man einfach Komplexität hinzufügt; es muss ei
ne neue Form der Ordnung entstehen. 

23 Deshalb sind alle für den klassischen Pragmatismus typischen Formen des «Sozialdar
winismus» fehlgeleitet. Aus diesem Grund scheitert Luhmanns Programm einer allge
meinen Systemtheorie auf der Ebene von Sinn. Für eine Diskussion der Unzulänglich
keiten einer biologisch basierten Systemtheorie, wenn es um die Theorie des Sinnes 
geht, siehe Belliger/Krieger (2024). 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-005 - am 13.02.2026, 02:58:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


56 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

Als der Hominid diesen speziellen Stein zum ersten Mal aufhob, war 
Sinn noch nicht entstanden. Was unser Zeitreisender bei diesem gewaltigen 
und schicksalshaften Ereignis vor drei Millionen Jahren beobachtete, war die 
Emergenz von Sinn. Sinn entstand sowohl materiell als auch semiotisch, so
wohl «subjektiv» – durch die Erfahrung des Hominiden – als auch «objektiv» 
– durch die Verwandlung des Steins in eine Axt. Wenn wir alle Dinge, die in 
irgendeiner Weise an Akteur-Netzwerken beteiligt sind, als «Technologie» be
trachten, dann kann Latour sagen, dass Technologie nicht nur ein Werkzeug, 
ein Artefakt, ein passives Instrument ist, sondern ein Partner, ein sozialer 
Akteur. Für Latour ist Technologie Gesellschaft, und Gesellschaft ist immer 
technologisch vermittelt.24 Warum sprechen wir nun von Gesellschaft? Ein 
Jäger ist doch eine soziale Rolle und eine Axt ist ein Artefakt, ein Werkzeug, ein 
kulturelles und damit soziales Wesen. Sobald wir Jäger und Äxte haben, haben 
wir Gesellschaft. Die Gesellschaft besteht aus allen Akteuren im Netzwerk. 
Die Axt ist auch ein Mitglied der Gesellschaft. Es gibt keinen Hobbes’schen 
Naturzustand, in dem der Mensch außerhalb des Sozialen lebt. Es gibt keine 
reine Natur ausserhalb der Gesellschaft oder der Kultur. Der Schritt in die 
Welt, ein «Jäger» oder ein «Krieger» zu werden, ist dasselbe, wie ein Mitglied 
der Gesellschaft zu werden. Um klar zum Ausdruck zu bringen, dass diese 
Definition von Gesellschaft nicht mit unserem modernen Konzept vergleich
bar ist, spricht Latour lieber vom «Kollektiv». Und wenn die Technik das 
Kollektiv ist, dann sind alle technisch vermittelten Wesen soziale Konstrukte. 
Wenn wir uns daran erinnern, dass sowohl Postmodernisten (z.B. Foucault) 
als auch Pragmatisten (z.B. Rorty und Brandom) behaupten, dass Sinn aus 
sozialen Praktiken entsteht, sollten diese sozialen Praktiken aus unserer Sicht 
als Praktiken der technischen Mediation, d.h. als Konstruktion von Akteur- 
Netzwerken verstanden werden.25 

Als Sinntheorie unterscheidet sich das Konzept der technischen Mediation 
nicht nur von traditionellen Sinntheorien, sondern auch in vielerlei Hinsicht 

24 Vergessen wir nicht Heideggers Behauptung, dass sich das Sein in unserer Zeit als 
Technologie offenbart. In seinem späteren Werk versteht Latour (2013) Technologie als 
eine bestimmte «Existenzweise» neben anderen, wie Politik, Religion, Wissenschaft 
usw. Wir verwenden den Begriff «Technologie» im Sinne von technischer Mediation, 
die, wie wir behaupten, für alle Existenzweisen als Netzwerke gilt. 

25 Die Idee der «Konstruktion» ist in der pragmatistischen Tradition und unter dem Na
men «sozialer Konstruktionismus» bekannt geworden. Wir verwenden den Begriff je
doch nicht im Rahmen dieser Theorien, sondern im Rahmen der Akteur-Netzwerk- 
Theorie, die soziale Praktiken als «technische Mediation» interpretiert. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-005 - am 13.02.2026, 02:58:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Frage der Technologie 57 

von traditionellen Vorstellungen davon, was Technik ist. Die Idee der techni
schen Mediation besagt nicht nur, dass menschliches Handeln in dem Sinne 
vermittelt wird, dass es von Werkzeugen, Artefakten oder materiellen Dingen 
beeinflusst wird, oder sogar von visuellen oder akustischen Zeichen, wie in der 
Sprache.26 Technische Mediation bedeutet nicht, dass Menschen Werkzeuge 
benutzen, um Dinge zu tun, die sie sonst mit ihren bloßen Händen nicht tun 
könnten. Es bedeutet nicht, dass Werkzeuge und Technologien die natürlichen 
menschlichen Fähigkeiten erweitern oder ergänzen, wie es die bekannte Theo

rie der Technik als Erweiterung des Körpers vorschlägt.27 All diese verschie
denen Interpretationen der Technik und des Künstlichen sind zweifellos rich
tig. Die Axt hat den Hominiden beeinflusst, so wie die industrielle Produkti
on die moderne Gesellschaft, das menschliche Selbstverständnis und alles an
dere, was Menschen in der industriellen Welt tun und sind, beeinflusst. Aber 
technische Mediation bedeutet mehr als die bloße Beeinflussung, Vergröße
rung oder Erweiterung dessen, was der Mensch mit seinen natürlichen Fähig
keiten allein tun kann. Wir haben keine Situation, in der nackte, nur mit ihrem 
Körper ausgestattete Menschen unabhängig von irgendwelchen Artefakten in
klusive Zeichensystem existierten. Es gibt nicht einen nackten Menschen, der 
dann auf die Idee kommt, mithilfe von Dingen etwas zu tun. Der Mensch ent
steht als das, was er ist, zusammen mit der Technik, und als die Technik sich 
ändert, ändert sich der Mensch. 

Wir müssen alles, was uns über die menschliche Natur und die Technik 
beigebracht wurde, beiseitelassen und uns ansehen, was geschah, als die erste 
Steinaxt konstruiert wurde. In unserem Beispiel der Steinaxt konstruierte die 
technische Mediation das Wesen, die Identität und die Existenz des Homini
den, der schließlich – höchstwahrscheinlich durch technische Mediation – im 
Laufe der Evolution zum Homo sapiens wurde. Mit der Emergenz der tech
nischen Mediation, d.h. mit der Emergenz von Sinn, hatten das große Hirn 
und die sprachlichen Fähigkeiten, die sich später entwickelten, einen Nutzen 
und eine Wirkung. Diese evolutionären Anpassungen verschafften bestimm
ten Hominiden einen Vorteil.28 Ganz im Sinne von Heideggers «Geworfenheit» 

26 Siehe Ihde (1990), Verbeek (2008; 2011). 
27 Siehe Kapp (1978), McLuhan (1964), Leroi-Gourhan (2024), Stiegler (1998), Ihde (1990), 

Mumford (1934). 
28 Zum Einfluss der Werkzeugherstellung auf die Entwicklung der kognitiven und sprach

lichen Fähigkeiten siehe Orban/Caruana (2014). 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-005 - am 13.02.2026, 02:58:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


58 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

entstand der Homo sapiens in einer Welt des Sinnes, in der bereits viele Ar
ten von Artefakten und technischen Praktiken existierten. Dinge und Wesen 
aller Art spielten eine aktive Rolle in den evolutionären Prozessen, die zum Ho
mo sapiens führten.29 Die Handlungsfähigkeit von Nichtmenschen kann, wie 
bereits erwähnt, im Konzept der «Affordanz» ausgedrückt werden. Was die 
Idee der Affordanzen und die Theorie der technischen Mediation nahelegen, 
darf jedoch nicht als das missverstanden werden, was im Gefolge von Marx als 
«technologischer Determinismus» bezeichnet worden ist.30 

Wenn die technische Vermittlung nicht einfach ein Einfluss eines Artefakts 
oder Werkzeugs auf einen bereits unabhängig konstituierten menschlichen 
Akteur ist und wenn sie nicht impliziert, dass die Gesellschaft durch die 
Technik bestimmt wird, was bedeutet sie dann? Wir schlagen vor, technische 
Mediation philosophisch zu verstehen, d.h. als einen Versuch, die ersten 
Prinzipien des Seins und damit die ontologische Konstruktion des Akteurs 
(sowohl des menschlichen als auch des nichtmenschlichen!) zu beschreiben. 
Technische Mediation beschreibt, wie das Netzwerk von Assoziationen zwi
schen Menschen und Nichtmenschen, das den Akteur sowie die Werkzeuge 
und damit auch die Gesellschaft zustande kommt. Sie beschreibt den me
taphysischen Prozess des Vernetzens als denjenigen, aus dem alle Wesen 
hervorgehen. Alle Akteure im Netzwerk sind gleichzeitig Produkt und Pro
duzent, was bedeutet, dass die Handlungsfähigkeit im gesamten Netzwerk 
verteilt ist und das Netzwerk somit der Akteur ist. Wir können uns hier an 
Heideggers Interpretation von Aristoteles’ Definition des Menschen als je
nes Tier erinnern, das die Sprache «hat», und zwar in dem Sinne, dass es 
die Sprache ist, die den Menschen «hat». Wie Heidegger es ausdrückt: Die 
Sprache spricht. Auf der Ebene von Sinn gibt es in diesem radikalen philo
sophischen Verständnis dessen, was Technologie bedeutet, nichts außerhalb 
der Technologie. Es gibt keinen menschlichen Akteur und keine Gesellschaft, 
die irgendwie außerhalb des Bereichs des Technischen steht, sodass sie von 
der Technik beeinflusst oder gar bestimmt werden könnte. Die Technik ist 
also nicht etwas separat von uns, etwas außerhalb der Gesellschaft oder der 

29 Wir werden darauf zurückkommen in Kapitel 4 bei der Diskussion von Brandoms neo- 
pragmatistischem Humanismus. 

30 Der technologische Determinismus ist eine wirtschaftliche und soziologische Theorie, 
die besagt, dass die Technologie einer Gesellschaft die Institutionen, Strukturen und 
Werte der Gesellschaft bestimmt. Der soziale Wandel ist eine Folge des technologi
schen Wandels. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-005 - am 13.02.2026, 02:58:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Frage der Technologie 59 

menschlichen Person. Wenn man verstanden hat, dass Technologie nicht ein 
bestimmtes Artefakt ist, sondern das gesamte Netzwerk von Akteuren, die 
an der Konstruktion und Nutzung von Artefakten beteiligt sind, ist es ver
ständlich, dass Latour sagen kann, dass die Gesellschaft Technologie ist. Der 
Hominid ohne Axt, d.h. ohne Technologie, ist kein Jäger, sondern ein bloßer 
Affe, und ohne den Jäger ist die Steinaxt lediglich ein Stein. 

Der zentrale Punkt der technischen Mediation ist, dass sich die Idee der 
Mediation auf die Assoziationen bezieht, die die Akteure in den Rollen, die 
sie im Netzwerk spielen, konstituieren, und nicht etwa auf die Auferlegung ei
ner Form durch ein aktives Subjekt auf ein vermeintlich passives Objekt oder 
den Einfluss eines externen Objekts auf ein menschliches Subjekt. Mediati
on bedeutet nicht, dass Technologien die menschliche Erfahrung der Welt be
einflussen, formen oder konditionieren, denn der Mensch ist selbst eine Kon
struktion der technischen Mediation und kein bereits geformtes Wesen, das le
diglich von der Technologie beeinflusst wird. Man muss sich immer vor Augen 
halten, dass sich die technische Mediation in dem spezifischen Sinne, in dem 
wir den Begriff verwenden, auf die Relationen zwischen den Akteuren bezieht, 
die die Akteure, sowohl die menschlichen als auch die nichtmenschlichen, erst 
zu dem machen, was sie sind. Es soll nochmals betont werden: Technische Me
diation ist ein metaphysisches Konzept, das versucht, die Frage nach dem Sein 
zu beantworten. So kontraintuitiv es auch sein mag, es sind die Beziehungen, 
die Assoziationen, die Relationen, die primär sind. Die Identitäten und Rollen 
der Akteure ergeben sich aus den Relationen. Die Akteure sind nichts anders 
als diese Relationen. Nimmt man die Relationen weg, verschwindet der Ak
teur. 

Diese Idee ist zu einer grundlegenden Erkenntnis der bekannten, von Goff
man (1959) beschriebenen soziologischen Rollentheorie geworden. Soziale Ak
teure treten auf einer Bühne auf, die bereits eingerichtet und mit dem Zube
hör ausgestattet ist, das dazu beiträgt, die sozialen Akteure in ihrer jeweiligen 
Rolle zu konstituieren. Ein Arzt zum Beispiel wird zum Arzt in der Praxis, wo 
Diagnose und Therapie stattfinden. Ein Lehrer ist ein Lehrer im Klassenzim
mer. Ein Bauarbeiter wird zu dem, was er auf der Baustelle ist, wo die Ausfüh
rung der vielen praktischen Tätigkeiten des Bauens möglich ist. Was in der So
zialtheorie zu einem Gemeinplatz geworden ist, erheben wir mit der Akteur- 
Netzwerk-Theorie zu einem metaphysischen Prinzip. Die Sinntheorie, die wir 
vorschlagen, behauptet daher, dass das Sein relational und nicht substanziell 
ist. Ontologisch sind die Relationen grundlegend, nicht die Relata. Die Me
taphysik, die wir aus unserer Phänomenologie der Steinaxt ableiten, ist keine 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-005 - am 13.02.2026, 02:58:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


60 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

Substanzontologie, sondern eine Relationsontologie.31 Was wir bei der Entste
hung von Sinn mit der Konstruktion des Akteur-Netzwerks der Steinaxt, des 
Jägers, der Beute usw. erlebt haben, war die Konstruktion von Relationen. Als 
die Philosophie im antiken Griechenland aufkam, mehr als 3,3 Millionen Jah
re nach der Konstruktion der Steinaxt, blickten die griechischen Philosophen 
nicht auf Netzwerke, sondern auf Dinge. Thales, der oft als der erste Philosoph 
angesehen wird, fand die arché, das erste Prinzip aller Dinge, in einer besonde
ren Art von Ding, nämlich dem Urelement Wasser. Spätere Philosophen füg
ten weitere Urelemente wie Erde, Luft und Feuer hinzu. Demokrit schlug Ato
me vor. Heraklit sprach vom logos und Anaxagoras vom nous. Platon sieht das 
Sein in den ewigen, unveränderlichen Ideen und Aristoteles in den individuel
len Dingen, also in den Substanzen, die aus dem Zusammenkommen von vier 
Ursachen entstehen. Im Gegensatz zu diesen frühen und schicksalhaften Ent
scheidungen in der Geschichte der Philosophie und ihren bis heute spürbare 
Folgen schlagen wir vor, den Blick auf das Netzwerk oder die Relationen zu 
richten, in denen die Dinge entstehen und ihren Platz haben. Wir bieten eine 
relationale Metaphysik an, die auf der Idee des Vernetzens beruht. 

1.5 Informationen 

Netzwerke sind nichts anderes als Relationen. In seinem späteren Werk wird 
Latour (2013) verschiedene Arten von Netzwerken oder Arten des Vernetzens in 
«Existenzweisen» (Modes of Existence) differenzieren. Was diese Existenzwei
sen gemeinsam haben, ist, dass das Vernetzen sie zu Existenzweisen macht. 
Wenn Metaphysik darauf hinausläuft, über alles das Gleiche zu sagen, dann 
behaupten wir, dass alles Vernetzen ist, auch wenn verschiedene Arten von 
Netzwerken unterschieden werden können. Zugegeben, die Idee einer relatio
nalen Ontologie ist schwierig. Es ist schwierig zu behaupten, dass das, was wir 
sahen, als wir den Hominiden dabei beobachteten, wie er sich mit der Steinaxt 
beschäftigte, «reine» Relationen waren und nichts anderes. Schließlich lag der 

31 Latour (2013:162) bringt diese Idee zum Ausdruck, indem er zwischen «Sein als Sein» 
und «Sein als Anderes» unterscheidet. Im Gegensatz zum Sein-als-Sein, das auf einer 
Grundlage von Substanz oder Gleichheit ruht, muss das Sein-als-Anderes eine «Subsis
tenz» oder Kontinuität herstellen. Es «muss einen Sprung, einen Hiatus, durchlaufen, 
um seine Kontinuität zu erlangen», und er fährt fort, Tarde (163) zu zitieren: «Differenz 
geht durch Unterscheiden vor sich.» 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-005 - am 13.02.2026, 02:58:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

