IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne | 165

Gerade gegen ein solches Verhalten meint Lewis’ durch Unterweisung christli-
cher Werte — wobei diese also solche nicht explizit sein muss — steuern zu kdnnen.
Die PERELANDRA-TRILOGIE hat also auch erzieherische Absicht, von der Lewis meint,
sie gerade durch das Spiel mit dem Genre der Science Fiction realisieren zu kdnnen:

,.In mancher Hinsicht ist Jenseits des Schweigenden Sterns konventionelle Science Fiction, die
stellenweise starke Ahnlichkeit zu den Erziahlungen von H.G. Wells und anderen Pionieren die-
ses Genres aufweist. Durch die Einfithrung der tibernatiirlichen, christlichen Elemente (Eldila,
Malidil) tiberschreitet Lewis jedoch die Gattungsgrenzen.

Lewis benutzt die Ndhe zur konventionellen Science Fiction bewuft als Stilmittel, um seine in-
haltliche Umkehrung der in dieser Gattung vertretenen Werte noch deutlicher hervortreten zu
lassen. Bei ihm ist die Erde eine Enklave des Todes im Universum, das vor Leben nur so iiber-
quillt, und nicht, wie bei anderen Vertretern des Genres, eine Oase des Lebens in einer unendli-
chen toten Wiiste. Seine Auflerirdischen sind auch keine menschenvernichtenden Monster, wie

etwa die Marsianer in Wells’ Krieg der Welten**"’

Das Motiv der Jenseitsreise bietet fiir Lewis dabei die Moglichkeit eines Briicken-
schlags zwischen Science Fiction und klassischen, mythologischen, christlich einge-
farbten Motiven.

2.2 FJODOR MICHAILOWITSCH DOSTOJEWSKI:
TRAUM EINES LACHERLICHEN MENSCHEN

Dostojewskis Biografie: Von Katorga und Spielsucht

Fjodor Michailowitsch Dostojewski wird am 11.11.1821 in Moskau als zweites Kind
seiner Eltern geboren.”” Zu seinem Vater, Michail Andrejewitsch, hat er kein gutes
Verhiltnis. Der geizige, strenge und jdhzornige Arzt wird 1839 von seinen leibeige-
nen Bauern ermordet. Dostojewskis Mutter, die in dessen Erinnerungen als giitige,
verstindnisvolle und religiose Frau erscheint, stirbt bereits zwei Jahre zuvor an
Schwindsucht.””

Fjodor Dostojewski und sein &lterer Bruder Michail, die sich sehr nahestehen,
haben frith zuhause Unterricht, von ihren Eltern und Privatlehrern lernen sie bereits
mit vier Jahren Lesen und Schreiben aus der Heiligen Schrift. Spéter lernen sie Fran-
z6sisch und Latein und begeistern sich vor allem fiir Literatur. Nach einem Schulauf-
enthalt in einem Pensionat wird Fjodor Dostojewski mit sechzehn Jahren in die Mili-

obigen Ausfithrungen, sowie den Artikel D4S BOSE UND GOTT, auf den sich diese bezie-
hen: Lewis 1992b, 146- 150.

207 Rendel 1991, 141. Hervorheb. i. O.

208 Nach dem zu dieser Zeit in Russland giiltigen Julianischen Kalender ist Dostojewskis
Geburtstag der 30.10.1821. Hier sollen durchgéngig die Daten nach dem gregorianischen
Kalender genutzt werden.

209 Vgl Imbach 1979, 10.

https://dol.org/10.14361/6783839446836-011 - am 14.02.2026, 11:42:37. [



https://doi.org/10.14361/9783839446836-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

166 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit

taringenieurschule in Sankt Petersburg geschickt.”'” Nach seinem Abschluss mit dem
Grad eines Leutnants 1842 arbeitet er zunéchst im Kriegsministerium als technischer
Zeichner, gibt seine Stelle dann aber seiner Unabhéngigkeit willen auf.”"" Aus der
Erbschaft seines Vaters erhdlt Dostojewski von seinem Vormund immer wieder
Geld, gibt dies allerdings jeweils innerhalb kiirzester Zeit aus.*'* Der vor allem durch
dessen Besuch 1843 ausgeldste Balzac-Enthusiasmus der russischen Intelligenz ver-
anlasst ihn dazu, Balzacs Roman EUGENIE GRANDET zu iibersetzen. Aullerdem tiiber-
setzt er noch George Sands L4 DERNIERE ALBINI, bevor er seinen ersten eigenen Ro-
man ARME LEUTE verdffentlicht, der groBen Erfolg hat.”"

,,Im Januar 1846 wurde der Roman ,ARME LEUTE ‘ gedruckt, noch im selben Mo-
nat auch sein zweites Werk ,DER DOPPELGANGER ‘; und schon im Februar erschien
Belinskijs*'* beriihmte sechzehn Seiten lange Kritik, die ihn aus der Anonymitit in
einen Strudel der Anerkennung hineinriB.“*"> Nachdem sich dem Schriftsteller zu-
néchst die Tiiren aller literarischen Salons St. Petersburgs 6ftnen, ist die tibermaBige
Anerkennung nicht von langer Dauer.”'® DER DOPPELGANGER, DER HERR PROCHART-
SCHIN (1847) und HELLE NACHTE (1848) finden keinen groBen Zuspruch, iiber DER
HERR PROCHARTSCHIN verfasst Belinski gar eine , bosartige Kritik**'". Dostojewski
lebt erneut von kleinen Honoraren und schreibt Feuilletons. Anschluss hat er noch
immer bei einem literarisch-politischen Kreis, der sich im Hause eines Beamten des
AuBenministeriums, Michail Petraschewski, den Dostojewski 1846 kennengelernt
hatte, trifft.'® ,»,Man diskutiert iiber die franzosischen Sozialisten, vor allem Fourier
und Proudhon, tauscht die von der staatlichen Zensur verbotenen Biicher aus, fordert
die Abschaffung der Leibeigenschaft, und in hitzigen Auseinandersetzungen fillt
auch gelegentlich ein aufriihrerisches Wort.«*"

Am 23. April 1849 werden 34 Mitglieder der Gruppe wegen umstiirzlerischer
Gesprache und Lektiire verbotener Literatur verhaftet. Fiinfzehn von ihnen, darunter
Dostojewski, werden zum Tode verurteilt. In Demonstration der Hirte des Gesetzes
und der Milde des Herrschers ldsst Zar Nikolaus 1. unmittelbar vor der ErschieBung
der ersten Gruppe die Rebellen begnadigen.”

210 Vgl. Kasack 1998, 12.

211 Kasack spricht von zwei Jahren (Vgl. Kasack 1998, 13), Imbach von einigen Monaten
(Imbach 1979, 11).

212 Vgl. Maurina 1952, 23.

213 Vgl. Kasack 1998, 13.

214 Wissarion Belinski (Maurina schreibt hier Belinskij, da sie eine andere Umschrift des
Russischen nutzt) galt damals als einflussreichster russischer Literaturkritiker. (Vgl. Ka-
sack 1998, 13.) Dostojewski verehrt ihn als Kritiker, der sozialistische Belinski schétzt
Dostojewski als Schriftsteller. Die Beziehung kiihlt jedoch ab, als sich Belinski zuriick-
haltend gegeniiber dem Roman DER DOPPELGANGER &ufiert. (Vgl. Imbach 1979, 13)

215 Maurina 1952, Hervorheb. A. B.

216 Vgl. Kasack 1998, 14.

217 Kasack 1998, 14.

218 Vgl. Imbach 1979, 13.

219 Imbach 1979, 13.

220 Vgl. Imbach 1979, 14.

https://dol.org/10.14361/6783839446836-011 - am 14.02.2026, 11:42:37. [



https://doi.org/10.14361/9783839446836-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne | 167

Dostojewski, der sich ,,zum Besseren wiedergeboren“' fiihlt, verbringt die fol-
genden vier Jahre (1850-1854) in Omsk, Sibirien, untergebracht in einem Raum mit
150 Striflingen, Mordern, Betriigern und anderen Verbrechern.”” Die einzige erlaub-
te Lektiire ist die Bibel. Eine Ausgabe, die er sein Leben lang behielt, hatte er auf
dem Weg nach Sibirien geschenkt bekommen.

Dem Urteil gemdB muss der Autor nach seiner Haftentlassung sechs Jahre als
Soldat, zunidchst noch immer in Sibirien, verbringen.223 Nach zwei Jahren als einfa-
cher Soldat in Setimpalatinsk wird er zum Unteroffizier befordert, wohl auch dank
seiner Freundschaft zum stidtischen Staatsanwalt Baron Wrangel. Dieser fiihrt ihn
auch in die Gesellschaft ein, in der er Maria Dimitrijewna Isajewna kennenlernt. Die
schwérmerische, exzentrische Beamtenfrau mit achtjdhrigem Sohn heiratet Dosto-
jewski auf dessen hartnidckiges Werben hin schlieSlich nach dem Tod ihres Mannes.
Er wird seine schwindsiichtige Frau, mit der ihn nie viele Gemeinsamkeiten verbin-
den, bis zu ihrem Tod pflegen und sorgt auch dariiber hinaus fiir seinen Stiefsohn
Pawel >

Nach der — dank seiner Beziehungen friihzeitigen — Entlassung aus dem Militér-
dienst lebt Dostojewski mit seiner Frau und dem Stiefsohn in Twer und kann bereits
Ende des Jahre 1859 nach St. Petersburg zuriickkehren. Nach seiner nur geringen li-
terarischen Tatigkeit in Semipalatinsk aus Mangel an freier Zeit, der Diagnose von
Epilepsie bei ihm und der Begegnung mit seiner zukiinftigen Frau arbeitet er nun an
den zunichst in Zeitschriften erscheinenden 4 UFZEICHNUNGEN AUS EINEM TOTENHAU-
SE. Diese 1860-1862 erscheinende Prosa stellt anhand eines fiktiven Insassen die
Kartorga dar. Seine eigenen Erlebnisse kann Dostojewski, so schreibt er in einem
Brief an seinen Bruder, nicht autobiografisch beschreiben. Zeitgleich arbeitet er zu-
dem an dem Roman ERNIEDRIGTE UND BELEIDIGTE.”> Der Feuilleton-Roman er-
scheint aus finanziellen Griinden in Fortsetzungen in der Monatsschrift DIE ZEIT, die
Fjodor und Michail Dostojewski 1861 zum ersten Mal herausgeben. Sie wird aller-
dings bereits ein Jahr darauf wegen eines als antipatriotisch eingestuften Beitrags
verboten,”**

Im Juni 1862 reist der Schriftsteller erstmals nach Westeuropa, im Sommer 1863
folgt eine weitere Reise. Auf den Reisen, die ihn zuerst durch die groBen Hauptstiad-
te, zudem nach Baden-Baden, Wiesbaden, Bad Homburg und Genf fiihren— die Stid-
te des Gliickspiels, dem er zusehends verféllt —, trifft er sich immer wieder mit der
Studentin Apollinaria Suslowa. Die emanzipierte junge Frau und den Autoren, der
zuvor eine Erzdhlung von ihr in seiner Zeitschrift veréffentlicht hatte, verbindet eine
Art ,HaBliebe**”’.

221 Dostojewski in einem Brief noch am Tag des Erschiefungstermins an seinen Bruder Mi-
chail. Zit. nach Imbach 1979, 10.

222 Vgl. Kasack 1998, 23.

223 Vgl. Imbach 1979, 18.

224 Vgl. Imbach 1979, 19.

225 Vgl. Kasack 1998, 26-28.

226 Vgl. Imbach 1979, 21f.

227 Imbach 1979, 22.

https://dol.org/10.14361/6783839446836-011 - am 14.02.2026, 11:42:37. [



https://doi.org/10.14361/9783839446836-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

168 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit

Verschuldet zuriickgekehrt nach St. Petersburg zieht Dostojewski, aus Gewissen-
bissen gegeniiber seiner kranken Gattin, der besseren Luft wegen nach Moskau. Dort
schlieBt er sein bereits vor der zweiten Reise begonnenes Werk AUS DEM DUNKEL DER
GROBSTADT ab. Er und sein Bruder griinden eine neue Zeitschrift, DIE EPOCHE. Nach
dem Erscheinen von deren erster Nummer, am 15. April 1864, verstirbt Dostojewskis
Frau.”® Einige Monate spiter verstirbt auch ,,der heiBgeliebte Bruder, der in der ge-
meinsamen journalistischen Tétigkeit durch seine Niichternheit und seinen Wirklich-
keitssinn das notwendige Gegengewicht zur extremen Natur des Dichters bildete**”.

Dostojewski betrachtet es als seine Pflicht, fiir dessen Frau und vier Kinder auf-
zukommen sowie dessen Schulden zu iibernehmen, zu denen noch einige hinzukom-
men, als im Friihjahr 1865 die Zeitschrift Di£ EPOCHE bankrott macht.”’ Aus Not un-
terschreibt er einen erpresserischen Vertrag beim Verleger F.T. Stellowski, dem er
nicht nur die Rechte fiir eine Gesamtausgabe seiner bisher erschienenen Werke ab-
tritt, sondern sich zudem verpflichtet fiir deren Erscheinen bis zum 1.11.1866 einen
neuen Roman abzuliefern. Anderenfalls wiirden fiir neun Jahre alle Rechte an den
bisherigen und kiinftigen Verdffentlichungen ohne weiteres Honorar dem Verleger
gehdren.”' Die 3000 Rubel Vorschuss, die Dostojewski bekommt, gehen zum Grof-
teil an seine Gldubiger, mit dem Rest, den er allerdings schnell in Wiesbaden ver-
spielt, unternimmt er eine dritte Reise, im Grunde eine Flucht.

Mittellos zuriickgekehrt verspricht er dem Verleger Katkow den Roman SCHULD
UND SUHNE. In Eile entsteht in Moskau bei der Familie seiner Schwester Wera Kapi-
tel um Kapitel, wahrend Katkow bereits mit dem Vorabdruck in seiner Zeitschrift
RUSSISCHER BOTE beginnt. Anfang Oktober nach St. Petersburg zuriickgekehrt, die
Arbeit an SCHULD UND SUHNE unterbrechend, hat er dann noch einen knappen Monat
Zeit um den Vertrag mit Stellowski zu erfiillen.”> Der Stenotypistin Anna Grigor-
jewna Snitkina diktiert er den stark autobiografischen Roman DER SPIELER. Am 15.
Februar 1867 heiraten die beiden.

Trotz der Vertragserfiillung durch den SP/ELER und dem Erfolg von SCHULD UND
SUHNE droht Dostojewski das Schuldgeféangnis, weshalb er mit seiner Frau von dem
Verkaufserlgs ihrer Wohnungseinrichtung und des Schmuckes seiner Frau ins Aus-
land reist.” Erst nach vier Jahren, im Juli 1871 kehren sie zuriick. In der Zeit im
Westen entstehen DER IDIOT und DIE DAMONEN. Zwei Tochter werden geboren, von
denen eine nach wenigen Monaten stirbt. Immer wieder verliert der Autor Geld beim
Gliicksspiel, bis er in einem Brief an seine Frau am 28.4.1871 aus Wiesbaden
schreibt, er sei von der Spielleidenschaft kuriert und auf eine Riickkehr nach Russ-
land dringt.>*

228 Vgl. Imbach 1979, 22f.

229 Maurina 1952, 96.

230 Vgl. Imbach 1979, 25.

231 Vgl. Kasack 1998, 43.

232 Vgl. Imbach 1979, 26.

233 Vgl. Imbach 1979, 29 und Kasack 1998, 80.

234 Vgl. Kasack 1998, 81. Dort finden sich auch Ausziige aus besagtem Brief. Kasack meint,
eine ,,ungeheure seelische Erschiitterung®, ,,etwas Mystisches* miisse zu dieser Befreiung
gefiihrt haben.

https://dol.org/10.14361/6783839446836-011 - am 14.02.2026, 11:42:37. [



https://doi.org/10.14361/9783839446836-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne | 169

In St. Petersburg beendet er DiE DAMONEN, in denen er verschliisselt die Uber-
zeugung ausspricht, ,,daB allein der Glaube an Jesus Ruflland vor der inneren Zersto-
rung und Zersetzung befreien kann“***. Durch das geschickte Verhandeln seiner Frau
mit seinen Gldubigern kann Dostojewski die Buchausgaben von DER IDIOT und DIE
DAMONEN selbst drucken und mit dem Gewinn nicht nur seine Schulden zahlen, son-
dern auch ein Haus in Staraja Russa mieten, das er spiter auch kauft.”** Zudem arbei-
tet er fiir die Zeitschrift DER STAATSBURGER, in der er unter der Rubrik TAGEBUCH EI-
NES SCHRIFTSTELLERS selbst veroffentlichen kann. 1875 wird sein letztes Kind, der
Sohn Aljoscha geboren, der im Alter von drei Jahren stirbt. In dieser Zeit arbeitet der
Schriftsteller an seinem Roman DER JUNGLING, der sich ebenfalls mit religiosen Fra-
gen beschiftigt. >’ Seit 1876 gibt Dostojewski zudem das TAGEBUCH EINES SCHRIFT-
STELLERS als eigene Zeitschrift heraus, in der auch die Erzdhlung DER TRAUM EINES
LACHERLICHEN MENSCHEN erscheint. Die Arbeit hindert ihn nicht daran, im Sommer
1876 seine siebte Westeuropareise, eine Wiederholung seiner Kuren 1874 und 1875
in Bad Ems, zu unternehmen.”®

Nach dem Tod seines Sohnes im Mai 1878 reist Dostojewski mit dem Philoso-
phen und Theologen Wladimir Solojew zum Kloster Optino in der Néhe von Kosetz.
Nach seiner Riickkehr schreibt er in fieberhafter Eile DI BRUDER KARAMASOW.>’
»dein literarisches Werk fand in den BRUDERN KArRAMASOW Kronung und Ab-
schluB.“** Der 1878-1880 in Fortsetzungen erscheinende, letzte Roman Dostojews-
kis hat groBen Erfolg: Die Kaiserliche Akademie der Wissenschaften ernennt ihn
(endlich) zu ihrem Mitglied und gar der Zarenhof wendet ihm seine Gunst zu.**' Im
Juni 1880 wird Dostojewski als einer der Hauptredner zur Einweihung des Puschkin-
denkmals nach Moskau eingeladen. Der Erfolg seiner Rede, die er im August auch in
seinem Tagebuch eines Schriftstellers abdruckt, ist ungeheuer. Er spricht von seinem
Anliegen einer Anndherung Russlands und Europas, zu der das Evangelium Christi
die Grundlage darstellen solle.”* Die iibrigen Redner verzichten auf das Wort, der
Begeisterungssturm im Saal dauert eine halbe Stunde.**

Ein halbes Jahr spiter, in der Nacht des 6. Februar erleidet er einen Blutsturz.
Tags darauf legt er die Beichte ab und empfingt die Kommunion. Am 9. Februar
(dem 28. Januar nach Julianischem Kalender), so berichtet seine Frau, sagt er ihr,
dass er an diesem Tag sterben werde. Er bittet seine Frau, ihm eine aufs Geradewohl
in der Bibel, die ihn bereits in der Katorga begleitetet hatte, aufgeschlagene Stelle,
Mat 3,14-15, vorzulesen.”** Abends stirbt er. Drei Tage spiter wird Dostojewski im

235 Imbach 1979, 37.

236 Vgl. Imbach 1979, 39.

237 Vgl. Imbach 1979, 39f.

238 Vgl. Kasack 1998, 113.

239 Vgl. Imbach 1979, 41.

240 Kasack 1998, 155. Hervorheb. i. O.

241 Vgl. Maurina 1952, 150.

242 Vgl. Imbach 1979, 44. Ausschnitte der Rede sowie AuBerungen von Dostojewski zu den
vier Hauptpunkten seiner Rede iiber Puschkin finden sich bei Kasack 1998, 156-161.

243 Vgl. Imbach 1979, 45 und Kasack 1998, 157.

244 Vgl. Kasack 1998, 161f., Imbach 1979, 45f.

https://dol.org/10.14361/6783839446836-011 - am 14.02.2026, 11:42:37. [



https://doi.org/10.14361/9783839446836-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

170 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit

Alexander Newski-Kloster beigesetzt. ,,Die grandiose Beisetzung gestaltete sich zum
historischen Ereignis. Auf Staatskosten hatte man ihn in die Hélle nach Sibirien ge-
sandt, auf Staatskosten geleitete man ihn nun in den Himmel.***

Inhalt der Jenseitsreise in TRAUM EINES LACHERLICHEN MENSCHEN

In Dostojewskis 1877 erstmalig in TAGEBUCH EINES SCHRIFTSTELLERS veroffentlichten
Erzihlung TRAUM EINES LACHERLICHEN MENSCHEN berichtet der Protagonist, wie er in
einem Traum — er schléft ein, wihrend er {liber seinen geplanten Selbstmord griibelt —
eine Version der paradiesischen Erde vor dem Siindenfall, den er selbst dann aller-
dings herbeifiihrt, erlebt und darauthin die Erkenntnis iiber die Moglichkeit einer
neugeordneten, von Liebe erfiillten Erde seinen Mitmenschen als ,,die Wahrheit**
verkiindet.

Der Ich-Erzdhler, der sich selbst einen ldcherlichen Menschen nennt und meint,
so von allen anderen immer schon wahrgenommen zu werden, berichtet zunichst in
die Vergangenheit blickend, ergo bereits im Besitz ,,der Wahrheit“, was zu seinem
Traum fiihrte. Er erzdhlt von seiner Gewissheit, es gibe auBler ihm nichts auf der
Welt und alles sei ,,vollkommen einerlei“**’ sowie von seinem Entschluss, sich zu er-
schieBen. In der Nacht, in der aus dem bereits ldnger gereiften Entschluss beim An-
blick eines Sternes eine Entscheidung, es in dieser Nacht zu tun, wird, weist er ein
kleines Médchen ab, das auf der Strae um seine Hilfe ersucht. Als er spéter zuhause
bemerkt, dass er Mitleid mit dem Kind hat, fragt er sich aufgebracht, warum ihn die-
se Empfindung iiberkommt, wenn es ihm angesichts des nahe bevorstehenden Todes
doch gleichgiiltig sein miisste. In dieser Gefiihlslage schléft er schlieBlich ein und
beginnt zu trdumen.

Zunichst nimmt er, nur noch mit Hor- und Tastsinn ausgestattet, wahr, wie er be-
erdigt wird. Als ihm im Sarg unangenehm Wassertropfen auf das Augenlied fallen,
ruft er verédrgert den ,,Beherrscher all dessen, was mit mir geschah“248 an, ihm etwas
,,Verniinftigeres zuteilwerden zu lassen‘®®. Von einem ,,dunklen, unbekannten We-
sen” begleitet, wird er daraufhin in den Weltenraum enthoben und auf eine ,,Doppel-
géngerin® der Erde gebracht. Die dortige paradiesische Natur wird von gliicklichen
Menschen bewohnt, die zur Flora, Fauna und allen Mitmenschen in familidrem,
durch groBte Liebe geprigtem Verhiltnis stehen. Nach einiger Zeit ,,verseucht[e]*“**
der Protagonist allerdings mit seiner Gegenwart die siindenlose Erde: Liigen, Wol-
lust, Eifersucht und Grausamkeit kommen auf. Die Menschen halten das friihere
Gliick, auf das der verzweifelte Protagonist sie hinweist, fiir eine Illusion und mei-
nen, nur mittels der Wissenschaft die Wahrheit von neuem finden und bewusst an-
nehmen zu kénnen. Der Protagonist erwacht schlieflich vor Seelenschmerz iiber die
Situation.

245 Maurina 1952, 163.

246 Dostojewski 1968, 499.
247 Dostojewski 1968, 499.
248 Dostojewski 1968, 507.
249 Dostojewski 1968, 507.
250 Dostojewski 1968, 515.

https://dol.org/10.14361/6783839446836-011 - am 14.02.2026, 11:42:37. [



https://doi.org/10.14361/9783839446836-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne | 171

Er berichtet, dass er, seit ihm der Traum ,,ein neues, grof3es, erfrischtes, starkes
Leben [ge]offenbart“251 hat, seine Erkenntnis, dass die Menschen gliicklich sein kon-
nen, zu verkiinden versucht, zu Nachstenliebe aufruft und daran glaubt, dass sich die
Erde neu ordnen kénnte, wiirden nur alle ,,wollen“*?. Seine Mitmenschen aber la-
chen ihn weiterhin aus.

Analyse der Jenseitsreise in TRAUM EINES LACHERLICHEN MENSCHEN
Der Protagonist: Ein selbst im Traum verlachter Antiheld

Der Protagonist der Erzéhlung gibt seinen Namen nicht preis. Seine wichtigste ,,Ei-
genschaft” aber gibt der Erzéhlung sogar den Namen. Der studierte Petersburger be-
zeichnet sich selbst als ldcherlichen Menschen, im Leben wie in der Wissenschaft
habe sich dies gezeigt, immer hétten alle tiber ihn gelacht. SchlieBlich wird ihm alles
gleichgiiltig und er meint, die ganze Welt sei vielleicht nur eine Vision und nur fiir
ihn geschaffen, sterbe er, so hére auch die Welt — zumindest fiir ihn — auf zu sein.”>
Emrich, der eine hinreichende Kenntnis Dostojewskis beziiglich zeitgendssischer Ni-
hilsmus-Konzeptionen postuliert, wobei er auf die Konzeption Friedrich Heinrich Ja-
cobis verweist, sieht hier ein nihilistisches Welt- und Wirklichkeitsverstindnis.?*
Dieser eigenen Uberzeugung fillt der Protagonist im Grunde zum Opfer, wenn er be-
schliet, seinem Leben ein Ende zu setzen. Eine lebensbejahende Einstellung ge-
winnt er erst wieder durch seinen Traum, der einen Wendepunkt fiir ihn selbst dar-
stellt. Was er im Traum sieht, hatte er zuvor im Leben vermisst: ,,dal} ich das alles
schon frither vorausgeahnt, daf diese ganze Freude und Herrlichkeit mir schon auf
unserer Erde als verlockende Sehnsucht [...] vertraut gewesen sei“>. Er stand in ei-
nem zerrissenen Verhdltnis zu seinen Mitmenschen (,,warum konnte ich sie nicht
hassend lieben?“256) — durch die Menschen in seinem Traum, die er ,,schweigend
[an]betet[e]“257, andert sich dies, er liebt nun alle nach dem Gebot der Selbst- und
Nichstenliebe.®

An der Reaktion seiner Mitmenschen dndert diese neue Uberzeugung allerdings
nichts: Wieder/noch immer (selbst noch im Traum von den Menschen nach dem
Siindenfall, fiir die er sich sogar kreuzigen lassen will in seinem tiefen Schuldgefiihl)
wird er ausgelacht, nun sogar fiir verriickt erklirt.” Wihrend der Erzihler zuvor zu
stolz war zu reagieren, indem er seinen Mitmenschen gesteht, dass er selbst um diese
Lacherlichkeit weil3, ldasst er das Lachen nun iiber sich ergehen, weil er sie liebt.
Gleichgeblieben ist in seinem Denken allerdings der Egozentrismus. Dachte er zuvor,

251 Dostojewski 1968, 506.
252 Dostojewski 1968, 520.
253 Vgl. Dostojewski 1968, 504.
254 Vgl. Emrich 2009, 125.
255 Dostojewski 1968, 514.
256 Dostojewski 1968, 514.
257 Dostojewski 1968, 514.
258 Vgl. Dostojewski 1968, 520.
259 Vgl. Dostojewski 1968, 498.

https://dol.org/10.14361/6783839446836-011 - am 14.02.2026, 11:42:37. [



https://doi.org/10.14361/9783839446836-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

172 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit

: : 260 . . - . .
,,dal es auler mir nichts gab“™", so sieht er sich nun als Auserwihlten, als einzigen,

der die Wahrheit weifl und damit ein schweres Los gezogen hat: ,,Ach, wie schwer ist
es doch, ganz allein die Wahrheit zu wissen! Aber das werden sie nicht verstehen.
Nein, das werden sie nicht verstehen.“**'

Neuhéuser schreibt iiber den (allerdings bei ihm nur in Bezug auf den Beginn der
Erzéhlung angesprochenen) Egoismus des von seiner Umwelt entfremdeten Protago-
nisten:

,.Eine einseitige Verstandesbildung, ein darauf bauendes gesteigertes Selbstbewultsein, die Ar-
roganz eines von sich eingenommenen Intellekts, — das alles zusammen ist der Néhrboden fiir
den Stolz, der dem lacherlichen Menschen zugleich als Mittel dient, mit der Erkenntnis seiner
Lacherlichkeit, d.h. der Andersartigkeit seiner Person fertig zu werden. [...] Als egoistisch auf
sein Ich konzentrierter Mensch lebt er aus der Reflexion heraus. So ist er vollkommen in den
Kerker seines Bewufitseins eingeschlossen [...] In der Reflexion hat er sich eine Welt erschaf-
fen, die sich zunehmend von der Realitéit absetzt. In dieser imagindren Welt wird ein jedes
Ding austauschbar, ersetzbar. [...] Die letzte Konsequenz ist, dal das Denken seines Inhalts be-
raubt ist und zum Stillstand kommt. Der Prozef3 einer scheinbar endlosen Reflexion findet sein

Ende im Selbstmord.“**

In den noch folgenden untersuchten Beispielen fiir Jenseitsreisen wird, richtet man
den Blick vergleichend auf die Protagonisten, auffallen, dass diese oft keine heroi-
schen Figuren, sondern vielmehr ganz normale, alltigliche Gestalten sind. Die Er-
kenntnisse der Jenseitsreise haben sie sich nicht verdient, sie sind ein Geschenk. So
wie beispielsweise Hans Castorp in Manns ZAUBERBERG als ein einfacher junger
Mann und Ransom zu Beginn der PERELANDRA-TRILOGIE von C.S. Lewis als ganz
gewohnlicher Mensch erscheinen wird, so ist auch der Protagonist in TRAUM EINES
LACHERLICHEN MENSCHEN kein strahlender Held, sondern sogar im Gegenteil eher ein
Antiheld. Wéhrend ein Held mit seinen positiven Eigenschaften etablierten Normen
und Werten einer Gesellschaft in physischer, psychischer und sozialer Hinsicht ideal
entspricht, weicht der Antiheld in mindestens einer Hinsicht signifikant ab.’*® Anti-
helden sind entweder moralisch negativ, passiv-ziellos, physisch benachteiligt, sozial
ausgegrenzt oder komisch, so Eder. Dostojewskis lacherlicher Mensch vereinigt so-
gar einige dieser Elemente in sich: Dass er dem hilfesuchenden Médchen nicht bei-
steht, ldsst ihn zunédchst moralisch negativ erscheinen, zudem nennt er sich selbst ei-
nen ,,Prahler und Liigner***. In seinen Selbstmordgedanken erscheint er insofern als
passiv und ziellos, als dass er sich dem Leben entziehen will. Sozial ausgegrenzt
fiihlt er sich zumindest, wenn er sich als verlacht wahrnimmt. ,,Komisch* bzw. 14-
cherlich ist er schon qua Benennung. ,,Wéhrend Helden stellvertretende Wunscher-
fiillung ermoglichen und affirmative Vorbildfunktion besitzen, bieten A.en [Antihel-

260 Dostojewski 1968, 499.
261 Dostojewski 1968, 498.
262 Neuhduser 1993, 168f.
263 Vgl. Eder 2007, 30.

264 Dostojewski 1968, 512.

https://dol.org/10.14361/6783839446836-011 - am 14.02.2026, 11:42:37. [



https://doi.org/10.14361/9783839446836-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne | 173

den, A. B.] die Mdglichkeit, soziale Probleme und Wertkonflikte darzustellen.“*®

Diese Funktion nutzt Dostojewski sicherlich, wie unten beziiglich der Funktion der
Jenseitsreise noch deutlich wird.

In der Betonung der Léicherlichkeit seines Protagonisten, der auch am Ende im
Besitz der vermeintlichen ,,Wahrheit” nicht als weise gewordener, allwissender Held
erscheint, sondern als noch immer verlachter Friedenskdmpfer, der zwar das Ziel,
nicht aber den Weg vor Augen hat, spitzt der Autor zudem eines seiner Grundmuster
noch zu. Auch in seinen anderen Romanen wird oft ,,[e]in durchschnittlicher Mensch,
ein ,normaler’, ,gewisser‘, im Russischen: ,nekuii uenosek’ [...] in das Zentrum des
Wertesystems gesetzt“266.Der lacherliche Mensch dient nicht nur einer Verortung der
Jenseitsreise in die Lebenswelt des ,,gewdhnlichen Menschen®, sondern hat einen
weiteren Sinn durch seine Lécherlichkeit. Die Lacherlichkeit seines Protagonisten
hilft dem Autor, seine ernste Intention zu verpacken, ohne belehrend zu wirken. So
schreibt Maurina:

,Um nicht pathetisch zu wirken und durch Ubertreibungen abzustoBen, hat er [Dostojewski, A.
B.] die Uberzeugung seiner Reifejahre in den Mund eines komischen Menschen gelegt — war ja
auch Don Quichotte, der im Glauben an Christus fiir eine héhere Weltordnung kampfte, ein

komischer Mensch, iiber den alle lachten.«**’

Die Figuren Dostojewskis sind meist — man denke etwa an den Roman DER IDIOT —
keine Helden, sie verwirklichen sich nicht wie bei Goethe zu ihrer hochsten Form,
sondern suchen und finden iiberhaupt kein Verhéltnis zum Leben, so Stefan Zweig.

,»3ie wollen gar nicht in die Realitdt hinein, sondern von allem Anfang an iiber sie hinaus, ins
Unendliche. [...] Sich selbst wollen sie fithlen und das Leben, nicht dessen Schatten und Spie-
gelbild, die duflere Realitéit, sondern das groBe mystische Elementare, die kosmische Macht,

das Existenzgefiih] «***

Der Reiseweg: Trdumend aus dem Grab in den Weltenraum

Der Protagonist der Erzdhlung macht die Jenseitsreise in/wahrend/mittels eines
Traumes”®, den er im Nachhinein erzihlt — die gesamte Erziihlung dessen bildet eine
Analepse. Dieser Traum bildet in der Erzdhlung eine zweite Erzahlung (ab Teil III,
unterbrochen durch einen reflektierenden Einschub in der Erzdhlgegenwart in Teil
IV), die Jenseitsreise findet also auf einer intradiegetischen Ebene statt.
Ein Traum spielt in fast allen Romanen Dostojewskis eine grofie Rolle:

265 Eder 2007, 30.

266 Opitz 2000, 100.

267 Maurina 1952, 313.

268 Zweig 1936, 105f.

269 Siehe zur Verschrinkung der Jenseitsreise mit dem Traum die Verhéltnisbestimmung un-
ter Punkt drei im II. Kapitel.

https://dol.org/10.14361/6783839446836-011 - am 14.02.2026, 11:42:37. [



https://doi.org/10.14361/9783839446836-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

174 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit

,,Traumgestaltungen sind bei Dostojewski nicht Zufall, nicht Stimmungs- oder Inspirationslau-
ne, sondern Gesetz seiner inneren Form. [...] Er [Dostojewski, A. B.] stellt die Wirklichkeit na-
turgetreu dar, doch die Umrisse sind schérfer, die Farben greller, als wir sie vom Alltag kennen.
Er entwirklicht die Wirklichkeit, wie das sein groBer, ihm unbekannter Zeitgenosse Van Gogh
tat. Er entriickt die Ereignisse dem Alltag, und hebt sie in eine hohere Realitdt empor, und so

. S . S . 270
wird sein visiondrer Realismus zum expressionistischen Symbolismus.*

Der Traum schafft also als ,,Entwirklichung der Wirklichkeit* eine Reflexionsdistanz
des Lesers, die dadurch noch verstérkt wird, dass der Traum, die Reise, den Protago-
nisten in eine ,,andere* Welt, eine andere Wirklichkeit fiihrt.

Der Reiseweg, den der Protagonist im seelischen Ausnahmezustand seines bevor-
stehenden Selbstmordes antritt — ,,Paranormale Erlebnisse sind [...] bei Dostojevskij
an auBergewdhnliche seelische Zustinde gebunden.“””" —, fingt allerdings nicht un-
mittelbar mit Beginn des Traums an. Zunéchst trdumt der ldcherliche Mensch, er lie-
ge in einem Sarg. Er 16st dann die Jenseitsreise im Grunde selbst aus, indem er den
Beherrscher allen Seins (gemeinhin wiirde man hier wohl die Ansprache an einen
Gott interpretieren) dazu aufruft, seine Situation verniinftiger zu gestalten. Daneben
fordert er diesen Beherrscher im Grunde — in einer Art Antizipation der ,,metaphysi-
schen Revolte bei Albert Camus®”> — offen heraus, wenn er ihm, solle als Bestrafung
fiir seinen Selbstmord die ,,Sinnlosigkeit eines weiteren Seins*“*” bestehen, seine
,.zeitlebende™ Verachtung voraussagt. Daraufhin tut sich, nach etwas Warten, plotz-
lich sein Grab auf. Zusammen mit einem Wesen schwebt der Traumende durch den
dunklen, freien Weltenraum.

Der folgende Traum, in dem der Protagonist zum Ausldser des Siindenfalls wird,
greift einen Gedanken auf, den er griibelnd im Lehnstuhl hat, bevor er einschlift. Er
fragt sich, ob er sich, sollte er auf einem anderen Planeten eine schéndliche Tat be-
gangen haben und sich nach seiner Riickkehr noch an diese erinnern, seiner Tat
schamen wiirde, oder ob ihm diese dann einerlei sei.

Neuhduser fragt danach, warum Dostojewski iiberhaupt eine Reise durch den
Weltraum gestalte und meint, die Erzéhlung hitte bei Wegfall der Raumfahrt sogar
an Geschlossenheit und Deutlichkeit als Allegorie gewinnen konnen. Er sieht den
Grund fiir die Darstellung einer interplanetaren Reise in Dostojewskis ,,geheime|[r]
Poetik, die nach Motiven verlangte, die den zeitgendssischen Geschmack des Mas-
senlesers ansprechen und auch einen Aktualititsbezug haben sollten.“”’* Die Erzih-
lung erscheine zu einer Zeit in der der Spiritismus nicht nur ein sehr aktuelles Thema
sei, sondern auch die Frage nach der Pluralitit der Welten und nach einem Kontakt
mit jenseitigen Welten aktualisiere.”” Neuhiuser vermutet, Schriften von Kramazin
und Kant zu diesen Themen kdnnten Dostojewski bekannt gewesen sein, zumindest
aber konnte er liber seinen Freund Strachov, der dariiber schrieb, damit in Kontakt

270 Maurina 1952, 273.

271 Neuhéuser 1993, 175.

272 Camus 2013. (Franz.: L 'HOMME REVOLTE, erschienen 1951)
273 Dostojewski 1968, 507.

274 Neuhduser 1993, 171.

275 Vgl. Neuhduser 1993, 172.

https://dol.org/10.14361/6783839446836-011 - am 14.02.2026, 11:42:37. [



https://doi.org/10.14361/9783839446836-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne | 175

gekommen sein. Uber Strachov miisse Dostojewski auch von Swedenborgs ange-
nommenen Transfer der Seele auf einen anderen Planeten nach dem Tod gehort ha-
ben.”’® Neuhiuser zieht das Fazit:

»Seine Seelenreise auf einen mit der Erde faktisch identischen fernen Himmelskorper 146t sich
nur als typisch Dostojevskijscher Reflex auf eine aktuelle Problematik verstehen, die der Autor
ganz im Sinne seiner geheimen Poetik in die Erzédhlung aufnahm. Zu Inhalt und Aussage des

Werkes tréigt sie nicht wesentlich bei.**”’

In der weiteren Untersuchung der Jenseitsreise wird deutlich werden, dass hier diese
Meinung Neuhéusers nicht geteilt werden kann. SchlieBlich sind nicht nur typische
Elemente einer Jenseitsreise wie der Deuteengel nur durch den Reisemoment in die
Erzéhlung zu integrieren. Auch der ilibergeordnete Standpunkt, den der Protagonist
erlangt, ist durch das Motiv der Jenseitsreise begriindet.

Der Reisebegleiter: angelus interpres

Der Reisebegleiter durch den Weltenraum im Traum des ldcherlichen Menschen hat
ein menschenartiges Antlitz, ist aber kein Mensch. Er antwortet dem Protagonisten
auf seine Frage nach einem Stern, kommuniziert aber auch auf einer anderen Ebene:
,»Von meinem schweigenden Gefdhrten ging etwas aus, das sich mir stumm, aber
qualvoll mitteilte und mich gleichsam durchdrang.“*’® Das Wesen kennt das Ziel der
Reise und scheinbar auch bereits den Ausgang.”” Es fiihrt ihn durch unendliche Ent-
fernungen zur Sonne und dann zur Erde, die trotz aller Ahnlichkeit allerdings andere
Planeten sind. Dostojewski greift hier das Motiv des Deuteengels auf, so wie im oben
bereits genannten Beispiel des Henochbuchs der Erzengel Michael den angelus inter-
pres in der Himmelsreise Henochs darstellt.

Der Jenseitsraum: Kopie der Erde vor dem Siindenfall

Der Jenseitsraum, den der Reisende erlebt, ist die Erde (bzw. ihre Doppelgéngerin) in
einem paradiesischen Zustand. Nur ganz kurz beschreibt der Erzdhler, der sich auf
einer griechischen Insel wiederzufinden glaubt, Meer, Béume, Bliiten und Gras und
meint: ,,Oh, alles war ganz so wie bei uns, nur schien alles in einer Feststimmung zu
sein, und in einem groBen, heiligen, endlich erreichten Triumph zu strahlen.***

276 Vgl. Neuhduser 1993, 174, 176.

277 Neuhéduser 1993, 177.

278 Dostojewski 1968, 509.

279 Dostojewski 1968, 509: ,, ;[...] ist es [...] eine genau so [sic!] ungliickliche, arme [...]
Erde, die ebenso qualvolle Liebe selbst in ihren undankbarsten Kindern zu sich erweckt,
wie unsere Erde?° [...] ,Du wirst es selbst sehen‘, antwortete mein Geféhrte, und eine
gewisse Trauer klang aus seinen Worten.

280 Dostojewski 1968, 510.

https://dol.org/10.14361/6783839446836-011 - am 14.02.2026, 11:42:37. [



https://doi.org/10.14361/9783839446836-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

176 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit

Die dort lebenden Menschen besitzen ein tiefes Wissen iiber das Leben und sind
vollkommen erfiillt.”®' In kindlicher Sorglosigkeit leben sie ineins mit dem All — so-
lange bis der Protagonist schlieBlich den Siindenfall verursacht. Daraufhin entwickelt
sich das vormalige Paradies immer mehr hin zu der Erde, die der Protagonist im
Traum verlassen hatte.

Die Adressaten: Zeitgenossen Dostojewskis

Waihrend der Erzéhlung spricht der Protagonist die Adressaten der Erzahlung immer
wieder gezielt durch Leseransprachen wie ,,Sehen Sie:* oder ,,Hort zu.* an. Wen ge-
nau er dabei aber anspricht, ist nicht klar, lediglich durch Ausspriiche wie ,,unsere
Wissenschaft wird deutlich, dass er sich an zeitgendssische Mitmenschen richtet.
Einzelne Teile muten an, als wiirde der Protagonist die Geschichte fiir sich selbst re-
flektieren. Er scheint sich zu rechtfertigen, bzw. seine ,,Berufung* zur Verkiindigung
der ,,Wahrheit” zu schildern. Kasack bezeichnet diese Erzdhlweise, die ,,kommentar-
los bei den Gedanken des Erzdhlenden® bleibt, als ,Beichtform der Ich-Erzihl-
un g“282.

Wihrend also auf der intradiegetischen Ebene die angesprochenen Leser gestalt-
los bleiben, ist so auch auf metadiegetischer Ebene nicht explizit erwéhnt, an welches
Publikum Dostojewski seine Erzdhlung richtet. Aus der anschlieBend besprochenen
These zur Funktion der Jenseitsreise bzw. der Intention des Autors ergibt sich aber,
dass Dostojewski sich an eine zeitgendssische, mit der Stellung der Wissenschaft in
der Moderne vertraute Leserschaft wendet.

Die Funktion: Kritik an einem Wissenschaftsverstindnis und Propagierung
erneuerter Ethik

Fiir den Protagonisten, iiber den, so wenig dullere Informationen er auch gibt, der Le-
ser durch die monologisierende Erzdhlweise viel Innerliches erféhrt, hat die Jenseits-
reise die Funktion, ihm wieder eine Aufgabe und einen Lebenssinn zu geben. Zwar
muss er in seinem Versuch sich kreuzigen zu lassen die Erfahrung machen, dass sei-
ne Schuldgefiihle das Geschehene nicht sithnen kdnnen, dennoch aber bringt ihn der
Schmerz zum ,,[A]ufwachen“.283 Auch wenn der Urzustand, das ,,Goldene Zeital-
ter”, unwiederbringlich ist und die Erzihlung daher laut Maurina pessimistisch er-
scheint™, so bringt das Erlebnis doch einen gewissen Erkenntnisgewinn, den Lauth,
der die Erzdhlung als Auseinandersetzung mit Rousseau und Fichte betrachtet, im
,,Sinnwissen‘®¢ ansiedelt. Dieses, so Lauth, hat fiir Dostojewski einen hoheren Wert
als Reflexion auf einer Vernunftebene: ,,Aber das dndert an der metaphysischen

281 Vgl. Dostojewski 1968, 511.

282 Kasack 1998, 121.

283 Vgl. Dostojewski 1968, 518.

284 Dostojewski spielt auf den auf Hesiod zuriickgehenden griechisch-lateinischen Mythos
an. Vgl. Kasack 1998, 120.

285 Vgl. Maurina 1952, 327.

286 Lauth 1980, 97.

https://dol.org/10.14361/6783839446836-011 - am 14.02.2026, 11:42:37. [



https://doi.org/10.14361/9783839446836-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne | 177

Sachlage nichts: das Paradies ist wahrer als alle verstandeslogische Erkenntnis.“**’

Der Sinngewinn entsteht tiber das Leid bzw. das Mitleiden des Protagonisten, das ihn
seine eigene Schuld erkennen lasst.”®® Die Situation bleibt zwar eben ,unertriglich,
aber ,,ihnen [den Menschen, A. B.][wird] ein Spalt erdffnet in der unheimlichen
Dunkelheit ihres Seins [...] das Bewusstsein ist um die Erfahrung des Paradieses und
des Siindenfalls bereichert und um die Erkenntnis der eigenen Schuld“*®. Da der
Protagonist nach der Jenseitsreise sein Leben @ndert, 1dsst sich diese als ein Offenba-
rungserlebnis fiir ihn verstehen.””

Neuhéuser, der den TRAUM EINES LACHERLICHEN MENSCHEN als Vorstufe zur Le-
bensphilosophie Zosimas in den BRUDERN KARAMAZOV versteht™' und dort dieselben
Erkenntnisschritte identifiziert, meint, der Erkenntnisprozess des Protagonisten voll-
ziehe sich in drei Stufen: Erste Stufe und Grundbedingung sei das sensible Herz, das
offen fiir vernunftsunabhingige Erfahrungen sei. Die ndchste Erkenntnisstufe sei das
Erwachen der Liebe zu Gottes Schopfung. Letzte Stufe des Entwicklungsprozesses
sei dann die Erkenntnis einer unmittelbaren und tiefen Liecbe zu allen Menschen, das
beim Protagonisten einhergehe mit Schuldgefiihl und Mitleid.””* Neuhéuser versteht
den Traum des lacherlichen Menschen ,,als literarische Gestaltung der utopischen
Zukunftserwartung des Dichters**” auf eine erneuerte Welt, die auf einer erneuerten
Ethik der Nédchstenliebe und der Liebe zu allen Lebewesen begriindet sei. Die Bekeh-
rung dazu miisse, so zeige es Dostojewski in TRAUM EINES LACHERLICHEN MENSCHEN
und in Die BRUDER KARAMAZOV, vom Herzen ausgehen und bediirfe eines katharti-
schen Erlebnisses, ,,einer ekstatischen und intuitiven Wahrnehmung dessen, was Do-
stojevskij ,die Wahrheit® (d.h. die Ethik der Liebe zur gesamten Schopfung) nennt,
um zur Grundlage eines erneuerten goldenen Zeitalters werden zu konnen.«***

Dass man fiir die Wahrnehmung dieser ,Wahrheit* eben auch fiir ,,vernunftsun-
abhingige [...] Erfahrungen**”, wie Neuhduser es nennt, offen sein muss und dass
die ,,verstandeslogische Erkenntnis®, um erneut auf die Terminologie Lauths zuriick-
zukommen, nicht alles erfassen kann, will Dostojewski auch den Leser, nicht nur sei-
nen Protagonisten erkennen lassen. So wie in weiteren der im Folgenden untersuch-
ten Beispielen fiir Jenseitsreisen taucht auch in der Jenseitsreise in Dostojewskis Er-
zdhlung die Erkenntnis auf, dass Wissenschaft allein nicht zur Allwissenheit und zum
Erlangen aller Wahrheit {iber das Leben und das Gliick verhilft. Die Menschen im
TRAUM DES LACHERLICHEN MENSCHEN glauben noch daran:

287 Lauth 1980, 96.

288 Zur Rolle von Schuld und Verantwortung bei Dostojewski sieche auch die Untersuchung
von Pfeuffer 2008, 144-176, der Werke Nietzsches, Dostojewskis und Levinas’ ver-
gleicht.

289 Lauth 1980, 97.

290 Man bedenke die im vorherigen Kapitel zu Lewis ausgefiihrte Definition eines Offenba-
rungserlebnisses nach Schillebeeckx.

291 Vgl. Neuhduser 1993, 176.

292 Vgl. Neuhduser 1993, 169f.

293 Neuhéduser 1993, 170.

294 Neuhéduser 1993, 170.

295 Neuhduser 1993, 170.

https://dol.org/10.14361/6783839446836-011 - am 14.02.2026, 11:42:37. [



https://doi.org/10.14361/9783839446836-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

178 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit

,,Aber wir haben die Wissenschaft, und mit ihrer Hilfe werden wir die Wahrheit von neuem
finden, doch werden wir sie dann bewufit annehmen. Das Wissen steht hoher als das Gefiihl,
die Erkenntnis des Lebens — steht hoher als das Leben. Die Wissenschaft wird uns allwissend
machen, die Allwissenheit wird alle Gesetze entdecken, die Kenntnis aber der Gesetze des
Gliicks — steht hoher als das Gliick.“**®

Diese Sitze bleiben dem Protagonisten derart im Gedéchtnis, dass er sie am Ende der
Erzihlung als das wiederholt, gegen das er zu kimpfen versucht.*”’

Der Protagonist ist selbst Wissenschaftler, hat aber schon vor dem Traum, in ei-
ner allgemeinen Gefiihlslage der Sinnlosigkeit, erkannt, dass die Wissenschaft ihm
nicht weiterhilft und er auch darin ldcherlich bleibt. Trotz des Wissens, dass die
Menschen an ihrer Wissenschaftsgldubigkeit festhalten werden und sich das Paradies
nie verwirklichen werde, hélt er am Verkiinden seiner Losung fest: Nicht die Wissen-
schaft zeigt auf, wie man leben soll, sondern die Nichstenliebe.””® Der Protagonist
lebt dies konkret, indem er jenes kleine Madchen aufsucht, das ihn am Abend seines
Traumes um Hilfe bat.

Dass die Erkenntnis der Jenseitsreise des Protagonisten auch fiir den Leser nicht
abstrakt bleiben soll, verdeutlicht Dostojewski, wenn er seinen Protagonisten auf den
Vorwurf seiner Spotter nur einen Traum, ein Wahnbild, eine Halluzination gehabt zu
haben, entgegnen ldsst: ,,Einen Traum? Was ist ein Traum? Ist denn unser Leben
kein Traum?¢*”’

Dostojewski entwirklicht also nicht nur in der Traumgestaltung die Wirklichkeit
des Protagonisten, wie oben beschrieben, sondern entwirklicht mit diesen Fragen
auch die Wirklichkeit des Lesers, stellt sie zur Disposition bzw. positiver ausge-
driickt: er erhebt die Lebensfragen, die jeden Menschen bewegen, auf eine hohere,
symbolische Ebene. Dass die empirische Erfahrungen transzendierenden Fragen nur
auf ,transzendenter Ebene‘ zu 16sen sind, die Wissenschaft aber nur immanente Fra-
gen beantworten kann, ist dabei die Botschaft Dostojewskis. Er kritisiert also im
Grunde nicht die Wissenschaft, die ja auf immanente Fragen auch immanente Ant-
worten geben kann, sondern den Anspruch der Wissenschaft oder das Verstidndnis
der Wissenschaftsgldubigen, diese konnte Sinn und Moral vermitteln.

Inwiefern ist nun nach dieser Untersuchung also die Erzédhlung TRAUM EINES LACHER-
LICHEN MENSCHEN als Jenseitsreise zu klassifizieren? Dies soll kurz resiimiert wer-
den.

296 Dostojewski 1968, 517. Hervorheb. i. O.

297 Vgl. Dostojewski 1968, 520.

298 Vgl. Dostojewski 1968, 520.

299 Dostojewski 1968, 520. Siehe hierzu auch Maurina 1952, 313: ,,der Glaube des Komi-
schen Menschen an das Paradies auf Erden ist nur ein Traum. Aber unsere Einstellung zu
diesem Traum ist nur dann richtig, wenn wir uns den Ausspruch des Komischen Men-
schen, der die tiefsten Gedanken Dostojewskijs enthiillt, vergegenwartigen: ,Ein Traum?
Ist nicht unser ganzes Leben ein Traum?‘ Es ist eine der seltsamsten Widersinnigkeiten
der Literaturgeschichte und Literaturkritik, dafl der Schriftsteller, der das Leben einen

Traum genannt hat, zu den ,grausamsten Realisten® gerechnet worden ist.

https://dol.org/10.14361/6783839446836-011 - am 14.02.2026, 11:42:37. [



https://doi.org/10.14361/9783839446836-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne | 179

In Dostojewskis Erzéhlung reist der als nicht nur gewdhnlich, sondern sogar als
lacherlich charakterisierte Antiheld in einem Traum durch den Weltenraum.

Der vor dem Traum seinen Selbstmord planende Protagonist 16st diese Reise im
Grunde selbst aus, nicht nur, weil er zuvor iiber die Frage von Schuldempfinden nach
einer Tat auf einem anderen Planeten sinniert, sondern vor allem, weil er in seinem
Traum in einem Sarg liegend den ,,Beherrscher” selbst herausfordert. Daraufhin wird
er durch den dunklen Weltenraum gefiihrt. Dabei verschranken sich die Eigenschaf-
ten von transzendentem Jenseitsraum und Traumwelt, die der Protagonist selbst als
,Raum und Zeit und die Gesetze des Seins und der Vernunft** iiberspringend be-
schreibt. Insofern ldsst sich in der Jenseitsreise auch cine transzendente Welt, wie
hier in den Untersuchungen das Jenseits der Jenseitsreise in weiterem Sinne verstan-
den wird, erkennen — abgesehen davon, dass ohnehin insofern von einem Jenseits die
Rede ist, als dass der Protagonist in seinem Traum zuvor verstorben ist.

Dieser Jenseitsraum ist in der Erzdhlung als ein Ebenbild der Erde gestaltet. Zu
dem Planeten wird der Protagonist von einem dunklen, unbekannten Wesen geleitet,
das sich als der klassisch zu einer Jenseitsreise gehorende Deuteengel identifizieren
lasst. Zwar ist das Jenseitsreisemerkmal eines iibergeordneten Standpunktes des Pro-
tagonisten, das sich in den ndchsten Untersuchungen als konsistentes Merkmal er-
weisen wird, nicht explizit realisiert — zumindest nicht wie beispielsweise in dem
spater noch untersuchten Roman Die REISE ZUM ARCTURUS von David Lindsay, wo
der Protagonist tatsdchlich von einem Turm auf die Welt hinab-blickt. Wohl aber
iiber-blickt der Protagonist den Jenseitsraum insofern, als dass er immer von der
Menschheit im Allgemeinen auf der Kopie der Erde spricht, also nicht nur einzelne
Menschen erlebt. Zudem iiberblickt er den ganzen Zeitraum der Entwicklung. Da-
durch, dass er im Grunde nur ein Spiegelbild der Erde angeschaut hat und danach
wieder in die eigentliche Welt zuriickkehrt, entsteht die Distanz, die zur Erkenntnis
durch die Wahrnehmung der Welt als Ganzem nétig ist.

Durch dieses Element der Jenseitsreise kommt es nicht nur zu einer Erkenntnis
beim Protagonisten, der daraufhin sein Leben und seine Weltanschauung andert.
Durch das Spiegelbild der Erde kann Dostojewski auch die Wirklichkeit kritisch dar-
stellen und die Wissenschaftsglaubigkeit, die didaktisierend — ohne aber zu belehren
— als Extremform bei den Menschen auf der Parallelerde aufgezeigt wird, als fiir die
Fragen der Menschen unzureichend entlarven: Die Wissenschaft kann transzendente
Lebensfragen nicht beantworten.

Untersuchung der Jenseitsreise in weltanschauungsanalytischer
Perspektive

Die Jenseitsreise im TRAUM EINES LACHERLICHEN MENSCHEN tragt den Stil von Dosto-
jewskis ,,Reifezeit*, in der das Werk entstand.®' Maurina meint mit Bezug auf die
Werke dieser letzten siebzehn Jahre:

300 Dostojewski 1968, 508.
301 Vgl. Maurina 1952, 256.

https://dol.org/10.14361/6783839446836-011 - am 14.02.2026, 11:42:37. [



https://doi.org/10.14361/9783839446836-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

180 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit

,,Sein Stil ist wie ein klippenvolles, aufregendes Leben: eruptiv, die Uberhdhung einer zum
Gipfel gefiihrten Tragik.

Stil ist die AuBenseite einer Weltanschauung, gewissermaflen der unabwendbare Ausfluf3 der-
selben. Stil ist Antlitz, sichtbare Eigenart unsichtbarer Geistes- und Seelenkonstruktion, vom
Innersten im Menschen bestimmt und daher untrennbar mit der Einmaligkeit einer Personlich-

. 302
keit verbunden.*

So soll in diesem Kapitel nun Dostojewskis Weltanschauung eben mithilfe seines
Stils in dem untersuchten Werk und auch mithilfe des Inhalts desselben, das anhand
des obigen Schemas nach den Merkmalen einer Jenseitsreise bereits umrissen wurde,
erfasst werden. Hierbei wird das entwickelte Raster zur Hermeneutik von Weltan-
schauungen in literarischen Jenseitsreisen genutzt.

Thematisch

(1) Die Jenseitsreise in TRAUM EINES LACHERLICHEN MENSCHEN ist thematisch. In sei-
nem Traum ist der Protagonist gestorben, er findet sich in einem Sarg wieder und
versteht auch die Reise als ein ,,Leben nach dem Tode**®. Dostojewski macht das
Motiv damit zwar nicht ausdriicklich, doch aber offensichtlich und setzt es bewusst
ein.

Strukturgebend-vollstindig; Neutrales Darstellungsmittel

(2), (3) Das Motiv der Jenseitsreise ist fiir ihn bei der Erzédhlung strukturgebend. Es
wird vollstindig erzéhlt und bildet den Rahmen rund um die Handlung auf der paral-
lel existierenden Erde. Fiir diese intradiegetische Erzéhlung nutzt Dostojewski die
Jenseitsreise als neutrales Darstellungsmittel. Oben war bereits davon die Rede, dass
der Traum die Wirklichkeit entwirklicht, er ,,entriickt die Ereignisse dem Alltag, und
hebt sie in eine hohere Realitdt empor, und so wird sein visiondrer Realismus zum
expressionistischen Symbolismus.***
reise, die eine weitere Distanz schafft, zuséitzlich aber auch den Symbolcharakter des
Traumes in eine spezielle Wertigkeit erhebt, sodass der Protagonist fragt: ,,Aber ist es
denn wirklich nicht ganz gleich, ob es ein Traum war oder nicht, wenn dieser Traum
mir die Wahrheit offenbart hat?*”

Die ,,Beichtform der Ich-Erzahlung*“”™, wie oben Kasack bereits zitiert wurde,
schafft eine weitere Form der Distanz. Der Erzéhler erscheint als Person, der Autor
tritt dahinter zuriick, es sind weder Kommentare ndtig noch Wertungen vorgenom-
men. Trotz dieses Abstandes hin zum Autor, verschwindet dieser natiirlich nicht voll-
stdndig hinter seinem Werk. In seinem Schreiben, seinem Stil und Inhalt, wird eben
immer auch die Weltanschauung des Autors transportiert. So wird die Erzdhlung aus

Eben diese Funktion erfiillt auch die Jenseits-

<306

302 Maurina 1952, 257.
303 Dostojewski 1968, 508.
304 Maurina 1952, 273.
305 Dostojewski 1968, 506.
306 Kasack 1998, 121.

https://dol.org/10.14361/6783839446836-011 - am 14.02.2026, 11:42:37. [



https://doi.org/10.14361/9783839446836-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne | 181

dem Munde eines ,,lacherlichen® Ich-Erzéhlers oft gar als ,,Schliissel zu Dostojew-
skijs religioser Philosophie*”’ gesehen.

Vom Standpunkt der Religion

(4) Darauf dass Dostojewski seine Jenseitsreise vom Standpunkt der Religion aus er-
zahlt, lasst allein schon der mythische Baustein schlieBen, der die Handlung auf der
Parallelerde bestimmt: ,,Ich weil3 nur, daB ich die Ursache des Siindenfalles war. Wie
eine abscheuliche Trichine, wie ein Pestatom, das ganze Reiche verseucht, so ver-
seuchte ich mit meiner Gegenwart diese ganze gliickliche, vor meinem Erscheinen
siindenlose Erde.“’®, so der Erzihler. Der Siindenfall, so berichtet er, sei durch die
Liige’® ausgelost worden, welche Sinneslust und schlieBlich Grausamkeit nach sich
gezogen habe und soweit gefiihrt habe, dass die Menschen sich durch die Wissen-
schaft zur Allwissenheit haben fiihren lassen wollen.

Fiir Dostojewski, so Maurina in Bezug auf den Intellektualismus in Die Damo-
nen, ,,war eine ausschlieBlich auf den Grundlagen der Vernunft und Wissenschaft
aufgebaute Kultur ein Monstrum. Denn die entwurzelte Zivilisation, die den entseel-
ten Intellektualisten gebiert, fiihrt zum Atheismus und Satanismus.*“*'’ So ist es auch
die ,,abstrakte Vernunft, die am Ende des neunzehnten Jahrhunderts zu herrschen be-
gann“3 “, vor der Dostojewski warnt. Er setzt sich auseinander mit dem ,,schier in
keine Ordnung mehr passende und im Zustand der ,Zerdachtheit® befindliche Men-
schenwelt*’', wie Hauser in Bezug auf die metaphysischen Orientierungsaufgaben
der Moderne iiber deren Zustand schreibt. Fiir Dostojewski steht nicht denken, son-
dern fiihlen und der Mensch im Mittelpunkt. Da jeder Mensch Ebenbild Gottes sei,
diirfe unser Gliick nie auf der MiBBachtung unserer Mitmenschen aufbauen®":  Dosto-
jewski glaubt nicht an eine zukiinftige abstrakte Menschheit, um derentwillen man
Opfer bringen muB, auch nicht an den Ubermenschen, der sich Gottes Rechte an-
maBt; er glaubt, daB jeder Mensch gottliche Mdglichkeiten in sich trigt.“’'* Guardini
fasst zusammen, fiir Dostojewski liege das eigentliche Unheil darin, wenn der Zu-
sammenhang des Einzelnen mit Volk und Erde zerfalle: ,,das eigentlich Furchtbare

307 Maurina 1952, 312.

308 Dostojewski 1968, 515. Hervorheb. A. B.

309 Lauth, der im Anschluss daran eine Parallelitdt der Siindenfalletappen im TRAUM DES LA-
CHERLICHEN MENSCHEN und Rousseaus Discours aufzeigt, schreibt: ,,Dostojevskij gibt
auch einen Hinweis darauf, worin das Wohlgefallen an der Urliige bestand, denn die Ei-
fersucht (,revnost‘), eine entgegengesetzte gottliche Eifersucht taucht im Gegensatz ge-
gen die egoistische Eifersucht der Versiindigung im ,Trdume* auf: die Eifersucht, daBl es
eine Wiederholung der einzigartig geliebten Erde im Weltall geben konnte.*

310 Maurina 1952, 290.

311 Maurina 1952, 290.

312 Hauser 2004, 110. Hauser iibernimmt den Ausdruck ,,Die Welt zerdacht” aus dem an
gleicher Stelle zitiertem Gedicht VERLORENES ICH von Gottfried Benn.

313 Vgl. Maurina 1952, 293. Maurina schlie3t dies aus Dostojewskis Konzepten in SCHULD
UND SUHNE und DIE BRUDER KARAMASOW.

314 Maurina 1952, 292.

https://dol.org/10.14361/6783839446836-011 - am 14.02.2026, 11:42:37. [



https://doi.org/10.14361/9783839446836-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

182 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit

[...] daB der Mensch die Verbindung mit der Quelle des Lebens und die Verbindung
mit Gott verliert.* *'° Guardini, der in Kierkegaards, Dostojewskis und Nietzsches
Denkstrukturen den Ubergang von der Neuzeit in die nachfolgende Zeit zu erkennen
meint, sieht in Dostojewskis Figuren, vornehmlich Kirillow, der Hauptfigur in DIE
DAMONEN, die Existenzerfahrung der Endlichkeit verarbeitet.’'® Der katholische Lite-
raturphilosoph konstatiert, durch die verschwindenden Hierarchien und Ordnung
dehne sich die Welt seit der Neuzeit aus, sie sei nicht mehr umgreifbar und werde
,,ende-los“3l7. Da zugleich aber auch der zuvor klare Symbolcharakter der Dinge zu
Gott, ihr ,,ewiger Akzent*'® verschwinde, werde alles endlich. Der Mensch fasse in
seiner Endlichkeit Stand, werde selbstgeniigsam und setze sich selbst absolut, bis hin
zu einem ,,titanische[m] Finitismus**"’, in dem die Endlichkeit, nach der das Nichts
komme, selbst ,,profan-heilig” werde.

Diese Ausfithrungen Guardinis mit Bezug auf Dostojewskis Werk passen auch
zum hier vertretenen Verstdndnis von einer Abkehr des Menschen von der radikalen
Endlichkeit in der Moderne, auf die immer wieder die Sprache kommt. Auch der Be-
griff des ,,titanischen Finitismus® passt dazu, ,,reckt sich“ (titaiveo) doch der Mensch
wie ein méchtiger Titan i{iber seine Endlichkeit hinaus. Missverstindlich ist aller-
dings, dass dem Menschen die Endlichkeit ,,profan-heilig® werde, versucht er sie
doch noch immer zu iiberwinden bzw. meint sie zu iiberwinden im Stande zu sein.
Hauser fasst diese Uberzeugungen mit dem umfassenderen Begriff der Neomythen,
der ausfiihrlicher bereits in der Untersuchung zu Lewis’ PERELANDRA-TRILOGIE aus-
gefiihrt wurde:

,»Religionsféormige Neomythen sind ein kulturelles und individuelles Sich-Be-
ziehen auf Endlichkeit ohne Bewusstsein ihrer Radikalitit und im Bewusstsein der
realen Aufhebung derselben durch das Handeln des Menschen oder anderer endlicher
Michte.“*’ Der Begriff des Religionsformigen Neomythos fasst ,.einen zu einer brei-
ten Stromungen [sic!] der Moderne gehdrigen neuen, eine Postokzidentale Metaphy-
sik entwickelnden Denkstil***!, der sich viele Menschen der Moderne zuneigen.

Im TRAUM DES LACHERLICHEN MENSCHEN glauben die Menschen die radikale End-
lichkeit mit der vollkommenen Erkenntnis, der ,,Allwissenheit**2, zu iiberwinden,
wobei sie meinen, die Wahrheit durch die Wissenschaft finden zu kdnnen. Dostojew-
ski setzt sich also auch mit Formen der Religiositét in der Moderne auseinander. Der
lacherliche Mensch erscheint zunéchst als ein Mensch, der keinen Bezug mehr zwi-

315 Guardini 1989, 183.

316 Vgl. Guardini 1989, 215.
317 Guardini 1989, 212.

318 Guardini 1989, 212.

319 Guardini 1989, 214.

320 Hauser 2004, 55.

321 Hauser 2004, 55.

322 Dostojewski 1968, 517.

https://dol.org/10.14361/6783839446836-011 - am 14.02.2026, 11:42:37. [



https://doi.org/10.14361/9783839446836-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne | 183

schen sich, seiner Umwelt und Gott setzt, dem alles egal ist, und dem die Endlichkeit
als Ausweg’> erscheint.

Maurina schreibt in Bezug auf Dostojewskis Glauben an die Innerlichkeit™* von
Himmel und Holle im Individuum:

,,Ohne Gott ist der Mensch allein.® In diesem schlichten Satz [aus Dostojewskis DER JUNG-
LING, A. B.] liegt die tiefste Wahrheit: das eigene Ich wird zur unertrdglichen Last, der Mit-
mensch ist undurchdringlich, unerreichbar, fremd und feindlich, gleichgiiltig, und Gleichgiil-

tigkeit ist bisweilen grausamer als Feindschaft.“**

Auf der Basis dieses Himmelreichs und der Hélle ,,inwendig im Menschen***® kénnte
man auch den Schluss der Erzdhlung TRAUM EINES LACHERLICHEN MENSCHEN deuten:
Der Protagonist wird weiter von allen Menschen ausgelacht und er sieht auch selbst
ein, dass er mit seiner Botschaft nicht ernstgenommen wird, weil sich ,,das Paradies
[...] nie verwirklichen“*”” wird. Dennoch wird er es zusammen mit dem Aufruf zur
Naichstenliebe weiter verkiinden, vielleicht eben deshalb, weil er weil3, dass das Para-
dies nur in jedem Individuum selbst aktiv verwirklicht werden kann. Somit ist es, wie
auch der Protagonist duBert, gar nicht von Bedeutung, ob es sich um einen Traum
handelt oder nicht. Die Vision der Welt ohne Siindenfall in der Jenseitsreise hat ihm
einen Ausblick auf ein hoheres Ziel gegeben und damit zu einer religiosen Offenba-
rungserfahrung gefiihrt. Der zum Aufwachen fithrende Tod im Traum ist nicht nur
,.die Folge der Unmoglichkeit zur Siihne, er ist auch wiederum eine Geburt zu neuem
Leben.«**® Der Protagonist hat nach dem Jenseitsreiseerlebnis eine neue Sicht auf
seine Umwelt, ein neues, bzw. nun iiberhaupt ein Ziel, was oben bei der intradiegeti-
schen Funktion der Jenseitsreise bereits angesprochen wurde.”” So hat auch der
Schluss, der Aufruf zur Nachstenliebe, eindeutig christlichen Hintergrund, was einen
Blick auf Dostojewskis Glaubenszugehorigkeit bzw. seine religidse Biografie fordert:

Maurina schreibt: ,,Dostojewskis Religion ist die Religion der sich besténdig ho-
her entwickelnden, titigen Néchstenliebe, die dem Asketismus ebenso abhold ist, wie

323 Doch auch mit diesem ,,Ausweg" vor Augen ist es fiir den ldcherlichen Menschen nicht
leicht, die Endlichkeit einfach anzunehmen und als radikales Ende zu sehen — so zogert er
zwel Monate lang mit seinem Selbstmordversuch. Vgl. Dostojewski 1968, 500f.

324 Diese Innerlichkeit findet sich bei allen Figuren Dostojewskis. So schreibt Maurina:
,,Seine Menschen haben ein gesteigertes Innenleben. Das Problem der Arbeit, die soziale
Frage im modernen Sinn kennt dieser Dichter, der die tiefsten Anregungen zu sozialen
Reformen gegeben hat, nicht. Er schildert das Leben in der hochsten Hohe und tiefsten
Tiefe, das Reich der Mitte fehlt, und in dieser Hinsicht sind seine Romane unnatiirlich.*
(Maurina 1952, 175.)

325 Maurina 1952, 305.

326 Maurina 1952, 306.

327 Dostojewski 1968, 520.

328 Kasack 1998, 125.

329 Hier passt wieder das Konzept von Offenbarungserfahrungen Schillebeeckx’, das in der
Untersuchung von Lewis PERELANDRA-TRILOGIE bereits zitiert wurde und bei Schillebe-
eckx 1990 nachzulesen ist.

https://dol.org/10.14361/6783839446836-011 - am 14.02.2026, 11:42:37. [



https://doi.org/10.14361/9783839446836-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

184 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit

dem durchschnittlich Alltdglichen. Es ist eine dem Erdendasein zugewandte Religion
der Freiheit mit Christus im Mittelpunkt.“330

Dostojewskis Werk zeugt von einer dauernden Gottsuche, ,,sein Glauben [ist] zu-
nichst angefochtener, dann durchlittener Glaube.**"
Er wird religids erzogen, lebt aber zunichst nicht bewusst christlich.

,,Belinskij hatte ihn zum Atheismus bekehren wollen, das Leben und die Epoche, in der er leb-
te, taten dasselbe — vergessen wir nicht, da3 seine Werke gleichzeitig mit denen von Marx,
Feuerbach und Darwin erschienen. Obwohl ihn religiose Erlebnisse in der Kindheit stark er-
schiittert hatten, wird in seinen Werken der ersten Periode die religiése Frage tiberhaupt nicht
beriihrt.«**

Eine bewusste Glaubensauseinandersetzung, bei der er eine ,,lebendige Gottesbezie-
hung**** gewinnt, wobei der Schriftsteller immer weiter zweifelt, findet in seiner Zeit
in der Katorga statt. In einem Brief schreibt er nach dieser Zeit, dass er ein Kind des
Unglaubens und Zweifels sei und bleibe, aber in manchen Augenblicken sich geliebt
fiihle. Wenn ihm jemand beweisen wiirde, dass Christus nicht existiere, so wiirde er
lieber mit Christus als mit der Wahrheit leben.* Sein Glaube lebt also nicht aus Ra-
tionalitét, sondern eben — in einer Zeit des Positivismus und Materialismus — aus in-
nerlichen Erlebnissen® > er wurzelt in der werktitigen, alles vergebenden Liebe**.
Immer wieder duBert sich das in seinen Werken in einer Sehnsucht™’ nach Vereini-
gung aller Menschen,” im TRAUM EINES LACHERLICHEN MENSCHEN ganz explizit in
den Bemiihungen des Protagonisten.

330 Maurina 1952, 308.

331 Imbach 1979, 7.

332 Maurina 1952, 309.

333 Maurina 1952, 309. Maurina schreibt hier aber auch: ,,Ein Fern- und Nahgefiihl Gott ge-
geniiber wechselt bestdndig in ihm.*

334 Vgl. Maurina 1952, 309f. Maurina zitiert hier wortlich aus einem nicht ndher benannten
Brief Dostojewskis aus dem Jahr 1854.

335 Diese Innerlichkeit, die Betonung des Gefiihls gegeniiber dem Denken, findet sich immer
wieder in den Werken Dostojewskis. Zweig meint, die Figuren des Schriftstellers wiirden
immer innerliche Kdmpfe ausfechten: ,,In Dostojewskis Werk ringt der Mensch um seine
letzte Wahrheit, um ein allzumenschliches Ich. [...] Sein Roman spielt im innersten Men-
schen, im Seelenraum, in der geistigen Welt [...]. Die Tragddie ist immer innen.“ Zweig
1936, 112.

336 Maurina 1952, 311.

337 Eine Sehnsucht verspiirt der Protagonist aber auch schon vor seiner Jenseitsreise, wih-
rend der er duBert: ,,Ich sagte ihnen oft, da3 ich das alles schon frither vorausgeahnt, daf3
diese ganze Freude und Herrlichkeit mir schon auf unserer Erde als eine verlockende
Sehnsucht, die sich mitunter bis zu unertrdglichem Kummer steigern konnte, vertraut ge-
wesen sei [...]° (Dostojewski 1968, 514). Diese Stelle ist nur ein Beispiel fiir eine Erzéh-
lerduBerung hinter der man den suchenden Autor Dostojewski selbst vermuten kann.

338 Vgl. Maurina 1952, 312.

https://dol.org/10.14361/6783839446836-011 - am 14.02.2026, 11:42:37. [



https://doi.org/10.14361/9783839446836-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne | 185

Selbst in den Erzdhlungen, in denen Dostojewski seinen Christusglauben zum
Ausdruck bringt, was er in TRAUM EINES LACHERLICHEN MENSCHEN nicht tut, spielt al-
lerdings ein Schopfergott kaum eine Rolle, Christus scheint von ihm losgeldst.”’
Auch die Auseinandersetzung mit der Kirche, obwohl er in journalistischen Aufsit-
zen die orthodoxe Kirche verherrlicht, wird in seinen Romanen wie auch in der hier
untersuchten Erzdhlung nicht thematisiert: ,,der Komische Mensch, der Dostojewski
innerlich vielleicht am verwandtesten ist, triumt von einem Paradies, in dem die
Menschen, mit den Ewigkeitsgewalten unmittelbar verbunden, keine Kirche bauen
und sie auch nicht brauchen.«**’

So ist hier also begrifflich Vorsicht geboten, wenn die Jenseitsreise als vom
Standpunkt der Religion ausgehend eingeordnet wird. Begriffsscharf nach der hier
verwandten Definition nach Hauser, nach der Religion als die Gesamtheit der Er-
scheinungen verstanden wird, mit denen Menschen das Bewusstsein der radikalen
Endlichkeit ihrer Existenz und deren reale Uberwindung ausdriicklich machen®"',
stimmt diese Einordnung. Der Lacherliche Mensch erzéhlt vom paradiesischen Zu-
stand:

,»Sie verstanden mich kaum, als ich sie nach dem ewigen Leben fragte, aber sie waren offenbar
dermaflen fest von ihm iiberzeugt, daB fiir sie {iberhaupt kein Zweifel daran bestehen konnte.
Sie hatten keine Tempel, aber es war in ihnen irgend so was wie ein greifbar gegenwértiges,
ununterbrochen lebendiges Einssein mit dem All; sie hatten keinen Glauben, dafiir aber das
iiberzeugte Wissen, da3 dann, wenn ihre irdische Freude die Grenze der irdischen Natur er-
reicht haben wiirde, fiir sie, fiir die Lebenden wie fiir die Verstorbenen, eine noch gréfere Er-

weiterung ihrer Teilhaftigkeit am Weltall eintreten werde.****

Hier ist also nicht nur Religiositit gegeben, im Sinne der Geneigtheit, die eigene
Endlichkeit als prinzipiell authebbar zu sehen, diese Aufhebbarkeit wird klar nicht
nur geglaubt, sondern ,,gewusst“. In diesem Sinne also wird ein Standpunkt der Reli-
gion eingenommen, wobei diese eben nicht als institutionalisierte Form verstanden
wird, weshalb es damit auch konform geht, dass in der Erzdhlung weder das Wort
,,Gott*, noch ,,Christus‘ auftaucht.

Traditionelle Metaphysik

(5) Fiir die Menschen in dem Paradies, das der lacherliche Mensch zu Beginn seiner
Jenseitsreise erlebt, stellen sich also, das zeigt auch der Wortgebrauch von ,,wissen‘
in dem eben zitierten Ausschnitt, metaphysische Fragen gar nicht mehr. Mithilfe ei-
ner traditionellen Metaphysik, die ihre Antworten aus dem Gottesglauben zieht,
iiberwindet Dostojewski innerhalb der Erzahlung die metaphysischen Probleme. Das
Wissen um ein ,,ununterbrochen lebendiges Einssein mit dem Al , das greifbar ist

339 Vgl. Maurina 1952, 313f.
340 Maurina 1952, 314.

341 Vgl. Hauser 1983, 43.
342 Dostojewski 1968, 513.
343 Dostojewski 1968, 513.

https://dol.org/10.14361/6783839446836-011 - am 14.02.2026, 11:42:37. [



https://doi.org/10.14361/9783839446836-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

186 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit

<344 345

,,durch lebendige Fithlnahme*™™, eine Losung der ,,verdammten Fragen“"™", wie Dos-
tojewski die unlosbaren metaphysischen Probleme nennt, ist ein paradiesischer Zu-
stand fiir den Autor, der diese Fragen immer wieder thematisiert und immer wieder
zweifelt und Gott sucht.

,»,Man kann aus Dostojewskis Werken Ausspriiche anfiihren, die von einem tiefen, begliicken-
den Glauben zeugen, und eine nicht kleinere Reihe von Zitaten als Beleg fiir seinen Unglauben.
In ihm kdmpfen Christ und Antichrist, und diese Spannung ist das Eigenartige seiner Person-
lichkeit und Kunst [...] Dostojewski steht auf unruhigem Grund, zwischen den Polen Glauben
— Unglauben. Glauben und Unglauben verschrinken sich bei ihm bis zur Unentscheidbarkeit,

eines geht aus dem anderen hervor. Alles ist dynamisiert.“*°

Im TRAUM EINES LACHERLICHEN MENSCHEN ist es ein Glaube, der aus dem zunéchst
eigenen Unglauben und dann dem Unglauben der gefallenen Menschheit hervorgeht.
Inwiefern der Glaube spezifisch christlich ist, ldsst sich nur, wenn auch recht deut-
lich, erahnen, wird er doch nicht als solcher explizit. Die metaphysischen Fragen aber
sind in dem Paradies, in dem alle Menschen ,,vollkommen erfiillt“ und wissend le-
ben, eindeutig mit einer traditionell-christlichen Metaphysik beantwortet,**’ die Ant-
worten wie ,,ewiges Leben* und den Glauben an einen neuen Aon™® nennt.
Neuhduser meint, der Schriftsteller habe dem Leser eine literarisch aufbereitete
und durch den inhérenten Aktualititsbezug — hier meint er die Diskussionen um den
Spiritismus und die Pluralitéit bewohnter Welten sowie um den Kontakt mit solchen —
leserwirksame Gestaltung seiner religiosen Utopie, die in seiner Begeisterung fiir die
utopischen Zukunftsvisionen der frithen christlichen Sozialisten wurzele, geboten.**’
Dostojewski 16se sich von dem zuvor aus psychologischer Sicht betrachteten Thema
der Manipulation des Individuums. Er betrachte /v TRAUM EINES LACHERLICHEN MEN-
SCHEN die Manipulation des Menschen im Allgemeinen in einer philosophischen

344 Dostojewski 1968, 512.

345 Maurina 1952, 259. Maurina nennt hier diese Formulierung als ein Beispiel fiir die Wort-
verbindungen, die in Dostojewskis Gebrauch eine eigne Tiefenperspektive erhalten.

346 Maurina 1952, 295.

347 Wobei zum einen das Wort Beantwortung problematisch ist, da es ausgesprochene
Ant-Wort-en suggeriert und bei den Menschen ja nur ein innerliches ,,Wissen* besteht.
Zum anderen werden nicht alle metaphysischen Fragen beantwortet, da gar nicht alle
thematisiert werden, beispielsweise vom Grund der Welt also gar nicht die Rede ist.

348 Dostojewski 1968, 513: ,,dann, wenn ihre irdische Freude die Grenze der irdischen Natur
erreicht haben wiirde, fiir sie, fiir die Lebenden wie fiir die Verstorbenen, eine noch gro-
Bere Erweiterung ihrer Teilhaftigkeit am Weltall eintreten werde. Sie erwarteten diesen
Augenblick freudig, aber ohne Ungeduld, sie litten auch nicht vor Sehnsucht nach ihm,
sondern hatten ihn gleichsam als Vorgefiihl in ihren Herzen. Hier ldsst sich durchaus
deutlich eine Parallele zur christlichen Reich-Gottes-Hoffnung, fiir die die Menschen seit
dem Christusereignis im Grunde ein ,,Vorgefiihl“ haben, ziehen.

349 Vgl. Neuhduser 1993, 167, 178.

https://dol.org/10.14361/6783839446836-011 - am 14.02.2026, 11:42:37. [



https://doi.org/10.14361/9783839446836-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne | 187

Studie, ,,die eine metaphysische Problematik mit den Mitteln eines literarischen Tex-
tes ausloten will.«**’

Abendldindisch

(6) Die Weltanschauung, die hinter Dostojewskis Erzéhlung steht, ist dabei wegen
des christlichen Bezugs sicher abendléndisch gepriagt. Der Siindenfall beispielsweise
ist ein abendlidndisch-christlicher Mythos. Die Vorstellung der Menschen im Para-
dies, die der Erzdhler ,Kinder der Sonne***"! nennt, konnte aber auch aus anderen
Kulturkreisen stammen, ebenso wie die Entwicklung der Menschheit nach dem Siin-
denfall nicht spezifisch abendldndisch zu nennen ist.

Die Darstellung der Menschen in dieser Parallelwelt mit dem antiken Mythos™™
eines ,,Goldenen Zeitalters®, wie es Hesiod als erster europdischer Autor als ,,golde-
nes Geschlecht beschrieb, und dem Weltalter einer friedlichen, sozial gerechten
Menschheit vor einer abwirtsgerichteten Menschheitsentwicklung®™ ist wiederum als
abendlandisch zu identifizieren.

Sicher ist beispielsweise auch die Wissenschaftsglaubigkeit der Menschen etwas,
dem Dostojewski, der sich gegen den Intellektualismus wandte, eher im Abendland
begegnete. Der nach Westeuropa ausgerichtete Russe unternimmt nicht nur zahlrei-
che Auslandsreisen und lebt auch einige Zeit in Deutschland, Frankreich, England,
der Schweiz, und Italien354, auch seine literarischen Vorbilder stammen hauptséchlich
aus Westeuropa.”> Besonders der franzosischen Literatur zugetan begeistert er sich
unter anderem fiir Corneille, Victor Hugo und Balzac, Pascal®*® und Voltaire.”” Mit
zunehmendem Alter allerdings wendet er sich auch von der ,,ungldubigen Seine* dem
,heiligen Ganges**™* zu und plant Reisen nach Istanbul und Jerusalem, die er aus ge-
sundheitlichen Griinden dann allerdings nicht mehr durchfiihren kann. ,,Asien als die
Mutter aller Religionen regte seine Phantasie an, als Land, wo Gott dem Menschen
nachbarlich nahe ist und wo die unsterblichen Ideen vom Messias und dem Gottes-

359
menschentum herkommen.*

350 Neuhduser 1993, 167.

351 Dostojewski 1968, 510.

352 Vgl. Kasack 1998, 120.

353 Vgl. Becher 2004, 6193f.

354 Vgl. Imbach 1979, 29-32.

355 Vgl. Maurina 1952, 354.

356 Maurina 1952, 373: ,,Die Gedanken Pascals waren Dostojewskjis Leitsterne: trotz gestei-
gerter Vernunftwachheit innere Zugehdrigkeit zum Christentum, Krieg gegen den Athe-
ismus und Vertrauen in die Stimme des Herzens.“

357 Vgl. Maurina 1952, 372f.

358 Maurina 1952, 383. Maurina zitiert hier Dostojewski selbst, allerdings ohne Quelle-
nangabe.

359 Maurina 1952, 384.

https://dol.org/10.14361/6783839446836-011 - am 14.02.2026, 11:42:37. [



https://doi.org/10.14361/9783839446836-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

188 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit

Ordnungsorientiert

(7) Die weiter oben angesprochene Sehnsucht des Protagonisten und Dostojewskis ist
auch eine Sehnsucht nach Antworten auf die ,,verdammten Fragen* und damit eine
Sehnsucht nach Ordnung. Die Jenseitsreise in TRAUM EINES LACHERLICHEN MENSCHEN
ist ordnungsorientiert und als Utopie Ausdruck dieser Sehnsucht. In anderen Werken
bringt der Schriftsteller diese Sehnsucht dadurch zum Ausdruck, dass ,,in der Dosto-
jewskijschen Welt die eigentlich tragenden, festigenden, schiitzenden Bereiche des
alltiglichen Daseins, von der Arbeit angefangen, auszufallen scheinen.“*® In TRauM
EINES LACHERLICHEN MENSCHEN wird der Protagonist aus einer solchen Welt, die ihn
nicht mehr tragt, in der ihm alles gleichgiiltig erscheint, auf eine paradiesische Erde
gebracht, in der alles seine natiirliche Ordnung und jeder seinen festen Platz im All
hat. Diese geordnete, siindenlose Welt ist eines der wenigen Produkte Dostojewskis,
die Harmonie ausstrahlen, sind doch sowohl secin Leben als auch vicle seine Werke
sonst von Kontrasten bestimmt.**' Kontraste tauchen im TRAUM EINES LACHERLICHEN
MENSCHEN lediglich in der Verhaltensdnderung des Protagonisten auf.

Resiimee: Weltanschauung in der Jenseitsreise TRAUM EINES
LACHERLICHEN MENSCHEN

Im TRAUM EINES LACHERLICHEN MENSCHEN findet eben dieser Mensch, dem zuvor al-
les einerlei war, der keinen Sinn in der Welt und in seinem Leben sah, durch Mitlei-
den und Liebe zuriick zum Leben.** Die utopische, friedliche und siindenlose Erde,
die der Protagonist in seiner Jenseitsreise erlebt, stellt einen paradiesischen Urzu-
stand dar. Diesen kontrastiert Dostojewski mit der Lebenswelt des Protagonisten
bzw. der Entwicklung, die die Menschheit in diesem Traum durchlduft. Die Liige er-
scheint als Wurzel der zivilisatorischen Abwirtsentwicklung. Daraus resultierende
Ubel sind aber nicht nur Wollust, Eifersucht, Grausamkeit, Scham, Tierquilerei,
Sprachverwirrung und die Entzweiung der Menschheit, auch die Wissenschaftsgldu-
bigkeit stellt der Erzihler in diese Reihe.’®

Dostojewski reflektiert also die Situation des Menschen in seiner Zeit. Dabei ist
die Erzdhlung nicht als Utopie einzuordnen, denn letztlich erkennt der Protagonist

360 Guardini 1989, 10f.

361 Vgl. Zweig 1936, 99: ,,Dostojewski aber, leidenschaftlich in seinem Dualismus wie in al-
lem, was ihm vom Leben zugefallen, will nicht empor zur Harmonie, die fiir ihn Starre
ist, er bindet nicht seine Gegensitze ins Gottlich-Harmonische, sondern spannt sie au-
seinander zu Gott und Teufel und hat dazwischen die Welt. Er will unendliches Leben.
Und Leben ist ihm einzig elektrische Entladung zwischen den Polen des Kontrastes.“ Ste-
fan Zweig meint, Dostojewski wolle die Harmonie gar nicht. Vielleicht aber wird gerade
in der Erzédhlung TRAUM EINES LACHERLICHEN MENSCHEN eine Sehnsucht nach Harmonie
deutlich, die Dostojewski sonst aber in der Realitdt nicht erlebt und die — wie auch der 14-
cherliche Mensch erkennt — kaum zu realisieren ist.

362 Mitleiden und Liebe stehen allerdings in Kontrast zum bleibenden Egoismus des Prota-
gonisten: Nur er selbst meint, in Besitz der Wahrheit zu sein.

363 Vgl. Dostojewski 1968, 515f.

https://dol.org/10.14361/6783839446836-011 - am 14.02.2026, 11:42:37. [



https://doi.org/10.14361/9783839446836-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne | 189

sein Bestreben, einen solchen paradiesischen Zustand herzustellen ja als utopisch —
,.das Paradies wird sich nie verwirklichen (das sehe ich doch selbst ein!)**** — und
der Protagonist, der ,,die Wahrheit doch gesehen“365 hat, ist kein strahlender Held,
sondern ein noch immer als komisch und l4cherlich angesehener Mensch.

Dostojewskis Anspruch, seine Zeit zu reflektieren, wird aus dem von Schroder
aufgegriffenen Zitat deutlich:

. Weiter mystifizierte er [Dostojewski, A. B.] seine Vision der biirgerlichen Endzeit als Beginn
einer apokalyptischen Zeitenwende, die zur Verwirklichung seines christlich-utopischen
Traums vom neuen humanistischen ,Goldenen Zeitalter der Menschheit fithren sollte. Dosto-
jewski war sich des Visionscharakters seines Epochenbildes wohl bewuf3t und hat dessen litera-
rische ,Zerstorung® selbst vorbereitet und vorausgesehen. Er nannte es in einer Erzéhlung aus
dem Jahre 1877 den ,Traum eines lacherlichen Menschen® und bekannte 1875 durch den Mund
einer seiner resiimierenden Gestalten, welche Grenzen der Romangestaltung in seiner Epoche
gesetzt waren: ,Es sind gewichtige Fehler, Ubertreibungen und Verkennungen méglich [...]
Seine Werke [die des Schriftstellers, A. B.] konnten aber als Material fiir ein spéteres Kunst-

werk dienen, fiir das kiinftige Bild einer unordentlichen, aber schon vergangenen Epoche.«*%

Der Schriftsteller Dostojewski, der dem russischen Realismus zugeordnet wird, hatte
also auch die Intention, die soziale Situation seiner Zeit zu thematisieren. In der Er-
zahlung TRAUM EINES LACHERLICHEN MENSCHEN ist das beherrschende Thema aller-
dings das Individuum an sich, wobei dieses in Dostojewskis anthropologischen,
durch christlichen Einfluss gepragten Vorstellungen eben untrennbar mit seinen Mit-
menschen verbunden ist bzw. sein sollte.

Die Weltanschauung Dostojewskis, die in der Erzéhlung zum Ausdruck kommit,
ist deutlich von seiner christlichen Uberzeugung in Bezug auf Ideale und Gemein-
schaft — in Bezug auf Gott bleibt Dostojewski immer Suchender — geprégt. Durch
klare Kontraste zwischen der Gegenwart und der paradiesischen Vergangenheit —
nicht einer utopischen Zukunft — stellt er den schlechten Verhaltensweisen der Men-
schen, der Gleichgiiltigkeit, Wissenschaftsgldubigkeit usw., die guten Eigenschaften,
bestimmt durch die Néchstenliebe, gegeniiber. Deutlich wird dabei ein Bediirfnis
nach Ordnung, nach Erfiilltsein und Ineinssein mit dem All, welche die Gegenwart,
die den Menschen zum Nihilist werden l4sst, nicht bietet.

Im Unterschied zu den anderen literarischen Jenseitsreisen, die hier noch behan-
delt werden, die einen liberschauenden Blick auf den Kosmos und den Platz des
Menschen in der Welt beinhalten, ist die Jenseitsreise in TRAUM EINES LACHERLICHEN
MENSCHEN tatsdchlich nur auf den Menschen und sein ethisches Handeln fokussiert.
Eine Sehnsucht nach Antworten auf metaphysische Fragen, nach Leerstellen, die in
der endlichen Welt bzw. durch die endliche Welt nicht beantwortet werden, wird hier
nicht explizit gemacht. Dieses Bediirfnis driickt Dostojewski vielmehr dadurch aus,
dass er eine utopische Welt zeigt, in der sich diese Fragen aus ,,Wissen® iiber die
,»Wahrheit“ gar nicht mehr stellen.

364 Dostojewski 1968, 520.
365 Dostojewski 1968, 519.
366 Schréder 1968, Onlinefassung 6.

https://dol.org/10.14361/6783839446836-011 - am 14.02.2026, 11:42:37. [



https://doi.org/10.14361/9783839446836-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

190 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit

Zudem werden, anders als bei manch anderen Jenseitsreisen die Konsequenzen
der Jenseitsreise erzdhlt. Es wird deutlich, welch grofen Effekt das ,,lebendige[s]
Bild* der Wahrheit, das seine ,,Seele bis in alle Ewigkeit erfiillt“, auf den Protagonis-
ten hat und dass die Botschaft dessen auf seine Umwelt dagegen im Grunde gar kei-
nen Eindruck macht. Nicht nur die intradiegetische Erzahlung des Traumes, die Jen-
seitsreise an sich, endet negativ: Der Jenseitsreisende wird ,,freiwillig-unfreiwillig
zum ineins Licht- und Siindenbringer®”’, am Ende lachen die Menschen iiber ihr
fritheres Gliick und nennen es Illusion. Auch die Rahmenerzdhlung bleibt pessimis-
tisch®®, der Protagonist wird ausgelacht und erkennt, dass sich das Paradies nie ver-
wirklichen wird. Er kdmpft aber weiter fiir das Leben und gegen einen rein rationa-
len, erkenntnisorientierten, das Gliick verwehrenden Zugang dazu®®. Er glaubt daran,
dass letztlich auf verschiedene Weisen ,,alle zu ein und demselben Ziel“’™ streben,
das allerdings nur durch die liebevolle Vereinigung der Menschen, die in kleinen
Schritten bereits damit beginnt, einem kleinen Médchen seine Hilfe nicht zu verweh-
ren, moglich ist. ,,Nicht mit der abstrakten Fernsten-liebe zur Menschheit endet er,
sondern damit jenes Madchen aufzusuchen*’”".

,,Dies also ist der menschliche Mythos Dostojewskis, dal das gemischte, dumpfe, vielfaltige
Ich jedes einzelnen befruchtet ist mit dem Keim des wahren Menschen (jenes Urmenschen der
mittelalterlichen Weltanschauung, der frei ist von der Erbsiinde), des elementaren, rein gottli-
chen Wesens. Diesen urewigen Menschen aus dem vergénglichen Leib des Kulturmenschen in
uns zum Austrag zu bringen, ist hochste Aufgabe und die wahre irdische Pflicht. Befruchtet ist
jeder, denn keinen verstoft das Leben, jeden Irdischen hat es in einer seligen Sekunde mit Lie-

be empfangen, doch nicht jeder gebiert seine Frucht.«*">

Dass dieser ,, Keim* erst in einer Situation des Leidens, im Falle des lacherlichen
Menschen in einem Moment vor einem Selbstmord bzw. im Traum anhand des Mit-
leidens mit dem Untergang der Menschen, zu keimen beginnt, ist kennzeichnend fiir
die Werke Dostojewskis. Es wundert nach seiner biografischen Betrachtung nicht,
dass in seinen Werken oft erst das Leid die Augen 6ffnet. In der untersuchten Erzih-
lung Sffnet das Leid ,,die Augen der Seele fiir die Erkenntnis der eigenen Schuld.«*”
In seine Weltanschauung hat Dostojewski die Erfahrungen von Leid integriert, in der
Jenseitsreise im TRAUM EINES LACHERLICHEN MENSCHEN wird aus ihr heraus eine
Sehnsucht, das Leid zu liberwinden, offenbar.

367 Hauser 2009, 340.

368 Maurina meint: ,,Wére diese Erzahlung sein letztes Werk, so hétte man vielleicht noch
ein Recht, von Pessimismus zu sprechen. In seinem letzten Roman aber siegt die heitere
Gesinnung, der Glanz der Seele.” (Maurina 1952, 327).

369 Dostojewski 1968, 520: ,,,Die Erkenntnis des Lebens — steht hoher als das Leben, die
Kenntnis der Gesetze des Gliicks — steht hoher als das Gliick® — das ist es, wogegen man
kdmpfen mufl! Und ich werde es tun.

370 Dostojewski 1968, 519

371 Lauth 1980, 94.

372 Zweig 1936, 116.

373 Lauth 1980, 97.

https://dol.org/10.14361/6783839446836-011 - am 14.02.2026, 11:42:37. [



https://doi.org/10.14361/9783839446836-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne | 191

Maurina spitzt dies passend zu, auch wenn ihr Wortgebrauch von Weltanschau-
ung, insbesondere im letzten zitierten Satz, ein wenig von dem hier genutzten Kon-
zept abweicht’™*:

,»Dagegen [gegen den Idealismus, A. B.] ist Dostojewskijs Weltanschauung, von einem glei-
chen hohen Ethos durchdrungen, lebensnah: wer sie in sich aufnimmt, findet den Born des Le-
bens. Nicht die Zahl der Sterne am finsteren Firmament seines Kosmos ist das Entscheidende,
sondern ihre Intensitdt. Dall man so viel Weh, korperliches, seelisches und metaphysisches, er-
tragen kann, eine Hellhorigkeit flirs Leid besitzt, die Probleme der Theodizee bis ins letzte
durchwiihlt und trotzdem das Leben segnet [...] — das ist das Einmalige seiner Weltanschau-
ung, die ein jasagendes, tragisches Pathos ausmacht. [...] Auf dem Boden einer heroischen
Weltanschauung ist sein Dichtwerk gewachsen und wird in seinem letzten groen Roman und

in seiner Puschkin-Rede zu einem frohlockenden Triumph des Lichts.*”

Bei der Untersuchung der néchsten Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne wird
Dostojewskis Weltanschauung insbesondere bei Werfel und Mann zu bedenken sein.
Um das Bewusstsein dafiir zu schirfen, seien bereits hier die Griinde angefiihrt:

Die Expressionisten waren begeisterte Anhénger Dostojewskis, in Franz Werfel
sei, so Maurina, von allen deutschsprachigen modernen Dichtern der Geist Dosto-
jewskis am lebendigsten.’”®

»Werfels Ehrfurcht vor dem Einzelmenschen, seine anthropozentrische Weltschau, seine meta-
physische Veranlagung, sein eingeborenes Verlangen, die Dinge dieser Welt nicht nur durch
diesseitige Geschehnisse allein zu erkldren, verbindet ihn mit Dostojewskij. [...] Der An-
ti-Intellektualismus ist fiir Werfel ebenso charakteristisch wie fiir Dostojewskij. Auch die von
ihm geschaffenen Gestalten sind alogisch, auch in ihrem Leben bleibt immer ein irrationaler
Rest.«*"

Zu Thomas Mann dagegen wird nicht die Néhe, die hochstens in der Vernunftkritik
besteht, sondern gerade die Differenz Dostojewskis auffallen. Fiir Mann sei Dosto-
jewski der Typus des Heimgesuchten und Besessenen, so Maurina. Lediglich zwi-
schen DOKTOR FAUSTUS und dem Teufel in den BRUDERN KARAMASOW lassen sich
Ahnlichkeiten finden.””® Die intellektualistische Kunst des ,,weltkiihle[n] Skepti-

ker[s]**”” Mann und der ,,Gottsucher Dostojewskij***" unterscheiden sich darin, dass

374 Die Wortverbindung ,,heroische Weltanschauung* in Maurinas Zitat finde ich problema-
tisch, weil im hier verwendeten Sinne Weltanschauung ja nie ganz bewusst ist und span-
nungsreich bleibt.

375 Maurina 1952, 330f.

376 Vgl. Maurina 1952, 366.

377 Maurina 1952, 366f.

378 Vgl. Maurina 1952, 368.

379 Maurina 1952, 368.

380 Maurina 1952, 368.

https://dol.org/10.14361/6783839446836-011 - am 14.02.2026, 11:42:37. [



https://doi.org/10.14361/9783839446836-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

192 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit

die innere Form bei letzterem durch das Gefiihl bestimmt wird, bei Mann dagegen
durch den Intellekt.*®'

Diese klaren Unterschiede zwischen Manns Protagonisten Castorp und Dostojew-
skis lacherlichen Menschen bzw. bei Werfel und Dostojewski eine Verwandschaft in
der Sicht auf den Menschen werden bei der Untersuchung der jeweiligen Werke ins
Auge fallen.

2.3 FRANZ WERFEL: STERN DER UNGEBORENEN
Werfel: Biografie eines judischen Schriftstellers christlicher Romane

Franz Viktor Werfel wird am 10. September 1890 als erstes Kind seiner Eltern Ru-
dolf und Albine Werfel in Prag geboren.”® Seine Vorfahren sind deutsch-bshmische
Juden. Der Vater Rudolf Werfel hat sich Vermdgen und Ansehen mit einer Hand-
schuhmanufaktur erarbeitet, die Mutter stammt aus einer wohlhabenden Familie.**
Werfels Kinderfrau Barbara, die er spiter in Gedichten und in seinem Werk BARBARA
ODER DIE FROMMIGKEIT verewigt, nimmt den Vier-, Fiinfjdhrigen regelmiBig mit in
die sonntégliche katholische Messe. Erzogen wird der Schiiler dann, iiblich bei den
im Umfeld lebenden jiidischen Familien, in einer piaristischen Klosterschule. Wer-
fels Eltern sind zwar ,,génzlich unorthodox**®, er wiichst aber durchaus mit den judi-
schen Traditionen auf und besucht mit seinem Vater an Feiertagen die Synagoge.

In seiner Jugend beginnt Werfel Gedichte zu schreiben. Sein Freund Willy Haas
bestéirkt ihn darin und macht ihn schlieBlich mit Max Brod®® bekannt, der ihn hin
und wieder auch in Begleitung von Franz Kafka®* beispielsweise bei spiritistischen
Séancen trifft. Brods Bezichungen verdankt Werfel das erste Erscheinen eines seiner
Gedichte in der Sonntagsbeilage der Wiener Zerr.*

Nach seinem Schulabschluss, fiir den er von seinen Eltern zum Lernen gedrangt
und gezwungen werden muss, besucht Werfel an der Deutschen Universitdt in Prag
juridische und philosophische Vorlesungen, ohne sich aber fiir ein Studium zu ent-
scheiden. Sein Vater schickt den noch Unmiindigen schlielich in die kaufménnische
Lehre zu einer befreundeten Speditionsfirma in Hamburg, wo Werfel sich allerdings
absichtlich derart ungeschickt anstellt, dass ihm bald nahegelegt wird, die Firma zu

381 Vgl. Maurina 1952, 368.

382 Vgl. Jungk 1988, 11.

383 Vgl. Foltin 1972, 17.

384 Jungk 1988, 13.

385 Max Brod ist begeistert ,iiber den neuen Stern, der an meinem Horizont aufgestiegen
war“. In seiner Autobiografie schreibt er iiber seine Freundschaft zu Werfel und zeigt
seine Wertschitzung gerade fiir dessen letzten Roman: ,,Es gibt bei Werfel viele Gipfel —
und gerade in seinem letzten Buch, im ,Stern der Ungeborenen®, ragen einige der steils-
ten, die fahlen dantesken Visionen der unterirdischen Stadt, in der auf so ingenidse Art
gestorben wird.” (Brod 1960, 21).

386 Zum Verhiltnis von Werfel und Kafka sowie ihrer Werke siehe z.B. Pasley 1989.

387 Vgl. Foltin 1972, 19.

https://dol.org/10.14361/6783839446836-011 - am 14.02.2026, 11:42:37. [



https://doi.org/10.14361/9783839446836-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

