
IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne  | 165 

Gerade gegen ein solches Verhalten meint Lewis’ durch Unterweisung christli-

cher Werte – wobei diese also solche nicht explizit sein muss – steuern zu können. 

Die PERELANDRA-TRILOGIE hat also auch erzieherische Absicht, von der Lewis meint, 

sie gerade durch das Spiel mit dem Genre der Science Fiction realisieren zu können: 

 

„In mancher Hinsicht ist Jenseits des Schweigenden Sterns konventionelle Science Fiction, die 

stellenweise starke Ähnlichkeit zu den Erzählungen von H.G. Wells und anderen Pionieren die-

ses Genres aufweist. Durch die Einführung der übernatürlichen, christlichen Elemente (Eldila, 

Malidil) überschreitet Lewis jedoch die Gattungsgrenzen. 

Lewis benutzt die Nähe zur konventionellen Science Fiction bewußt als Stilmittel, um seine in-

haltliche Umkehrung der in dieser Gattung vertretenen Werte noch deutlicher hervortreten zu 

lassen. Bei ihm ist die Erde eine Enklave des Todes im Universum, das vor Leben nur so über-

quillt, und nicht, wie bei anderen Vertretern des Genres, eine Oase des Lebens in einer unendli-

chen toten Wüste. Seine Außerirdischen sind auch keine menschenvernichtenden Monster, wie 

etwa die Marsianer in Wells’ Krieg der Welten“
207

 

 

Das Motiv der Jenseitsreise bietet für Lewis dabei die Möglichkeit eines Brücken-

schlags zwischen Science Fiction und klassischen, mythologischen, christlich einge-

färbten Motiven.  

 

 

2.2 FJODOR MICHAILOWITSCH DOSTOJEWSKI:  

TRAUM EINES LÄCHERLICHEN MENSCHEN 

 

Dostojewskis Biografie: Von Katorga und Spielsucht 

 

Fjodor Michailowitsch Dostojewski wird am 11.11.1821 in Moskau als zweites Kind 

seiner Eltern geboren.
208

 Zu seinem Vater, Michail Andrejewitsch, hat er kein gutes 

Verhältnis. Der geizige, strenge und jähzornige Arzt wird 1839 von seinen leibeige-

nen Bauern ermordet. Dostojewskis Mutter, die in dessen Erinnerungen als gütige, 

verständnisvolle und religiöse Frau erscheint, stirbt bereits zwei Jahre zuvor an 

Schwindsucht.
209

  

Fjodor Dostojewski und sein älterer Bruder Michail, die sich sehr nahestehen, 

haben früh zuhause Unterricht, von ihren Eltern und Privatlehrern lernen sie bereits 

mit vier Jahren Lesen und Schreiben aus der Heiligen Schrift. Später lernen sie Fran-

zösisch und Latein und begeistern sich vor allem für Literatur. Nach einem Schulauf-

enthalt in einem Pensionat wird Fjodor Dostojewski mit sechzehn Jahren in die Mili-

                                                                  

obigen Ausführungen, sowie den Artikel DAS BÖSE UND GOTT, auf den sich diese bezie-

hen: Lewis 1992b, 146- 150. 

207 Rendel 1991, 141. Hervorheb. i. O. 

208 Nach dem zu dieser Zeit in Russland gültigen Julianischen Kalender ist Dostojewskis 

Geburtstag der 30.10.1821. Hier sollen durchgängig die Daten nach dem gregorianischen 

Kalender genutzt werden. 

209 Vgl. Imbach 1979, 10. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-011 - am 14.02.2026, 11:42:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

täringenieurschule in Sankt Petersburg geschickt.
210

 Nach seinem Abschluss mit dem 

Grad eines Leutnants 1842 arbeitet er zunächst im Kriegsministerium als technischer 

Zeichner, gibt seine Stelle dann aber seiner Unabhängigkeit willen auf.
211

 Aus der 

Erbschaft seines Vaters erhält Dostojewski von seinem Vormund immer wieder 

Geld, gibt dies allerdings jeweils innerhalb kürzester Zeit aus.
212

 Der vor allem durch 

dessen Besuch 1843 ausgelöste Balzac-Enthusiasmus der russischen Intelligenz ver-

anlasst ihn dazu, Balzacs Roman EUGÉNIE GRANDET zu übersetzen. Außerdem über-

setzt er noch George Sands LA DERNIÈRE ALBINI, bevor er seinen ersten eigenen Ro-

man ARME LEUTE veröffentlicht, der großen Erfolg hat.
213

  

„Im Januar 1846 wurde der Roman ‚ARME LEUTE‘ gedruckt, noch im selben Mo-

nat auch sein zweites Werk ‚DER DOPPELGÄNGER‘; und schon im Februar erschien 

Belinskijs
214

 berühmte sechzehn Seiten lange Kritik, die ihn aus der Anonymität in 

einen Strudel der Anerkennung hineinriß.“
215

 Nachdem sich dem Schriftsteller zu-

nächst die Türen aller literarischen Salons St. Petersburgs öffnen, ist die übermäßige 

Anerkennung nicht von langer Dauer.
216

 DER DOPPELGÄNGER, DER HERR PROCHART-

SCHIN (1847) und HELLE NÄCHTE (1848) finden keinen großen Zuspruch, über DER 

HERR PROCHARTSCHIN verfasst Belinski gar eine „bösartige Kritik“
217

. Dostojewski 

lebt erneut von kleinen Honoraren und schreibt Feuilletons. Anschluss hat er noch 

immer bei einem literarisch-politischen Kreis, der sich im Hause eines Beamten des 

Außenministeriums, Michail Petraschewski, den Dostojewski 1846 kennengelernt 

hatte, trifft.
218

 „Man diskutiert über die französischen Sozialisten, vor allem Fourier 

und Proudhon, tauscht die von der staatlichen Zensur verbotenen Bücher aus, fordert 

die Abschaffung der Leibeigenschaft, und in hitzigen Auseinandersetzungen fällt 

auch gelegentlich ein aufrührerisches Wort.“
219

  

Am 23. April 1849 werden 34 Mitglieder der Gruppe wegen umstürzlerischer 

Gespräche und Lektüre verbotener Literatur verhaftet. Fünfzehn von ihnen, darunter 

Dostojewski, werden zum Tode verurteilt. In Demonstration der Härte des Gesetzes 

und der Milde des Herrschers lässt Zar Nikolaus I. unmittelbar vor der Erschießung 

der ersten Gruppe die Rebellen begnadigen.
220

  

                                                             

210 Vgl. Kasack 1998, 12. 

211 Kasack spricht von zwei Jahren (Vgl. Kasack 1998, 13), Imbach von einigen Monaten 

(Imbach 1979, 11). 

212 Vgl. Maurina 1952, 23. 

213 Vgl. Kasack 1998, 13. 

214 Wissarion Belinski (Maurina schreibt hier Belinskij, da sie eine andere Umschrift des 

Russischen nutzt) galt damals als einflussreichster russischer Literaturkritiker. (Vgl. Ka-

sack 1998, 13.) Dostojewski verehrt ihn als Kritiker, der sozialistische Belinski schätzt 

Dostojewski als Schriftsteller. Die Beziehung kühlt jedoch ab, als sich Belinski zurück-

haltend gegenüber dem Roman DER DOPPELGÄNGER äußert. (Vgl. Imbach 1979, 13) 

215 Maurina 1952, Hervorheb. A. B.  

216 Vgl. Kasack 1998, 14. 

217 Kasack 1998, 14. 

218 Vgl. Imbach 1979, 13. 

219 Imbach 1979, 13. 

220 Vgl. Imbach 1979, 14. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-011 - am 14.02.2026, 11:42:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne  | 167 

Dostojewski, der sich „zum Besseren wiedergeboren“
221

 fühlt, verbringt die fol-

genden vier Jahre (1850-1854) in Omsk, Sibirien, untergebracht in einem Raum mit 

150 Sträflingen, Mördern, Betrügern und anderen Verbrechern.
222

 Die einzige erlaub-

te Lektüre ist die Bibel. Eine Ausgabe, die er sein Leben lang behielt, hatte er auf 

dem Weg nach Sibirien geschenkt bekommen.  

Dem Urteil gemäß muss der Autor nach seiner Haftentlassung sechs Jahre als 

Soldat, zunächst noch immer in Sibirien, verbringen.
223

 Nach zwei Jahren als einfa-

cher Soldat in Setimpalatinsk wird er zum Unteroffizier befördert, wohl auch dank 

seiner Freundschaft zum städtischen Staatsanwalt Baron Wrangel. Dieser führt ihn 

auch in die Gesellschaft ein, in der er Maria Dimitrijewna Isajewna kennenlernt. Die 

schwärmerische, exzentrische Beamtenfrau mit achtjährigem Sohn heiratet Dosto-

jewski auf dessen hartnäckiges Werben hin schließlich nach dem Tod ihres Mannes. 

Er wird seine schwindsüchtige Frau, mit der ihn nie viele Gemeinsamkeiten verbin-

den, bis zu ihrem Tod pflegen und sorgt auch darüber hinaus für seinen Stiefsohn 

Pawel.
224 

 

Nach der – dank seiner Beziehungen frühzeitigen – Entlassung aus dem Militär-

dienst lebt Dostojewski mit seiner Frau und dem Stiefsohn in Twer und kann bereits 

Ende des Jahre 1859 nach St. Petersburg zurückkehren. Nach seiner nur geringen li-

terarischen Tätigkeit in Semipalatinsk aus Mangel an freier Zeit, der Diagnose von 

Epilepsie bei ihm und der Begegnung mit seiner zukünftigen Frau arbeitet er nun an 

den zunächst in Zeitschriften erscheinenden AUFZEICHNUNGEN AUS EINEM TOTENHAU-

SE. Diese 1860-1862 erscheinende Prosa stellt anhand eines fiktiven Insassen die 

Kartorga dar. Seine eigenen Erlebnisse kann Dostojewski, so schreibt er in einem 

Brief an seinen Bruder, nicht autobiografisch beschreiben. Zeitgleich arbeitet er zu-

dem an dem Roman ERNIEDRIGTE UND BELEIDIGTE.
225

 Der Feuilleton-Roman er-

scheint aus finanziellen Gründen in Fortsetzungen in der Monatsschrift DIE ZEIT, die 

Fjodor und Michail Dostojewski 1861 zum ersten Mal herausgeben. Sie wird aller-

dings bereits ein Jahr darauf wegen eines als antipatriotisch eingestuften Beitrags 

verboten.
226

  

Im Juni 1862 reist der Schriftsteller erstmals nach Westeuropa, im Sommer 1863 

folgt eine weitere Reise. Auf den Reisen, die ihn zuerst durch die großen Hauptstäd-

te, zudem nach Baden-Baden, Wiesbaden, Bad Homburg und Genf führen– die Städ-

te des Glückspiels, dem er zusehends verfällt –, trifft er sich immer wieder mit der 

Studentin Apollinaria Suslowa. Die emanzipierte junge Frau und den Autoren, der 

zuvor eine Erzählung von ihr in seiner Zeitschrift veröffentlicht hatte, verbindet eine 

Art „Haßliebe“
227

.  

                                                             

221 Dostojewski in einem Brief noch am Tag des Erschießungstermins an seinen Bruder Mi-

chail. Zit. nach Imbach 1979, 10. 

222 Vgl. Kasack 1998, 23. 

223 Vgl. Imbach 1979, 18. 

224 Vgl. Imbach 1979, 19. 

225 Vgl. Kasack 1998, 26-28. 

226 Vgl. Imbach 1979, 21f.  

227 Imbach 1979, 22. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-011 - am 14.02.2026, 11:42:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

Verschuldet zurückgekehrt nach St. Petersburg zieht Dostojewski, aus Gewissen-

bissen gegenüber seiner kranken Gattin, der besseren Luft wegen nach Moskau. Dort 

schließt er sein bereits vor der zweiten Reise begonnenes Werk AUS DEM DUNKEL DER 

GROßSTADT ab. Er und sein Bruder gründen eine neue Zeitschrift, DIE EPOCHE. Nach 

dem Erscheinen von deren erster Nummer, am 15. April 1864, verstirbt Dostojewskis 

Frau.
228

 Einige Monate später verstirbt auch „der heißgeliebte Bruder, der in der ge-

meinsamen journalistischen Tätigkeit durch seine Nüchternheit und seinen Wirklich-

keitssinn das notwendige Gegengewicht zur extremen Natur des Dichters bildete“
229

. 

Dostojewski betrachtet es als seine Pflicht, für dessen Frau und vier Kinder auf-

zukommen sowie dessen Schulden zu übernehmen, zu denen noch einige hinzukom-

men, als im Frühjahr 1865 die Zeitschrift DIE EPOCHE bankrott macht.
230

 Aus Not un-

terschreibt er einen erpresserischen Vertrag beim Verleger F.T. Stellowski, dem er 

nicht nur die Rechte für eine Gesamtausgabe seiner bisher erschienenen Werke ab-

tritt, sondern sich zudem verpflichtet für deren Erscheinen bis zum 1.11.1866 einen 

neuen Roman abzuliefern. Anderenfalls würden für neun Jahre alle Rechte an den 

bisherigen und künftigen Veröffentlichungen ohne weiteres Honorar dem Verleger 

gehören.
231

 Die 3000 Rubel Vorschuss, die Dostojewski bekommt, gehen zum Groß-

teil an seine Gläubiger, mit dem Rest, den er allerdings schnell in Wiesbaden ver-

spielt, unternimmt er eine dritte Reise, im Grunde eine Flucht. 

Mittellos zurückgekehrt verspricht er dem Verleger Katkow den Roman SCHULD 

UND SÜHNE. In Eile entsteht in Moskau bei der Familie seiner Schwester Wera Kapi-

tel um Kapitel, während Katkow bereits mit dem Vorabdruck in seiner Zeitschrift 

RUSSISCHER BOTE beginnt. Anfang Oktober nach St. Petersburg zurückgekehrt, die 

Arbeit an SCHULD UND SÜHNE unterbrechend, hat er dann noch einen knappen Monat 

Zeit um den Vertrag mit Stellowski zu erfüllen.
232

 Der Stenotypistin Anna Grigor-

jewna Snitkina diktiert er den stark autobiografischen Roman DER SPIELER. Am 15. 

Februar 1867 heiraten die beiden. 

Trotz der Vertragserfüllung durch den SPIELER und dem Erfolg von SCHULD UND 

SÜHNE droht Dostojewski das Schuldgefängnis, weshalb er mit seiner Frau von dem 

Verkaufserlös ihrer Wohnungseinrichtung und des Schmuckes seiner Frau ins Aus-

land reist.
233

 Erst nach vier Jahren, im Juli 1871 kehren sie zurück. In der Zeit im 

Westen entstehen DER IDIOT und DIE DÄMONEN. Zwei Töchter werden geboren, von 

denen eine nach wenigen Monaten stirbt. Immer wieder verliert der Autor Geld beim 

Glücksspiel, bis er in einem Brief an seine Frau am 28.4.1871 aus Wiesbaden 

schreibt, er sei von der Spielleidenschaft kuriert und auf eine Rückkehr nach Russ-

land drängt.
234

 

                                                             

228 Vgl. Imbach 1979, 22f. 

229 Maurina 1952, 96. 

230 Vgl. Imbach 1979, 25. 

231 Vgl. Kasack 1998, 43. 

232 Vgl. Imbach 1979, 26. 

233 Vgl. Imbach 1979, 29 und Kasack 1998, 80. 

234 Vgl. Kasack 1998, 81. Dort finden sich auch Auszüge aus besagtem Brief. Kasack meint, 

eine „ungeheure seelische Erschütterung“, „etwas Mystisches“ müsse zu dieser Befreiung 

geführt haben. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-011 - am 14.02.2026, 11:42:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne  | 169 

In St. Petersburg beendet er DIE DÄMONEN, in denen er verschlüsselt die Über-

zeugung ausspricht, „daß allein der Glaube an Jesus Rußland vor der inneren Zerstö-

rung und Zersetzung befreien kann“
235

. Durch das geschickte Verhandeln seiner Frau 

mit seinen Gläubigern kann Dostojewski die Buchausgaben von DER IDIOT und DIE 

DÄMONEN selbst drucken und mit dem Gewinn nicht nur seine Schulden zahlen, son-

dern auch ein Haus in Staraja Russa mieten, das er später auch kauft.
236

 Zudem arbei-

tet er für die Zeitschrift DER STAATSBÜRGER, in der er unter der Rubrik TAGEBUCH EI-

NES SCHRIFTSTELLERS selbst veröffentlichen kann. 1875 wird sein letztes Kind, der 

Sohn Aljoscha geboren, der im Alter von drei Jahren stirbt. In dieser Zeit arbeitet der 

Schriftsteller an seinem Roman DER JÜNGLING, der sich ebenfalls mit religiösen Fra-

gen beschäftigt.
237

 Seit 1876 gibt Dostojewski zudem das TAGEBUCH EINES SCHRIFT-

STELLERS als eigene Zeitschrift heraus, in der auch die Erzählung DER TRAUM EINES 

LÄCHERLICHEN MENSCHEN erscheint. Die Arbeit hindert ihn nicht daran, im Sommer 

1876 seine siebte Westeuropareise, eine Wiederholung seiner Kuren 1874 und 1875 

in Bad Ems, zu unternehmen.
238

 

Nach dem Tod seines Sohnes im Mai 1878 reist Dostojewski mit dem Philoso-

phen und Theologen Wladimir Solojew zum Kloster Optino in der Nähe von Kosetz. 

Nach seiner Rückkehr schreibt er in fieberhafter Eile DIE BRÜDER KARAMASOW.
239

 

„Sein literarisches Werk fand in den BRÜDERN KARAMASOW Krönung und Ab-

schluß.“
240

 Der 1878-1880 in Fortsetzungen erscheinende, letzte Roman Dostojews-

kis hat großen Erfolg: Die Kaiserliche Akademie der Wissenschaften ernennt ihn 

(endlich) zu ihrem Mitglied und gar der Zarenhof wendet ihm seine Gunst zu.
241

 Im 

Juni 1880 wird Dostojewski als einer der Hauptredner zur Einweihung des Puschkin-

denkmals nach Moskau eingeladen. Der Erfolg seiner Rede, die er im August auch in 

seinem Tagebuch eines Schriftstellers abdruckt, ist ungeheuer. Er spricht von seinem 

Anliegen einer Annäherung Russlands und Europas, zu der das Evangelium Christi 

die Grundlage darstellen solle.
242

 Die übrigen Redner verzichten auf das Wort, der 

Begeisterungssturm im Saal dauert eine halbe Stunde.
243

 

Ein halbes Jahr später, in der Nacht des 6. Februar erleidet er einen Blutsturz. 

Tags darauf legt er die Beichte ab und empfängt die Kommunion. Am 9. Februar 

(dem 28. Januar nach Julianischem Kalender), so berichtet seine Frau, sagt er ihr, 

dass er an diesem Tag sterben werde. Er bittet seine Frau, ihm eine aufs Geradewohl 

in der Bibel, die ihn bereits in der Katorga begleitetet hatte, aufgeschlagene Stelle, 

Mat 3,14-15, vorzulesen.
244

 Abends stirbt er. Drei Tage später wird Dostojewski im 

                                                             

235 Imbach 1979, 37. 

236 Vgl. Imbach 1979, 39. 

237 Vgl. Imbach 1979, 39f. 

238 Vgl. Kasack 1998, 113. 

239 Vgl. Imbach 1979, 41. 

240 Kasack 1998, 155. Hervorheb. i. O. 

241 Vgl. Maurina 1952, 150. 

242 Vgl. Imbach 1979, 44. Ausschnitte der Rede sowie Äußerungen von Dostojewski zu den 

vier Hauptpunkten seiner Rede über Puschkin finden sich bei Kasack 1998, 156-161. 

243 Vgl. Imbach 1979, 45 und Kasack 1998, 157. 

244 Vgl. Kasack 1998, 161f., Imbach 1979, 45f. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-011 - am 14.02.2026, 11:42:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

Alexander Newski-Kloster beigesetzt. „Die grandiose Beisetzung gestaltete sich zum 

historischen Ereignis. Auf Staatskosten hatte man ihn in die Hölle nach Sibirien ge-

sandt, auf Staatskosten geleitete man ihn nun in den Himmel.“
245

 

 

Inhalt der Jenseitsreise in TRAUM EINES LÄCHERLICHEN MENSCHEN 

 

In Dostojewskis 1877 erstmalig in TAGEBUCH EINES SCHRIFTSTELLERS veröffentlichten 

Erzählung TRAUM EINES LÄCHERLICHEN MENSCHEN berichtet der Protagonist, wie er in 

einem Traum – er schläft ein, während er über seinen geplanten Selbstmord grübelt – 

eine Version der paradiesischen Erde vor dem Sündenfall, den er selbst dann aller-

dings herbeiführt, erlebt und daraufhin die Erkenntnis über die Möglichkeit einer 

neugeordneten, von Liebe erfüllten Erde seinen Mitmenschen als „die Wahrheit“
246

 

verkündet. 

Der Ich-Erzähler, der sich selbst einen lächerlichen Menschen nennt und meint, 

so von allen anderen immer schon wahrgenommen zu werden, berichtet zunächst in 

die Vergangenheit blickend, ergo bereits im Besitz „der Wahrheit“, was zu seinem 

Traum führte. Er erzählt von seiner Gewissheit, es gäbe außer ihm nichts auf der 

Welt und alles sei „vollkommen einerlei“
247

 sowie von seinem Entschluss, sich zu er-

schießen. In der Nacht, in der aus dem bereits länger gereiften Entschluss beim An-

blick eines Sternes eine Entscheidung, es in dieser Nacht zu tun, wird, weist er ein 

kleines Mädchen ab, das auf der Straße um seine Hilfe ersucht. Als er später zuhause 

bemerkt, dass er Mitleid mit dem Kind hat, fragt er sich aufgebracht, warum ihn die-

se Empfindung überkommt, wenn es ihm angesichts des nahe bevorstehenden Todes 

doch gleichgültig sein müsste. In dieser Gefühlslage schläft er schließlich ein und 

beginnt zu träumen.  

Zunächst nimmt er, nur noch mit Hör- und Tastsinn ausgestattet, wahr, wie er be-

erdigt wird. Als ihm im Sarg unangenehm Wassertropfen auf das Augenlied fallen, 

ruft er verärgert den „Beherrscher all dessen, was mit mir geschah“
248

 an, ihm etwas 

„Vernünftigeres zuteilwerden zu lassen“
249

. Von einem „dunklen, unbekannten We-

sen“ begleitet, wird er daraufhin in den Weltenraum enthoben und auf eine „Doppel-

gängerin“ der Erde gebracht. Die dortige paradiesische Natur wird von glücklichen 

Menschen bewohnt, die zur Flora, Fauna und allen Mitmenschen in familiärem, 

durch größte Liebe geprägtem Verhältnis stehen. Nach einiger Zeit „verseucht[e]“
250

 

der Protagonist allerdings mit seiner Gegenwart die sündenlose Erde: Lügen, Wol-

lust, Eifersucht und Grausamkeit kommen auf. Die Menschen halten das frühere 

Glück, auf das der verzweifelte Protagonist sie hinweist, für eine Illusion und mei-

nen, nur mittels der Wissenschaft die Wahrheit von neuem finden und bewusst an-

nehmen zu können. Der Protagonist erwacht schließlich vor Seelenschmerz über die 

Situation.  

                                                             

245 Maurina 1952, 163. 

246 Dostojewski 1968, 499. 

247 Dostojewski 1968, 499. 

248 Dostojewski 1968, 507. 

249 Dostojewski 1968, 507. 

250 Dostojewski 1968, 515. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-011 - am 14.02.2026, 11:42:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne  | 171 

Er berichtet, dass er, seit ihm der Traum „ein neues, großes, erfrischtes, starkes 

Leben [ge]offenbart“
251

 hat, seine Erkenntnis, dass die Menschen glücklich sein kön-

nen, zu verkünden versucht, zu Nächstenliebe aufruft und daran glaubt, dass sich die 

Erde neu ordnen könnte, würden nur alle „wollen“
252

. Seine Mitmenschen aber la-

chen ihn weiterhin aus. 

 

Analyse der Jenseitsreise in TRAUM EINES LÄCHERLICHEN MENSCHEN 

 

Der Protagonist: Ein selbst im Traum verlachter Antiheld 

 

Der Protagonist der Erzählung gibt seinen Namen nicht preis. Seine wichtigste „Ei-

genschaft“ aber gibt der Erzählung sogar den Namen. Der studierte Petersburger be-

zeichnet sich selbst als lächerlichen Menschen, im Leben wie in der Wissenschaft 

habe sich dies gezeigt, immer hätten alle über ihn gelacht. Schließlich wird ihm alles 

gleichgültig und er meint, die ganze Welt sei vielleicht nur eine Vision und nur für 

ihn geschaffen, sterbe er, so höre auch die Welt – zumindest für ihn – auf zu sein.
253

 

Emrich, der eine hinreichende Kenntnis Dostojewskis bezüglich zeitgenössischer Ni-

hilsmus-Konzeptionen postuliert, wobei er auf die Konzeption Friedrich Heinrich Ja-

cobis verweist, sieht hier ein nihilistisches Welt- und Wirklichkeitsverständnis.
254

 

Dieser eigenen Überzeugung fällt der Protagonist im Grunde zum Opfer, wenn er be-

schließt, seinem Leben ein Ende zu setzen. Eine lebensbejahende Einstellung ge-

winnt er erst wieder durch seinen Traum, der einen Wendepunkt für ihn selbst dar-

stellt. Was er im Traum sieht, hatte er zuvor im Leben vermisst: „daß ich das alles 

schon früher vorausgeahnt, daß diese ganze Freude und Herrlichkeit mir schon auf 

unserer Erde als verlockende Sehnsucht […] vertraut gewesen sei“
255

. Er stand in ei-

nem zerrissenen Verhältnis zu seinen Mitmenschen („warum konnte ich sie nicht 

hassend lieben?“
256

) – durch die Menschen in seinem Traum, die er „schweigend 

[an]betet[e]“
257

, ändert sich dies, er liebt nun alle nach dem Gebot der Selbst- und 

Nächstenliebe.
258

 

An der Reaktion seiner Mitmenschen ändert diese neue Überzeugung allerdings 

nichts: Wieder/noch immer (selbst noch im Traum von den Menschen nach dem 

Sündenfall, für die er sich sogar kreuzigen lassen will in seinem tiefen Schuldgefühl) 

wird er ausgelacht, nun sogar für verrückt erklärt.
259

 Während der Erzähler zuvor zu 

stolz war zu reagieren, indem er seinen Mitmenschen gesteht, dass er selbst um diese 

Lächerlichkeit weiß, lässt er das Lachen nun über sich ergehen, weil er sie liebt. 

Gleichgeblieben ist in seinem Denken allerdings der Egozentrismus. Dachte er zuvor, 

                                                             

251 Dostojewski 1968, 506. 

252 Dostojewski 1968, 520. 

253 Vgl. Dostojewski 1968, 504. 

254 Vgl. Emrich 2009, 125. 

255 Dostojewski 1968, 514. 

256 Dostojewski 1968, 514. 

257 Dostojewski 1968, 514. 

258 Vgl. Dostojewski 1968, 520. 

259 Vgl. Dostojewski 1968, 498. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-011 - am 14.02.2026, 11:42:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

„daß es außer mir nichts gab“
260

, so sieht er sich nun als Auserwählten, als einzigen, 

der die Wahrheit weiß und damit ein schweres Los gezogen hat: „Ach, wie schwer ist 

es doch, ganz allein die Wahrheit zu wissen! Aber das werden sie nicht verstehen. 

Nein, das werden sie nicht verstehen.“
261

 

Neuhäuser schreibt über den (allerdings bei ihm nur in Bezug auf den Beginn der 

Erzählung angesprochenen) Egoismus des von seiner Umwelt entfremdeten Protago-

nisten: 

 

„Eine einseitige Verstandesbildung, ein darauf bauendes gesteigertes Selbstbewußtsein, die Ar-

roganz eines von sich eingenommenen Intellekts, – das alles zusammen ist der Nährboden für 

den Stolz, der dem lächerlichen Menschen zugleich als Mittel dient, mit der Erkenntnis seiner 

Lächerlichkeit, d.h. der Andersartigkeit seiner Person fertig zu werden. […] Als egoistisch auf 

sein Ich konzentrierter Mensch lebt er aus der Reflexion heraus. So ist er vollkommen in den 

Kerker seines Bewußtseins eingeschlossen […] In der Reflexion hat er sich eine Welt erschaf-

fen, die sich zunehmend von der Realität absetzt. In dieser imaginären Welt wird ein jedes 

Ding austauschbar, ersetzbar. […] Die letzte Konsequenz ist, daß das Denken seines Inhalts be-

raubt ist und zum Stillstand kommt. Der Prozeß einer scheinbar endlosen Reflexion findet sein 

Ende im Selbstmord.“
262

 

 

In den noch folgenden untersuchten Beispielen für Jenseitsreisen wird, richtet man 

den Blick vergleichend auf die Protagonisten, auffallen, dass diese oft keine heroi-

schen Figuren, sondern vielmehr ganz normale, alltägliche Gestalten sind. Die Er-

kenntnisse der Jenseitsreise haben sie sich nicht verdient, sie sind ein Geschenk. So 

wie beispielsweise Hans Castorp in Manns ZAUBERBERG als ein einfacher junger 

Mann und Ransom zu Beginn der PERELANDRA-TRILOGIE von C.S. Lewis als ganz 

gewöhnlicher Mensch erscheinen wird, so ist auch der Protagonist in TRAUM EINES 

LÄCHERLICHEN MENSCHEN kein strahlender Held, sondern sogar im Gegenteil eher ein 

Antiheld. Während ein Held mit seinen positiven Eigenschaften etablierten Normen 

und Werten einer Gesellschaft in physischer, psychischer und sozialer Hinsicht ideal 

entspricht, weicht der Antiheld in mindestens einer Hinsicht signifikant ab.
263

 Anti-

helden sind entweder moralisch negativ, passiv-ziellos, physisch benachteiligt, sozial 

ausgegrenzt oder komisch, so Eder. Dostojewskis lächerlicher Mensch vereinigt so-

gar einige dieser Elemente in sich: Dass er dem hilfesuchenden Mädchen nicht bei-

steht, lässt ihn zunächst moralisch negativ erscheinen, zudem nennt er sich selbst ei-

nen „Prahler und Lügner“
264

. In seinen Selbstmordgedanken erscheint er insofern als 

passiv und ziellos, als dass er sich dem Leben entziehen will. Sozial ausgegrenzt 

fühlt er sich zumindest, wenn er sich als verlacht wahrnimmt. „Komisch“ bzw. lä-

cherlich ist er schon qua Benennung. „Während Helden stellvertretende Wunscher-

füllung ermöglichen und affirmative Vorbildfunktion besitzen, bieten A.en [Antihel-

                                                             

260 Dostojewski 1968, 499. 

261 Dostojewski 1968, 498. 

262 Neuhäuser 1993, 168f. 

263 Vgl. Eder 2007, 30. 

264 Dostojewski 1968, 512. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-011 - am 14.02.2026, 11:42:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne  | 173 

den, A. B.] die Möglichkeit, soziale Probleme und Wertkonflikte darzustellen.“
265

 

Diese Funktion nutzt Dostojewski sicherlich, wie unten bezüglich der Funktion der 

Jenseitsreise noch deutlich wird.  

In der Betonung der Lächerlichkeit seines Protagonisten, der auch am Ende im 

Besitz der vermeintlichen „Wahrheit“ nicht als weise gewordener, allwissender Held 

erscheint, sondern als noch immer verlachter Friedenskämpfer, der zwar das Ziel, 

nicht aber den Weg vor Augen hat, spitzt der Autor zudem eines seiner Grundmuster 

noch zu. Auch in seinen anderen Romanen wird oft „[e]in durchschnittlicher Mensch, 

ein ‚normaler‘, ‚gewisser‘, im Russischen: ‚неќий челове́к‘ […] in das Zentrum des 

Wertesystems gesetzt“
266

.Der lächerliche Mensch dient nicht nur einer Verortung der 

Jenseitsreise in die Lebenswelt des „gewöhnlichen Menschen“, sondern hat einen 

weiteren Sinn durch seine Lächerlichkeit. Die Lächerlichkeit seines Protagonisten 

hilft dem Autor, seine ernste Intention zu verpacken, ohne belehrend zu wirken. So 

schreibt Maurina:  

 

„Um nicht pathetisch zu wirken und durch Übertreibungen abzustoßen, hat er [Dostojewski, A. 

B.] die Überzeugung seiner Reifejahre in den Mund eines komischen Menschen gelegt – war ja 

auch Don Quichotte, der im Glauben an Christus für eine höhere Weltordnung kämpfte, ein 

komischer Mensch, über den alle lachten.“
267

 

 

Die Figuren Dostojewskis sind meist – man denke etwa an den Roman DER IDIOT – 

keine Helden, sie verwirklichen sich nicht wie bei Goethe zu ihrer höchsten Form, 

sondern suchen und finden überhaupt kein Verhältnis zum Leben, so Stefan Zweig.  

 

„Sie wollen gar nicht in die Realität hinein, sondern von allem Anfang an über sie hinaus, ins 

Unendliche. […] Sich selbst wollen sie fühlen und das Leben, nicht dessen Schatten und Spie-

gelbild, die äußere Realität, sondern das große mystische Elementare, die kosmische Macht, 

das Existenzgefühl.“
268

 

 

Der Reiseweg: Träumend aus dem Grab in den Weltenraum 

 

Der Protagonist der Erzählung macht die Jenseitsreise in/während/mittels eines 

Traumes
269

, den er im Nachhinein erzählt – die gesamte Erzählung dessen bildet eine 

Analepse. Dieser Traum bildet in der Erzählung eine zweite Erzählung (ab Teil III, 

unterbrochen durch einen reflektierenden Einschub in der Erzählgegenwart in Teil 

IV), die Jenseitsreise findet also auf einer intradiegetischen Ebene statt.  

Ein Traum spielt in fast allen Romanen Dostojewskis eine große Rolle:  

 

                                                             

265 Eder 2007, 30. 

266 Opitz 2000, 100. 

267 Maurina 1952, 313. 

268 Zweig 1936, 105f. 

269 Siehe zur Verschränkung der Jenseitsreise mit dem Traum die Verhältnisbestimmung un-

ter Punkt drei im II. Kapitel. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-011 - am 14.02.2026, 11:42:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

„Traumgestaltungen sind bei Dostojewski nicht Zufall, nicht Stimmungs- oder Inspirationslau-

ne, sondern Gesetz seiner inneren Form. […] Er [Dostojewski, A. B.] stellt die Wirklichkeit na-

turgetreu dar, doch die Umrisse sind schärfer, die Farben greller, als wir sie vom Alltag kennen. 

Er entwirklicht die Wirklichkeit, wie das sein großer, ihm unbekannter Zeitgenosse Van Gogh 

tat. Er entrückt die Ereignisse dem Alltag, und hebt sie in eine höhere Realität empor, und so 

wird sein visionärer Realismus zum expressionistischen Symbolismus.“
270

 

 

Der Traum schafft also als „Entwirklichung der Wirklichkeit“ eine Reflexionsdistanz 

des Lesers, die dadurch noch verstärkt wird, dass der Traum, die Reise, den Protago-

nisten in eine „andere“ Welt, eine andere Wirklichkeit führt. 

Der Reiseweg, den der Protagonist im seelischen Ausnahmezustand seines bevor-

stehenden Selbstmordes antritt – „Paranormale Erlebnisse sind […] bei Dostojevskij 

an außergewöhnliche seelische Zustände gebunden.“
271

 –, fängt allerdings nicht un-

mittelbar mit Beginn des Traums an. Zunächst träumt der lächerliche Mensch, er lie-

ge in einem Sarg. Er löst dann die Jenseitsreise im Grunde selbst aus, indem er den 

Beherrscher allen Seins (gemeinhin würde man hier wohl die Ansprache an einen 

Gott interpretieren) dazu aufruft, seine Situation vernünftiger zu gestalten. Daneben 

fordert er diesen Beherrscher im Grunde – in einer Art Antizipation der „metaphysi-

schen Revolte“ bei Albert Camus
272

 – offen heraus, wenn er ihm, solle als Bestrafung 

für seinen Selbstmord die „Sinnlosigkeit eines weiteren Seins“
273

 bestehen, seine 

„zeitlebende“ Verachtung voraussagt. Daraufhin tut sich, nach etwas Warten, plötz-

lich sein Grab auf. Zusammen mit einem Wesen schwebt der Träumende durch den 

dunklen, freien Weltenraum.  

Der folgende Traum, in dem der Protagonist zum Auslöser des Sündenfalls wird, 

greift einen Gedanken auf, den er grübelnd im Lehnstuhl hat, bevor er einschläft. Er 

fragt sich, ob er sich, sollte er auf einem anderen Planeten eine schändliche Tat be-

gangen haben und sich nach seiner Rückkehr noch an diese erinnern, seiner Tat 

schämen würde, oder ob ihm diese dann einerlei sei. 

Neuhäuser fragt danach, warum Dostojewski überhaupt eine Reise durch den 

Weltraum gestalte und meint, die Erzählung hätte bei Wegfall der Raumfahrt sogar 

an Geschlossenheit und Deutlichkeit als Allegorie gewinnen können. Er sieht den 

Grund für die Darstellung einer interplanetaren Reise in Dostojewskis „geheime[r] 

Poetik, die nach Motiven verlangte, die den zeitgenössischen Geschmack des Mas-

senlesers ansprechen und auch einen Aktualitätsbezug haben sollten.“
274

 Die Erzäh-

lung erscheine zu einer Zeit in der der Spiritismus nicht nur ein sehr aktuelles Thema 

sei, sondern auch die Frage nach der Pluralität der Welten und nach einem Kontakt 

mit jenseitigen Welten aktualisiere.
275

 Neuhäuser vermutet, Schriften von Kramazin 

und Kant zu diesen Themen könnten Dostojewski bekannt gewesen sein, zumindest 

aber könnte er über seinen Freund Strachov, der darüber schrieb, damit in Kontakt 

                                                             

270 Maurina 1952, 273. 

271 Neuhäuser 1993, 175. 

272 Camus 2013. (Franz.: L’HOMME RÉVOLTÉ, erschienen 1951) 

273 Dostojewski 1968, 507. 

274 Neuhäuser 1993, 171. 

275 Vgl. Neuhäuser 1993, 172. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-011 - am 14.02.2026, 11:42:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne  | 175 

gekommen sein. Über Strachov müsse Dostojewski auch von Swedenborgs ange-

nommenen Transfer der Seele auf einen anderen Planeten nach dem Tod gehört ha-

ben.
276

 Neuhäuser zieht das Fazit:  

 

„Seine Seelenreise auf einen mit der Erde faktisch identischen fernen Himmelskörper läßt sich 

nur als typisch Dostojevskijscher Reflex auf eine aktuelle Problematik verstehen, die der Autor 

ganz im Sinne seiner geheimen Poetik in die Erzählung aufnahm. Zu Inhalt und Aussage des 

Werkes trägt sie nicht wesentlich bei.“
277

 

 

In der weiteren Untersuchung der Jenseitsreise wird deutlich werden, dass hier diese 

Meinung Neuhäusers nicht geteilt werden kann. Schließlich sind nicht nur typische 

Elemente einer Jenseitsreise wie der Deuteengel nur durch den Reisemoment in die 

Erzählung zu integrieren. Auch der übergeordnete Standpunkt, den der Protagonist 

erlangt, ist durch das Motiv der Jenseitsreise begründet. 

 

Der Reisebegleiter: angelus interpres 

 

Der Reisebegleiter durch den Weltenraum im Traum des lächerlichen Menschen hat 

ein menschenartiges Antlitz, ist aber kein Mensch. Er antwortet dem Protagonisten 

auf seine Frage nach einem Stern, kommuniziert aber auch auf einer anderen Ebene: 

„Von meinem schweigenden Gefährten ging etwas aus, das sich mir stumm, aber 

qualvoll mitteilte und mich gleichsam durchdrang.“
278

 Das Wesen kennt das Ziel der 

Reise und scheinbar auch bereits den Ausgang.
279

 Es führt ihn durch unendliche Ent-

fernungen zur Sonne und dann zur Erde, die trotz aller Ähnlichkeit allerdings andere 

Planeten sind. Dostojewski greift hier das Motiv des Deuteengels auf, so wie im oben 

bereits genannten Beispiel des Henochbuchs der Erzengel Michael den angelus inter-

pres in der Himmelsreise Henochs darstellt.  

 

Der Jenseitsraum: Kopie der Erde vor dem Sündenfall 

 

Der Jenseitsraum, den der Reisende erlebt, ist die Erde (bzw. ihre Doppelgängerin) in 

einem paradiesischen Zustand. Nur ganz kurz beschreibt der Erzähler, der sich auf 

einer griechischen Insel wiederzufinden glaubt, Meer, Bäume, Blüten und Gras und 

meint: „Oh, alles war ganz so wie bei uns, nur schien alles in einer Feststimmung zu 

sein, und in einem großen, heiligen, endlich erreichten Triumph zu strahlen.“
280

  

                                                             

276 Vgl. Neuhäuser 1993, 174, 176. 

277 Neuhäuser 1993, 177. 

278 Dostojewski 1968, 509. 

279 Dostojewski 1968, 509: „ ;[…] ist es […] eine genau so [sic!] unglückliche, arme […] 

Erde, die ebenso qualvolle Liebe selbst in ihren undankbarsten Kindern zu sich erweckt, 

wie unsere Erde?‘ […] ‚Du wirst es selbst sehen‘, antwortete mein Gefährte, und eine 

gewisse Trauer klang aus seinen Worten.“ 

280 Dostojewski 1968, 510. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-011 - am 14.02.2026, 11:42:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

Die dort lebenden Menschen besitzen ein tiefes Wissen über das Leben und sind 

vollkommen erfüllt.
281

 In kindlicher Sorglosigkeit leben sie ineins mit dem All – so-

lange bis der Protagonist schließlich den Sündenfall verursacht. Daraufhin entwickelt 

sich das vormalige Paradies immer mehr hin zu der Erde, die der Protagonist im 

Traum verlassen hatte.  

 

Die Adressaten: Zeitgenossen Dostojewskis 

 

Während der Erzählung spricht der Protagonist die Adressaten der Erzählung immer 

wieder gezielt durch Leseransprachen wie „Sehen Sie:“ oder „Hört zu.“ an. Wen ge-

nau er dabei aber anspricht, ist nicht klar, lediglich durch Aussprüche wie „unsere 

Wissenschaft“ wird deutlich, dass er sich an zeitgenössische Mitmenschen richtet. 

Einzelne Teile muten an, als würde der Protagonist die Geschichte für sich selbst re-

flektieren. Er scheint sich zu rechtfertigen, bzw. seine „Berufung“ zur Verkündigung 

der „Wahrheit“ zu schildern. Kasack bezeichnet diese Erzählweise, die „kommentar-

los bei den Gedanken des Erzählenden“ bleibt, als „Beichtform der Ich-Erzähl-

ung“
282

. 

Während also auf der intradiegetischen Ebene die angesprochenen Leser gestalt-

los bleiben, ist so auch auf metadiegetischer Ebene nicht explizit erwähnt, an welches 

Publikum Dostojewski seine Erzählung richtet. Aus der anschließend besprochenen 

These zur Funktion der Jenseitsreise bzw. der Intention des Autors ergibt sich aber, 

dass Dostojewski sich an eine zeitgenössische, mit der Stellung der Wissenschaft in 

der Moderne vertraute Leserschaft wendet. 

 

Die Funktion: Kritik an einem Wissenschaftsverständnis und Propagierung  

erneuerter Ethik 

 

Für den Protagonisten, über den, so wenig äußere Informationen er auch gibt, der Le-

ser durch die monologisierende Erzählweise viel Innerliches erfährt, hat die Jenseits-

reise die Funktion, ihm wieder eine Aufgabe und einen Lebenssinn zu geben. Zwar 

muss er in seinem Versuch sich kreuzigen zu lassen die Erfahrung machen, dass sei-

ne Schuldgefühle das Geschehene nicht sühnen können, dennoch aber bringt ihn der 

Schmerz zum „[A]ufwachen“.
283

 Auch wenn der Urzustand, das „Goldene Zeital-

ter“
284

, unwiederbringlich ist und die Erzählung daher laut Maurina pessimistisch er-

scheint
285

, so bringt das Erlebnis doch einen gewissen Erkenntnisgewinn, den Lauth, 

der die Erzählung als Auseinandersetzung mit Rousseau und Fichte betrachtet, im 

„Sinnwissen“
286

 ansiedelt. Dieses, so Lauth, hat für Dostojewski einen höheren Wert 

als Reflexion auf einer Vernunftebene: „Aber das ändert an der metaphysischen 

                                                             

281 Vgl. Dostojewski 1968, 511. 

282 Kasack 1998, 121. 

283 Vgl. Dostojewski 1968, 518. 

284 Dostojewski spielt auf den auf Hesiod zurückgehenden griechisch-lateinischen Mythos 

an. Vgl. Kasack 1998, 120. 

285 Vgl. Maurina 1952, 327. 

286 Lauth 1980, 97. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-011 - am 14.02.2026, 11:42:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne  | 177 

Sachlage nichts: das Paradies ist wahrer als alle verstandeslogische Erkenntnis.“
287

 

Der Sinngewinn entsteht über das Leid bzw. das Mitleiden des Protagonisten, das ihn 

seine eigene Schuld erkennen lässt.
288

 Die Situation bleibt zwar eben „unerträglich“, 

aber „ihnen [den Menschen, A. B.][wird] ein Spalt eröffnet in der unheimlichen 

Dunkelheit ihres Seins […] das Bewusstsein ist um die Erfahrung des Paradieses und 

des Sündenfalls bereichert und um die Erkenntnis der eigenen Schuld“
289

. Da der 

Protagonist nach der Jenseitsreise sein Leben ändert, lässt sich diese als ein Offenba-

rungserlebnis für ihn verstehen.
290

 

Neuhäuser, der den TRAUM EINES LÄCHERLICHEN MENSCHEN als Vorstufe zur Le-

bensphilosophie Zosimas in den BRÜDERN KARAMAZOV versteht
291

 und dort dieselben 

Erkenntnisschritte identifiziert, meint, der Erkenntnisprozess des Protagonisten voll-

ziehe sich in drei Stufen: Erste Stufe und Grundbedingung sei das sensible Herz, das 

offen für vernunftsunabhängige Erfahrungen sei. Die nächste Erkenntnisstufe sei das 

Erwachen der Liebe zu Gottes Schöpfung. Letzte Stufe des Entwicklungsprozesses 

sei dann die Erkenntnis einer unmittelbaren und tiefen Liebe zu allen Menschen, das 

beim Protagonisten einhergehe mit Schuldgefühl und Mitleid.
292

 Neuhäuser versteht 

den Traum des lächerlichen Menschen „als literarische Gestaltung der utopischen 

Zukunftserwartung des Dichters“
293

 auf eine erneuerte Welt, die auf einer erneuerten 

Ethik der Nächstenliebe und der Liebe zu allen Lebewesen begründet sei. Die Bekeh-

rung dazu müsse, so zeige es Dostojewski in TRAUM EINES LÄCHERLICHEN MENSCHEN 

und in Die BRÜDER KARAMAZOV, vom Herzen ausgehen und bedürfe eines katharti-

schen Erlebnisses, „einer ekstatischen und intuitiven Wahrnehmung dessen, was Do-

stojevskij ‚die Wahrheit‘ (d.h. die Ethik der Liebe zur gesamten Schöpfung) nennt, 

um zur Grundlage eines erneuerten goldenen Zeitalters werden zu können.“
294

 

Dass man für die Wahrnehmung dieser ‚Wahrheit‘ eben auch für „vernunftsun-

abhängige […] Erfahrungen“
295

, wie Neuhäuser es nennt, offen sein muss und dass 

die „verstandeslogische Erkenntnis“, um erneut auf die Terminologie Lauths zurück-

zukommen, nicht alles erfassen kann, will Dostojewski auch den Leser, nicht nur sei-

nen Protagonisten erkennen lassen. So wie in weiteren der im Folgenden untersuch-

ten Beispielen für Jenseitsreisen taucht auch in der Jenseitsreise in Dostojewskis Er-

zählung die Erkenntnis auf, dass Wissenschaft allein nicht zur Allwissenheit und zum 

Erlangen aller Wahrheit über das Leben und das Glück verhilft. Die Menschen im 

TRAUM DES LÄCHERLICHEN MENSCHEN glauben noch daran:  

                                                             

287 Lauth 1980, 96. 

288 Zur Rolle von Schuld und Verantwortung bei Dostojewski siehe auch die Untersuchung 

von Pfeuffer 2008, 144-176, der Werke Nietzsches, Dostojewskis und Levinas’ ver-

gleicht. 

289 Lauth 1980, 97. 

290 Man bedenke die im vorherigen Kapitel zu Lewis ausgeführte Definition eines Offenba-

rungserlebnisses nach Schillebeeckx. 

291 Vgl. Neuhäuser 1993, 176. 

292 Vgl. Neuhäuser 1993, 169f. 

293 Neuhäuser 1993, 170. 

294 Neuhäuser 1993, 170. 

295 Neuhäuser 1993, 170. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-011 - am 14.02.2026, 11:42:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

„Aber wir haben die Wissenschaft, und mit ihrer Hilfe werden wir die Wahrheit von neuem 

finden, doch werden wir sie dann bewußt annehmen. Das Wissen steht höher als das Gefühl, 

die Erkenntnis des Lebens – steht höher als das Leben. Die Wissenschaft wird uns allwissend 

machen, die Allwissenheit wird alle Gesetze entdecken, die Kenntnis aber der Gesetze des 

Glücks – steht höher als das Glück.“
296 

 

 

Diese Sätze bleiben dem Protagonisten derart im Gedächtnis, dass er sie am Ende der 

Erzählung als das wiederholt, gegen das er zu kämpfen versucht.
297

 

Der Protagonist ist selbst Wissenschaftler, hat aber schon vor dem Traum, in ei-

ner allgemeinen Gefühlslage der Sinnlosigkeit, erkannt, dass die Wissenschaft ihm 

nicht weiterhilft und er auch darin lächerlich bleibt. Trotz des Wissens, dass die 

Menschen an ihrer Wissenschaftsgläubigkeit festhalten werden und sich das Paradies 

nie verwirklichen werde, hält er am Verkünden seiner Lösung fest: Nicht die Wissen-

schaft zeigt auf, wie man leben soll, sondern die Nächstenliebe.
298

 Der Protagonist 

lebt dies konkret, indem er jenes kleine Mädchen aufsucht, das ihn am Abend seines 

Traumes um Hilfe bat.  

Dass die Erkenntnis der Jenseitsreise des Protagonisten auch für den Leser nicht 

abstrakt bleiben soll, verdeutlicht Dostojewski, wenn er seinen Protagonisten auf den 

Vorwurf seiner Spötter nur einen Traum, ein Wahnbild, eine Halluzination gehabt zu 

haben, entgegnen lässt: „Einen Traum? Was ist ein Traum? Ist denn unser Leben 

kein Traum?“
299

  

Dostojewski entwirklicht also nicht nur in der Traumgestaltung die Wirklichkeit 

des Protagonisten, wie oben beschrieben, sondern entwirklicht mit diesen Fragen 

auch die Wirklichkeit des Lesers, stellt sie zur Disposition bzw. positiver ausge-

drückt: er erhebt die Lebensfragen, die jeden Menschen bewegen, auf eine höhere, 

symbolische Ebene. Dass die empirische Erfahrungen transzendierenden Fragen nur 

auf ‚transzendenter Ebene‘ zu lösen sind, die Wissenschaft aber nur immanente Fra-

gen beantworten kann, ist dabei die Botschaft Dostojewskis. Er kritisiert also im 

Grunde nicht die Wissenschaft, die ja auf immanente Fragen auch immanente Ant-

worten geben kann, sondern den Anspruch der Wissenschaft oder das Verständnis 

der Wissenschaftsgläubigen, diese könnte Sinn und Moral vermitteln. 

 

Inwiefern ist nun nach dieser Untersuchung also die Erzählung TRAUM EINES LÄCHER-

LICHEN MENSCHEN als Jenseitsreise zu klassifizieren? Dies soll kurz resümiert wer-

den. 

                                                             

296 Dostojewski 1968, 517. Hervorheb. i. O. 

297 Vgl. Dostojewski 1968, 520. 

298 Vgl. Dostojewski 1968, 520. 

299 Dostojewski 1968, 520. Siehe hierzu auch Maurina 1952, 313: „der Glaube des Komi-

schen Menschen an das Paradies auf Erden ist nur ein Traum. Aber unsere Einstellung zu 

diesem Traum ist nur dann richtig, wenn wir uns den Ausspruch des Komischen Men-

schen, der die tiefsten Gedanken Dostojewskijs enthüllt, vergegenwärtigen: ‚Ein Traum? 

Ist nicht unser ganzes Leben ein Traum?‘ Es ist eine der seltsamsten Widersinnigkeiten 

der Literaturgeschichte und Literaturkritik, daß der Schriftsteller, der das Leben einen 

Traum genannt hat, zu den ‚grausamsten Realisten‘ gerechnet worden ist.“ 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-011 - am 14.02.2026, 11:42:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne  | 179 

In Dostojewskis Erzählung reist der als nicht nur gewöhnlich, sondern sogar als 

lächerlich charakterisierte Antiheld in einem Traum durch den Weltenraum.  

Der vor dem Traum seinen Selbstmord planende Protagonist löst diese Reise im 

Grunde selbst aus, nicht nur, weil er zuvor über die Frage von Schuldempfinden nach 

einer Tat auf einem anderen Planeten sinniert, sondern vor allem, weil er in seinem 

Traum in einem Sarg liegend den „Beherrscher“ selbst herausfordert. Daraufhin wird 

er durch den dunklen Weltenraum geführt. Dabei verschränken sich die Eigenschaf-

ten von transzendentem Jenseitsraum und Traumwelt, die der Protagonist selbst als 

„Raum und Zeit und die Gesetze des Seins und der Vernunft“
300

 überspringend be-

schreibt. Insofern lässt sich in der Jenseitsreise auch eine transzendente Welt, wie 

hier in den Untersuchungen das Jenseits der Jenseitsreise in weiterem Sinne verstan-

den wird, erkennen – abgesehen davon, dass ohnehin insofern von einem Jenseits die 

Rede ist, als dass der Protagonist in seinem Traum zuvor verstorben ist.  

Dieser Jenseitsraum ist in der Erzählung als ein Ebenbild der Erde gestaltet. Zu 

dem Planeten wird der Protagonist von einem dunklen, unbekannten Wesen geleitet, 

das sich als der klassisch zu einer Jenseitsreise gehörende Deuteengel identifizieren 

lässt. Zwar ist das Jenseitsreisemerkmal eines übergeordneten Standpunktes des Pro-

tagonisten, das sich in den nächsten Untersuchungen als konsistentes Merkmal er-

weisen wird, nicht explizit realisiert – zumindest nicht wie beispielsweise in dem 

später noch untersuchten Roman Die REISE ZUM ARCTURUS von David Lindsay, wo 

der Protagonist tatsächlich von einem Turm auf die Welt hinab-blickt. Wohl aber 

über-blickt der Protagonist den Jenseitsraum insofern, als dass er immer von der 

Menschheit im Allgemeinen auf der Kopie der Erde spricht, also nicht nur einzelne 

Menschen erlebt. Zudem überblickt er den ganzen Zeitraum der Entwicklung. Da-

durch, dass er im Grunde nur ein Spiegelbild der Erde angeschaut hat und danach 

wieder in die eigentliche Welt zurückkehrt, entsteht die Distanz, die zur Erkenntnis 

durch die Wahrnehmung der Welt als Ganzem nötig ist. 

Durch dieses Element der Jenseitsreise kommt es nicht nur zu einer Erkenntnis 

beim Protagonisten, der daraufhin sein Leben und seine Weltanschauung ändert. 

Durch das Spiegelbild der Erde kann Dostojewski auch die Wirklichkeit kritisch dar-

stellen und die Wissenschaftsgläubigkeit, die didaktisierend – ohne aber zu belehren 

– als Extremform bei den Menschen auf der Parallelerde aufgezeigt wird, als für die 

Fragen der Menschen unzureichend entlarven: Die Wissenschaft kann transzendente 

Lebensfragen nicht beantworten. 

 

Untersuchung der Jenseitsreise in weltanschauungsanalytischer 

Perspektive 

 

Die Jenseitsreise im TRAUM EINES LÄCHERLICHEN MENSCHEN trägt den Stil von Dosto-

jewskis „Reifezeit“, in der das Werk entstand.
301

 Maurina meint mit Bezug auf die 

Werke dieser letzten siebzehn Jahre: 

 

                                                             

300 Dostojewski 1968, 508. 

301 Vgl. Maurina 1952, 256. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-011 - am 14.02.2026, 11:42:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

„Sein Stil ist wie ein klippenvolles, aufregendes Leben: eruptiv, die Überhöhung einer zum 

Gipfel geführten Tragik. 

Stil ist die Außenseite einer Weltanschauung, gewissermaßen der unabwendbare Ausfluß der-

selben. Stil ist Antlitz, sichtbare Eigenart unsichtbarer Geistes- und Seelenkonstruktion, vom 

Innersten im Menschen bestimmt und daher untrennbar mit der Einmaligkeit einer Persönlich-

keit verbunden.“
302

 

 

So soll in diesem Kapitel nun Dostojewskis Weltanschauung eben mithilfe seines 

Stils in dem untersuchten Werk und auch mithilfe des Inhalts desselben, das anhand 

des obigen Schemas nach den Merkmalen einer Jenseitsreise bereits umrissen wurde, 

erfasst werden. Hierbei wird das entwickelte Raster zur Hermeneutik von Weltan-

schauungen in literarischen Jenseitsreisen genutzt. 

 

Thematisch 

 

(1) Die Jenseitsreise in TRAUM EINES LÄCHERLICHEN MENSCHEN ist thematisch. In sei-

nem Traum ist der Protagonist gestorben, er findet sich in einem Sarg wieder und 

versteht auch die Reise als ein „Leben nach dem Tode“
303

. Dostojewski macht das 

Motiv damit zwar nicht ausdrücklich, doch aber offensichtlich und setzt es bewusst 

ein. 

 

Strukturgebend-vollständig; Neutrales Darstellungsmittel 

 

(2), (3) Das Motiv der Jenseitsreise ist für ihn bei der Erzählung strukturgebend. Es 

wird vollständig erzählt und bildet den Rahmen rund um die Handlung auf der paral-

lel existierenden Erde. Für diese intradiegetische Erzählung nutzt Dostojewski die 

Jenseitsreise als neutrales Darstellungsmittel. Oben war bereits davon die Rede, dass 

der Traum die Wirklichkeit entwirklicht, er „entrückt die Ereignisse dem Alltag, und 

hebt sie in eine höhere Realität empor, und so wird sein visionärer Realismus zum 

expressionistischen Symbolismus.“
304

 Eben diese Funktion erfüllt auch die Jenseits-

reise, die eine weitere Distanz schafft, zusätzlich aber auch den Symbolcharakter des 

Traumes in eine spezielle Wertigkeit erhebt, sodass der Protagonist fragt: „Aber ist es 

denn wirklich nicht ganz gleich, ob es ein Traum war oder nicht, wenn dieser Traum 

mir die Wahrheit offenbart hat?“
305

 

Die „Beichtform der Ich-Erzählung“
306

, wie oben Kasack bereits zitiert wurde, 

schafft eine weitere Form der Distanz. Der Erzähler erscheint als Person, der Autor 

tritt dahinter zurück, es sind weder Kommentare nötig noch Wertungen vorgenom-

men. Trotz dieses Abstandes hin zum Autor, verschwindet dieser natürlich nicht voll-

ständig hinter seinem Werk. In seinem Schreiben, seinem Stil und Inhalt, wird eben 

immer auch die Weltanschauung des Autors transportiert. So wird die Erzählung aus 

                                                             

302 Maurina 1952, 257. 

303 Dostojewski 1968, 508. 

304 Maurina 1952, 273. 

305 Dostojewski 1968, 506. 

306 Kasack 1998, 121. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-011 - am 14.02.2026, 11:42:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne  | 181 

dem Munde eines „lächerlichen“ Ich-Erzählers oft gar als „Schlüssel zu Dostojew-

skijs religiöser Philosophie“
307

 gesehen. 

 

Vom Standpunkt der Religion 

 

(4) Darauf dass Dostojewski seine Jenseitsreise vom Standpunkt der Religion aus er-

zählt, lässt allein schon der mythische Baustein schließen, der die Handlung auf der 

Parallelerde bestimmt: „Ich weiß nur, daß ich die Ursache des Sündenfalles war. Wie 

eine abscheuliche Trichine, wie ein Pestatom, das ganze Reiche verseucht, so ver-

seuchte ich mit meiner Gegenwart diese ganze glückliche, vor meinem Erscheinen 

sündenlose Erde.“
308

, so der Erzähler. Der Sündenfall, so berichtet er, sei durch die 

Lüge
309

 ausgelöst worden, welche Sinneslust und schließlich Grausamkeit nach sich 

gezogen habe und soweit geführt habe, dass die Menschen sich durch die Wissen-

schaft zur Allwissenheit haben führen lassen wollen.  

Für Dostojewski, so Maurina in Bezug auf den Intellektualismus in Die Dämo-

nen, „war eine ausschließlich auf den Grundlagen der Vernunft und Wissenschaft 

aufgebaute Kultur ein Monstrum. Denn die entwurzelte Zivilisation, die den entseel-

ten Intellektualisten gebiert, führt zum Atheismus und Satanismus.“
310

 So ist es auch 

die „abstrakte Vernunft, die am Ende des neunzehnten Jahrhunderts zu herrschen be-

gann“
311

, vor der Dostojewski warnt. Er setzt sich auseinander mit dem „schier in 

keine Ordnung mehr passende und im Zustand der ‚Zerdachtheit‘ befindliche Men-

schenwelt“
312

, wie Hauser in Bezug auf die metaphysischen Orientierungsaufgaben 

der Moderne über deren Zustand schreibt. Für Dostojewski steht nicht denken, son-

dern fühlen und der Mensch im Mittelpunkt. Da jeder Mensch Ebenbild Gottes sei, 

dürfe unser Glück nie auf der Mißachtung unserer Mitmenschen aufbauen
313

: „Dosto-

jewski glaubt nicht an eine zukünftige abstrakte Menschheit, um derentwillen man 

Opfer bringen muß, auch nicht an den Übermenschen, der sich Gottes Rechte an-

maßt; er glaubt, daß jeder Mensch göttliche Möglichkeiten in sich trägt.“
314

 Guardini 

fasst zusammen, für Dostojewski liege das eigentliche Unheil darin, wenn der Zu-

sammenhang des Einzelnen mit Volk und Erde zerfalle: „das eigentlich Furchtbare 

                                                             

307 Maurina 1952, 312. 

308 Dostojewski 1968, 515. Hervorheb. A. B.  

309 Lauth, der im Anschluss daran eine Parallelität der Sündenfalletappen im TRAUM DES LÄ-

CHERLICHEN MENSCHEN und Rousseaus Discours aufzeigt, schreibt: „Dostojevskij gibt 

auch einen Hinweis darauf, worin das Wohlgefallen an der Urlüge bestand, denn die Ei-

fersucht (‚revnost‘), eine entgegengesetzte göttliche Eifersucht taucht im Gegensatz ge-

gen die egoistische Eifersucht der Versündigung im ‚Träume‘ auf: die Eifersucht, daß es 

eine Wiederholung der einzigartig geliebten Erde im Weltall geben könnte.“ 

310 Maurina 1952, 290. 

311 Maurina 1952, 290. 

312 Hauser 2004, 110. Hauser übernimmt den Ausdruck „Die Welt zerdacht“ aus dem an 

gleicher Stelle zitiertem Gedicht VERLORENES ICH von Gottfried Benn. 

313 Vgl. Maurina 1952, 293. Maurina schließt dies aus Dostojewskis Konzepten in SCHULD 

UND SÜHNE und DIE BRÜDER KARAMASOW. 

314 Maurina 1952, 292. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-011 - am 14.02.2026, 11:42:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

[…] daß der Mensch die Verbindung mit der Quelle des Lebens und die Verbindung 

mit Gott verliert.“ 
315

 Guardini, der in Kierkegaards, Dostojewskis und Nietzsches 

Denkstrukturen den Übergang von der Neuzeit in die nachfolgende Zeit zu erkennen 

meint, sieht in Dostojewskis Figuren, vornehmlich Kirillow, der Hauptfigur in DIE 

DÄMONEN, die Existenzerfahrung der Endlichkeit verarbeitet.
316

 Der katholische Lite-

raturphilosoph konstatiert, durch die verschwindenden Hierarchien und Ordnung 

dehne sich die Welt seit der Neuzeit aus, sie sei nicht mehr umgreifbar und werde 

„ende-los“
317

. Da zugleich aber auch der zuvor klare Symbolcharakter der Dinge zu 

Gott, ihr „ewiger Akzent“
318

 verschwände, werde alles endlich. Der Mensch fasse in 

seiner Endlichkeit Stand, werde selbstgenügsam und setze sich selbst absolut, bis hin 

zu einem „titanische[m] Finitismus“
319

, in dem die Endlichkeit, nach der das Nichts 

komme, selbst „profan-heilig“ werde. 

Diese Ausführungen Guardinis mit Bezug auf Dostojewskis Werk passen auch 

zum hier vertretenen Verständnis von einer Abkehr des Menschen von der radikalen 

Endlichkeit in der Moderne, auf die immer wieder die Sprache kommt. Auch der Be-

griff des „titanischen Finitismus“ passt dazu, „reckt sich“ (τιταίνω) doch der Mensch 

wie ein mächtiger Titan über seine Endlichkeit hinaus. Missverständlich ist aller-

dings, dass dem Menschen die Endlichkeit „profan-heilig“ werde, versucht er sie 

doch noch immer zu überwinden bzw. meint sie zu überwinden im Stande zu sein. 

Hauser fasst diese Überzeugungen mit dem umfassenderen Begriff der Neomythen, 

der ausführlicher bereits in der Untersuchung zu Lewis’ PERELANDRA-TRILOGIE aus-

geführt wurde:  

„Religionsförmige Neomythen sind ein kulturelles und individuelles Sich-Be-

ziehen auf Endlichkeit ohne Bewusstsein ihrer Radikalität und im Bewusstsein der 

realen Aufhebung derselben durch das Handeln des Menschen oder anderer endlicher 

Mächte.“
320

 Der Begriff des Religionsförmigen Neomythos fasst „einen zu einer brei-

ten Strömungen [sic!] der Moderne gehörigen neuen, eine Postokzidentale Metaphy-

sik entwickelnden Denkstil“
321

, der sich viele Menschen der Moderne zuneigen. 

Im TRAUM DES LÄCHERLICHEN MENSCHEN glauben die Menschen die radikale End-

lichkeit mit der vollkommenen Erkenntnis, der „Allwissenheit“
322

, zu überwinden, 

wobei sie meinen, die Wahrheit durch die Wissenschaft finden zu können. Dostojew-

ski setzt sich also auch mit Formen der Religiosität in der Moderne auseinander. Der 

lächerliche Mensch erscheint zunächst als ein Mensch, der keinen Bezug mehr zwi-

                                                             

315 Guardini 1989, 183. 

316 Vgl. Guardini 1989, 215. 

317 Guardini 1989, 212. 

318 Guardini 1989, 212. 

319 Guardini 1989, 214. 

320 Hauser 2004, 55. 

321 Hauser 2004, 55. 

322 Dostojewski 1968, 517. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-011 - am 14.02.2026, 11:42:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne  | 183 

schen sich, seiner Umwelt und Gott setzt, dem alles egal ist, und dem die Endlichkeit 

als Ausweg
323

 erscheint. 

Maurina schreibt in Bezug auf Dostojewskis Glauben an die Innerlichkeit
324

 von 

Himmel und Hölle im Individuum:  

 

„‚Ohne Gott ist der Mensch allein.‘ In diesem schlichten Satz [aus Dostojewskis DER JÜNG-

LING, A. B.] liegt die tiefste Wahrheit: das eigene Ich wird zur unerträglichen Last, der Mit-

mensch ist undurchdringlich, unerreichbar, fremd und feindlich, gleichgültig, und Gleichgül-

tigkeit ist bisweilen grausamer als Feindschaft.“
325

 

 

Auf der Basis dieses Himmelreichs und der Hölle „inwendig im Menschen“
326

 könnte 

man auch den Schluss der Erzählung TRAUM EINES LÄCHERLICHEN MENSCHEN deuten: 

Der Protagonist wird weiter von allen Menschen ausgelacht und er sieht auch selbst 

ein, dass er mit seiner Botschaft nicht ernstgenommen wird, weil sich „das Paradies 

[…] nie verwirklichen“
327

 wird. Dennoch wird er es zusammen mit dem Aufruf zur 

Nächstenliebe weiter verkünden, vielleicht eben deshalb, weil er weiß, dass das Para-

dies nur in jedem Individuum selbst aktiv verwirklicht werden kann. Somit ist es, wie 

auch der Protagonist äußert, gar nicht von Bedeutung, ob es sich um einen Traum 

handelt oder nicht. Die Vision der Welt ohne Sündenfall in der Jenseitsreise hat ihm 

einen Ausblick auf ein höheres Ziel gegeben und damit zu einer religiösen Offenba-

rungserfahrung geführt. Der zum Aufwachen führende Tod im Traum ist nicht nur 

„die Folge der Unmöglichkeit zur Sühne, er ist auch wiederum eine Geburt zu neuem 

Leben.“
328

 Der Protagonist hat nach dem Jenseitsreiseerlebnis eine neue Sicht auf 

seine Umwelt, ein neues, bzw. nun überhaupt ein Ziel, was oben bei der intradiegeti-

schen Funktion der Jenseitsreise bereits angesprochen wurde.
329

 So hat auch der 

Schluss, der Aufruf zur Nächstenliebe, eindeutig christlichen Hintergrund, was einen 

Blick auf Dostojewskis Glaubenszugehörigkeit bzw. seine religiöse Biografie fordert: 

Maurina schreibt: „Dostojewskis Religion ist die Religion der sich beständig hö-

her entwickelnden, tätigen Nächstenliebe, die dem Asketismus ebenso abhold ist, wie 

                                                             

323 Doch auch mit diesem „Ausweg“ vor Augen ist es für den lächerlichen Menschen nicht 

leicht, die Endlichkeit einfach anzunehmen und als radikales Ende zu sehen – so zögert er 

zwei Monate lang mit seinem Selbstmordversuch. Vgl. Dostojewski 1968, 500f.  

324 Diese Innerlichkeit findet sich bei allen Figuren Dostojewskis. So schreibt Maurina: 

„Seine Menschen haben ein gesteigertes Innenleben. Das Problem der Arbeit, die soziale 

Frage im modernen Sinn kennt dieser Dichter, der die tiefsten Anregungen zu sozialen 

Reformen gegeben hat, nicht. Er schildert das Leben in der höchsten Höhe und tiefsten 

Tiefe, das Reich der Mitte fehlt, und in dieser Hinsicht sind seine Romane unnatürlich.“ 

(Maurina 1952, 175.) 

325 Maurina 1952, 305. 

326 Maurina 1952, 306. 

327 Dostojewski 1968, 520. 

328 Kasack 1998, 125. 

329 Hier passt wieder das Konzept von Offenbarungserfahrungen Schillebeeckx’, das in der 

Untersuchung von Lewis PERELANDRA-TRILOGIE bereits zitiert wurde und bei Schillebe-

eckx 1990 nachzulesen ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-011 - am 14.02.2026, 11:42:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

dem durchschnittlich Alltäglichen. Es ist eine dem Erdendasein zugewandte Religion 

der Freiheit mit Christus im Mittelpunkt.“
330

 

Dostojewskis Werk zeugt von einer dauernden Gottsuche, „sein Glauben [ist] zu-

nächst angefochtener, dann durchlittener Glaube.“
331

 

Er wird religiös erzogen, lebt aber zunächst nicht bewusst christlich.  

 

„Belinskij hatte ihn zum Atheismus bekehren wollen, das Leben und die Epoche, in der er leb-

te, taten dasselbe – vergessen wir nicht, daß seine Werke gleichzeitig mit denen von Marx, 

Feuerbach und Darwin erschienen. Obwohl ihn religiöse Erlebnisse in der Kindheit stark er-

schüttert hatten, wird in seinen Werken der ersten Periode die religiöse Frage überhaupt nicht 

berührt.“
332

 

 

Eine bewusste Glaubensauseinandersetzung, bei der er eine „lebendige Gottesbezie-

hung“
333

 gewinnt, wobei der Schriftsteller immer weiter zweifelt, findet in seiner Zeit 

in der Katorga statt. In einem Brief schreibt er nach dieser Zeit, dass er ein Kind des 

Unglaubens und Zweifels sei und bleibe, aber in manchen Augenblicken sich geliebt 

fühle. Wenn ihm jemand beweisen würde, dass Christus nicht existiere, so würde er 

lieber mit Christus als mit der Wahrheit leben.
334

 Sein Glaube lebt also nicht aus Ra-

tionalität, sondern eben – in einer Zeit des Positivismus und Materialismus – aus in-

nerlichen Erlebnissen
335

, „er wurzelt in der werktätigen, alles vergebenden Liebe“
336

. 

Immer wieder äußert sich das in seinen Werken in einer Sehnsucht
337

 nach Vereini-

gung aller Menschen,
338

 im TRAUM EINES LÄCHERLICHEN MENSCHEN ganz explizit in 

den Bemühungen des Protagonisten. 

                                                             

330 Maurina 1952, 308. 

331 Imbach 1979, 7. 

332 Maurina 1952, 309. 

333 Maurina 1952, 309. Maurina schreibt hier aber auch: „Ein Fern- und Nahgefühl Gott ge-

genüber wechselt beständig in ihm.“ 

334 Vgl. Maurina 1952, 309f. Maurina zitiert hier wörtlich aus einem nicht näher benannten 

Brief Dostojewskis aus dem Jahr 1854. 

335 Diese Innerlichkeit, die Betonung des Gefühls gegenüber dem Denken, findet sich immer 

wieder in den Werken Dostojewskis. Zweig meint, die Figuren des Schriftstellers würden 

immer innerliche Kämpfe ausfechten: „In Dostojewskis Werk ringt der Mensch um seine 

letzte Wahrheit, um ein allzumenschliches Ich. […] Sein Roman spielt im innersten Men-

schen, im Seelenraum, in der geistigen Welt […]. Die Tragödie ist immer innen.“ Zweig 

1936, 112. 

336 Maurina 1952, 311. 

337 Eine Sehnsucht verspürt der Protagonist aber auch schon vor seiner Jenseitsreise, wäh-

rend der er äußert: „Ich sagte ihnen oft, daß ich das alles schon früher vorausgeahnt, daß 

diese ganze Freude und Herrlichkeit mir schon auf unserer Erde als eine verlockende 

Sehnsucht, die sich mitunter bis zu unerträglichem Kummer steigern konnte, vertraut ge-

wesen sei […]“ (Dostojewski 1968, 514). Diese Stelle ist nur ein Beispiel für eine Erzäh-

leräußerung hinter der man den suchenden Autor Dostojewski selbst vermuten kann. 

338 Vgl. Maurina 1952, 312. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-011 - am 14.02.2026, 11:42:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne  | 185 

Selbst in den Erzählungen, in denen Dostojewski seinen Christusglauben zum 

Ausdruck bringt, was er in TRAUM EINES LÄCHERLICHEN MENSCHEN nicht tut, spielt al-

lerdings ein Schöpfergott kaum eine Rolle, Christus scheint von ihm losgelöst.
339

 

Auch die Auseinandersetzung mit der Kirche, obwohl er in journalistischen Aufsät-

zen die orthodoxe Kirche verherrlicht, wird in seinen Romanen wie auch in der hier 

untersuchten Erzählung nicht thematisiert: „der Komische Mensch, der Dostojewski 

innerlich vielleicht am verwandtesten ist, träumt von einem Paradies, in dem die 

Menschen, mit den Ewigkeitsgewalten unmittelbar verbunden, keine Kirche bauen 

und sie auch nicht brauchen.“
340

 

So ist hier also begrifflich Vorsicht geboten, wenn die Jenseitsreise als vom 

Standpunkt der Religion ausgehend eingeordnet wird. Begriffsscharf nach der hier 

verwandten Definition nach Hauser, nach der Religion als die Gesamtheit der Er-

scheinungen verstanden wird, mit denen Menschen das Bewusstsein der radikalen 

Endlichkeit ihrer Existenz und deren reale Überwindung ausdrücklich machen
341

, 

stimmt diese Einordnung. Der Lächerliche Mensch erzählt vom paradiesischen Zu-

stand: 

 

„Sie verstanden mich kaum, als ich sie nach dem ewigen Leben fragte, aber sie waren offenbar 

dermaßen fest von ihm überzeugt, daß für sie überhaupt kein Zweifel daran bestehen konnte. 

Sie hatten keine Tempel, aber es war in ihnen irgend so was wie ein greifbar gegenwärtiges, 

ununterbrochen lebendiges Einssein mit dem All; sie hatten keinen Glauben, dafür aber das 

überzeugte Wissen, daß dann, wenn ihre irdische Freude die Grenze der irdischen Natur er-

reicht haben würde, für sie, für die Lebenden wie für die Verstorbenen, eine noch größere Er-

weiterung ihrer Teilhaftigkeit am Weltall eintreten werde.“
342

 

 

Hier ist also nicht nur Religiosität gegeben, im Sinne der Geneigtheit, die eigene 

Endlichkeit als prinzipiell aufhebbar zu sehen, diese Aufhebbarkeit wird klar nicht 

nur geglaubt, sondern „gewusst“. In diesem Sinne also wird ein Standpunkt der Reli-

gion eingenommen, wobei diese eben nicht als institutionalisierte Form verstanden 

wird, weshalb es damit auch konform geht, dass in der Erzählung weder das Wort 

„Gott“, noch „Christus“ auftaucht. 

 

Traditionelle Metaphysik 

 

(5) Für die Menschen in dem Paradies, das der lächerliche Mensch zu Beginn seiner 

Jenseitsreise erlebt, stellen sich also, das zeigt auch der Wortgebrauch von „wissen“ 

in dem eben zitierten Ausschnitt, metaphysische Fragen gar nicht mehr. Mithilfe ei-

ner traditionellen Metaphysik, die ihre Antworten aus dem Gottesglauben zieht, 

überwindet Dostojewski innerhalb der Erzählung die metaphysischen Probleme. Das 

Wissen um ein „ununterbrochen lebendiges Einssein mit dem All“
343

, das greifbar ist 

                                                             

339 Vgl. Maurina 1952, 313f. 

340 Maurina 1952, 314. 

341 Vgl. Hauser 1983, 43. 

342 Dostojewski 1968, 513. 

343 Dostojewski 1968, 513. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-011 - am 14.02.2026, 11:42:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

„durch lebendige Fühlnahme“
344

, eine Lösung der „verdammten Fragen“
345

, wie Dos-

tojewski die unlösbaren metaphysischen Probleme nennt, ist ein paradiesischer Zu-

stand für den Autor, der diese Fragen immer wieder thematisiert und immer wieder 

zweifelt und Gott sucht.  

 

„Man kann aus Dostojewskis Werken Aussprüche anführen, die von einem tiefen, beglücken-

den Glauben zeugen, und eine nicht kleinere Reihe von Zitaten als Beleg für seinen Unglauben. 

In ihm kämpfen Christ und Antichrist, und diese Spannung ist das Eigenartige seiner Persön-

lichkeit und Kunst […] Dostojewski steht auf unruhigem Grund, zwischen den Polen Glauben 

– Unglauben. Glauben und Unglauben verschränken sich bei ihm bis zur Unentscheidbarkeit, 

eines geht aus dem anderen hervor. Alles ist dynamisiert.“
346

 

 

Im TRAUM EINES LÄCHERLICHEN MENSCHEN ist es ein Glaube, der aus dem zunächst 

eigenen Unglauben und dann dem Unglauben der gefallenen Menschheit hervorgeht. 

Inwiefern der Glaube spezifisch christlich ist, lässt sich nur, wenn auch recht deut-

lich, erahnen, wird er doch nicht als solcher explizit. Die metaphysischen Fragen aber 

sind in dem Paradies, in dem alle Menschen „vollkommen erfüllt“ und wissend le-

ben, eindeutig mit einer traditionell-christlichen Metaphysik beantwortet,
347

 die Ant-

worten wie „ewiges Leben“ und den Glauben an einen neuen Äon
348

 nennt. 

Neuhäuser meint, der Schriftsteller habe dem Leser eine literarisch aufbereitete 

und durch den inhärenten Aktualitätsbezug – hier meint er die Diskussionen um den 

Spiritismus und die Pluralität bewohnter Welten sowie um den Kontakt mit solchen – 

leserwirksame Gestaltung seiner religiösen Utopie, die in seiner Begeisterung für die 

utopischen Zukunftsvisionen der frühen christlichen Sozialisten wurzele, geboten.
349

 

Dostojewski löse sich von dem zuvor aus psychologischer Sicht betrachteten Thema 

der Manipulation des Individuums. Er betrachte IM TRAUM EINES LÄCHERLICHEN MEN-

SCHEN die Manipulation des Menschen im Allgemeinen in einer philosophischen 

                                                             

344 Dostojewski 1968, 512. 

345 Maurina 1952, 259. Maurina nennt hier diese Formulierung als ein Beispiel für die Wort-

verbindungen, die in Dostojewskis Gebrauch eine eigne Tiefenperspektive erhalten.  

346 Maurina 1952, 295. 

347 Wobei zum einen das Wort Beantwortung problematisch ist, da es ausgesprochene 

Ant-Wort-en suggeriert und bei den Menschen ja nur ein innerliches „Wissen“ besteht. 

Zum anderen werden nicht alle metaphysischen Fragen beantwortet, da gar nicht alle 

thematisiert werden, beispielsweise vom Grund der Welt also gar nicht die Rede ist. 

348 Dostojewski 1968, 513: „dann, wenn ihre irdische Freude die Grenze der irdischen Natur 

erreicht haben würde, für sie, für die Lebenden wie für die Verstorbenen, eine noch grö-

ßere Erweiterung ihrer Teilhaftigkeit am Weltall eintreten werde. Sie erwarteten diesen 

Augenblick freudig, aber ohne Ungeduld, sie litten auch nicht vor Sehnsucht nach ihm, 

sondern hatten ihn gleichsam als Vorgefühl in ihren Herzen“. Hier lässt sich durchaus 

deutlich eine Parallele zur christlichen Reich-Gottes-Hoffnung, für die die Menschen seit 

dem Christusereignis im Grunde ein „Vorgefühl“ haben, ziehen. 

349 Vgl. Neuhäuser 1993, 167, 178.  

https://doi.org/10.14361/9783839446836-011 - am 14.02.2026, 11:42:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne  | 187 

Studie, „die eine metaphysische Problematik mit den Mitteln eines literarischen Tex-

tes ausloten will.“
350

 

 

Abendländisch 

 

(6) Die Weltanschauung, die hinter Dostojewskis Erzählung steht, ist dabei wegen 

des christlichen Bezugs sicher abendländisch geprägt. Der Sündenfall beispielsweise 

ist ein abendländisch-christlicher Mythos. Die Vorstellung der Menschen im Para-

dies, die der Erzähler „Kinder der Sonne“
351

 nennt, könnte aber auch aus anderen 

Kulturkreisen stammen, ebenso wie die Entwicklung der Menschheit nach dem Sün-

denfall nicht spezifisch abendländisch zu nennen ist.  

Die Darstellung der Menschen in dieser Parallelwelt mit dem antiken Mythos
352

 

eines „Goldenen Zeitalters“, wie es Hesiod als erster europäischer Autor als „golde-

nes Geschlecht“ beschrieb, und dem Weltalter einer friedlichen, sozial gerechten 

Menschheit vor einer abwärtsgerichteten Menschheitsentwicklung
353

 ist wiederum als 

abendländisch zu identifizieren.  

Sicher ist beispielsweise auch die Wissenschaftsgläubigkeit der Menschen etwas, 

dem Dostojewski, der sich gegen den Intellektualismus wandte, eher im Abendland 

begegnete. Der nach Westeuropa ausgerichtete Russe unternimmt nicht nur zahlrei-

che Auslandsreisen und lebt auch einige Zeit in Deutschland, Frankreich, England, 

der Schweiz, und Italien
354

, auch seine literarischen Vorbilder stammen hauptsächlich 

aus Westeuropa.
355

 Besonders der französischen Literatur zugetan begeistert er sich 

unter anderem für Corneille, Victor Hugo und Balzac, Pascal
356

 und Voltaire.
357

 Mit 

zunehmendem Alter allerdings wendet er sich auch von der „ungläubigen Seine“ dem 

„heiligen Ganges“
358

 zu und plant Reisen nach Istanbul und Jerusalem, die er aus ge-

sundheitlichen Gründen dann allerdings nicht mehr durchführen kann. „Asien als die 

Mutter aller Religionen regte seine Phantasie an, als Land, wo Gott dem Menschen 

nachbarlich nahe ist und wo die unsterblichen Ideen vom Messias und dem Gottes-

menschentum herkommen.“
359

 

 

                                                             

350 Neuhäuser 1993, 167. 

351 Dostojewski 1968, 510. 

352 Vgl. Kasack 1998, 120. 

353 Vgl. Becher 2004, 6193f. 

354 Vgl. Imbach 1979, 29-32. 

355 Vgl. Maurina 1952, 354.  

356 Maurina 1952, 373: „Die Gedanken Pascals waren Dostojewskjis Leitsterne: trotz gestei-

gerter Vernunftwachheit innere Zugehörigkeit zum Christentum, Krieg gegen den Athe-

ismus und Vertrauen in die Stimme des Herzens.“ 

357 Vgl. Maurina 1952, 372f. 

358 Maurina 1952, 383. Maurina zitiert hier Dostojewski selbst, allerdings ohne Quelle-

nangabe. 

359 Maurina 1952, 384. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-011 - am 14.02.2026, 11:42:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

Ordnungsorientiert 

 

(7) Die weiter oben angesprochene Sehnsucht des Protagonisten und Dostojewskis ist 

auch eine Sehnsucht nach Antworten auf die „verdammten Fragen“ und damit eine 

Sehnsucht nach Ordnung. Die Jenseitsreise in TRAUM EINES LÄCHERLICHEN MENSCHEN 

ist ordnungsorientiert und als Utopie Ausdruck dieser Sehnsucht. In anderen Werken 

bringt der Schriftsteller diese Sehnsucht dadurch zum Ausdruck, dass „in der Dosto-

jewskijschen Welt die eigentlich tragenden, festigenden, schützenden Bereiche des 

alltäglichen Daseins, von der Arbeit angefangen, auszufallen scheinen.“
360

 In TRAUM 

EINES LÄCHERLICHEN MENSCHEN wird der Protagonist aus einer solchen Welt, die ihn 

nicht mehr trägt, in der ihm alles gleichgültig erscheint, auf eine paradiesische Erde 

gebracht, in der alles seine natürliche Ordnung und jeder seinen festen Platz im All 

hat. Diese geordnete, sündenlose Welt ist eines der wenigen Produkte Dostojewskis, 

die Harmonie ausstrahlen, sind doch sowohl sein Leben als auch viele seine Werke 

sonst von Kontrasten bestimmt.
361

 Kontraste tauchen im TRAUM EINES LÄCHERLICHEN 

MENSCHEN lediglich in der Verhaltensänderung des Protagonisten auf. 

 

Resümee: Weltanschauung in der Jenseitsreise TRAUM EINES 

LÄCHERLICHEN MENSCHEN 

 

Im TRAUM EINES LÄCHERLICHEN MENSCHEN findet eben dieser Mensch, dem zuvor al-

les einerlei war, der keinen Sinn in der Welt und in seinem Leben sah, durch Mitlei-

den und Liebe zurück zum Leben.
362

 Die utopische, friedliche und sündenlose Erde, 

die der Protagonist in seiner Jenseitsreise erlebt, stellt einen paradiesischen Urzu-

stand dar. Diesen kontrastiert Dostojewski mit der Lebenswelt des Protagonisten 

bzw. der Entwicklung, die die Menschheit in diesem Traum durchläuft. Die Lüge er-

scheint als Wurzel der zivilisatorischen Abwärtsentwicklung. Daraus resultierende 

Übel sind aber nicht nur Wollust, Eifersucht, Grausamkeit, Scham, Tierquälerei, 

Sprachverwirrung und die Entzweiung der Menschheit, auch die Wissenschaftsgläu-

bigkeit stellt der Erzähler in diese Reihe.
363

  

Dostojewski reflektiert also die Situation des Menschen in seiner Zeit. Dabei ist 

die Erzählung nicht als Utopie einzuordnen, denn letztlich erkennt der Protagonist 

                                                             

360 Guardini 1989, 10f. 

361 Vgl. Zweig 1936, 99: „Dostojewski aber, leidenschaftlich in seinem Dualismus wie in al-

lem, was ihm vom Leben zugefallen, will nicht empor zur Harmonie, die für ihn Starre 

ist, er bindet nicht seine Gegensätze ins Göttlich-Harmonische, sondern spannt sie au-

seinander zu Gott und Teufel und hat dazwischen die Welt. Er will unendliches Leben. 

Und Leben ist ihm einzig elektrische Entladung zwischen den Polen des Kontrastes.“ Ste-

fan Zweig meint, Dostojewski wolle die Harmonie gar nicht. Vielleicht aber wird gerade 

in der Erzählung TRAUM EINES LÄCHERLICHEN MENSCHEN eine Sehnsucht nach Harmonie 

deutlich, die Dostojewski sonst aber in der Realität nicht erlebt und die – wie auch der lä-

cherliche Mensch erkennt – kaum zu realisieren ist. 

362 Mitleiden und Liebe stehen allerdings in Kontrast zum bleibenden Egoismus des Prota-

gonisten: Nur er selbst meint, in Besitz der Wahrheit zu sein.  

363 Vgl. Dostojewski 1968, 515f. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-011 - am 14.02.2026, 11:42:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne  | 189 

sein Bestreben, einen solchen paradiesischen Zustand herzustellen ja als utopisch – 

„das Paradies wird sich nie verwirklichen (das sehe ich doch selbst ein!)“
364

 – und 

der Protagonist, der „die Wahrheit doch gesehen“
365

 hat, ist kein strahlender Held, 

sondern ein noch immer als komisch und lächerlich angesehener Mensch.  

Dostojewskis Anspruch, seine Zeit zu reflektieren, wird aus dem von Schröder 

aufgegriffenen Zitat deutlich: 

 

„Weiter mystifizierte er [Dostojewski, A. B.] seine Vision der bürgerlichen Endzeit als Beginn 

einer apokalyptischen Zeitenwende, die zur Verwirklichung seines christlich-utopischen 

Traums vom neuen humanistischen ‚Goldenen Zeitalter‘ der Menschheit führen sollte. Dosto-

jewski war sich des Visionscharakters seines Epochenbildes wohl bewußt und hat dessen litera-

rische ‚Zerstörung‘ selbst vorbereitet und vorausgesehen. Er nannte es in einer Erzählung aus 

dem Jahre 1877 den ‚Traum eines lächerlichen Menschen‘ und bekannte 1875 durch den Mund 

einer seiner resümierenden Gestalten, welche Grenzen der Romangestaltung in seiner Epoche 

gesetzt waren: ‚Es sind gewichtige Fehler, Übertreibungen und Verkennungen möglich […] 

Seine Werke [die des Schriftstellers, A. B.] könnten aber als Material für ein späteres Kunst-

werk dienen, für das künftige Bild einer unordentlichen, aber schon vergangenen Epoche.“
366

 

 

Der Schriftsteller Dostojewski, der dem russischen Realismus zugeordnet wird, hatte 

also auch die Intention, die soziale Situation seiner Zeit zu thematisieren. In der Er-

zählung TRAUM EINES LÄCHERLICHEN MENSCHEN ist das beherrschende Thema aller-

dings das Individuum an sich, wobei dieses in Dostojewskis anthropologischen, 

durch christlichen Einfluss geprägten Vorstellungen eben untrennbar mit seinen Mit-

menschen verbunden ist bzw. sein sollte. 

Die Weltanschauung Dostojewskis, die in der Erzählung zum Ausdruck kommt, 

ist deutlich von seiner christlichen Überzeugung in Bezug auf Ideale und Gemein-

schaft – in Bezug auf Gott bleibt Dostojewski immer Suchender – geprägt. Durch 

klare Kontraste zwischen der Gegenwart und der paradiesischen Vergangenheit – 

nicht einer utopischen Zukunft – stellt er den schlechten Verhaltensweisen der Men-

schen, der Gleichgültigkeit, Wissenschaftsgläubigkeit usw., die guten Eigenschaften, 

bestimmt durch die Nächstenliebe, gegenüber. Deutlich wird dabei ein Bedürfnis 

nach Ordnung, nach Erfülltsein und Ineinssein mit dem All, welche die Gegenwart, 

die den Menschen zum Nihilist werden lässt, nicht bietet.  

Im Unterschied zu den anderen literarischen Jenseitsreisen, die hier noch behan-

delt werden, die einen überschauenden Blick auf den Kosmos und den Platz des 

Menschen in der Welt beinhalten, ist die Jenseitsreise in TRAUM EINES LÄCHERLICHEN 

MENSCHEN tatsächlich nur auf den Menschen und sein ethisches Handeln fokussiert. 

Eine Sehnsucht nach Antworten auf metaphysische Fragen, nach Leerstellen, die in 

der endlichen Welt bzw. durch die endliche Welt nicht beantwortet werden, wird hier 

nicht explizit gemacht. Dieses Bedürfnis drückt Dostojewski vielmehr dadurch aus, 

dass er eine utopische Welt zeigt, in der sich diese Fragen aus „Wissen“ über die 

„Wahrheit“ gar nicht mehr stellen. 

                                                             

364 Dostojewski 1968, 520. 

365 Dostojewski 1968, 519. 

366 Schröder 1968, Onlinefassung 6. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-011 - am 14.02.2026, 11:42:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

Zudem werden, anders als bei manch anderen Jenseitsreisen die Konsequenzen 

der Jenseitsreise erzählt. Es wird deutlich, welch großen Effekt das „lebendige[s] 

Bild“ der Wahrheit, das seine „Seele bis in alle Ewigkeit erfüllt“, auf den Protagonis-

ten hat und dass die Botschaft dessen auf seine Umwelt dagegen im Grunde gar kei-

nen Eindruck macht. Nicht nur die intradiegetische Erzählung des Traumes, die Jen-

seitsreise an sich, endet negativ: Der Jenseitsreisende wird „freiwillig-unfreiwillig 

zum ineins Licht- und Sündenbringer“
367

, am Ende lachen die Menschen über ihr 

früheres Glück und nennen es Illusion. Auch die Rahmenerzählung bleibt pessimis-

tisch
368

, der Protagonist wird ausgelacht und erkennt, dass sich das Paradies nie ver-

wirklichen wird. Er kämpft aber weiter für das Leben und gegen einen rein rationa-

len, erkenntnisorientierten, das Glück verwehrenden Zugang dazu
369

. Er glaubt daran, 

dass letztlich auf verschiedene Weisen „alle zu ein und demselben Ziel“
370

 streben, 

das allerdings nur durch die liebevolle Vereinigung der Menschen, die in kleinen 

Schritten bereits damit beginnt, einem kleinen Mädchen seine Hilfe nicht zu verweh-

ren, möglich ist. „Nicht mit der abstrakten Fernsten-liebe zur Menschheit endet er, 

sondern damit jenes Mädchen aufzusuchen“
371

. 

 

„Dies also ist der menschliche Mythos Dostojewskis, daß das gemischte, dumpfe, vielfältige 

Ich jedes einzelnen befruchtet ist mit dem Keim des wahren Menschen (jenes Urmenschen der 

mittelalterlichen Weltanschauung, der frei ist von der Erbsünde), des elementaren, rein göttli-

chen Wesens. Diesen urewigen Menschen aus dem vergänglichen Leib des Kulturmenschen in 

uns zum Austrag zu bringen, ist höchste Aufgabe und die wahre irdische Pflicht. Befruchtet ist 

jeder, denn keinen verstößt das Leben, jeden Irdischen hat es in einer seligen Sekunde mit Lie-

be empfangen, doch nicht jeder gebiert seine Frucht.“
372

 

 

Dass dieser „Keim“ erst in einer Situation des Leidens, im Falle des lächerlichen 

Menschen in einem Moment vor einem Selbstmord bzw. im Traum anhand des Mit-

leidens mit dem Untergang der Menschen, zu keimen beginnt, ist kennzeichnend für 

die Werke Dostojewskis. Es wundert nach seiner biografischen Betrachtung nicht, 

dass in seinen Werken oft erst das Leid die Augen öffnet. In der untersuchten Erzäh-

lung öffnet das Leid „die Augen der Seele für die Erkenntnis der eigenen Schuld.“
373

 

In seine Weltanschauung hat Dostojewski die Erfahrungen von Leid integriert, in der 

Jenseitsreise im TRAUM EINES LÄCHERLICHEN MENSCHEN wird aus ihr heraus eine 

Sehnsucht, das Leid zu überwinden, offenbar.  

                                                             

367 Hauser 2009, 340. 

368 Maurina meint: „Wäre diese Erzählung sein letztes Werk, so hätte man vielleicht noch 

ein Recht, von Pessimismus zu sprechen. In seinem letzten Roman aber siegt die heitere 

Gesinnung, der Glanz der Seele.“ (Maurina 1952, 327). 

369 Dostojewski 1968, 520: „‚Die Erkenntnis des Lebens – steht höher als das Leben, die 

Kenntnis der Gesetze des Glücks – steht höher als das Glück‘ – das ist es, wogegen man 

kämpfen muß! Und ich werde es tun.“ 

370 Dostojewski 1968, 519 

371 Lauth 1980, 94. 

372 Zweig 1936, 116. 

373 Lauth 1980, 97. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-011 - am 14.02.2026, 11:42:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne  | 191 

Maurina spitzt dies passend zu, auch wenn ihr Wortgebrauch von Weltanschau-

ung, insbesondere im letzten zitierten Satz, ein wenig von dem hier genutzten Kon-

zept abweicht
374

:  

 

„Dagegen [gegen den Idealismus, A. B.] ist Dostojewskijs Weltanschauung, von einem glei-

chen hohen Ethos durchdrungen, lebensnah: wer sie in sich aufnimmt, findet den Born des Le-

bens. Nicht die Zahl der Sterne am finsteren Firmament seines Kosmos ist das Entscheidende, 

sondern ihre Intensität. Daß man so viel Weh, körperliches, seelisches und metaphysisches, er-

tragen kann, eine Hellhörigkeit fürs Leid besitzt, die Probleme der Theodizee bis ins letzte 

durchwühlt und trotzdem das Leben segnet […] – das ist das Einmalige seiner Weltanschau-

ung, die ein jasagendes, tragisches Pathos ausmacht. […] Auf dem Boden einer heroischen 

Weltanschauung ist sein Dichtwerk gewachsen und wird in seinem letzten großen Roman und 

in seiner Puschkin-Rede zu einem frohlockenden Triumph des Lichts.“
375

 

 

Bei der Untersuchung der nächsten Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne wird 

Dostojewskis Weltanschauung insbesondere bei Werfel und Mann zu bedenken sein. 

Um das Bewusstsein dafür zu schärfen, seien bereits hier die Gründe angeführt:  

Die Expressionisten waren begeisterte Anhänger Dostojewskis, in Franz Werfel 

sei, so Maurina, von allen deutschsprachigen modernen Dichtern der Geist Dosto-

jewskis am lebendigsten.
376

  

 

„Werfels Ehrfurcht vor dem Einzelmenschen, seine anthropozentrische Weltschau, seine meta-

physische Veranlagung, sein eingeborenes Verlangen, die Dinge dieser Welt nicht nur durch 

diesseitige Geschehnisse allein zu erklären, verbindet ihn mit Dostojewskij. […] Der An-

ti-Intellektualismus ist für Werfel ebenso charakteristisch wie für Dostojewskij. Auch die von 

ihm geschaffenen Gestalten sind alogisch, auch in ihrem Leben bleibt immer ein irrationaler 

Rest.“
377

 

 

Zu Thomas Mann dagegen wird nicht die Nähe, die höchstens in der Vernunftkritik 

besteht, sondern gerade die Differenz Dostojewskis auffallen. Für Mann sei Dosto-

jewski der Typus des Heimgesuchten und Besessenen, so Maurina. Lediglich zwi-

schen DOKTOR FAUSTUS und dem Teufel in den BRÜDERN KARAMASOW lassen sich 

Ähnlichkeiten finden.
378

 Die intellektualistische Kunst des „weltkühle[n] Skepti-

ker[s]“
379

 Mann und der „Gottsucher Dostojewskij“
380

 unterscheiden sich darin, dass 

                                                             

374 Die Wortverbindung „heroische Weltanschauung“ in Maurinas Zitat finde ich problema-

tisch, weil im hier verwendeten Sinne Weltanschauung ja nie ganz bewusst ist und span-

nungsreich bleibt. 

375 Maurina 1952, 330f. 

376 Vgl. Maurina 1952, 366. 

377 Maurina 1952, 366f. 

378 Vgl. Maurina 1952, 368. 

379 Maurina 1952, 368. 

380 Maurina 1952, 368. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-011 - am 14.02.2026, 11:42:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

die innere Form bei letzterem durch das Gefühl bestimmt wird, bei Mann dagegen 

durch den Intellekt.
381

  

Diese klaren Unterschiede zwischen Manns Protagonisten Castorp und Dostojew-

skis lächerlichen Menschen bzw. bei Werfel und Dostojewski eine Verwandschaft in 

der Sicht auf den Menschen werden bei der Untersuchung der jeweiligen Werke ins 

Auge fallen. 

 

 

2.3 FRANZ WERFEL: STERN DER UNGEBORENEN 

 

Werfel: Biografie eines jüdischen Schriftstellers christlicher Romane 

 

Franz Viktor Werfel wird am 10. September 1890 als erstes Kind seiner Eltern Ru-

dolf und Albine Werfel in Prag geboren.
382

 Seine Vorfahren sind deutsch-böhmische 

Juden. Der Vater Rudolf Werfel hat sich Vermögen und Ansehen mit einer Hand-

schuhmanufaktur erarbeitet, die Mutter stammt aus einer wohlhabenden Familie.
383

 

Werfels Kinderfrau Barbara, die er später in Gedichten und in seinem Werk BARBARA 

ODER DIE FRÖMMIGKEIT verewigt, nimmt den Vier-, Fünfjährigen regelmäßig mit in 

die sonntägliche katholische Messe. Erzogen wird der Schüler dann, üblich bei den 

im Umfeld lebenden jüdischen Familien, in einer piaristischen Klosterschule. Wer-

fels Eltern sind zwar „gänzlich unorthodox“
384

, er wächst aber durchaus mit den jüdi-

schen Traditionen auf und besucht mit seinem Vater an Feiertagen die Synagoge. 

In seiner Jugend beginnt Werfel Gedichte zu schreiben. Sein Freund Willy Haas 

bestärkt ihn darin und macht ihn schließlich mit Max Brod
385

 bekannt, der ihn hin 

und wieder auch in Begleitung von Franz Kafka
386

 beispielsweise bei spiritistischen 

Séancen trifft. Brods Beziehungen verdankt Werfel das erste Erscheinen eines seiner 

Gedichte in der Sonntagsbeilage der Wiener ZEIT.
387

  

Nach seinem Schulabschluss, für den er von seinen Eltern zum Lernen gedrängt 

und gezwungen werden muss, besucht Werfel an der Deutschen Universität in Prag 

juridische und philosophische Vorlesungen, ohne sich aber für ein Studium zu ent-

scheiden. Sein Vater schickt den noch Unmündigen schließlich in die kaufmännische 

Lehre zu einer befreundeten Speditionsfirma in Hamburg, wo Werfel sich allerdings 

absichtlich derart ungeschickt anstellt, dass ihm bald nahegelegt wird, die Firma zu 

                                                             

381 Vgl. Maurina 1952, 368. 

382 Vgl. Jungk 1988, 11. 

383 Vgl. Foltin 1972, 17. 

384 Jungk 1988, 13. 

385 Max Brod ist begeistert „über den neuen Stern, der an meinem Horizont aufgestiegen 

war“. In seiner Autobiografie schreibt er über seine Freundschaft zu Werfel und zeigt 

seine Wertschätzung gerade für dessen letzten Roman: „Es gibt bei Werfel viele Gipfel – 

und gerade in seinem letzten Buch, im ‚Stern der Ungeborenen‘, ragen einige der steils-

ten, die fahlen dantesken Visionen der unterirdischen Stadt, in der auf so ingeniöse Art 

gestorben wird.“ (Brod 1960, 21). 

386 Zum Verhältnis von Werfel und Kafka sowie ihrer Werke siehe z.B. Pasley 1989. 

387 Vgl. Foltin 1972, 19. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-011 - am 14.02.2026, 11:42:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

