
Intersektionalität: Begriffliche Annäherungen

an eine vielschichtige Debatte

Matti Traußneck

Der Begriff der Intersektionalität bezeichnet grundlegend die Annahme, dass

verschiedene Ungleichheitsverhältnisse interagieren. Allerdings gibt es über diese

sehr allgemeine Formel hinaus höchst unterschiedliche Auslegungen dessen, was

das konkret bedeutet und auf welcheWeise es sich praktisch niederschlägt.

Das prominenteste Beispiel ist die Debatte um die Kategorie Frau. Je nach

historischem und lokalem Kontext war und ist diese Kategorie immer wieder

Gegenstand ›anderer‹ feministischer Kritik. Weiße Arbeiter*innen zu Beginn

des 20. Jahrhunderts etwa positionierten sich gegenüber der bürgerlichen Frau-

enbewegung kritisch, weil ihre Arbeits- und Lebenswelten in der bürgerlichen

feministischen Debatte entweder gar nicht oder nur paternalistisch aufgegriffen

wurden. Ähnliches gilt für Debatten um Sexarbeit1 beispielsweise in den 1970er

Jahren im nordamerikanischen Raum und die Ignoranz gegenüber Behinderung,

Armut und Rassialisierung. Auch lesbische, insbesondere aber trans* weibliche*

Perspektiven waren und sind noch immer massiv marginalisiert. Während die

Kategorie Frau einerseits durch queerfeministische Dekonstruktion und Ansätze

der Gender Studies ent-essenzialisiert wurde, gerieten diese Ansätze zugleich in

die Kritik, erneut die Lebens- und Arbeitswelten abseits weißer, bürgerlicher Posi-

tionen nicht adäquat fassen zu können und somit ähnliche strukturelle Leerstellen

zu schaffen, wie es bereits durch die bürgerlichen Frauenbewegungen erfolgt war.

Das Konzept der Intersektionalität scheint hier Abhilfe zu versprechen, indem

es die Perspektive nicht auf eine dominante Kategorie (Frau) verengt, sondern den

Blick auf die Überschneidungen,Kreuzungen,Verbindungen,Überlagerungen die-

ser Kategorie mit anderen Kategorien und auf die damit einhergehenden Prozes-

se, Mechanismen und Dynamiken des Otherings richtet. Auch deshalb hat sich In-

tersektionalität in den rund dreißig Jahren ihrer expliziten begrifflichen Existenz

außergewöhnlich breit in akademischen und zivilgesellschaftlichen Diskursen eta-

bliert (vgl. Davis 2008; Nash 2019: 4). Die begriffliche und konzeptionelle Veranke-

1 Für organisierte Kämpfe um Sexarbeit, die sich in Deutschland in den 1980er Jahren formier-

ten, vgl. Heying 2019.

https://doi.org/10.14361/9783839461501-004 - am 14.02.2026, 11:55:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461501-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102 Matti Traußneck

rung von Intersektionalität in unterschiedlichen regionalen, sozialen, institutionel-

len und disziplinären Orten begründet ebenso ihren Erfolg wie ihre durchaus kon-

flikthafte Vielschichtigkeit. Sowohl die Gründe als auch die Ziele von Gruppen und

Institutionen, die Intersektionalität als richtungsweisendes Konzept nutzen, vari-

ieren so stark, dass auf den erstenBlick der Eindruck entstehen kann, es handle sich

umwidersprüchliche, gegensätzliche oder schlichtweg falsche Interpretationendes

Konzepts. So scheint beispielsweise die Erhebungsmethodik in einemmittelhessi-

schen kleinstädtischen Forschungsprojekt zu Chancengleichheit eine andere Defi-

nition der ›relevanten‹ Kategorien zu benötigen als aktivistische Strategien gegen

Transmisogynoire2 in Teheran oder die Theoretisierung von dis/ability als Bezugs-

größe intersektionaler Klassenanalyse in Mexiko-Stadt.

Strukturkategorie: Rasse/race

Die anhaltendenDebatten umKategorienmarkieren den zentralen Konflikt um In-

tersektionalität als Analyseinstrument.3 Der vorliegende Text beleuchtet daher ihre

Thematisierung in Schwarzer feministischerTheorie und in Rückbindung an Criti-

cal RaceTheory,umdasKonzept Intersektionalität an ausgewähltenPositionenund

Publikationen nachzuvollziehen.4

Mit dieser Schwerpunktsetzung wird zum einen dem Entstehungshintergrund

des Begriffs Rechnung getragen. Zum anderen ergibt sich hieraus eine explizite

Auseinandersetzung mit der Kategorie race/Rasse5 und mit Rassismus. Während

2 Trans*- und Frauen*hass gegen Schwarze Frauen* und feminin erscheinende, gendernonkon-

forme Personen.

3 Bezugnahmen auf Intersektionalität passieren inzwischen in sehr unterschiedlich orientier-

ten Bereichen, die im vorliegenden Beitrag nicht alle systematisch aufgearbeitet werden

können. So findet sich Forschung zu aktivistischer Praxis (vgl. Evans/Lépinard 2019) ebenso

wie zu Institutionalisierung vonAntidiskriminierung undDiversität auf supranationaler Ebe-

ne (vgl. Krizsán 2012). Beispielhaft für die äußerst umfangreiche Forschungsliteratur, die sich

begrifflich auf Intersektionalität bezieht oder thematisch ähnliche Zugänge wählt, steht fol-

gende Auswahl: zu Queer Studies vgl. Cohen 1997 und Haritaworn 2015; zu Behinderung vgl.

Waldschmidt/Schneider 2007; zu Migration vgl. Gutiérrez Rodríguez 1999; zu Bildungs- und

Erziehungswissenschaften vgl. Bergold-Caldwell 2020; zu gesellschaftstheoretischen Ansät-

zen vgl. Yuval-Davis/Anthias 1989 und McCall 2001; zur Historisierung von Intersektionalität

vgl. Carasthatis 2016 und Hancock 2016.

4 Critical Race Theory reflektiert die Beziehung zwischen Recht, Gesetzen und race vor dem

Hintergrund der US-Geschichte kritisch und fragt nach Möglichkeiten der Intervention in

rechtliche Diskurse und Praktiken, die unter Bezugnahme auf formale Gleichheit Ungleich-

heit konservieren (vgl. Stefancic/Delgado 2001; Alexander 2012).

5 Der Begriff Rasse wird im vorliegenden Beitrag als analytischer Begriff genutzt. Als sol-

cher verweist er grundsätzlich auf seine eigene Gewaltgeschichte, deren praktischen Entste-

hungsort in den karibischen Kolonien und ihren intellektuellen Entstehungsort in der euro-

https://doi.org/10.14361/9783839461501-004 - am 14.02.2026, 11:55:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461501-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Intersektionalität 103

race/Rasse und Rassismus im Alltagsgebrauch zumeist die Ungleichmachung auf-

grund von Herkunft, Hautfarbe oder Kultur markieren, verweisen sie gleichzeitig

auf eine tiefergehende Ebene der Herstellung von Ungleichheit in der Moderne.

In den Debatten um die Grenzen und die Leistungsfähigkeit von Intersektio-

nalität ist der Zugang über den Fokus auf race bzw. Rasse derjenige, der einen

theoretischen Zugriff auf insbesondere zwei gesellschaftliche Verhältnisse ermög-

licht: Behinderung und Antisemitismus. Nicht zuletzt vor dem Hintergrund der

deutschen Geschichte ist ihre weiterführende Theoretisierung ebenso evident wie

unerlässlich. Rasse begründete im Nationalsozialismus ein tödliches System für

alle gesellschaftlichen Gruppen, die als eine Bedrohung der ›Reinheit‹ der (»ari-

schen«) Rasse markiert werden konnten.Während diese Funktion für die Gruppen

von Jüdinnen*Juden, Sinti*zze, Rom*nja, Behinderten und Kranken bereits aus

der nationalsozialistischen Sprache und Gesetzgebung hervorgeht, produzierte

Rasse darüber hinaus auch weitere bedrohte Gruppen und ermöglichte flexibel die

Markierung von zur Vernichtung Preisgegebenen. Insbesondere die Verfolgung als

›asozial‹ bildet eine solche flexible Markierung.6

Bereits in kolonialen und imperialen Herrschaftskontexten fungiert Rasse als

zentrale Achse der Unterscheidung, sodass sich hier von einer Strukturkategorie

sprechen lässt. Als solche ist sie nicht isoliert, sondern entwickelt ihre Wirkmäch-

tigkeit gerade aus dem Zusammenspiel mit anderen strukturellen Kategorien und

Bezugsgrößen. Insbesondere im Frühkolonialismus entwickeln die Begriffe Rasse,

Klasse und Geschlecht sich an-, aus- und miteinander. Sie sind vermittelt über

Arbeit als Prozess einer sozialen Platzanweisung und behalten diese kategoriale Be-

zugnahme auch langfristig bei (vgl. Lugones 2008; Quijano 2019). Zwarmutet Rasse

als Begriff heute fast schon anachronistisch an, jedoch erlaubt ein scharfer Blick auf

das dahinterstehende Konzept, sein Fortwirken auch da zu erkennen, wo er durch

eine veränderte Sprachpraxis überschrieben scheint. Die Herrschaftsstrukturen,

päischen Aufklärung. Aufgrund des starken Bezugs zur US-Begriffsgeschichte zu Intersektio-

nalität wird auch der englische Begriff race genutzt. Die Begriffe race undRasse funktionieren

jeweils als Übersetzung des anderen. Sie verweisen damit aber zugleich auf einen je spezi-

fischen lokalen Kontext und lokale Praktiken. In diesem Text liegt der Fokus auf deutsch-

sprachigen und US-amerikanischen marginalisierten Feminsmen. Für die USA ist ihre Kon-

stitution aus einer Siedlungskolonie und sklavereibasierten Gesellschaft ausschlaggebend

für dortige race-basierte Praktiken. Für Deutschland sind es zum einen die deutsche Koloni-

algeschichte, zum anderen der Nationalsozialismus. Aus diesen sehr unterschiedlichen Hin-

tergründen erklärt sich, dass race und Rasse nicht als tatsächlich gleichbedeutende Begriffe

verstanden werden können.

6 Einige dieser Gruppen sind Jenische, Schwarze Menschen und sogenannte ›Asoziale‹, deren

Verfolgung imNationalsozialismus in offeneVernichtung umschlagen konnte. Gängigwaren

zudem die Zwangssterilisierung und Inobhutnahme von Kindern, zwei Praxen, die eine ge-

nozidale und koloniale Tradition haben (siehe Boarding Schools in Nordamerika und Stolen

Generation in Australien).

https://doi.org/10.14361/9783839461501-004 - am 14.02.2026, 11:55:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461501-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 Matti Traußneck

die sich aus der Idee der Rasse entwickelten, gehen mit umfänglichen Formen des

Unsichtbarmachens,ÜberdeckensundNegierens einher,wie es dasKonzeptweißer

Vorherrschaft begrifflich fasst (vgl. Rasmussen et al. 2001).Race/Rasse als Struktur-

element scheint daher im Nachhinein immer schon als etwas Überkommenes und

Überwundenes und behält seineWirkmächtigkeit genau dadurch bei.

Frühe Verortungen

Zentral und prägend für Intersektionalität ist die Auseinandersetzung mit race in

Schwarzer feministischer Theorie, das heißt das Insistieren auf dem spezifischen

Ausgangspunkt Schwarzer, weiblicher* Wissensproduktion. Die darin vorgenom-

menen Theoretisierungen von Klasse, Geschlecht und race richten sich gegen die

strukturelle Unsichtbarmachung bestimmter gesellschaftlicher Positionen und

konstituieren eine epistemische Gegenposition zu den Archiven und zum mehr-

heitsgesellschaftlich tradierten Wissen des white und male gaze (vgl. Haraway 1988;

Hill Collins 2000; Bohrer 2019). Die Auseinandersetzung mit marginalisiertem

Wissen und marginalisierten Wissenspositionen kreist also um systematische

Leerstellen. Die Rückbindung an Critical Race Theory ermöglicht die Fokussie-

rung auf Recht als Praxis von Entrechtung und markiert damit eine kritische

Perspektive auf die gesellschaftlichen Dynamiken von Antidiskriminierungs- und

Gleichstellungsrecht.

Die Verortung in Schwarzer feministischer Theorie erhebt aber nicht den An-

spruch auf alleinigeDeutungshoheit.Denn einerseits lassen sich durchaus je spezi-

fische Bereiche, Orte und Entstehungshintergründe intersektionaler Perspektiven

identifizieren. Vor allem aber unterminiert intersektionales Denken selbst produk-

tiv die Möglichkeit, kategoriale Abgrenzungen zwischen den Bereichen, Orten und

Hintergründen festzulegen (vgl. Davis 2008). Solange jedoch eine Institutionalisie-

rung Schwarzer feministischerTheorie in der deutschen Akademia fehlt und rassis-

muskritische feministische Theoretisierung weiterhin vornehmlich aus der episte-

mischen Position weißer Perspektiven erfolgt, bleibt eine systematische Leerstelle

bestehen.7

7 Die 1980er und 1990er Jahre sind geprägt von der Selbstorganisation marginalisierter Frau-

en*, von Konferenzen und Tagungen und Theoretisierungen dieserMarginalisierungen. Zwei

zentrale Buch-Publikationen aus dem Zeitraum sind die Titel Farbe bekennen (Oguntoye/

Ayim/Schultz 1986) und Entfernte Verbindungen (Hügel et al. 1999). Es gibt also durchaus eine

dauerhafte Auseinandersetzungmit der Konstellation Rasse und Geschlecht, die sich sowohl

auf den deutschen Kolonialismus wie auch auf den Nationalsozialismus bezieht, ohne dass

allerdings die Position hegemonialen Weißseins dadurch strukturell unterbrochen wurde

(beispielhaft vgl. Kalpaka und Räthzel in: Kalpaka/Räthzel/Weber 2019; Hügel et al. 1999;

https://doi.org/10.14361/9783839461501-004 - am 14.02.2026, 11:55:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461501-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Intersektionalität 105

Den Begriff Intersektionalität prägte die Rechtstheoretikerin Kimberlé Wil-

liams Crenshaw mit ihren beiden nunmehr kanonischen Texten Demarginalizing

the Intersections of Race and Sex (1989) undMapping the Margins (1991). Verkompliziert

wird die Begriffsgeschichte jedoch dadurch, dass zwar der spezifische Begriff der

Intersektionalität im Kontext der Critical Race Theory entstanden ist, zur gleichen

Zeit aber an unterschiedlichen Orten und von unterschiedlichen Gruppen ähnlich

über die Zusammenhänge von Ungleichheit nachgedacht wurde – wenn auch mit

anderen Begriffen (zu Transnational Feminism vgl. Nash 2019; zu Chicana und

Mestizaje vgl.Moraga/Anzaldúa 1981; zu PostkolonialerTheorie vgl. Spivak 2020; zu

Social Divisons vgl. Anthias/Yuval-Davis 1992; zu Migrantin als politische Position

vgl. Gutiérrez Rodríguez 1999).Das häufig angeführte Bild einer traveling theory (vgl.

Meyer 2017: 49; Nash 2019: 67f.), geprägt von Edward Said (1983), trifft es daher zu-

mindest für die 1980er und 1990er Jahre nicht ganz. Denn obwohl der Begriff selbst

später eindeutig »gereist« ist, verweist dochdieGleichzeitigkeit der Ansätze darauf,

dass es eigenständige, vor-›intersektionale‹ Auseinandersetzungen gab, die nicht

nur über lokale Kontexte Aufschluss geben, sondern angesichts ihrer historischen

Gleichzeitigkeit auch auf Veränderungen in globalen Machtzusammenhängen

verweisen.

Gleichzeitigkeiten

Die sich ausprägenden Neu- oder Re-Konzeptualisierungen von Ungleichheit

sind in ihrer spezifischen Form Teil eines Denkens, dem seine fixen Gegenstän-

de und Deutungshoheiten abhandengekommen sind. Sie sind somit Teil eines

umfangreichen Paradigmenwechsels in der Betrachtung und Theoretisierung von

Gesellschaft, Subjekt, Natur und Herrschaft. Dieser Paradigmenwechsel spiegelt

verschiedene vorgängige lokaleundglobaleEntwicklungen,die eine vermehrteTeil-

habe zuvor fundamental marginalisierter Gruppen und Subjekte ermöglichen. In

den USA sind das vor allem die Kämpfe der Civil-Rights-Bewegung, global gesehen

die fortschreitende Entkolonialisierung und Migrationsbewegungen sowie Shoa

und Porajmos, aus deren Erfahrungshorizonten sich neue Formen von Kritik und

Politik bilden, die sich wiederum in neuen Zugriffen abbilden.8 Dadurch entstehen

Artikulationen vonGruppen,die ihre spezifischenErfahrungen vonUnterdrückung

Lutz 1991; Gümen 1996, 1999; Rommelspacher 1998). Für eine detaillierte Zusammenstellung

marginalisierter Feminismen der 1970er, 1980er und 1990er Jahre vgl. Groth 2021.

8 Diese Erfahrungshorizonte treffen sich als Facetten einer konstitutiven, modernen Gewalt-

geschichte, die sich historisch und lokal je spezifisch entfaltete, grundsätzlich aber geteilte

Geschichte ist und sich als solche entlang bestimmter kategorialer Verbindungen vollzieht.

https://doi.org/10.14361/9783839461501-004 - am 14.02.2026, 11:55:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461501-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106 Matti Traußneck

und Ungleichheit in neue Episteme übersetzen und worin die Kategorie Rasse/race

einen zentralen Stellenwert einnimmt.

Im vorliegenden Text wird diese Gleichzeitigkeit an zwei Beispielen nachvollzo-

gen: an US-amerikanischer Critical RaceTheory und Black FeministTheory auf der

einen Seite und an deutschsprachigen, akademisch-aktivistischen,migrantischen,

jüdischen und Schwarzen Feminismen andererseits. Mit dieser Auswahl wird zum

einen der Begriffsprägung durch Crenshaw, ihrer nachfolgenden Reichweite und

Denktradition Rechnung getragen. Zum anderen verdeutlicht der zweite Fokus auf

die politischen Interventionen in den mehrheitsweißen Feminismus und Alltags-

rassismus der BRD der 1980er und 1990er Jahre hinein, wie ein anderer lokaler und

historischer Kontext veränderte soziopolitische Positionen der Akteur*innen und

neue Koalitionenmit sich bringt.9

Als traveling theory lässt sich Intersektionalität erst ab einem späteren Zeitpunkt

bezeichnen. Denn obgleich andere feministische Akteur*innen ähnliche Themati-

sierungen und Konzeptualisierungen im selben Zeitraum vornahmen, entwickel-

ten sich daraus keine vergleichbar paradigmatischen Ansätze. In der Folge erschei-

nen bestimmte feministische Kritiken retrospektiv als bereits intersektional. Inter-

sektionalität erlaubt in ihrer Funktion als Schlüsselbegriff nachträglich die Zusam-

menfassung in sich diverser Denkbewegungen und ermöglicht, die Auseinander-

setzung um Differenz als gemeinsames Anliegen zu formulieren (vgl. Davis 2008;

Nash 2019).

Gerade in der anhaltendenDebatte umdie ›richtigen‹ Kategorien aber zeigt sich

auch eine Problematik des scheinbarenZusammenfallens der verschiedenenAnsät-

ze. Zum einen kann die Deutungsfolie von Critical RaceTheory und Black Feminist

Thought nicht ohne Konsequenzen übernommen werden; zum zweiten werden ei-

geneAnsätzewomöglich in ihrerEntwicklungüberschriebenunddaher zumdritten

nicht den konkreten gesellschaftlichen Kontexten entsprechend weiterentwickelt.

Eine Folge davon ist, dass mindestens implizit in der Regel der US-Kontext domi-

niert,ohnedassdieVerschiebungenreflektiertwerden,diedadurch theoretischund

praktisch eintreten.Diese Problematik zeigt sich exemplarisch anderKategorie race

bzw.andenanhängenden Interpretationendessen,worauf racebzw.Rasseverweist.

9 Nach der Vereinigung der beiden deutschen Staaten erfuhr die DDR-Geschichte eine mas-

sive Abwertung, die sich bis heute in Stereotypen und der Diskriminierung gegenüber Ost-

deutschen zeigt und ebenso in der geringen Berücksichtigung, die DDR-Geschichte in fe-

ministischer Reflexion findet. Der vorliegende Beitrag kann diese Leerstelle, insbesondere

den postmigrantischen Aspekt im sozialistischen, später postsozialistischen Setting, leider

nicht angemessen füllen, reflektiert sie aber als strukturelles Problem. Vgl. weiterführend:

Ritz 2009; International Women* Space 2019; Piesche 2019; Ha 2019; Lierke/Perinelli 2020;

Ünsal/Vukmirovic/Günes 2020 (Film).

https://doi.org/10.14361/9783839461501-004 - am 14.02.2026, 11:55:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461501-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Intersektionalität 107

Vor Intersektionalität: Differenz, Kategorien und Kritik

Das Schwarze feministische Combahee River Collective10 formulierte in seinem

Statement von 1977:

»The most general statement of our politics at the present time would be that

we are actively committed to struggling against racial, sexual, heterosexual, and

class oppression, and see as our particular task the development of integrated

analysis and practice based upon the fact that the major systems of oppression

are interlocking.« (Hull/Bell-Scott/Smith 1982: 13)

Dieses Statement gilt weithin als intersektionale Programmatik avant la lettre in sei-

ner expliziten Adressierung von vier gesellschaftlichen Ungleichheitsverhältnissen,

die als die Kategorien race, Klasse, Geschlecht und Sexualität präsent sind.11 Auch

die AnthologienThis bridge called my back (Moraga/Anzaldúa 1981) und All the women

are white, all the men are black, but some of us are brave (Hull/Bell-Scott/Smith 1982) gel-

ten als frühe paradigmatische Schriften, in welchen die Perspektiven von Frauen*

und gendernonkonformen Personen of Color (PoC) als eigenständige epistemische

Positionen herausgearbeitet werden und deren Analysen eindimensionale Katego-

rien und Identitäten hinterfragen und dekonstruieren.

Die Kritik an der vermeintlich verbindenden Kategorie Frau und der mehr-

heitsweißen Frauenbewegung leitet einen Paradigmenwechsel in Diskursen über

Geschlecht ein.12 Die Kategorien Geschlecht, race, Sexualität und Klasse fungieren

bereits hier nicht als affirmative Identitätsmarker, sondern als Strukturkategorien

moderner Vergesellschaftung, die in den folgenden Jahrzehnten in ihrem Zusam-

menhang theoretisiert werden.Materielle Bedingungen von Unfreiheit und Zwang

produzieren bestimmte Identitäten als Niederschlag der Bedingungen, während um-

gekehrt diese erzwungenen Identitäten von den realen Subjekten, die sich darin

unfreiwillig wiederfinden, bearbeitet, kritisiert und verändert werden. Insofern

sind diese Kategorien nicht zufällig, sondern leiten sich aus den historischen und

konkreten Lebensverhältnissen ab. Sie sind, anders ausgedrückt, der ideologisierte

und verkörperte Abdruck gesellschaftlicherMachtverhältnisse.

10 So benannt in Erinnerung an den von Harriet Tubman geplanten und durchgeführten Com-

bahee River Raid 1863 während des Bürgerkriegs, bei dem über 750 versklavte Menschen

befreit wurden. Der Name Combahee geht zurück auf die indigene Bevölkerung der Region.

11 Für weitere Beispiele aus dem US-amerikanischen Schwarzen Feminismus vgl. Lorde 1996;

hooks 1981. Siehe außerdem Lugones/Spelman 1983.

12 Der Paradigmenwechsel ist einerseits die (langfristige) Aufgabe der Kategorie Geschlecht

als zentraler Achse. Zum anderen ist es der Wechsel des antagonistischen Gegenübers von

›Männern‹ zu ›weißen Frauen‹, der sich aus der Aufgabe der gemeinsamen Kategorie ›Frau‹

begründet. EinigeUS-amerikanische theoretische Feminismenaus diesemZeitraumsind chi-

cana, third world, postcolonial, transnational,mestizaje oder third wave feminism.

https://doi.org/10.14361/9783839461501-004 - am 14.02.2026, 11:55:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461501-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 Matti Traußneck

Die Kategorien race, Geschlecht, Sexualität und Klasse sind somit weder Diffe-

renzkategorien noch Identitätskategorien.13Während Differenz- und Identitätska-

tegorien prinzipiell unabschließbar sind (vgl. Meyer/Putschert 2010), entsprechen

die Strukturkategorien denmateriellen Herrschaftsverhältnissen gemäß der Orga-

nisation der Welt entlang von Nationalstaat, Kapitalismus, Patriarchat und Kolo-

nialität – den Suprastrukturen einer globalisierten westlichenModerne, dermatrix

of domination, wie Patricia Hill Collins (2000) es nennt. Sie konstituieren aber keine

abgrenzbaren Entitäten, sondern entstehen aus der Interaktion der Elemente ent-

lang der spezifischen Machtlinien. Sie konstituieren sich so beständig auseinander

und verweisen damit auf einander.

Zwischenstand: Differenz und Kategorien in intersektionaler Forschung

Am Beispiel der Kategorie race lässt sich das zentrale Paradigma von Intersektio-

nalität nachzeichnen,wie es in US-amerikanischer Schwarzer feministischerTheo-

rie bereits sehr früh ausgeprägt war: die Beziehungen zwischen Kategorien als Orte

vonMachtverhältnissen. Im Sinne eines gesellschaftlichen Verhältnisses verweisen

die Kategorien also nicht auf sich selbst (Lesbe/Behindert/Schwarz = Schwarze be-

hinderte Lesbe), sondern auf einen erweiterten Zusammenhang, eine bewegliche

Ordnung aus Zuschreibungen und Konsequenzen, was widerständige Positionen

einschließt (vgl. Davis 1972, 1983). Intersektionalität heißt in diesem Sinn den Zwi-

schenraum denken (vgl. Crenshaw 1989: 149f.).14

WährendderBegriff der Intersektionalität dieHerkunft ausSchwarzer feminis-

tischerTheorie zugleich zu seiner Programmatik macht, haben sich durch die ›Rei-

se‹ des Begriffs verschiedene Ansätze ausgeprägt, die sich mit dem Verhältnis der

Kategorien zueinander beschäftigen. Leslie McCall (2005: 1781) nennt dieseTheore-

tisierungen intra-, anti- und interkategoriale Zugänge. Nira Yuval-Davis (2011: 158)

spricht sich für einen kombinierten Ansatz aus intra- und interkategorialer Bezug-

nahme aus. In deutschsprachigen Debatten »kursieren eine ganze Reihe weiterer

13 Auch Behinderung ist weder eine Differenz- noch eine Identitätskategorie und wird an spä-

terer Stelle ausführlicher betrachtet und in ihrer Beziehung zu anderen Strukturkategorien

erörtert.

14 Während die Straßenkreuzungsmetapher häufig herangezogen wird, um Intersektionalität

symbolisch darzustellen, ist sie für sich genommen doch wenig aussagekräftig und benö-

tigt weitere Aspekte aus Demarginalizing zur Kontextualisierung (vgl. Crenshaw 1989: 149).

Hervorzuheben ist hier Crenshaws Kritik am juridischen »single-axis framework«, die sie mit

einemweiteren Bild verbindet, demjenigen des Kellers (ebd.: 140, 151f.). Erst die Kreuzungs-

und die Kellermetapher zusammengenommen ergeben die bildhafte Kritik am Single-axis-

Ansatz, dem zentralen Anliegen von Demarginalizing.

https://doi.org/10.14361/9783839461501-004 - am 14.02.2026, 11:55:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461501-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Intersektionalität 109

›Durchkreuzungsansätze‹ und analytischer Netz-Metaphoriken, die die Verwoben-

heit,Verknüpfung,Verquickungund/oderVerschränkung vonKategorien betonen«

(Binder/Hess 2011: 16). Die Unterscheidung zwischen und die Einordnung als ent-

weder Struktur- oder Differenzkategorie ist dabei für den gesamten Zuschnitt, die

theoretische Bezugnahme und die empirische Einbettung ausschlaggebend. So ar-

beiteten beispielsweise Helma Lutz und Norbert Wenning (2001) dreizehn Diffe-

renzlinien heraus, die sie für eine kritische Erziehungswissenschaft als relevant er-

achten, und Gabriele Winker und Nina Degele (2010) entwickelten das Modell der

»Mehrebenenanalyse sozialer Ungleichheit« als methodischen Ansatz für empiri-

sche Untersuchungen, während Cornelia Klinger (2012) für eine Fokussierung auf

Klasse, Rasse und Geschlecht plädiert. Und auch im Hinblick auf die Debatten um

Identitätskategorien und -politik ist das Verständnis der Kategorien, ihrer Bedeu-

tung und ihrer Interaktion relevant (vgl. Soiland 2012).

Ohne auf die Kritik einer vermeintlichen oder tatsächlichen Identitätspolitik

näher einzugehen, lässt sich gerade in US-amerikanischen und deutschsprachigen

Texten aus den frühen 1990er Jahren ein klar strategischer Bezug auf Identität

finden. So verwirft Crenshaw inMapping (1991: 1299) die Aufgabe von Kategorien als

auch identitätsstiftend, zum einen, um spezifische Erfahrungen überhaupt fassen

zu können, und zum anderen, um diese Erfahrungen in politische Solidaritäten

übersetzen zu können. In Wir, die Seiltänzerinnen nutzen die Verfasser*innen eine

strategische Identität namens »Migrantin«, um einen »oppositionellen Standort[]«

(FeMigra, in: Eichhorn/Grimm 1995: 49) zu mehrheitsweißen Frauen* einnehmen

zu können, aus dem heraus sie politische Forderungen formulieren.

Bei der vergleichenden Betrachtung der mehrheitsweiß-feministischen Kate-

gorie Fraumit der brüchigen, doppelten, halbierten, überlagerten, entkernten (An-

ti-)Kategorie »Frau*ofColor« zeichnet sich eineDiskursverschiebungab:Eine »wei-

ßeFrau« scheint keine spezifische Identität darzustellen, sie repräsentiert allemAn-

schein nach, abseits ihrer devianten Vergeschlechtlichung, noch immer das »allge-

meineAndere«desAllgemeinen (also einesweißenMannes)– fürnicht-weißeFrau-

en* hingegen gilt das nicht. Historisch lässt sich das herleiten aus der kolonialen

Negierung von Frauen* of Color als Frau im Sinne eines »allgemeinen Anderen« des

Allgemeinen (vgl. Lugones 2010).Das Anrüchige besteht dementsprechendweniger

in vielfältigen Identitätsbezügen von Frauen* of Color als vielmehr in ihrem erfolg-

reichen Insistieren auf der eigenen intellektuellen Produktion und ihrer widerstän-

digenSubjektivierung,die ihnen inder kolonialenOrdnungkategorial vorenthalten

bleibt.15

15 Vgl. Ahmed (2017: 65 ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839461501-004 - am 14.02.2026, 11:55:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461501-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 Matti Traußneck

Race/Rasse in Schwarzer feministischer Theorie
und als deutsches Problem

Die Relevanz der Kategorie race/Rasse ist also keineswegs eine Spezifik der US-Ge-

schichte, wurde hier aber früh und weitreichend theoretisiert.16 Durch die transat-

lantische Versklavung und die koloniale Umgestaltung der Welt seit dem 15. Jahr-

hundert ist sie global wirksam (vgl. Lugones 2010; Quijano 2019). Besonders in eu-

ropäischenmehrheitsweißenGesellschaftenwird das allerdings relativiert oder ne-

giert, woraus sich eine spezifisch andere Dynamik im Umgang mit Rassismus er-

gibt.17 Relativierung und Negierung von Rassismus formieren und reartikulieren

sichgesamtgesellschaftlichwirksamundverursachen fürmehrheitsweiße intersek-

tionale Forschung in Deutschland bis heute verschiedene Fragestellungen, die sich

als Anerkennungsproblem zusammenfassen lassen.

EineFrage ist die derÜbersetzbarkeit von race in einenadäquatendeutschenBe-

griff (vgl. Winker/Degele 2010: 10; Binder/Hess 2011: 36; Lutz/Herrera Vivar/Supik

2011: 10ff.). Eine sich daran anschließende Frage ist die nach der Relevanz dieser

Kategorie, wie auch immer das Übersetzungsproblem gelöst wurde. Beide Fragen

verweisen auf den doppelten historischen Hintergrund der frühen Bundesrepublik

als postkolonial und postnationalsozialistisch –und seit 1989 auch postsozialistisch

–und auf ihre Formierung als vermeintlich post-rassistische,weiß-christlich-deut-

sche Nation. Rasse markiert in deutschen Debatten daher nicht eine von vier (dis-

kutierbaren) Strukturkategorien, sondern eine epistemische Leerstelle, dieweniger

darauf zurückgeht, dass es keine Rassismuskritik gibt, sondern darauf, dass nicht-

weißeEpistemenoch immer innur geringemMaßZugang zurAkademia alsOrt ge-

sellschaftlicherWissensproduktion haben.Der Rekonstruktion von race/Rasse wird

daher im Folgenden besondere Relevanz eingeräumt. Zum einen, um die Kategorie

detailliert aufzuschlüsseln, sodass zum anderen die Diskursverschiebung in späte-

ren deutschsprachigen Debatten deutlich werden kann.

Feminist*innen of Color haben vielfach thematisiert, wie sich über die Verqui-

ckung von race und Geschlecht nicht etwa eine Differenz zu weißenMenschen glei-

chen Geschlechts herstellt, sondern ein Ausschluss aus der Menschheit. Realisiert

wird dieser Ausschluss häufig über die insofern als systematisch zu verstehende

Vergewaltigung nicht-weißer Frauen* und gendernonkonformer Menschen.Marìa

Lugones (2016: 28) rekonstruiertdieKategorieGeschlecht alsEffekt vonKolonialität.

16 Als früheste Theoretikerinnen* gelten Maria W. Stewart und Anna Julia Cooper (vgl. Nash

2019: 7).

17 Keine postkoloniale europäische Gesellschaft hat vor Ort eine vergleichbare Konfrontation

mit Rassismus erlebt wie die ehemaligen Siedlungskolonien im Kampf gegen Versklavung,

um Entkolonisierung oder rechtliche Gleichstellung.

https://doi.org/10.14361/9783839461501-004 - am 14.02.2026, 11:55:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461501-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Intersektionalität 111

Angela YvonneDavis (1972, 1983) fokussiert auf die (darin)widerständige Positionie-

rung Schwarzer Frauen* (vgl. 1972 und 1981).

Hortense Spillers reflektiert inMama’s baby, Papa’smaybe (1987) Geschlecht, race,

Sexualität, Klasse und auch Behinderung als Effekte von Versklavung und Media-

tion von weißer Humanität. Mithilfe des Begriffs ungendering rekonstruiert sie den

Prozess der Ent-Menschlichung Schwarzen Lebens als gleichzeitig Bedingung und

Konsequenz von Versklavung. Schwarze Weiblichkeit* konstituiert sich unter den

Bedingungen von Kolonialität und Versklavung über Sexualisierung und Rassiali-

sierung als naturhafte Objektifizierung, komplementär zu weißen Weiblichkeiten*

als kulturhafter Vergeschlechtlichung und Klassenzugehörigkeit.18

Geschlecht kann sich dementsprechend nicht abseits von race/Rasse konstituie-

ren. Es gibt nur rassialisiertes Geschlecht und vergeschlechtlichte race/Rasse. Ent-

langderAchseKultur/Natur konstituieren sich Schwarze undweiße Frauen*gegen-

sätzlich – nicht gemeinsam.Dieser Konstitutionsprozess mündet entweder in eine

vergeschlechtlichte und klassenstrukturierte Kultur-Zugehörigkeit für weiße Frau-

en* (und sei es auch als Deviante) oder eine rassialisiert-sexualisierte Naturhaftig-

keit jenseits von kulturellen Kategorien wie Klasse, Geschlecht undMenschsein für

Schwarze Frauen* und gendernonkonformeMenschen.

Spillers’ Rekonstruktion einer Schwarzen Positionalität lässt sich darüber hin-

aus in Bezug auf Behinderung als ›intersektionale‹ Analyse avant la lettre lesen. Ver-

sehrtheit gehört zum versklavten Schwarzen Leben implizit oder explizit dazu (vgl.

Davis 1972: 98; Spillers 1987: 67; Jackson 2020: 10). Be-Hinderung wird hier deutlich

als gesamtgesellschaftlichesProjekt anvorgängigen InterpretationenundZuschrei-

bungen an bestimmte Körper, die nicht nur an Freiheit und Selbstbestimmtheit ge-

hindert werden. Sie werden überdies entbehrlich und ersetzbar gemacht durch den

Ausschluss aus einem menschenwürdigen Leben qua Ausschluss aus der Mensch-

heit. Auf diesem Ausschluss basiert die unendliche Verfügbarkeit und Verfügung

über Schwarze Körper bis hin zum Tod, wie sie auch in Polizeigewalt und Grenzre-

gimen praktiziert wird.

Mit Blick auf die NS-Vernichtung von kranken und behindertenMenschenwird

zudem deutlich, wie Behinderung an die Kategorie der Rasse als Basis von Ent-

Menschlichung bis zum Tod geknüpft bleibt. Auch hier ist die auschlaggebende

Fiktion die der zu schützenden Rasse, mit dem Unterschied, dass die Gefahr nicht

von ›außen‹ droht, nicht durch »rassefremde Anteile« und »Vermischung«, sondern

›innerhalb‹ der Rasse, des arischen Volkskörpers, verortet wurde. In der nationalso-

zialistischen Vernichtungspolitik gegenüber Kranken und Behinderten verdichtet

sich eine biopolitische Überzeugung zum Genozid, die bereits lange vor dem Na-

tionalsozialismus und lange danach Teil bevölkerungspolitischer Überlegungen

18 Mehrheitsweißer feministischer Kritik, die frühdie vermeintlicheNaturhaftigkeit von Frauen

imPatriarchat delegitimiert, entgeht dieses flexible SystemvonZuschreibungen vollständig.

https://doi.org/10.14361/9783839461501-004 - am 14.02.2026, 11:55:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461501-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112 Matti Traußneck

war und es weiterhin ist. Während sich die politischen Vorzeichen unter dem

neoliberalen Optimierungsregime zu vermeintlicher Verantwortungsübernahme

verschoben haben, bleibt die Frage nach ›lebenswertem Leben‹ an die unverhohlen

eugenische Perspektive des 19. Jahrhunderts geknüpft.

Rasse/race ermöglicht insofern eine fundamentale Verkehrung von Einschrän-

kung und Schwäche, ähnlich der Verkehrung von Weiblichkeit* und Schwäche.

Während die wie auch immer falsche und vermachtete Zuschreibung von Schwäche

einMindestmaß an Schutz impliziert (gegenüber bürgerlichenweißen Frauen*und

Kindern), verkehrt sich das am Schwarzen, Braunen, indigenen, armen, trans* und

behinderten Körper in sein Gegenteil (vgl. Spillers 1987; Crenshaw 1989, 1991; Jack-

son 2020). Insofern stellt sich die Frage, wie die Kategorie Behinderung innerhalb

des Verhältnisses der anderen Strukturkategorien weiter expliziert und als eine

weitere Strukturkategorie theoretisiert werden kann (vgl. Waldschmid/Schneider

2007; Jacob/Köbsell/Wollrad 2010; Raab 2012).19

Ein möglicher Bezugspunkt ist Arbeit als ein gesellschaftliches Verhältnis. Als

solches präfiguriert es zum einen gesellschaftliche Positionen, zum anderen formt

es Körper je nach Art der Arbeit. Gleichzeitig wird Arbeit durch die Körper präfi-

guriert, die sie verrichten. Am Beispiel von Versklavung wird das besonders deut-

lich (vgl.Quijano2019).DasVerhältnis vonBehinderung,Geschlecht, race/Rasseund

Sexualität kulminiert in einer je spezifischen Klassenlage und die Klassenlage be-

stimmt weitgehend, auf welche Weise sich weitere strukturelle Bedingungen aus-

wirken.

Eine solche theoretische Entfaltung der Kategorien als Verhältnis schließt wei-

ße Positionierungen ebenso ein wie männliche*. Dennoch produziert Rassismus

– nicht als persönliche Ignoranz, sondern als gesellschaftliches Machtverhältnis

– verschiedene Probleme in der Rezeption Schwarzer feministischer Theorien,

die sich auch in der deutschen Begriffsgeschichte zu Intersektionalität wider-

spiegeln. Konstitutiv dafür ist die überwiegende Abwesenheit Schwarzer Frauen*

und gendernonkonformer Personen in den entsprechenden wissenschaftlichen

Diskursen und Institutionen. Die Reproduktion rassistischer Ausschlüsse belegt

und legitimiert sich darin selbst. Ein analoges Missverhältnis in den Frauen- und

Geschlechterstudien (nämlich als wären diese von Männern* aufgebaut worden)

wäre unvorstellbar. Anders ausgedrückt, verweist die Art der Institutionalisierung

von Intersektionalität besonders in akademischen Kontexten selbst auf eine in-

tersektionale Leerstelle und kann als Paradebeispiel dafür herangezogen werden,

19 Kolonial- und Aufklärungsdiskurse rahmen Schwarzsein als solches als Zeichen von Krank-

heit und (mentaler) Einschränkung, so z.B. bei Immanuel Kant und G.W.F. Hegel oder auch

»Drapetomania«, die ›krankhafte‹ Flucht aus der Versklavung. Ein weiterer Berührungspunkt

sind Diskurse um das »Monströse« (vgl. Jackson 2020). Behinderungmuss daher auch als dy-

namischer Bestandteil von Rassialisierung theoretisiert werden (vgl. Dayan 2008).

https://doi.org/10.14361/9783839461501-004 - am 14.02.2026, 11:55:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461501-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Intersektionalität 113

wie sich Ausschlussmechanismen wechselseitig verstärken und bestimmte Körper

dadurch nachhaltig im Crenshaw’schen Keller gefangen bleiben, während single

issue-Körper es zumindest schonmal ins Erdgeschoss schaffen (vgl. Crenshaw 1989:

151f.).

Postkolonial, postnationalsozialistisch,
postmigrantisch, postsozialistisch

Inden 1980erund 1990er Jahren sindauchdeutschsprachige feministischeDebatten

von Auseinandersetzungen um Differenz und deren Interpretation als feministi-

schem Gegenstand geprägt.20 Die Zeitschrift Informationsdienst für Ausländerarbeit

ist eine der frühesten Plattformen,wo das Verhältnis zwischenmigrantisierten und

nicht-migrantisierten Frauen* verhandelt wurde (vgl. Gutiérrez Rodríguez 2011: 82;

Meyer 2017: 37). Der Besuch Audre Lordes in Berlin im Jahr 1984 setzte einen wich-

tigen Impuls zur Selbstorganisation Schwarzer Menschen und Schwarzer Lesben

(vgl. Oguntoye/Ayim/Schultz 1986). Ebenfalls 1984 tagte der »Erste gemeinsame

Kongress ausländischer und deutscher Frauen« (vgl. Meyer 2017: 37). 1985 gründete

sich der Lesbisch-Jüdische Schabbeskreis (vgl. Antmann 2017) und es fand das erste

bundesweite Treffen Schwarzer Menschen statt. 1986 gründeten sich Adefra und

ISD (vgl. Groth 2021: 307). Mit Farbe bekennen veröffentlichten die Herausgeberin-

nen* Katharina Oguntoye, May Opitz (Ayim) und Dagmar Schultz 1986 die erste

Selbstdokumentation Schwarzer Frauen* in Deutschland.

Differenz wurde also zumGegenstand eigener Auseinandersetzungen von den-

jenigenGruppen,die innerhalbdesmehrheitsweißenFeminismusebensomargina-

lisiert waren wie außerhalb. Vor dem Hintergrund der postkolonialen und postna-

tionalsozialistischen BRD konstituierte sich differente Vergeschlechtlichung über

Antisemitismus, Rassismus und die Klassenlage rassialisierter und migrantischer

Arbeiter*innen und konstituierte damit auch die Positionen der Akteur*innen als

jüdisch, Schwarz undmigrantisch Geotherte innerhalb des deutschen Kontexts. Der

historische Kontext präfiguriert also den Anlass, dieThemen und die Positionen der

Akteur*innen als Anderes nicht nur der mehrheitsweißen deutschen Gesamtgesell-

schaft, sondern auch als Anderes emanzipatorischer Bewegungen. Dieses Andere

zeichnete sich aber nicht primär als verkannte Identität (vgl. Gutiérrez Rodríguez

20 KatrinMeyer (2017: 36) führt hierzu auch bereits frühere Auseinandersetzungen umKlassen-

lage und Heteronormativität an. Jana Groth (2021) stellt Texte und andere Medien margina-

lisierter Frauen* zusammen und macht zusätzlich insbesondere Auseinandersetzungen von

Rom*nja und Sinti*zze, ›Arbeitertöchtern‹ und behinderten Frauen* zugänglich, die in ande-

ren Überblickswerken zu Intersektionalität nicht in diesem Umfang vertreten sind. Die in

den 1980er Jahren aufkommende Hurenbewegung findet allerdings keine Erwähnung (vgl.

Heying 2019).

https://doi.org/10.14361/9783839461501-004 - am 14.02.2026, 11:55:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461501-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114 Matti Traußneck

2011: 78) ab, sondern als negiertes, ausgepresstes und zur Verstümmelung bis zum

Tod preisgegebenes Subjekt,wie die Kontextualisierungmit gesellschaftlichenDis-

kursen der 1980er offenbart.

Anfang der 1980er begann die noch immer widerwillige und dauerhaft ambiva-

lente Institutionalisierung einer Erinnerungskultur an Porajmos und Shoa. Deut-

sche Kolonialherrschaft und der Genozid an den Nama und Herero waren ebenso

wenig Gegenstand öffentlicher Auseinandersetzungen wie die fortgesetzt rassisti-

sche Vergesellschaftung der BRD in Bezug auf die sogenannten Gastarbeiter. Der

in der BRD systematisch praktizierte (und ebenso systematisch verleugnete, nie ab-

gerissene) rechte Terror machte es aber für jüdische, migrantische und Schwarze

Menschen in der BRD unübersehbar, dass sie auf sich selbst und ihre Fähigkeiten

zu Solidarisierung und Verteidigung angewiesen waren. 1982 trägt Semra Ertan ihr

GedichtMein Name ist Ausländer vor und tötet sich danach öffentlich und angekün-

digt als politische Intervention in die rassistische Normalität der BRD.

Marginalisierungbedeutet alsonichtnur fehlendeRepräsentation,Teilhabeund

erschwerten Zugang zu Ressourcen, sondern auch rechtlich kodifizierte Entrech-

tung.21 Die Selbstorganisation behinderter Frauen* imZuge der Frauen- undKrüp-

pelbewegungen der 1970er Jahre ist eine Folge ihrer Position zwischen den Bewe-

gungen und weist frappierende Ähnlichkeiten zur Konstellierung Schwarzer Frau-

en* in den USA zwischen der Frauen- und Bürgerrechtsbewegung auf. Eine katego-

rialeVerwandtschaft liegt inderumfänglichenVerfügbarkeitüberdieKörperbehin-

derter Frauen*. Die geteilte Position behinderter, Schwarzer und armer Mädchen*,

von Sinti*zze und Rom*nja nach Ende des Nationalsozialismus zeigt die Kontinui-

täten eugenischerBevölkerungspolitik inHeimaufenthalt undZwangssterilisierun-

gen. Damit verbunden war und ist auch die erhöhte Gefahr sexualisierter Gewalt.

DennochbleibtdiePositionbehinderter Frauen*weiterhindiskursiv abgeschnitten,

auch innerhalb der sich entwickelnden intersektionalen Perspektiven. Eine ausste-

hende Aufgabe intersektionaler Theoretisierung liegt deshalb darin, diese geteilte

Geschichte aufzuarbeiten und die sich darin abzeichnende rechtliche Entrechtung

als Ausdruck vonHerrschaft über bestimmteKörper auszuformulieren.DieVerfüg-

barkeit über bestimmteKörper ist der geteilte gemeinsameAspekt, der den inneren

Zusammenhang der Kategorien konstituiert.22

21 »Rechtliche Entrechtung« ist Gegenstand von Critical Race Theory. In deutschsprachigen

Rechtsdiskursen wurde der Ansatz bisher kaum übernommen oder eigenständig konzipiert,

vgl. bspw. Barskanmaz 2019.

22 Winker und Degele (2010: 39ff.) setzen »Körper« als zusätzliche Kategorie, obgleich »Körper«

als derjenige gemeinsame Ankerpunkt verstanden werden muss, an dem sich Ungleichheit

realisiert. Rassialisierung, Behinderung, Vergeschlechtlichung und die damit verknüpfte Zu-

weisung je spezifischer Arbeit (Klasse) lässt sich nur über die Körper denken, die eben die

Zuweisungen verkörpern.

https://doi.org/10.14361/9783839461501-004 - am 14.02.2026, 11:55:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461501-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Intersektionalität 115

Die oben beschriebenen Auseinandersetzungen fanden in Deutschland – im

Unterschied zu den USA – weitgehend außerhalb akademischer Institutionali-

sierung statt (vgl. Gutiérrez Rodríguez 2011: 80f.; Meyer 2017: 41). Gleichzeitig

entwickelte sich rassismuskritische feministische Forschung (vgl. Kalpaka/Räthzel

1985; Lutz 1989; Kalpaka/Räthzel/Weber 2019) (auch als Selbstkritik) in mehr-

heitsweißer feministischer Theorie innerhalb der Universitäten, die aber trotz

anhaltender Auseinandersetzung lange verhältnismäßig randständig blieb (vgl.

Gutiérrez Rodríguez 2011: 83).

In der Anthologie Entfernte Verbindungen (Hügel et al. 1999) sind proletari-

sche, migrantische, Schwarze, jüdische, migrantisch-jüdische, mehrheitsweiße,

lesbische, gendernonkonforme Perspektiven versammelt, die den titelgebenden

entfernten Verbindungen nachgehen.

1994 veröffentlichte FeMigra nach dem »Immigrantinnen-, Frauen im Exil-,

jüdische Frauen- und schwarze Frauen-Kongress« den TextWir, die Seiltänzerinnen

als Zeitdokument und Statement, vergleichbar der Bedeutung des Combahee-

River-Collective-Statements für die USA (vgl. Eichhorn/Grimm 1995). FeMigra

positionieren sich darin migrantisch, als Akt der politischen Selbstbestimmung.

»Der Begriff Migrantin […] unterstreicht […] die politisch-soziale Komponente

des Vergesellschaftungsprozesses. Am Beispiel der Migration wird die Funktion

des Rassismus in der nationalen und internationalen Arbeitsteilung deutlich.«

Gleichzeitig thematisiert das Statement die vergeschlechtlichen Zuschreibungen

auch als Problematik eines mehrheitsweißen Feminismus, der den auf die Verei-

nigung beider deutscher Staaten folgenden rechten Terror ignoriert, wie er auch

die internationale vergeschlechtlicht-rassialisierte Arbeitsteilung ignoriert. Mit

Verweis auf die migrantischen Arbeitskämpfe der 1970er Jahre formulieren sie eine

widerständige Tradition und Position.23

Sedef Gümen weist 1996 darauf hin, dass trotz der anhaltenden Auseinander-

setzungen innerhalb feministischer Theoriebildung keine kritische Analytik zu

race/Rasse erarbeitet wurde, sodass die Aufzählung theoretisch und begrifflich leer

bleibe. Lutz et al. (2011: 3) weisen darauf hin, dass Forschung zu Rassismus im

deutschsprachigen Kontext häufigmit Forschung zuMigration zusammenfällt und

damit abgetrennt von den Diskussionen der Frauenforschung stattfindet. Hieran

zeigt sich der epistemische Effekt der Unmarkiertheit vonWeißsein: weiße Frauen*

und Feminist*innen können Rassismus ignorieren und sich unbeteiligt fühlen. Al-

lerdings sorgten die CriticalWhiteness Studies in den 1990er Jahren diesbezüglich für

eine Zäsur: Rasse/race ist ein Ordnungskonstrukt, das auch weiße Leute einordnet

– nur eben durch Privilegierung, sodass sie unmittelbar von Rassismus profitieren.

23 Der Text liest sich weiterhin schmerzhaft aktuell aufgrund der Parallelen zu aktueller Kritik

an weißem Feminismus und zu rechtem Terror.

https://doi.org/10.14361/9783839461501-004 - am 14.02.2026, 11:55:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461501-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116 Matti Traußneck

Obgleich dieser Gedankengang demjenigen der Hetero-/Sexismus- und Patri-

archatskritik in Bezug auf soziale Positionierung von Männern* und Frauen* sehr

ähnlich ist, findet er doch nur schwer Eingang in die deutschsprachige Frauen- und

Geschlechterforschung. Adrienne Rich formulierte bereits 1984 den Ansatz Politics

of Location (Rich 1994), Donna Haraway folgte 1988 mit dem Konzept des situierten

Wissens (Haraway 1988) und PatriciaHill Collins führte 1999 denBlack Feminist Stand-

point ein (Hill Collins 2000). Die darin erarbeiteten epistemologischen Reflexionen

verknüpfenWissenmit dem jeweils denkenden Körper.

Intersektionalität fordert in Bezug darauf zweierlei ein: Recht von der Position

der amstärkstenMarginalisierten aus zudenkenundRecht dementsprechend so zu

transformieren, dass die Marginalisierungen überwunden werden (vgl. Crenshaw

1989: 167).

Intersektionale Kategorien und Differenz

In ihrer grundlegenden Kritik US-amerikanischer Antidiskriminierungsrechtspre-

chung rekonstruiert Crenshaw inDemarginalizing (1989), dass dieseRechtsprechung

nicht nur Schwarze Frauen* ein zweites Mal entrechtet durch die juridische Logik

des Entweder-Frau-oder-Schwarz-Seins, sondern sie gar als Subjekte »auslöscht«

(Crenshaw 1989: 139f.). Crenshaw interveniert damit in einem Diskurs, der es er-

möglicht, Diskriminierung fortzusetzen, obwohl er unter der expliziten Vorgabe

antritt, sie zu beenden.Aus diesemDilemma resultiert die Auseinandersetzung um

die Dynamik von Kategorien, denen Crenshaw das Konzept der Intersektionalität

entgegensetzt. Sie fordert also nicht,wie zumTeil angenommen, eine neue Katego-

rie ein, sondern kritisiert die kategoriale Logik des Rechts als solche (vgl. ebd.: 140,

149).

Deutsch- und englischsprachige Quellen sehen die Metapher der Straßenkreu-

zung (vgl. ebd.: 149) als das Bild, das Intersektionalität dazu verhalf, sich als konzep-

tionell neuerAnsatzdurchzusetzen (vgl.Winker/Degele 2010: 12f.;Nash2019: 9).Die

Straßenkreuzungsmetapher stellt zugleich einen viel diskutierten Punkt der Kri-

tik an dem damit verbundenen Konzept dar. Problematisch sei die in der Metapher

transportierte Vorstellung, wie bei einer Straßenkreuzung träfen Ungleichheitska-

tegorien analog zu autonomen Straßenzügen in der Kreuzung aufeinander. Hier-

mit gehe genau die Art von Komplexitätsreduktion einher, die doch kritisiert wer-

den solle (vgl.Walgenbach et al. 2007: 9; Nash 2019: 11).Diese Kritik überrascht nicht

nur vordemHintergrund,wiedasBildderStraßenkreuzung inDemarginalizing ent-

worfen wird, sondern vor allem, weil sie die Einbettung des Bildes in eine komple-

https://doi.org/10.14361/9783839461501-004 - am 14.02.2026, 11:55:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461501-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Intersektionalität 117

xe Analyse US-amerikanischer Unterdrückungsverhältnisse ignoriert.24 Crenshaw

expliziert die Kritik Schwarzer Feminist*innen an weißem Feminismus (vgl. Cren-

shaw 1989: 154), an demdort geführten, rassialisiertenVergewaltigungsdiskurs (vgl.

ebd.: 157) und an der Verallgemeinerung der Sphärentrennung auf der einen Seite

und einer kritischen Betrachtung der Vernachlässigung der Civil-Rights-Bewegung

und der dort nicht geführten Auseinandersetzungmit Diskursenmännlicher Herr-

schaft undGewalt gegenüberSchwarzenFrauen*undFrauen*ofColor aufder ande-

renSeite.Hieran zeigt sichdie enge theoretischeAnbindunganDiskurse Schwarzer

feministischerTheorie.

Die Kreuzungsmetapher selbst dientweniger der genauenAnalyse des Ineinan-

dergreifens unterschiedlicher Ungleichheitsaspekte, sondern ist eine Referenz auf

die juridische Praxis. Der zufolge sei Diskriminierung aufgrund von a, b ODER c

zu beheben, sodass juristische Maßnahmen gar nicht mehr greifen können, sobald

die klare Unterscheidung des ODER durch ein UND überschrieben wird (vgl. Nash

2019: 9). ImFalle einer solchenÜberschreibung entsteht anstelle der definiertenKa-

tegorie a,bODERceine logischeLeerstelle:EineKategorie kannzuDiskriminierung

führen,mehrere aber dazu, dass es keine Diskriminierung in justiziablem Sinne ge-

ben kann. Dieses Paradox wiederum geht zurück auf gesamtgesellschaftliche Dis-

kurse um Rassismus und Misogynie. Daher wäre die Etablierung weiterer juridi-

scher Kategorien nur die Fortführung desselben Problems.Demarginalizing plädiert

stattdessen für die Aufgabe des Top-down-, singular issue-Ansatzes zugunsten eines

Nachvollzugs der Zusammenhänge unterschiedlicher, aber nicht voneinander un-

abhängiger Formen von systematischer Entrechtung und Unterdrückung.

Ein solcherNachvollzug erschöpft sich aber inCritical RaceTheorynicht in einer

Anerkennung der je spezifischen Position, sondern zielt auf diematerielle Verände-

rung der gesellschaftlichenOrdnung durch die Veränderung des Rechts. Zugespitzt

heißt das, dass Recht nicht als Mittel der Inklusion, Antidiskriminierung oder Di-

versität gedacht wird, nicht als Mittel der Gleichstellung. Es wird gedacht als Ort

der Aushandlung von gesellschaftlichen Verhältnissen.25 Damit funktioniert Recht

im Denken der Critical Race Theory aber geradezu entgegengesetzt zu Antidiskri-

minierungs- und Gleichstellungsrecht, wie es im Zuge der Civil-Rights-Bewegung

erkämpft wurde. Das wiederum ist kein Widerspruch, sondern eine Konsequenz:

Denn während affirmative action-Programme die Gleichberechtigung vorantreiben

24 Wie erwähnt, nutzt Crenshaw (1989: 151) eine weitere analytische Metapher: die eines Kel-

lers, die zusammen mit der »but for«-Logik ein zweites zentrales Problem von Antidiskrimi-

nierungsrecht kennzeichnet, in dem der single issue-Ansatz zugleich als absolut individuelle

Ausgangslage entpolitisiert wird.

25 Frühe Beispiele für diese Art der Rechtsauslegung sind Pauli Murray/Thurgood Marshall:

Brown vs. Board of Education; Pauli Murray/Ruth Bader Ginsberg: 14th amendment equal

protection clause – in beiden Fällen ging es argumentativ nicht primär um Gleichstellung,

sondern um die Verfassungswidrigkeit von Segregation.

https://doi.org/10.14361/9783839461501-004 - am 14.02.2026, 11:55:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461501-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118 Matti Traußneck

sollten, entwickelte sich ein veränderter rechtlicher Zugriff auf Schwarze Körper,

der prominent unter den Begriffen des incarceral state, des prison industrial complex

unddesNewJimCrow verhandeltwird.26 Critical RaceTheory reagiert darauf, indem

die Verhandlung über die Verhältnisse, die fortgesetzte Entrechtung ermöglichen,

erneut aufgenommen wird. Critical RaceTheory lässt sich also in einer abolitionis-

tischen Tradition verorten, die die Bedingungen Schwarzen Lebens transformieren

will.27

Ausblick: globale Debatte, lokale Verankerung

Durch die Rückbindung an Critical RaceTheory wird deutlich, dass Intersektionali-

tät also bisweilen sehr anders angewandtwird, als es zumindest ihreWurzeln nahe-

legen.Während das zumTeil auf Kritik stößt imSinne einer Verletzung derDoktrin

(vgl. Nash 2019), liegt der Fokus im vorliegenden Beitrag auf etwas anderem.

Schwarze feministische Theorie und insbesondere Critical Race Theory werden

imdeutschsprachigenKontext von Intersektionalität kaumals Projekt rezipiert,das

auf gesamtgesellschaftlicheTransformationabzielt.DasKonzeptder traveling theory

ist hier zur Erklärung hilfreich,weil es den Prozessen der Aneignung,Übersetzung,

Neuverortung und -ausrichtung Rechnung trägt. Es beschreibt also eine notwen-

dige Dynamik theoretischer Auseinandersetzung, die aber gleichwohl selbst inner-

halb spezifisch vermachteter globaler Strukturen verbleibt.

Zudem sind Begriffe bedeutungsoffen und ›leben‹ von der Auseinanderset-

zung mit ihnen. Die disziplinäre, methodologische und institutionelle Reise von

Intersektionalität aus theoretischen und aktivistischen Kontexten heraus, hinein in

staatliche, institutionelle, unternehmerische und supranationale Institutionen als

Instrument vonDiversitätsförderungundGleichstellungbedeutet eine folgenreiche

inhaltliche Veränderung. Diese auf eine spezifische Weise anwendungsbezogenen

26 Vgl. Davis 2003; Alexander 2012. An dieser Stelle sei auch erneut auf Spillers (1987) verwie-

sen, die den Prozess der Entmenschlichung Schwarzen Lebens an dessen Transformation in

Eigentum knüpft. Auch die Arbeiten von Colin Dayan (2008, 2013) fokussieren auf die Tradie-

rung der initialen Entrechtung der Schwarzen »non-person« durch das Gesetz. Nash (2019:

137) weist darauf hin, dass Black feminist thought stets ein anti captivity-Projekt gewesen sei.

27 Die Bewegung Black Lives Matter stellt insofern eine Radikalisierung des Erbes der Civil-

Rights-Bewegung dar, als es um die Verteidigung Schwarzen Lebens als solches geht und er-

neut um den Versuch der abolitionistischen Transformation der US-Gesellschaft, wofür auch

die Slogans abolish the police und abolish i.c.e. stehen. Zusammenmit der indigenen Forderung

Land Back streiten die aktuellen sozialen Bewegungen (nicht nur) in Nordamerika für eine ra-

dikale Anerkennung der kolonialen Gewalt und ihrer materiellen Überwindung durch eine

Transformation der gesamten historisch gewachsenen Lebensgrundlage.

https://doi.org/10.14361/9783839461501-004 - am 14.02.2026, 11:55:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461501-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Intersektionalität 119

Bereiche bringen eigene Logiken undAnforderungenmit sich,wenn Intersektiona-

lität für Gleichstellungspraktiken eingesetzt werden soll. Ironischerweise ist aber

geradeDemarginalizing eine Fundamentalkritik an Gleichstellungsansätzen.

Die Entwicklung alternativer Interpretationen ist legitim und soll hier nicht in

Abrede gestellt werden. Die Einbeziehung intersektionaler Erkenntnisse in supra-

nationale Institutionen wie die Vereinten Nationen oder die EU kann zu einer pro-

gressiveren Fassung ihrer Richtlinien führen. Gleiches gilt für die Einbettung in lo-

kale Antidiskriminierungsstellen und -richtlinien. Gleichwohl konstituieren diese

Beispiele eineNutzung intersektionaler Perspektiven, die dem anti captivity-Projekt

(Nash 2019: 137), also einem Projekt der Befreiung, strukturell nicht gerecht werden

können.

Critical Race Theory und Intersektionalität zielen nicht auf eine Ergänzung

oder Erweiterung bestehender feministischer und antirassistischer Politik und

Gesetzgebung, sondern auf deren radikale Hinterfragung. Die US-Civil-Rights-

Bewegung und die zweite Welle der Frauenbewegung bilden zwei zentrale Bezugs-

punkte für diese Hinterfragung. Der Konflikt um die hierarchisch strukturierten

Beziehungen zwischen Schwarzen Frauen* und gendernonkonformen Menschen

mit SchwarzenMännern* einerseits undweißen Frauen*andererseits ist bereits bei

Sojourner Truth und dem Umgang mit der kanonisch (sehr wahrscheinlich) falsch

überlieferten Rede Ain’t I a woman entfaltet.28

Unterdrückung wird in diesen Denktraditionen daher de- und rekonstruiert

als beweglicher Ausdruck gesamtgesellschaftlicher Herrschaftsverhältnisse, die

wiederum selbst beweglich, anpassungsfähig, aber auch veränderbar sind. Die

Auseinandersetzung um Kategorien und gesellschaftliche Verhältnisse ist da-

her an Konzepten der Lokalisierung und Situierung orientiert, das heißt an den

materiellen Ausgangsbedingungen.

Die geringe Rezeption dieser konkreten Verortung von Intersektionalität lässt

Rückschlüsse auf die hiesige Grundlage einer lokalisierten Politik und eines situier-

ten Wissens zu. Die nach wie vor mehrheitsweißen, nicht behinderten Akteur*in-

nen der Gender Studies beispielsweise reproduzieren ihrWeißsein und Able-bodied-

Sein als Verortung und als ihr situiertes Wissen. Anders ausgedrückt: Es fehlen die

Körper zwischendenKategorien,die Intersektionalitätdurch ihr (Überlebens-)Wis-

sen im deutschen Kontext ausarbeiten können.

28 Es gibt zwei überlieferte Versionen der Rede. Die zweite Version ist die kanonisch geworde-

ne, von einer weißen Abolitionistin überlieferte Rede Ain’t I a woman. Das Sojourner Truth

Project stellt beide Versionen vor und vertritt die plausible These, dass die Nordstaatlerin

Truth keinen Südstaaten-Dialekt gesprochen hat; und dass sich dennoch diese Version ihrer

Rede durchsetzen konnte, weil sie sprachlich der Vorstellung entsprach, die die weiße aboli-

tionistische Bewegungmindestens zum Teil von Schwarzen hatte und auch kolportierte. Vgl.

https://www.thesojournertruthproject.com/(zuletzt abgerufen am 05.02.2021).

https://doi.org/10.14361/9783839461501-004 - am 14.02.2026, 11:55:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461501-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120 Matti Traußneck

PatriciaHill Collins rekonstruiert inBlackFeministThought von 1990 das Ineinan-

dergreifen von Unterdrückungsverhältnissen als matrix of domination und versteht

diese Matrix als Ausdruck davon, wie intersektionale Unterdrückung strukturell,

disziplinär, hegemonial und interpersonell organsiert ist (vgl.Hill Collins 2000: 18).

»Just as intersecting oppressions take on historically specific forms that change in

response to human actions – […] – so the shape of domination itself changes. As

the particular form assumed by intersecting oppressions in one social location,

any matrix of domination can be seen as an historically specific organization of

power in which social groups are embedded and which they aim to influence.«

(Ebd.: 228)

Unter dem zusätzlichen Stichwort »Kolonialität des Wissens« scheint folgendes

Szenario wahrscheinlich: Schwarze weibliche* und gendernonkonforme, behin-

derte Episteme stehen historisch, materiell und repräsentativ unter dem Verdacht

des Simplizismus, was sich ironischerweise genau aus der intersektionalen Ver-

schränkung von race/Rasse und Geschlecht in der Kulmination in prekärer Klas-

senzugehörigkeit ergibt und sich in der Abwesenheit der entsprechenden Körper

niederschlägt. Dementsprechend ist eine zwingend notwendige Anforderung an

alle sich als kritisch verstehendenWissenschaften in der deutschen Akademia, sich

epistemisch, materiell und personell zu dekolonisieren, wollen sie sich nicht als

eine der endlosen Varianten dermatrix of domination erweisen.

Zugespitzt formuliert heißt das, solange Intersektionalität von mehrheitswei-

ßenKörperndebattiert, theoretisiert undkonzipiertwird, reproduzierendieseAus-

einandersetzungen um Intersektionalität zwangsläufig genau jene Leerstellen und

Ausschlüsse, die Intersektionalität sichtbar und neu verhandelbar machen soll. Er-

neut reproduziert dann die Ordnung der Körper weiße Vorherrschaft und weiße

Hegemonie, die nicht-weiße Körper als den ewig gleichen Bezugspunkt paterna-

listischer Besserung konstituiert.Verschärftwird diese Zuschreibung annicht-wei-

ßeKörper durch systematischeArbeitsteilungmittelsUnterscheidung von aktivem,

autorisiertem akademischemWissen und passivem formlosem Betroffen- oder Er-

fahrungswissen.Nicht-weißeKörper stehen dementsprechendunter einemprinzi-

piellen Druck, ihrWissen als aktivesWissen zu beweisen, das nicht allein auf ihren

Erfahrungen beruht, sondern ebenso stark auf ihrer intellektuellen Auseinander-

setzung damit. Durch diese und andere fortgesetzte Ungleichmachungen bleiben

sie dauerhaft intrinsischmotiviert, für die Verbesserung ihrer Lebens- undArbeits-

bedingungen zu kämpfen, was mit einem hohenMaß an informeller Organisation,

der entsprechendenMehrarbeit und emotionaler Belastung einhergeht.

Beim Blick in die Selbstverständigung marginalisierter Frauen* und gender-

nonkonformer Personen in den 1980er und 1990er Jahren zeigt sich eine klare

Kontinuität der Frage nach den eigenen Positionen in mehrheitsweißem Femi-

nismus. So ist die Wichtigkeit von Peer-to-peer-Beratung ein zentrales Anliegen

https://doi.org/10.14361/9783839461501-004 - am 14.02.2026, 11:55:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461501-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Intersektionalität 121

marginalisierter Positionen, was allerdings zwei Probleme zugleich aufwirft, die

schon in den 1980ern thematisiert wurden. Zum einen bedeutet es, den akademi-

schenWeg bei einemWechsel in die Beratungsarbeit aufzugeben, was in der Regel

mit deutlich niedrigeren Löhnen einhergeht und auch mit geringerer gesellschaft-

licher Anerkennung. Zudem sind Beratungsstellen abhängig von Zuwendungen,

über die von mehrheitsweißen Institutionen entschieden wird, wodurch sich die

Prekarität erhöht. Zum anderen problematisierten marginalisierte Frauen* schon

in den Texten der 1980er Jahre, dass sie beispielsweise auf die Position einer Peer-

to-peer-Sozialarbeiterin avant la lettre festgelegt sind (vgl.Kalpaka/Räthzel 1985: 24).

Das Peer-to-peer-Konzept wirkt sich also durchaus ambivalent aus und dieselbe

Dynamik von Möglichkeit, Zuschreibung und Festlegung findet sich auch im aka-

demischen Umfeld (vgl. ebd.). Hieran zeigt sich erneut, dass Intersektionalität als

Perspektive und Praxis weit über Konzepte zu Gleichstellung hinausreicht. Inter-

sektionalität schafft einen Rahmen der Auseinandersetzung, der sich unaufhörlich

selbst überschreitet.

Die oben umrissene Problematik der Verteilung von Körpern lässt sich zur Apo-

rie zuspitzen: Während es alle spezifischen marginalisierten Körper braucht, um

diematrix of domination adäquat fassen und überwinden zu können, ist es doch eine

FestlegungdieserKörper auf eineArbeit,dieArbeit gesellschaftlicher Transformati-

on, die ihnen zusätzlich zum Ertragen von Entrechtung und Ungleichmachung ab-

verlangt wird. Gesellschaftliche Transformation kommt also nicht ohne diese ver-

körperte Arbeit aus, beruht aber damit einmal mehr auf der (Selbst-)Ausbeutung

bereits marginalisierter Körper. Zudem werden diese Körper in mehrheitsweißen

Institutionenmit einer Dynamik konfrontiert, die strukturell bedingt ist und daher

auch nicht von den guten oder schlechten Absichten des mehrheitsweißen Arbeits-

umfelds abhängt: dieVerwandlung in ein token–einAbzeichender gutenAbsichten,

der Fortschrittlichkeit der Institution, oder gleich in ein vollumfängliches Alibi der

Unfehlbarkeit (vgl. Davis 2008; Ahmed 2017; Nash 2019: 13ff.). Marginalisierte Kör-

per erleben dadurch eine Verdreifachung, die sich ihrer Kontrolle entzieht: Zusätz-

lich zu den regulären Arbeitsanforderungen an alle und zur besonderen Anforde-

rung an sie, sich zu beweisen, leisten sie bereits qua ihrer Anwesenheit zusätzliche

symbolische Arbeit, die nicht ihnen, sondern der Institution zugutekommt und die

erneut einen erheblichen Mehraufwand bedeutet, unabhängig davon, ob die dop-

pelte Rolle angenommen oder abgelehnt wird (vgl. Nash 2019).

Die Selbstüberschreitung des eigenen Rahmens von Intersektionalität erweist

sich damit als nicht primär diskursives, sondern alsmaterielles Programm.EinPro-

gramm, das in bestimmtenmarginalisierten Epistemen verwurzelt ist und das sich

nur durchmassenhaften physischen Einzug der Träger*innen dieser Episteme um-

setzen lässt. Solange der Einzug zu vereinzeltenmarginalisierten Positionen in den

Institutionen führt, verstärkt das die Marginalisierung, anstatt sie zu durchbre-

chen.

https://doi.org/10.14361/9783839461501-004 - am 14.02.2026, 11:55:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461501-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122 Matti Traußneck

Intersektionale Arbeit bleibt transformative und somit unabschließbare Arbeit.

Der vorliegende Beitrag plädiert im Sinne einer solchen transformativen Arbeit da-

für, Intersektionalität lokal auszurichten und gleichzeitig global zu denken. Dafür

abschließend zwei konkrete Beispiele.

Während die Entwicklung von Intersektionalität in den USA klar in Schwarzer

feministischer Theorie verortet werden kann, gilt dies nicht ebenso im deutschen

Kontext. Zum einen gab und gibt es hier keine institutionalisierte Schwarze fe-

ministische Theorie, zum anderen spiegeln die Auseinandersetzungen der 1980er

und 1990er Jahre die jüngste deutsche Geschichte. Diese ist geprägt von kolonialen

und kontinentalen Kriegen und Genoziden und deren Negierung, der institutio-

nalisierten rassistischen Arbeitsteilung, von der Vereinigung zweier deutscher

Staaten zur BRD und dem damit einhergehenden rechten Terror. Während es

für jedes intersektionale Nachdenken prinzipiell notwendig ist, Antisemitismus

in die Analyse miteinzubeziehen, ist das für intersektionale Analysen deutscher

Verhältnisse bereits zu Beginn der Thematisierung von sich überschneidenden,

sich berührenden und verwickelten Ungleichheitsverhältnissen präsent. Allerdings

hat sich aus verschiedenen Gründen eine dezidiert intersektionale Forschung zu

Antisemitismus respektive eine intersektionale Forschung unter Einbeziehung

von Antisemitismus nicht etabliert und ist somit eine ausstehende Aufgabe für die

Lokalisierung intersektionalerKritik. Auch hier ist das verbindendeElementwieder die

Kategorie der Rasse. Nicht, weil Antisemitismus eine Art des Rassismus darstellt,

sondern weil das Rassedenken des späten 19. Jahrhunderts alle sozialen Kategorien

affizierte und langfristig prägte. So führte der Rassen-Antisemitismus zur Shoa.

Eine weitere Verbindung stellt die Migration dar, denn aufgrund der Vernichtung

während des Nationalsozialismus ist die Mehrheit der heute in der BRD leben-

den jüdischen Menschen eingewandert und sollte somit Teil sozialer Kämpfe um

Migration sein.29

Eine transatlantische Problematisierung in intersektionalen Analysen avant

und après la lettre ist die Paternalisierung und Entmündigung durch Sozialarbeit

(vgl. Cohen 1997; Brodkin 1998; Hancock 2004; Groth 2021). Die gesellschaftlichen

Hierarchien entlang von Geschlecht, Klassenzugehörigkeit, Behinderung und Se-

xualität wirken naturgemäß auch in diesem Bereich, sind aber häufig durch eine

performative und vergeschlechtlichte Benevolenz kaschiert und schaffen so erneut

eine matrix of domination. Hier zeigt sich ein struktureller Effekt, denn mehrheits-

weiße Frauenbewegungen haben sich in der Vergangenheit immer wieder durch

29 DieHierarchisierung von erwünschter oder zumindest normalisierterMigration verläuft sehr

stark entlang vonHautfarbe als sozialemMarker. Zur komplexenThematik vonWeißsein und

Rassialisierung im Kontext der USA vgl. Brodkin 1998. Die hier vorgenommene Analyse lässt

sich nur in Teilen übertragen, ist aber sehr hilfreich für eine Perspektivierung, wie sie auch

für Deutschland und Europa produktiv wäre.

https://doi.org/10.14361/9783839461501-004 - am 14.02.2026, 11:55:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461501-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Intersektionalität 123

paternalistische und informell sozialarbeiterische Attitüden negativ hervorgetan:

gegenüber der Arbeiter*innenbewegung, gegenüber BIW*oC und Migrant*in-

nen, gegenüber armen Frauen*, gegenüber behinderten Frauen* und gegenüber

Sexarbeiter*innen. Besonders deutlich wird das im feministischen Streit um Sex-

arbeit bei der Frage, wie eine Frau* zu sein hat.Mehrheitsweiße Frauen* polizieren

weibliche* Sexualität und verstärken damit unmittelbar die Disziplinierung durch

Frauen*hass. Sie polizieren, auch Weiblichkeit* im Ganzen durch die Versuche,

trans* Weiblichkeiten* aus der Frauenbewegung auszuschließen, und verstär-

ken damit die mehrheitsgesellschaftliche Disziplinierung durch Frauen*- und

Trans*hass. Das Erbe aus sozialer Hierarchie, Paternalismus, Zurichtung und

Entmündigung, das auch spezifisch in Kontexten thematisiert wird, die primär

zur Unterstützung von Frauen* dienen sollen, lässt sich klar aus der historischen

Tradition weiblicher* Berufe und Tätigkeiten ableiten.30 Die Thematisierung von

unzureichenden Gewaltschutz-Strukturen in Bezug auf marginalisierte Frauen*

findet sich daher als bleibendesThema inder Literatur: beispielsweise inCrenshaws

Mapping-Artikel (Crenshaw 1989), in Gülşen Aktas’ Text Türkische Frauen sind wie ein

Schatten von 1993 (in: Hügel et al. 1999) oder in Battered BlackWomen andWelfare von

Dána-Ain Davis (2006).

Die beidenBeispiele zeigen eindrücklich,wie intersektionale Perspektiven lokal

spezifische und global verbindende Erfahrungen von Ungleichheit fassen können

und damit an analytischer Tiefenschärfe gewinnen.Dennmit demCombahee River

Collective gesprochen ist die Basis von Politik deren Verankerung in den konkreten,

eigenen Erfahrungen. Das ist nicht nur Voraussetzung für ein gutes theoretisches

Passungsvermögen. Es ist genauso wichtig für diejenige transformative Arbeit, die

als anti captivity project nicht primär auf Gleichstellung ausgerichtet ist, sondern auf

die Überwindung von Gewaltverhältnissen abzielt.

Literatur

Ahmed, Sara (2017): Living a feminist life, Durham: Duke University Press.

Alexander, Michelle (2012) The new Jim Crow: mass incarceration in the age of col-

orblindness, überarb. Auflage, New York: New Press.

Anthias, Floya/Yuval-Davis,Nira (1992): Racialized boundaries: race, nation, gender,

colour, and class and the anti-racist struggle, London/New York: Routledge.

30 Sozialarbeit steht diskursiv in der Tradition früher ›weiblicher‹ Berufe, d.h. Berufen, die Frau-

en offenstanden. Sie waren auf Erziehung, Pflege und Hilfe ausgerichtet und galten daher

als vereinbar mit der vermeintlichen Güte und Mildtätigkeit des weiblichen* Geschlechts.

Sozialarbeit steht außerdem in der Tradition der ›Wohltätigkeit‹, ebenfalls eine frühe Mög-

lichkeit zumindest für reiche Frauen*, sich einer anerkannten Beschäftigung zu widmen.

https://doi.org/10.14361/9783839461501-004 - am 14.02.2026, 11:55:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461501-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124 Matti Traußneck

Antman, Debora (2017): »Der lesbisch feministische Schabbeskreis«, in: Micha

Brumlik et al. (Hg.), Selbstermächtigung. Jalta Nr. 01, Berlin: Neofelis Verlag,

S. 28–36.

Barskanmaz, Cengiz (2019): Recht und Rassismus: Das menschenrechtliche Verbot

der Diskriminierung aufgrund der Rasse, Berlin/Heidelberg: Springer Berlin

Heidelberg, doi.org/10.1007/978-3-662-59746-0.

Bergold-Caldwell, Denise (2020): Schwarze Weiblich*keiten. Intersektionale Per-

spektiven auf Bildungs- und Subjektivierungsprozesse, Bielefeld: transcript

Verlag.

Binder, Beate/Hess, Sabine (2011): »Intersektionalität aus Perspektive der Europäi-

schen Ethnologie«, in: Sabine Hess/Nikola Langreiter/Elisabeth Timm (Hg.),

Intersektionalität revisited: empirische, theoretische und methodische Erkun-

dungen. Kultur und soziale Praxis, Bielefeld: transcript Verlag, S. 15–52.

Bohrer, Ashley J. (2019): Marxism and intersectionality: race, gender, class and sex-

uality under contemporary capitalism, Bielefeld: transcript Verlag.

Brodkin, Karen (1998): How Jews became white folks and what that says about race

in America, New Brunswick, N.J: Rutgers University Press.

Carastathis, Anna (2016): Intersectionality: origins, contestations, horizons. Ex-

panding frontiers: interdisciplinary approaches to studies of women, gender,

and sexuality, Lincoln: University of Nebraska Press.

Cohen, C. J. (1997): »Punks, Bulldaggers, andWelfare Queens: The Radical Potential

ofQueerPolitics?«, in:GLQ:A Journal of Lesbian andGayStudies 3.4,S. 437–465,

https://doi.org/10.1215/10642684-3-4-437.

Crenshaw, Kimberlé (1989): »Demarginalizing the Intersection of Race and Sex:

A Black Feminist Critique of Antidiscrimination Doctrine, Feminist The-

ory and Antiracist Politics«, in: University of Chicago Legal Forum 1 (1989),

https://chicagounbound.uchicago.edu/uclf/vol1989/iss1/8.

Crenshaw, Kimberlé (1991): »Mapping the Margins: Intersectionality, Identity Pol-

itics, and Violence against Women of Color«, in: Stanford Law Review 43.6,

S. 1241–1299, https://doi.org/10.2307/1229039.

Davis, Angela Y. (1972): »Reflections on the BlackWoman’s Role in the Community of

Slaves«, in:TheMassachusetts Review 13.1/2, S. 81–100.

Davis, Angela Y. (1983): Women, race & class, New York: Vintage Books.

Davis, Angela Y. (2003): Are prisons obsolete?, New York: Seven Stories Press.

Davis, Dána-Ain (2006): Battered Black women and welfare reform: between a rock

and a hard place, Albany: State University of New York Press.

Davis, Kathy (2008): »Intersectionality as Buzzword: A Sociology of Science Per-

spective onWhat Makes a FeministTheory Successful«, in: FeministTheory 9.1,

S. 67–85, https://doi.org/10.1177/1464700108086364.

Dayan, Joan (2008): Haiti, History, and the Gods, Berkeley: University of California

Press.

https://doi.org/10.14361/9783839461501-004 - am 14.02.2026, 11:55:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461501-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Intersektionalität 125

Dayan, Joan (2013): The Law Is a White Dog: How Legal Rituals Make and Unmake

Persons, Princeton, N.J.: Princeton University Press.

Delgado, Richard/Stefancic, Jean (2001): Critical RaceTheory: An Introduction,New

York: New York University Press.

Eichhorn,Cornelia/Grimm,Sabine (Hg.) (1995): Gender Killer: Texte zu Feminismus

und Politik, 2. Auflage, Berlin: Edition ID-Archiv.

Evans, Elizabeth/Lépinard Éléonore (Hg.) (2019): Intersectionality in feminist and

queer movements: confronting privileges, New York: Routledge.

Groth, Jana (2021): Intersektionalität undMehrfachdiskriminierung inDeutschland

marginalisierte Stimmen im feministischen Diskurs der 70er, 80er und 90er

Jahre. Gesellschaftsforschung und Kritik,Weinheim: Beltz Juventa.

Gümen, Sedef (1996): »Die sozialpolitische Konstruktion ›kultureller‹ Differenzen

in der bundesdeutschen Frauen- und Migrationsforschung«, in: Entfremdung.

Migration und Dominanzgesellschaft, Beiträge zur feministischenTheorie und

Praxis 19.42, S. 77–89.

Gümen, Sedef (1999): »Das Soziale des Geschlechts. Frauenforschung und die Ka-

tegorie ›Ethnizität‹«, in: Brigitte Kossek (Hg.), Gegen-Rassismen. Konstruk-

tionen – Interaktionen – Interventionen, Hmaburg/Berlin: Argument Verlag,

S. 220–241.

GutiérrezRodríguez,Encarnación (1999): IntellektuelleMigrantinnen: Subjektivitä-

ten im Zeitalter von Globalisierung. Eine postkoloniale dekonstruktive Analyse

von Biographien im Spannungsverhältnis von Ethnisierung und Vergeschlecht-

lichung, Opladen: Leske + Budrich.

Gutiérrez Rodríguez, Encarnación (2011): »Intersektionalität oder: Wie nicht über

Rassismus sprechen?«, in: Sabine Hess/Nikola Langreiter/Elisabeth Timm

(Hg.), Intersektionalität revisited: empirische, theoretische und methodische

Erkundungen. Kultur und soziale Praxis, Bielefeld: transcript Verlag, S. 77–100.

Ha, Noa K. (2019): »Die Realität der ostdeutschen Migrationsgesellschaft wird zu

wenig benannt«, 09.11.2019, https://heimatkunde.boell.de/de/2019/11/09/die-

realitaet-der-ostdeutschen-migrationsgesellschaft-wird-zu-wenig-benannt.

Hancock, Ange-Marie (2004): The politics of disgust: the public identity of the wel-

fare queen, New York: New York University Press.

Hancock, Ange-Marie (2016): Intersectionality: an intellectual history, New York:

Oxford University Press.

Haraway, Donna (1988) »Situated Knowledges: The Science Question in Feminism

and the Privilege of Partial Perspective«, in: Feminist Studies 14.3, S. 575,

https://doi.org/10.2307/3178066.

Haritaworn, Jinthana (2015): Queer lovers and hateful others: regenerating vio-

lent times and places. Decolonial studies, postcolonial horizons, London: Pluto

Press.

https://doi.org/10.14361/9783839461501-004 - am 14.02.2026, 11:55:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461501-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126 Matti Traußneck

Heying, Mareen (2019): Huren in Bewegung: Kämpfe von Sexarbeiterinnen in

Deutschland und Italien, 1980 bis 2001, Essen: Klartext.

Hill Collins, Patricia (2000): Black feminist thought: knowledge, consciousness, and

the politics of empowerment, überarb. Auflage, New York: Routledge.

hooks, bell (1981): Ain’t I aWoman: BlackWomen and Feminism, Boston: South End

Press.

https://www.thesojournertruthproject.com/.

Hügel, Ika et al. (Hg.) (1999) : Entfernte Verbindungen : Rassismus, Antisemitismus,

Klassenunterdrückung, 2. Auflage, Berlin : Orlanda.

Hull, Gloria T./Bell-Scott, Patricia/Smith, Barbara (Hg.) (1982): All the women are

White, all the Blacks are men, but some of us are brave: Black women’s studies,

OldWestbury, N.Y: Feminist Press.

International Women* Space (Hg.) (2019): »Als ich nach Deutschland kam«: Ge-

spräche über Vertragsarbeit, Gastarbeit, Flucht, Rassismus und feministische

Kämpfe,Münster: Unrast.

Jackson, Zakiyyah Iman (2020): Becoming human: matter and meaning in an an-

tiblack world. Sexual cultures, New York: New York University Press.

Jacob, J./Köbsell,Swantje/Wollrad,Eske (Hg.) (2010):GenderingDisability: intersek-

tionale Aspekte von Behinderung und Geschlecht, Bielefeld: transcript Verlag.

Kalpaka, Annita/Räthzel, Nora (1985): »Paternalismus in der Frauenbewegung?!: Zu

den Gemeinsamkeiten und Unterschieden zwischen eingewanderten und ein-

geborenen Frauen«, in: Informationsdienst zur Ausländerarbeit 3, S. 21–27.

Kalpaka, Annita/Räthzel, Nora/Weber, Klaus (Hg.) (2019): Rassismus: Die Schwie-

rigkeit, nicht rassistisch zu sein, Hamburg: Argument Verlag.

Klinger, Cornelia (2012): »Für einen Kurswechsel in der Intersektionalitätsdebat-

te«, http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/kling

er/ (letzter Zugriff: 17.06.2022).

Krizsán, Andrea (2012): Institutionalizing Intersectionality the Changing Nature of

European Equality Regimes, Basingstoke: Palgrave Macmillan.

Lierke, Lydia/Perinelli, Massimo (Hg.) (2020): Erinnern stören: Der Mauerfall aus

migrantischer und jüdischer Perspektive, Berlin: Verbrecher Verlag.

Lorde, Audre (1996): Coal, New York: Norton.

Lugones, Marìa (2010): »Toward a Decolonial Feminism«, in: Hypatia 25.4,

S. 742–759, doi.org/10.1111/j.1527-2001.2010.01137.x.

Lugones, Marìa (2016): »The Coloniality of Gender«, in: Wendy Harcourt (Hg.), The

Palgrave Handbook of Gender and Development: Critical Engagements in Fem-

inist Theory and Practice, Basingstoke/Hampshire, NY: Palgrave Macmillan,

S. 13–33.

Lugones, María C./Spelman, Elizabeth V. (1983): »Have We Got a Theory for

You! Feminist Theory, Cultural Imperialism and the Demand for ›the

https://doi.org/10.14361/9783839461501-004 - am 14.02.2026, 11:55:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
https://doi.org/10.14361/9783839461501-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger/


Intersektionalität 127

Woman’s Voice‹«, in: Women’s Studies International Forum 6.6, S. 573–581,

doi.org/10.1016/0277-5395(83)90019-5.

Lutz, Helma (1989): »Unsichtbare Schatten? Die ›orientalische‹ Frau in westli-

chen Diskursen – Zur Konzeptualisierung einer Opferfigur«, in: Peripherie 37,

S. 51–65.

Lutz,Helma (1991): Welten verbinden: türkische Sozialarbeiterinnen in den Nieder-

landen und der Bundesrepublik Deutschland, Frankfurt a.M.: Verlag für Inter-

kulturelle Kommunikation.

Lutz, Helma/Herrera Vivar, Maria Teresa/Supik, Linda (Hg.) (2011): Framing inter-

sectionality: debates on amulti-faceted concept in gender studies.The feminist

imagination: Europe and beyond. Farnham/Burlington, VT: Ashgate.

Lutz,Helma/Wenning,Norbert (Hg.) (2001):Unterschiedlichverschieden:Differenz

in der Erziehungswissenschaft, Opladen: Leske + Budrich.

McCall, Leslie (2001): Complex inequality: gender, class, and race in the new econ-

omy. Perspectives on gender, New York: Routledge.

McCall, Leslie (2005): »The Complexity of Intersectionality«, in: Signs: Journal of

Women in Culture and Society 30.3, S. 1771–1800, doi.org/10.1086/426800.

Meyer, Katrin (2017): Theorien der Intersektionalität zur Einführung. Zur Einfüh-

rung, Hamburg: Junius.

Meyer, Katrin/Purtschert, Patricia (2010): »Die Macht der Kategorien. Kritische

Überlegungen zur Intersektionalität«, in: Feministische Studien. Zeitschrift für

interdisziplinäre Frauen- und Geschlechterforschung 28.1, S. 130–142.

Moraga, Cherríe/Anzaldúa, Gloria (Hg.) (1981): This bridge called my back: writings

by radical women of color,Watertown,Mass.: Persephone Press.

Nash, Jennifer C. (2019): Black feminism reimagined: after intersectionality. Next

wave new directions in women’s studies, Durham: Duke University Press.

Oguntoye, Katharina/Ayim, May/Schultz, Dagmar (Hg.) (1986): Farbe bekennen:

afro-deutsche Frauen auf den Spuren ihrer Geschichte, Berlin: Orlanda.

Piesche, Peggy (Hg.) (2019): Labor 89: intersektionale Bewegungsgeschichte*n aus

West und Ost, Berlin: Verlag Yilmaz-Günay.

Quijano, Aníbal (2019): Kolonialität derMacht, Eurozentrismus und Lateinamerika,

hg. und mit einer Einl. von Jens Kastner und TomWaibel, Wien/Berlin: Turia +

Kant.

Raab, Heike (2012): »Intersektionalität und Behinderung – Perspektiven der Dis-

ability Studies«, http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblick

stexte/raab/ (letzter Zugriff: 17.06.2022).

Rasmussen, Birgit Brander/Nexica, Irene J./Klinenberg, Eric/WrayMatt (2001):The

Making and Unmaking of Whiteness, Durham, N.C: Duke University Press

Books.

Rich,Adrienne (1994): Blood,Bread,andPoetry: SelectedProse 1979–1985,NewYork:

Norton.

https://doi.org/10.14361/9783839461501-004 - am 14.02.2026, 11:55:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
https://doi.org/10.14361/9783839461501-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/raab/


128 Matti Traußneck

Ritz,ManuEla (2009): Die FarbemeinerHaut: Die Anti-Rassismustrainerin erzählt,

Freiburg i.Br./Basel/Wien: Herder.

Rommelspacher, Birgit (1998): Dominanzkultur: Texte zu Fremdheit und Macht, 2.

Auflage, Berlin: Orlanda.

Said, EdwardW. (1983):TheWorld, the Text, and the Critic, Cambridge,Mass.: Har-

vard University Press.

Soiland, Tove (2012): »Die Verhältnisse gingen und die Kategorien kamen. Intersec-

tionality oder Vom Unbehagen an der amerikanischen Theorie«, http://portal-i

ntersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/ (letzter Zugriff:

17.06.2022).

Spillers, Hortense J. (1987): »Mama’s Baby, Papa’s Maybe: An American Grammar

Book«, in: Diacritics 17.2, S. 64–81, doi.org/10.2307/464747.

Spivak, Gayatri Chakravorty (2020): Can the subaltern speak? Postkolonialität und

subalterne Artikulation,Wien/Berlin: Turia + Kant.

Ünsal, Nadiye/Vukmirovic, Tijana/Günes, Zerrin (2020): Zusammen haben wir ei-

ne Chance: Eine Dokumentation über selbstorganisierte antirassistische Bewe-

gungen und Kämpfe seit der Wende aus der Perspektive rassismusbetroffener

Menschen in Deutschland, Berlin: Verlag Yilmaz-Günay.

Waldschmidt, Anne/Schneider, Werner (Hg.) (2007): Disability Studies, Kulturso-

ziologie und Soziologie der Behinderung: Erkundungen in einem neuen For-

schungsfeld, Bielefeld: transcript Verlag.

Walgenbach, Katharina/Dietze, Gabriele/Hornscheidt, Antje/Palm, Kerstin (Hg.)

(2007): Gender als interdependente Kategorie: neue Perspektiven auf Intersek-

tionalität, Diversität und Heterogenität, Opladen: Verlag Barbara Budrich.

Winker, Gabriele/Degele, Nina (2010): Intersektionalität: zur Analyse sozialer Un-

gleichheiten, 2., unveränd. Auflage, Bielefeld: transcript Verlag.

Yuval-Davis,Nira (2011):Thepolitics of belonging: intersectional contestations,Lon-

don: Sage.

Yuval-Davis, Nira/Anthias, Floya (1989): Woman, nation, state, Houndmills/

Basingstoke/Hampshire: Macmillan.

https://doi.org/10.14361/9783839461501-004 - am 14.02.2026, 11:55:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
https://doi.org/10.14361/9783839461501-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/
http://portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland/

