Entwicklung oder Befreiung? Ein kritischer
Blick auf Entwicklungsparadigmen
aus interkulturell-theologischer Perspektive

Margit Eckholt

1. Der Kontext der systematisch-theologischen Uberlegungen
zur Entwicklungsforschung

1.1 Zum Verhaltnis von Religion und Entwicklung aus Perspektive
der Entwicklungsforschung

Im Zuge der Ausgestaltung der Entwicklungsforschung in sozial-
und politikwissenschaftlicher Perspektive seit den 1960er Jahren hatte
das Thema »Religion« keinen zentralen Stellenwert, Forscher*innen
sprechen von einer »Leerstelle in der Beschiftigung mit Religion«.
Im Hintergrund standen im europidischen Kontext die Rezeption von
Sikularisierungstheorien und religionskritische Perspektiven, die Re-
ligionen als hemmend fiir Entwicklung angesehen haben: Angesichts
der Mitschuld an Kolonialismus, Ausbeutung, Unterdriickung und
Zerstorung einheimischer Kulturen sei »Unterentwicklung« nicht nur

1 Kraus/Scalet, Christlicher Glaube als Quelle gesellschaftskritischer Diskur-
se und befreiender Praxis, 4; zu aktuellen Fragen der Entwicklungstheorie
und -politik: Menzel, Entwicklungstheorie, 117—204; Nuscheler, Weltprobleme,
205—421; in beiden Beitragen wird der Faktor »Religion« nicht benannt. Ein ak-
tueller Zugang zur Entwicklungtheorie in postkolonialer Perspektive: Ziai, Post-
Development Kritik, 97-119.

- am13.02.2028, 15:48:31,


https://doi.org/10.14361/9783839462454-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

100

Teil A: Entwicklungsparadigmen gestern und heute

dkonomischen Abhingigkeiten vom »Norden« bzw. »Westen« geschul-
det, sondern auch kulturellen und religiésen Faktoren. Erst in den
letzten Jahren ist es zu einem Umdenken gekommen, Politikwissen-
schaftler*innen wie Martin Riesebrodt® weisen auf die Bedeutung
von Religionen fiir die Einschitzung globaler Entwicklungen hin als
ein hochst ambivalentes Phinomen angesichts der Zunahme funda-
mentalistisch-religiéser und populistisch-politischer Bewegungen,
die Religionen politisch und gesellschaftlich vereinnahmen. Dies ist
religionsiibergreifend festzustellen, wie z.B. im Islam, Buddhismus
und im Christentum, in dem von einer »Pentekostalisierung« gespro-
chen wird, der Ausgestaltung charismatischer Religionsformen, sowohl
im Protestantismus als auch im Katholizismus.?

Weil sich in einer globalisierten Welt auch Wissenschaft globali-
siert und Politik- und Sozialwissenschaften ebenso wie die Theologien,
die Religionswissenschaften und die Religionssoziologie weltweite
Entwicklungen immer mehr in den Blick nehmen und trans- und inter-
kulturelle Dynamiken die methodischen Ansitze zu prigen beginnen,
verindert sich auch das in der zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts
dominante Sikularisierungsparadigma. Religionen hatten in den Kon-
texten des »Stidens« immer einen zentralen Stellenwert, sie waren und
sind offentliche Akteure, und so verindert sich durch die Rezeption
der Perspektiven des »Siidens« die die Wissenschaften des »Westens«
bestimmende Sikularisierungsthese. In den Development Studies ist
so von einem »religious turn« die Rede, von einer »postsikulare(n)
Hinwendung zur Religion in Entwicklungspolitik und -forschung«*.
Die Bedeutung von Religion wird dabei eher funktionalistisch gesehen,

2 Vgl. Riesebrodt, Riickkehr der Religionen.

3 Vgl. Fontana/Luber, Politischer Pentekostalismus; Eckholt, Pentekostalismus,
202-225.

4 Kraus/Scalet, Christlicher Glaube als Quelle gesellschaftskritischer Diskurse
und befreiender Praxis, 5; die Autoren beziehen sich auf Arbeiten von Deneulin,
Severine/Rakodi, Caroline, Revisiting Religion: Development Studies Thirty
Years On, in: World Development 39 (2022), 41-54; Jones, Ben/Juul Petersen,
Marie, Instrumental, Narrow, Normative? Reviewing recent work on religion
and development, in: Third World Quarterly 32 (2011), 1291-1306.

- am13.02.2028, 15:48:31,


https://doi.org/10.14361/9783839462454-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Margit Eckholt: Entwicklung oder Befreiung?

Religion wird in der Entwicklungspolitik in ihrer praktischen Funktion
wahrgenommen, in den Blick genommen werden die »Faith-Based
Organisations« (FBOs) bzw. die »Religious Non-Government Organisa-
tions« (RNGOs). In diesem Zusammenhang hatte das Bundesministeri-
um fiir wirtschaftliche Zusammenarbeit (BMZ) 2014 ein Programm bzw.
eine Taskforce zum Thema »Werte, Religion und Entwicklung« einge-
richtet. Eine wissenschaftliche und kritische Auseinandersetzung mit
der Bedeutung von Religion(en) im Zusammenhang der Entwicklungs-
politik erfolgt von offentlicher/staatlicher Seite nicht, und so kommt
gerade hier den Theologien im interdiszipliniren Gesprich mit Politik-
und Sozialwissenschaften und Entwicklungsforschung neue Bedeu-
tung zu: um kritische Perspektiven und theoretische Reflexionen im
Blick auf die Bedeutung von Religion(en) im Kontext von Entwicklung
einzubringen und so der »Leerstelle« von Religion im Entwicklungsdis-
kurs auf eine konstruktive Weise entgegenzuwirken und theologische
Argumentationen im interdiszipliniren Diskurs neu zu verankern.

In diesem Zusammenhang bietet sich die Chance fiir eine Relektiire
von theologisch-philosophischen Diskursen, die im Zuge der Ausbil-
dung der Befreiungstheologien seit Mitte der 1960er Jahre gewachsen
sind und sich vor dem Hintergrund einer kritischen Reflexion auf das
Entwicklungsparadigma der damaligen Jahre ausgestaltet haben. In
den folgenden Uberlegungen soll darum an die Entstehung der Befrei-
ungstheologie Ende der 1960-er Jahr und die Debatten um den Begriff
der Befreiung erinnert werden. In diesen neuen theologischen Diskur-
sen lost der Begriff der »Befreiung« — wie ich kurz zeigen werde — den
Begriff der »Entwicklung« ab, und es wird in der folgenden Erinnerung
an diese Debatten der 1960er und -70er Jahre die Frage sein, welche
Relevanz diese Debatten heute noch haben kénnen. Befreiungstheolo-
gien waren nach dem Fall der Mauer im Jahr 1989 aus dem Fokus von
Sozialwissenschaften und Entwicklungsarbeit geriickt, ihr Ende schien
auch aus konservativ-kirchlicher Perspektive nun endgiiltig eingeleitet.
Aber, was interessant ist, dies ist eine nordatlantisch-westliche Perspek-
tive gewesen: Durch alle Kritiken hindurch, gerade auch von Seiten des
kirchlichen Lehramtes Mitte der 1980er-Jahre — die Glaubenskongre-
gation kritisierte in den Instruktionen »Libertatis nuntius« (1984) und

- am13.02.2028, 15:48:31,


https://doi.org/10.14361/9783839462454-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

102

Teil A: Entwicklungsparadigmen gestern und heute

»Libertatis conscientia« (1986) die Rezeption marxistischer Theoriebil-
dung in der Befreiungstheologie und einzelne theologische Positionen
der Befreiungstheologien scharf® —, sind befreiungstheologische und
-philosophische Diskurse in Lateinamerika von Relevanz geblieben,
und ihre Impulse sind eingegangen in kritische soziale Bewegungen
weltweit; dafiir steht z.B. das 2001 in Porto Alegre gegriindete und von
dort ausgegangene Weltsozialforum®, ebenso die weltweite Vernetzung
befreiungstheologischer Ansitze, die auch in anderen Kontinenten in
die jeweiligen Kontexte eingebettete Formen ausgebildet haben und
die eine Verbindung mit sozialen Bewegungen an der Seite der Armen
eingegangen sind. Seit den 1990er Jahren hat sich die Befreiungstheolo-
gie zudem immer mehr ausdifferenziert, hat feministisch-theologische
und indigene Perspektiven entwickelt an der Seite von Bewegungen von
Frauen sowie der »pueblos originarios«, der eingeborenen Volker. Heute
erhalten befreiungstheologische Ansitze neue Bedeutung im Zuge der
Rezeption post- und dekolonialer wissenschaftlicher Ansitze auch in
den akademischen Zentren des Nordens.”

Im Hintergrund der vorliegenden Uberlegungen steht eine in-
terkulturell-theologische Methodik, die offen ist fir Nord-Sid- bzw.
Siid-Nord-Transfers in der wissenschaftlichen Theoriebildung und die
eingebettet ist in ein wissenschaftlich-kirchliches und entwicklungs-
politisches Austauschprogramm mit Lateinamerika. Das beinhaltet, wie
in den folgenden Uberlegungen aufgezeigt wird, eine Priferenz fiir das
Dekolonialisierungsparadigma, gerade weil dieses — im Unterschied
zu postkolonialen Ansitzen — mit einer kritischen und in diesem Sinn
befreiungstheologischen Perspektive verbunden ist.®

5 Zur Entwicklung der Befreiungstheologie vgl. Silva, Theologiegeschichte La-
teinamerikas seit 1945, 29-58.

6 Schroder, Das Weltsozialforum.

7 Vgl. dazu: Silber, Postkoloniale Theologien.

8 Vgl. Eckholt, Von »Kontaktzonen« und »dritten Raumenc, 105-124.

- am13.02.2028, 15:48:31,


https://doi.org/10.14361/9783839462454-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Margit Eckholt: Entwicklung oder Befreiung?

1.2 »Religion als Ressource befreiender Entwicklung«:
die entwicklungspolitische Verortung im Rahmen der Arbeit
von ICALA (Intercambio cultural aleman-latinoamericano)

In meinen wissenschaftlichen Arbeiten auf dem Feld der Dogmatik/
Fundamentaltheologie habe ich seit Ende der 1990er Jahre an Grund-
lagen gearbeitet, im deutschsprachigen wissenschaftlichen Kontext
die Bedeutung kontextueller Theologien und interkultureller, welt-
kirchlicher und globaler Perspektiven fiir die theologische Methodik zu
erschlieflen.’ Das war und ist nicht nur ein theoretisches Unterfangen,
sondern ich bin mit verschiedenen weltkirchlich arbeitenden Institu-
tionen vernetzt, vor allem mit Adveniat, dem Institut fiir Weltkirche
und Mission in Frankfurt IWM) und dem Internationalen Institut
fir missionswissenschaftliche Forschungen (IIMF), es bestand bzw.
bestehen aber auch gute Beziehungen zu den in Aachen angesiedelten
kirchlichen Werken Missio und Misereor. Ehrenamtlich bin ich seit iber
zwanzig Jahren in zwei weltkirchlich arbeitenden Stipendienwerken
tatig, als Mitglied im Akademischen Ausschuss und der Mitglieder-
versammlung des Katholischen Akademischen Auslinder-Dienstes
(KAAD), der vor iiber 60 Jahren gegriindet worden ist, und als Vorsit-
zende des Kuratoriums und Leiterin von ICALA (Intercambio cultural
aleman-latinamericano - Stipendienwerk Lateinamerika-Deutschland
e.V.). Auf diesen Kontext meines interkulturell-theologischen Arbeitens
mochte ich kurz eingehen, weil damit die Briicke gebaut wird zum
zweiten Teil der vorliegenden Uberlegungen, dem Verhiltnis von Ent-
wicklung und Befreiung, wie es sich in den Befreiungstheologien seit
Ende der 1960er Jahre ausgestaltet hat.

Das Stipendienwerk Lateinamerika-Deutschland ist 1968 von Bern-
hard Welte und Peter Hiinermann in Zusammenarbeit mit argentini-
schen Kollegen - darunter der Religionsphilosoph Héctor Délfor Man-
drioni - gegriindet worden. Seit 1969 wird das Stipendienwerk von der
Bischoflichen Aktion Adveniat finanziell gefordert, seine Arbeit dient

9 Eckholt, Poetik der Kultur.

- am13.02.2028, 15:48:31,

103


https://doi.org/10.14361/9783839462454-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

104

Teil A: Entwicklungsparadigmen gestern und heute

der wissenschaftlich-theologischen Begleitung der Kooperation zwi-
schen der katholischen Kirche in Deutschland und den Ortskirchen in
Lateinamerika im Sinn eines »kulturellen Austausches« und der Forde-
rung von wissenschaftlichen Arbeiten (meist Promotionsprojekten) von
jungeren lateinamerikanischen Theolog“innen und Philosoph*innen.
Bernhard Welte hat das Stipendienwerk 1973 als Werk auf dem Feld des
»internationalen Kulturaustausches« bezeichnet; seit seiner Griindung
steht ICALA fiir eine Gestalt der Avantgarde der Entwicklungsarbeit
auf Ebene der internationalen wissenschaftlichen Kooperation auf den
Feldern von Theologie, Philosophie, Sozial- und Kulturwissenschaften:
Avantgarde deshalb, weil von Beginn an der Aspekt des »intercambiox,
des Austausches, des Dialogs, einer gleichberechtigen Zusammenarbeit
zwischen Deutschland und Lateinamerika im Zentrum stand, und weil
sich die Arbeit von ICALA — die mit der Griindung von Partnergremien
in Argentinien und Chile begonnen hatte — dynamisch, den gesellschaft-
lichen, kulturellen, wissenschaftlichen und kirchlichen Entwicklungen
in Lateinamerika entsprechend, weiter entwickelt hat. Im Laufe der
Jahre haben sich mittlerweile 14 Partnergremien ausgebildet, zuletzt
in Zentralamerika und in Salta/Argentinien; zwei interkontinental ar-
beitende Programme sind gegriindet worden: zur wissenschaftlichen
Arbeit im Kontext der Frauenforderung und der Férderung der pueblos
originarios.™

ICALA hat seit Beginn die Ausbildung einer neuen Gestalt des »Glau-
bensbewufitseins des Gottesvolkes« in Lateinamerika begleitet, so das
zentrale Motiv der Dissertation eines der ersten Doktoranden aus Chile,
des Herz-Jesu-Priesters Ronaldo Mufioz (1933-2009), dessen Studie 1973
auf Spanisch erschienen ist und dessen Leistung Joseph Ratzinger, da-
mals Professor an der neugegriindeten Universitit Regensburg, an der
die Doktorarbeit entstand, in einem befiirwortenden und doch eine ge-
wisse Skepsis im Blick auf den weiteren Weg der lateinamerikanischen

10  Zum Folgenden vgl. den Beitrag Eckholt, Im Dienst des »internationalen Kul-
turaustausches, 53—70; zur Geschichte von ICALA: Eckholt, Netzwerk fiir den
Austausch, 201-205; dies., Wer kann die neue Solidaritat leisten und wie kann
sie geleistet werden?, 239—257.

- am13.02.2028, 15:48:31,


https://doi.org/10.14361/9783839462454-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Margit Eckholt: Entwicklung oder Befreiung?

Theologie duflernden Wort gewiirdigt hat.” Ronaldo Mufioz ist einer der
bedeutendsten chilenischen Befreiungstheolog®innen, der wie viele an-
dere Theolog*innen oder den neuen befreienden Ansitzen verbundenen
und sie ausgestaltenden Pidagog*innen oder Philosoph*innen von ICA-
LA iiber ein Stipendium fiir die Promotion in Deutschland oder eine For-
schung sur place gefordert worden ist.

Das interkulturelle, im lebendigen Gesprich interdisziplinir arbei-
tender Wissenschaftler*innen des deutschen Kuratoriums und ihrer
lateinamerikanischen Kolleg*innen an den Universititen Buenos Ai-
res, Cordoba, Mendoza, Santiago de Chile und Valparaiso (das waren
die ersten lateinamerikanischen Consejos, die in Kooperation mit den
theologischen und philosophischen Studienzentren gegriindet wurden)
erwachsene Arbeiten hat den Prozess der Ausgestaltung der lateiname-
rikanischen Befreiungstheologie und einer in die lateinamerikanischen
Realititen inkulturierten Philosophie begleitet. Die Promotionsprojekte
auf den Feldern von Theologie, Philosophie, Erziehungswissenschaften,
die bereits in den 1970er Jahren gemeinsam von den lateinamerika-
nischen Consejos (Beiriten) und dem deutschen Kuratorium ausge-
wihlt worden sind, wurden an verschiedenen Orten in Deutschland
durchgefithrt - u.a. den Universititen Freiburg, Regensburg und
Miinster; in Aachen wurde etwas spiter am Beginn der 1990er Jahre
eine Promotion zur lateinamerikanischen Philosophie durchgefihrt.
Die Wissenschaftler und Wissenschaftlerinnen haben die politischen
und kulturellen Umbruchsprozesse in ihren jeweiligen Lindern auf-
merksam verfolgt und vor dem Hintergrund der theologischen und
kirchlichen Neuorientierungen, die das 2. Vatikanische Konzil bedeutet
hat, ein ihren Kontexten entsprechendes und auf die verschiedenen
Befreiungspraktiken an der Seite der Armen bezogenes neues Denken
und wissenschaftliches Arbeiten entfaltet.

Der lebendige Austausch im Stipendienwerk zwischen Latein-
amerika und Deutschland und die solide und sensible Begleitung des
Entstehungsprozesses einer neuen Grundgestalt theologischer Arbeit in

1 Interview mit P. Ronaldo Mufioz SS.CC., Santiago de Chile, 25. April 2008,
173-175.

- am13.02.2028, 15:48:31,

105


https://doi.org/10.14361/9783839462454-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

106

Teil A: Entwicklungsparadigmen gestern und heute

Lateinamerika haben zu einer differenzierten Beurteilung der Theologie
der Befreiung und ihrer Entstehungskontexte beigetragen: wie sie aus
praktischen pastoralen und politischen Vollziigen erwachsen ist, wie
sie Basisgemeinden und Basisbewegungen verbunden war, in politisch-
soziale und kulturelle Prozesse in den verschiedenen Regionen Latein-
amerikas eingebettet war und von dort nach neuen Instrumentarien
der Analyse der Realitit gesucht hat. Vor diesem Hintergrund hatte
ICALA angesichts der Kritik an der Arbeit der Bischoflichen Aktion
Adveniat, die das Memorandum westdeutscher Theologen — 1977 unter-
zeichnet u.a. von Karl Rahner, Johann Baptist Metz, Herbert Vorgrimler
und Norbert Greinacher — formuliert hatte, auf die undifferenzierten
Einschitzungen dieses Memorandums verwiesen und aufgezeigt, wie
Adveniat befreiungstheologisches, -philosophisches und -pidagogi-
sches Arbeiten gefordert hat."

Die Klirungsprozesse im Blick auf die Methodik der Theologie der
Befreiung sind im interkulturellen Diskurs des Stipendienwerks von
Anfang an in einen weiten — interdiszipliniren und in die verschie-
denen Realititen Lateinamerikas inkulturierten — Horizont gestellt
worden. Bernhard Welte hatte auf dem im September 1973 in Embalse
de Rio Tercero stattgefundenen Seminar Impulse fiir die »integracién
humana como encuadramiento del nuevo humanismo«** (»menschliche
Integration als Rahmen des neuen Humanismus«) als Leitperspektive
der neuen theologischen und philosophischen Aufbriiche gegeben,
und genau das bedeutet, so Juan Carlos Scannone, die Vielfalt kultu-
reller Gegebenheiten wahrzunehmen und die »Unterschiede zwischen
den Volkern, den Menschen und den Bereichen des Menschlichen zu
beriicksichtigen«*.

ICALA hat von seiner Griindung an iiber die Férderung von
Promotionsprojekten, aber auch von interkontinentalen Tagungen,
an denen vor allem ehemalige Stipendiaten und Stipendiatinnen und
den Partnergremien in Lateinamerika verbundene Wissenschaftler

12 Eckholt, Im Dienst des »internationalen Kulturaustausches«, 57—63.
13 Scannone, Hacia un nuevo humanismo, 11.
14 Ebd.

- am13.02.2028, 15:48:31,


https://doi.org/10.14361/9783839462454-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Margit Eckholt: Entwicklung oder Befreiung?

und Wissenschaftlerinnen teilgenommen haben, dazu beigetragen, die
methodischen Grundlagen der Befreiungstheologien weiter zu reflek-
tieren. Sie haben auf deren Einbettung in die verschiedenen kulturellen
Kontexte hingewiesen, ebenso auf die Notwendigkeit, interdisziplinir
zu arbeiten, sozial-, politik- und wirtschaftswissenschaftliche Studi-
en zu rezipieren und ein neues Konzept von Vernunft zu entwickeln,
das an die lateinamerikanischen - indigenen — Traditionen ankniipft
und damit Kritik iibt an einem westlichen Konzept von Vernunft, ei-
ner »instrumentellen Vernunft«®. In diesem Zusammenhang standen
z.B. Arbeiten von Stipendiat*innen wie dem chilenischen Soziologen
Pedro Morandé, der in seiner Studie bei Hanns-Albert Steger an der
Universitit Erlangen zu »Synkretismus und offizielles Christentum
in Lateinamerika«’® die Bedeutung der Volksreligion herausgearbeitet
hat, wie sie bereits im kolonialen Lateinamerika ein widerstindiges
Moment zu einer westlichen Moderne darstellt und in einigen Formen
der Theologie der Befreiung zu einer Referenz fiir die Weiterentfaltung
der Methodik theologischen Arbeitens wird. »Diese neue Stromung der
lateinamerikanischen Theologie, die die konkreten Formen der katho-
lischen Volkskulturen neu zu bewerten versucht, zielt damit darauf ab,
die Problematik der Befreiung in der Weise neu zu definieren, in der
nicht nur das aufgeklirte Bewufltsein, sondern vielmehr das Volk als
solches, als historisches Subjekt betrachtet werden kann. Da nur die
Volksreligion der instrumentellen Vernunft Widerstand leiste, sei sie
der einzige Ausgangspunkt fiir die Uberwindung der herrschenden
Ideologie, die Lateinamerika in seiner Abhingigkeit hilt.«”” Arbeiten
zur Volksreligiositit erhielten z.B. in der argentinischen Ausprigung

15 Scannone, Hacia un nuevo humanismo, 12. Kritiker der Befreiungstheologie
wie Alfonso Lépez Trujillo hatten dieser vorgeworfen, sie sei angesichts der
Rezeption sozialwissenschaftlicher Methodiken gerade keine lateinamerikani-
sche Theologie: Alfonso Lopez Trujillo, Die Theologie der Befreiung in Latein-
amerika, 71.

16 Morandé, Synkretismus und offizielles Christentum in Lateinamerika.

17 Ebd., 32.

- am13.02.2028, 15:48:31,

107


https://doi.org/10.14361/9783839462454-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

108

Teil A: Entwicklungsparadigmen gestern und heute

der Befreiungstheologie, der »teologia del pueblo«, eine wichtige Bedeu-
tung, und dies auch in Zeiten, in denen andere Befreiungstheolog*innen
diesen religiosen Phinomenen vor dem Hintergrund marxistischer
Religionskritik kritisch gegeniiberstanden.’ Arbeiten auf dem Feld der
Kirchengeschichte, die das Kuratorium des Stipendienwerks im Um-
feld der Erinnerung an die 500 Jahre der Prisenz des Christentums in
Lateinamerika vergegeben hat, vertiefen diese Perspektive der Kultur-
analyse.” Insofern ist von ICALA auch nicht die Einschitzung vertreten
worden — wie in vielen westlichen entwicklungspolitischen Kreisen —,
dass mit dem Fall der Mauer und dem Ende sozialistisch gepragter po-
litischer Regime auch das Ende der Theologie der Befreiung eingeldutet
sei.

Von Bedeutung — gerade fiir die Perspektive dieses Sammelbandes —
sind die interkontinentalen Tagungen und deutsch-lateinamerikani-
schen Dialogprojekte, die unter Beteiligung von ICALA durchgefiihrt
worden sind: so das Forschungsprojekt zur »Katholischen Soziallehre
in Lateinamerika«, das von 1986 bis 1993 unter der Leitung von Peter
Hiinermann in Deutschland und Juan Carlos Scannone in Argentinien
im Auftrag der Wissenschaftlichen Arbeitsgruppe fiir weltkirchliche
Aufgaben der Deutschen Bischofskonferenz und in Zusammenarbeit
mit 4 interdisziplindren Arbeitsgruppen in Brasilien, Argentinien, Chile
und Peru durchgefiithrt worden ist und das Verhiltnis von Theologie
der Befreiung und katholischer Soziallehre unter wirtschaftlicher, po-
litischer, sozialer, kultureller und religiéser Hinsicht beleuchtet hat.*

18  Zurteologia del pueblo vgl. Scannone, La teologia del pueblo; zur frithen Aus-
einandersetzung um die »Volksreligion«: Rahner/Modehn/Gépfert, Volksreligi-
on.

19 Vgl hierdievonJohannes Meier, Mitglied des Kuratoriums, angestofienen Pro-
jekte zur Geschichte des Jesuitenordens in Lateinamerika: Jesuiten zentraleu-
ropéischer Provenienzin Portugiesisch- und Spanisch-Amerika (17./18.Jahrhun-
dert).

20 Vgl. die deutschsprachige Publikation: Hinermann/Scannone, Lateinamerika
und die Katholische Soziallehre; die spanischsprachige Publikation: Scannone/
Hinermann, América Latinay la Doctrina Social de la Iglesia.

- am13.02.2028, 15:48:31,


https://doi.org/10.14361/9783839462454-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Margit Eckholt: Entwicklung oder Befreiung?

Die Polarisierung von katholischer Soziallehre und Theologie der Be-
freiung, zu der es seit Beginn der 1970er Jahre — verschirft durch die
Tagungen und Publikationen des Studienkreises »Kirche und Befrei-
ung« in Deutschland (unter Leitung von Kardinal Hengsbach) — und
dann durch die beiden Instruktionen der Glaubenskongregation »Li-
bertatis nuntius« (1984) und »Libertatis conscientia« (1985) kam, wurde
in den wissenschaftlichen Arbeiten dieses Projekts in interdisziplinirer
Zusammenarbeit von Theologie, Philosophie, Sozial-, Wirtschafts- und
Politikwissenschaften aufgebrochen. Soziallehre in Lateinamerika kann
nicht als »System, als »Lehre« im Sinne einer »Doktrin«, auch nicht als
»dritter Weg« im Sinne eines konkreten Gesellschaftsentwurfs verstan-
den werden. Aus den Wurzeln des Evangeliums heraus ist Soziallehre
eine kritische und konstruktive Begleiterin bei der Gestaltung einer
menschenwiirdigen Gesellschaft und darin wesentlicher Bestandteil
der Pastoral der Kirche. Soziallehre ist insofern Teil des Evangelisie-
rungsauftrages der Kirche und der Glaubensverkiindigung, was Papst
Johannes Paul II in »Centesimus annus« (Nr. 55) formuliert und Papst
Franziskus in seinen Apostolischen Schreiben »Evangelii gaudium«
(2013), »Laudato si’« (2015) und »Fratelli tutti« (2020) weiter entfaltet
hat. Es geht um eine Begegnung von Evangelium und Kultur, eine immer
wieder neue Gegenwart des Evangeliums in der Kultur im Dienst eines
Zusammenlebens in Gerechtigkeit und Frieden. Eine solche Begegnung
ist verwandelnde und befreiende Begegnung, die — und das sind die
Impulse aus der Befreiungstheologie fiir die Soziallehre — den Mut
hat, prophetisch gegen unterdriickerische Strukturen die Stimme zu
erheben, sei es gegen Strukturen aufSerhalb oder innerhalb der Kirche.”

21 Medellin, DP 476:»Wenn unsere Soziallehre glaubwiirdig und fiir alle annehm-
bar sein soll, so mufd sie auf wirksame Weise den schweren Herausforderun-
gen und Problemen, die unsere lateinamerikanische Realitat kennzeichnen,
gerecht werden. Menschen, die durch Entbehrungen aller Art geschadigt wur-
den, verlangen von unserem Bemuhen um Forderung dringende Aktionen, die
Hilfswerke und Fiirsorgetatigkeit stindig notwendig machen. Wir kdnnen die-
se Lehre nicht wirksam verkiinden, ohne sie fiir uns selbst zum Mafdstab unse-
res personlichen und institutionellen Verhaltens zu machen. Die Lehre verlangt

- am13.02.2028, 15:48:31,

109


https://doi.org/10.14361/9783839462454-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10

Teil A: Entwicklungsparadigmen gestern und heute

Soziallehre in Lateinamerika, so ein zentrales Fazit dieses Projekts, de-
ren Fundament der mit den Armen solidarische Christus ist, hat teil an
der »neuen historischen Identitit« der Kirche Lateinamerikas, die sich
als »arme Kirche fiir die Armen« (Papst Franziskus) solidarisch weif3
mit den Armen und Ausgegrenzten in Gesellschaft, Wirtschaft, Politik
und Kultur. In diesem Zusammenhang sind auch - wie im folgenden
Punkt gezeigt wird — die Begriffe Befreiung und Entwicklung aufein-
ander bezogen worden, und in diesem Sinn ist die Erinnerung an die
50 Jahre der 2. Generalversammlung des lateinamerikanischen Episko-
pats in Medellin und die 50 Jahre des Stipendienwerks Lateinamerika-
Deutschland unter das Stichwort »Religion als Ressource befreiender
Entwicklung« gestellt worden.?*

2. Befreiung - und nicht Entwicklung?
Der entwicklungspolitische Kontext der Entstehung
der Befreiungstheologien

2.1 Vom Vatikanum Il nach Medellin - der Griindungsmoment
der Befreiungstheologien

Die 1960er Jahre — der historische Kontext der Entstehung der Befrei-
ungstheologien — waren ein Jahrzehnt zentraler politischer, sozialer
und kultureller Umbriiche: Entkolonialisierung, Befreiungsbewegun-
gen und damit verbundene Kriege und Gewalt im asiatischen Kontext
(Korea, Vietnam), in den afrikanischen Lindern, die Kubakrise als
Zeichen der Zuspitzung des Ost-West-Konflikts, in Lateinamerika ein
Aufbrechen der feudalen Strukturen (Landbesitz und politische Macht
lagen in den Hinden einer — zumeist weiflen — Elite), Bewegungen der
Campesinos, der Arbeiterschaft und Studenten und Studentinnen, aber
auch vielfiltige soziale und religiése Aufbriiche an der bzw. an die Seite

von uns folgerichtiges Handeln, Kreativitit, Mut und vollkommenes Engage-
ment.«
22 Vgl. Eckholt, Religion als Ressource.

- am13.02.2028, 15:48:31,


https://doi.org/10.14361/9783839462454-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Margit Eckholt: Entwicklung oder Befreiung?

der Armen. Unterstiitzt wurde der kirchliche Aufbruch durch das 2.
Vatikanische Konzil, auf dem und durch dieses angestofden gerade die
dort versammelten Bischoéfe aus den Lindern des Siidens — aus Latein-
amerika z.B. Don Manuel Larrain aus Chile und Dom Hélder Cimara
aus Brasilien — ihrer ortskirchlichen Identitit einen eigenen Ausdruck
gegeben und zu neuem Selbstbewusstsein gefunden haben. Angeregt
von der bei Konzilsbeginn gegriindeten Gruppe »Kirche der Armen«
(die dann einen entscheidenden Impuls fiir den sog. Katakombenpakt
gegeben hat, der am 6. November 1965 in der Domitila-Katakombe
geschlossen worden ist) haben sie diese Identitit ausgerichtet am be-
freienden Evangelium Jesu Christi, an der Reich-Gottes-Botschaft, den
Seligpreisungen vor allem fir die Armen. Gleichzeitig bildete sich in
den Ortskirchen des Siidens, gerade in Lateinamerika, das aus, was
Pater Ronaldo Muifioz das »neue Glaubensbewusstsein« einer Kirche
an der Seite der Armen nannte: Priester und Ordensleute entwickelten
eine neue Gestalt der Seelsorge, verbunden mit einer »insercién« in die
Armenviertel oder an der Seite der armen Landbevolkerung; in Basis-
gemeinden wurde christliches Gemeindeleben mit einem konkreten
Einsatz fiir das »empowerment« — gerade in den Bereichen von Bildung
und Gesundheit — verbunden. Das bedeutete einen Aufbruch aus einer
die lateinamerikanische Kultur iiber Jahrhunderte prigenden Gestalt
von Kirche, vom spanischen oder portugiesischen Barockkatholizis-
mus beeinflusst, an der Seite der Landbesitzer und der Michtigen in
Politik und Gesellschaft. Der Bischof von Talca, Don Manuel Larrain —
damals Vorsitzender des CELAM —, war eine treibende Kraft, zusam-
men mit Bischofen wie Dom Hélder Cimara oder José Dammert in
Peru oder Leonidas Proafio in Ecuador, die 2. Generalversammlung des
lateinamerikanischen Episkopats in Medellin 1968 einzuberufen, das
sog. »lateinamerikanische Konzil«. Das Abschlussdokument der Kon-
ferenz mit dem Titel »Die Kirche in der gegenwirtigen Umwandlung
Lateinamerikas im Lichte des Konzils«*® wurde zu einem zentralen Aus-
gangspunkt fiir die Ausgestaltung des Bewusstseins und Profils einer

23 Die Kirche in der gegenwartigen Umwandlung Lateinamerikas im Lichte des
Konzils, in: Medellin, 11—133.

- am13.02.2028, 15:48:31,


https://doi.org/10.14361/9783839462454-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

n2

Teil A: Entwicklungsparadigmen gestern und heute

Kirche an der Seite der Armen, der Campesinos, Landlosen und Arbei-
ter, im Kampf gegen Unterdriickung und Gewalt. Im Kapitel zur »Armut
in der Kirche« ist von der »solidarischen Verpflichtung mit den Armenc
die Rede: »Diese Solidaritit bedeutet, dafd wir uns ihre Probleme und
Kampfe zu eigen machen und fiir sie zu sprechen wissen. Dies muf3 sich
in der Anklage der Ungerechtigkeit und Unterdriickung konkretisieren,
im christlichen Kampf gegen die unertrigliche Situation, die der Arme
hiufig erleiden muf, in der Bereitschaft zum Dialog mit den fiir diese
Lage verantwortlichen Gruppen, um ihnen ihre Pflichten begreiflich zu
machen.«*

Das waren »Geburtsstunde«, Kairos und Ausgangspunkt fir die
Entstehung einer neuen Gestalt von Theologie, die als gemeinsame Be-
wegung von den kirchlichen und pastoralen Aufbriichen verbundener
Priester und Ordensleute erwichst: Viele der Theologen der Griinder-
generation waren Berater der Bischofe beim 2. Vatikanum oder der
Konferenz von Medellin, sie haben in diesen Jahren ihre wissenschaft-
lichen Arbeiten an progressiven theologischen Zentren in Europa — so
in Lowen oder Paris — verfasst, sie haben neue methodische Ansitze im
Dialog mit den Sozialwissenschaften entfaltet, haben auf die Methodik
der »jeunesse ouvriére catholique«, der neuen sozialen Bewegungen
und Laienbewegungen in der ersten Hilfte des 20. Jahrhunderts in Eu-
ropa, zuriickgegriffen: Sehen — urteilen — handeln, d.h. es geht zunichst
um eine genaue Kontextanalyse, um eine Interpretation der »Zeichen
der Zeit«: der Situation von Ungleichheit, Armut, von Exklusionen,
Gewalt und politischer Unterdriickung durch Militirdiktaturen, von
6konomischen und neokolonialen Abhingigkeiten. Daraus entwickelt
sich iiber die »Konfrontation« mit dem Evangelium eine neue theologi-
sche Methodik und Arbeit, die auf die Praxis ausgerichtet ist: im Dienst
des Evangeliums vom Heil und der Erlésung in Jesus Christus; was
Heil, was Erlésung ist, nimmt konkrete praktische Gestalten an. Immer
mehr wurden dann in den 1970er und 8oer Jahren aus den vielfiltigen
Kontexten heraus eigenstindige philosophisch-theologische Ansitze
entwickelt, iiber Kulturanalysen und - hier war das Datum 1992, die

24  Medellin, Dokument 14: Armut in der Kirche 10, 118.

- am13.02.2028, 15:48:31,


https://doi.org/10.14361/9783839462454-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Margit Eckholt: Entwicklung oder Befreiung?

Erinnerung an die Conquista im Jahr 1492, von Bedeutung — iiber den
Blick in die Geschichte der Eroberung, Kolonialisierung und Zerstérung
einheimischer Volker und Kulturen, aber auch der Befreiungsbewe-
gungen und Krifte der Emanzipation in der Geschichte. Predigten und
Texte von Dominikanern wie Antonio de Montesinos und Bartolomé
de Las Casas wurden neu erschlossen, ebenso wie die Schrift von Gu-
amdin Poma de Ayala »Nueva Cordnica y Buen Gobiernog, in der ein
dem indigenen Volk entstammender Autor massive Kritik an Conquista
und spanischer Kolonialherrschaft getibt hat. Das war bereits, so der
Philosoph und Historiker Enrique Dussel, eine »ausdriickliche Theologie
der Befreiung«*®. In heutigen dekolonialen Ansitzen ist die Erinnerung
an diese Traditionen von zentraler Bedeutung.*

Die in unterschiedliche Kontexte eingebundenen Befreiungstheo-
logien differenzieren sich — auch vor dem Hintergrund von interner
und externer Kritik — in den Folgejahren weiter aus: Es entstehen fe-
ministische Theologien, die »teologia negrax, die indigenen Theologien
in ihren unterschiedlichen Gestalten.”” Was sie verbindet — und was
die befreiungstheologischen Ansitze von Beginn an geprigt hat -,
ist der Fokus auf die einzelnen Subjekte, die Verankerung unter den
sogenannten »einfachen Leuten« und damit die Beteiligung an einem
Bewusstwerdungs- und »empowerment«-Prozess des ganzen Volkes:
Die von der lateinamerikanischen Kirche getroffene »Option fur die
Armenc ist in diesem Sinn nicht als caritative Fiirsorge zu verstehen,
sondern die Armen selbst sind Subjekte kirchlicher und sozialer Prak-
tiken und damit auch theologischer Arbeit, in dem Sinn, dass sich
Theologen und Theologinnen ihren »Ort« zu eigen machen, an der Seite
der Armen und in ihrem Dienst stehen. In genau diesem Zusammen-
hang ist der Begriff der »Befreiung« geprigt worden, wie im Folgenden

25  Dussel, Der Gegendiskurs der Moderne, 89; Kraus/Scalet, Christlicher Glaube
als Quelle gesellschaftskritischer Diskurse und befreiender Praxis, 27.

26  Vgl. Silber, Poscolonialismo; Quinero/Garbe, Kolonialitat der Macht.

27 Vgl.z.B. Eckholt, Theologie der Befreiung, 1024-1028; dies., Religionen und Kir-
chen, 551-561.

- am13.02.2028, 15:48:31,


https://doi.org/10.14361/9783839462454-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

T4

Teil A: Entwicklungsparadigmen gestern und heute

iitber den Blick auf die vor iiber 50 Jahren von Gustavo Gutiérrez vor-
gelegte »Theologie der Befreiung« deutlich gemacht werden soll; 1971
erschien das spanische Original, 1972 die deutsche Ubersetzung dieses
grofen »Klassikers« der Theologie des 20. Jahrhunderts.”® Am Ende
des ersten Kapitels der Theologie der Befreiung »Theologie als kritische
Reflexion« fasst Gutiérrez den neuen methodischen Ansatz folgender-
maflen zusammen: »Aus all diesen Griinden miissen wir festhalten, dafs
die Theologie der Befreiung uns vielleicht nicht so sehr ein neues Thema
aufgibt als vielmehr eine neue Art, Theologie zu treiben. Theologie als
kritische Reflexion auf die historische Praxis ist also eine befreiende
Theologie, eine Theologie der befreienden Verinderung von Geschichte
und Menschheit und deshalb auch die Umgestaltung jenes Teils der
Menschheit, der — als ecclesia vereint — sich offen zu Christus bekennt.
Theologie beschrankt sich dann nicht mehr darauf, die Welt gedanklich
zu ergriinden, sondern versucht, sich als ein Moment in dem Prozef3 zu
verstehen, mittels dessen die Welt verindert wird, weil sie — im Protest
gegen die mit Fiifen getretene menschliche Wiirde, im Kampf gegen
die Ausbeutung der weitaus grofiten Mehrheit der Menschen, in der
Liebe, die befreit, und bei der Schaffung einer neuen, gerechten und
briiderlichen Gesellschaft — sich der Gabe des Reiches Gottes 6ffnet.«*

2.2 Befreiung als neuer Name fiir Entwicklung

Die Entstehungszeit der Befreiungstheologie war in entwicklungspoliti-
scher Hinsicht ein Jahrzehnt vielfiltiger Aufbriiche.>® Auch in der katho-
lischen Soziallehre wird auf diese neuen Dynamiken rekurriert, auf eine
vom Fortschrittsgedanken, von politischen und sozialen Aufbriichen
gepragte Zeit. 1967 veroffentlichte Paul VI. die Enzyklika »Populorum
progressio«; »Entwicklung ist der neue Name fiir Frieden« (PP 76—87) ist

28  Vgl. Becka/Gmainer-Pranzl (Hg.), Gustavo Gutiérrez: Theologie der Befreiung;
vgl. hier den Aufsatz von Kruip/Wittenbrink, Eine Entwicklung der Befreiungs-
theologie?, 87—111.

29  CGutiérrez, Theologie der Befreiung, 21.

30  Vgl. z.B. Kruip, Entwicklung oder Befreiung?, 23—-107.

- am13.02.2028, 15:48:31,


https://doi.org/10.14361/9783839462454-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Margit Eckholt: Entwicklung oder Befreiung?

die Quintessenz des Dokuments, das mit dem Friedensgedanken an die
1963 von Papst Johannes XXIII. veréffentlichte Sozialenzyklika »Pacem
in terris« ankniipft, diese nun auf den neuen globalen Kontext von Ar-
mut und wirtschaftlichen und politischen Abhingigkeitsverhiltnissen
bezieht, dabei stark vom Fortschrittsgedanken der damaligen Jahre
gepragt ist. Im kirchlichen und theologischen Kontext wird nun ein Be-
griff aufgenommen, der seit den spiten 1940er Jahren — vor allem durch
eine Rede des US-amerikanischen Prisidenten Harry S. Truman am
29.1.1949 — in den politischen Diskurs eingefiihrt worden ist, verbunden
mit einem modernisierungstheoretischen Ansatz und einem »evoluti-
ven Geschichtskonzept«®', »an dessen Spitze die US-Gesellschaft steht,
deren Lebens- und Konsummodell in die sunterentwickelten< Regionen
der Welt exportiert werden soll; exemplarisch fir diese Auffassung steht
das Werk The stages of economic growth. An anti-communist manifesto (1960)
von Walt Rostow«*.

Der Begriff Entwicklung, so der Politikwissenschaftler Aram Ziai
in einem Aufsatz zum Entwicklungsbegriff aus einer kritisch-postko-
lonialen Perspektive, stelle »ein Biindel von miteinander verkniipften
und normativ positiv aufgeladenen Prozessen dar, die in einigen Re-
gionen stattfanden und in anderen nicht (..). Partikulare historische
Prozesse erscheinen so unter Ausblendung ihrer Schattenseiten als
menschheitsgeschichtlicher Fortschritt und die eigene Gesellschaft als
ideale Norm, wihrend andere Gesellschaften als defizitire Versionen
derselben kategorisiert werden (unterentwickelt<).«** Dieses Entwick-
lungsverstindnis, das auf Modernisierungstheorien Bezug nimmt,
vor allem das Konzept einer »nachholenden Entwicklung«, das auf
die Linder des Siidens, die sog. »Entwicklungslinder«, bezogen wird,
beanspruche, »Auskuntft iiber die Moglichkeiten und Wege zu geben,
durch die ein in anderen Teilen der Welt erreichter Zustand — >moder-

31 Gmainer-Pranzl, »..von der Entwicklung zur Befreiung«, 194 FN 3.

32 Ebd.

33  Ziai, Postkoloniale Perspektiven auf »Entwicklung«, 400; Gmainer-Pranzl,
»..von der Entwicklung zur Befreiung«, 193/4, FN 3.

- am13.02.2028, 15:48:31,


https://doi.org/10.14361/9783839462454-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

116

Teil A: Entwicklungsparadigmen gestern und heute

ne« Lebensverhiltnisse — in Regionen zu verwirklichen sei, wo diese
Verhaltnisse >noch nicht« bestehen«**.

In den 1960er Jahren wurde in Lateinamerika auf der einen Seite
ein solcher modernisierungstheoretischer »desarrollismo« vertreten,
auf der anderen Seite formierten sich heftige Kritiken an diesem Ent-
wicklungsverstindnis auf dem Hintergrund der neu entstehenden
»Dependenztheorie«, die — wie im Folgenden mit Uberlegungen von
Gustavo Gutiérrez aufgezeigt wird — deutlich macht, dass Depen-
denz- und Hegemonieverhiltnisse iiber den Begrift der Entwicklung
verschleiert werden, auch wenn in modernisierungstheoretischer Per-
spektive Situationen von »Unterentwicklung« angeprangert werden.
In diesem - in gewisser Weise ambivalenten — Sinn greift auch das
Dokument von Medellin die Enzyklika »Populorum progressio« und
den Begriff »Entwicklung« auf: »Wenn >Entwicklung der neue Name
fiir Frieden ist, so ist die lateinamerikanische Unterentwicklung mit
den ihr eigenen Charakteristiken in den verschiedenen Lindern ei-
ne ungerechte Situation, die den Frieden bedrohende Spannungen
fordert.«* Kennzeichen der »Unterentwicklung« Lateinamerikas sind
»Hunger und Elend, Massenerkrankungen und Kindersterblichkeit,
Analphabetismus und Marginalitit, enorme Lohnunterschiede und
Spannungen zwischen den sozialen Klassen, Anfinge der Gewalt und
geringe Teilnahme des Volkes in Fragen des Gemeinwohls«**. Dabei
macht das Dokument von Medellin aber auch darauf aufmerksam, dass
wenn Menschen Entwicklung versagt wird, auch dies ein Akt von Gewalt
ist und dem Frieden schadet.””

Auch wenn die entwicklungstheoretischen Debatten der 1960er
Jahre nur kurz erwihnt werden konnten, so wird darin bereits deutlich,
dass eine Klirung des Begriffs der »Entwicklung« notwendig war — und
genau an dieser Stelle setzt die »Theologie der Befreiung« von Gustavo

34  KoRler, Modernisierungstheorien, 27; Gmainer-Pranzl, »... von der Entwicklung
zur Befreiung«, 194, FN 3.

35  Medellin, Dokument 2: Frieden 1, 31.

36  Medellin, Botschaft an die Volker Lateinamerikas, 14.

37  Medellin, Dokument 2: Frieden 1-7, 31/32; ebd. 14, 35.

- am13.02.2028, 15:48:31,


https://doi.org/10.14361/9783839462454-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Margit Eckholt: Entwicklung oder Befreiung?

Gutiérrez an. Der peruanische Theologe wird seinen neuen theologi-
schen Ansatz, wie Franz Gmainer-Pranzl in seinem Beitrag fiir den
Jubiliumsband zu Gustavo Gutiérrez’ Werk herausarbeitet, auf dem
Hintergrund der Absetzung von einem modernisierungstheoretischen
Entwicklungsverstindnis ausbilden. »Die Teologia de la liberacion kann
auch als Dialog der (Befreiungs-)Theologie mit der Entwicklungs-
forschung gelesen werden, deren Erkenntnisse und Theorieansitze
Gutiérrez bestens kannte...«, so Franz Gmainer-Pranzl.?®

Gustavo Gutiérrez hilt ein paar Wochen vor der Konferenz in Me-
dellin einen Vortrag beim Nationaltreffen der Priesterbewegung ONIS
(»Oficina Nacional de Informacién Social«) in Chimbote zum Thema
»Hacia una teologia de la liberacién« und macht hier deutlich, dass
der Begriff Entwicklung »unzureichend«* ist, gerade weil er rein 6ko-
nomisch verstanden werde und darum eine kritische Perspektive, die
auf die sozialen, kulturellen und religiésen Dimension des Kontextes
rekurriere, wichtig sei: gerade auch im Blick auf den Zusammenhang
von christlichem Glauben und der kolonialen Expansionen, im Blick
auf die Ambivalenz kirchlicher Positionierungen, was Fragen globaler
Ungleichheiten und Herrschaftsverhiltnisse angehe. Entwicklung muss
im Zusammenhang umfassender sozialer Prozesse gesehen werden,
der modernisierungstheoretische »desarrollismo« reiche nicht bis an
die »Wurzeln des Ubels«*°. Gutiérrez kritisiert in der »Theologie der
Befreiung« das genannte Modernisierungsparadigma, das Walt W.
Rostow in »The five stages-of-growth — a summary« (1960) folgen-
dermaflen benennt: 1. Phase der traditionellen Gesellschaft, 2. Phase
der Voraussetzungen fiir den 6konomischen Aufstieg, 3. Phase des
wirtschaftlichen Aufstiegs, 4. Phase der Entwicklung zur Reife, 5. Phase
des Zeitalters des hohen Massenkonsums.* »Die rein auf Entwicklung
bezogene und auf Modernisierung bedachte Sehweise machte also blind

38  Gmainer-Pranzl, »... von der Entwicklung zur Befreiung«, 195.

39  Ebd., 195.

40  Ebd., 201.

41 Cutiérrez, Theologie der Befreiung, 75; Gmainer-Pranzl, »...von der Entwicklung
zur Befreiung, 201.

- am13.02.2028, 15:48:31,

i1y


https://doi.org/10.14361/9783839462454-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8

Teil A: Entwicklungsparadigmen gestern und heute

fiir die Komplexitit des Problems und, wenn man das Ganze ins Auge
fafdt, fiir die konfliktgeladenen Aspekte des Prozesses.«** Demgegen-
iiber ist der Begriff der Befreiung um vieles »angemessener«*, und
darum miisse es Ziel kirchlichen Handelns und theologischer Verant-
wortung sein, den Ubergang »von der Entwicklung zur Befreiung«
zu gestalten.* Im ersten Teil des Buches »Theologie und Befreiung«
setzt sich Gutiérrez mit dem Entwicklungsparadigma auseinander,
ebenso im dritten Teil zur »Option der lateinamerikanischen Kirche:
Der Prozess der Befreiung in Lateinamerika« und »Die Umgestaltung
der lateinamerikanischen Wirklichkeit«. Uber den Begriff der »Be-
freiung« wird von den Armen ausgehend als Subjekte des politischen
Handelns gedacht; gerade diese »Option fiir die Armen« deckt auf, dass
der modernisierungstheoretisch gefasste Entwicklungsbegriff die Wur-
zeln der Situation von Armut nicht fasst und entsprechend bekimpfte.
Der uruguayische Schriftsteller Eduardo Galeano fasst dies im Klassi-
ker »Die offenen Adern Lateinamerikas« folgendermafien zusammen:
»Die Unterentwicklung ist keine Phase der Entwicklung, sondern ihre
Folge.«*

Wichtig wird darum die Teilnahme am Befreiungsprozess, eine Be-
freiung aus Abhingigkeiten, die mit einem Prozess des »empowerment«
verbunden ist. Das ist der Ausgangspunkt einer neuen theologischen
Reflexion, die von der Praxis ausgeht und iiber Kontextanalyse und
Erschlieffung der befreienden Botschaft des Evangeliums wieder zur
Praxis fithrt. Gustavo Gutiérrez rezipiert in genau diesem Sinn das
neue dependenztheoretische Paradigma, das in den 1960er Jahren von
Chile ausgehend in ganz Lateinamerika zu einem zentralen entwick-
lungspolitischen Konzept wird: Begriindet wurde es von Raill Prebisch
(1901-1986), dem zweiten Generalsekretir der von der UNO gegriinde-
ten CEPAL (»Comisién econémica para América Latina y el Caribe«),

42 Gutiérrez, Theologie der Befreiung, 77.

43 Gmainer-Pranzl, »... von der Entwicklung zur Befreiung«, 195.

44  Gutiérrez, Theologie der Befreiung, 105.

45  Zitiert nach: Gmainer-Pranzl, »... von der Entwicklung zur Befreiung«, 207 FN
68.

- am13.02.2028, 15:48:31,


https://doi.org/10.14361/9783839462454-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Margit Eckholt: Entwicklung oder Befreiung?

dessen Anliegen war, fir die lateinamerikanischen Lindern Wege zu
einer solidarischen, gerechten und partizipativen Gesellschaft zu er-
moglichen. »Der Terminus Abhingigkeit«, so Gutiérrez, »ist demzufolge
einer der Schliisselbegriffe fiir die Interpretation der lateinamerikani-
schen Wirklichkeit.«** Benannt werden die strukturelle Abhiingigkeit
der Linder der Peripherie von den 6konomischen und politischen
Machtzentren im Norden, ungleiche Handelsbeziehungen, die Macht
der multinationalen Konzerne, westliche Konsumgewohnheiten etc.
Eine nachholende Modernisierung ist nicht moglich, weil »die Abhin-
gigkeit der globalen Peripherie von den kapitalistischen Zentren den
Reichtum der einen und die Armut der anderen begriinde«*.

3. »Religion als Ressource befreiender Entwicklung« -
die Bedeutung des Begriffs der »Befreiung«
aus einer theologischen Perspektive: ein kurzer Abschluss

Die Dependenztheorie ist in den Folgejahrzehnten vielfach angefragt
worden, auch Gustavo Gutiérrez wird in der 1988 publizierten Neu-
auflage der »Theologie der Befreiung« darauf hinweisen, »dass die
Dependenztheorie (...) bei allen positiven Ergebnissen heute doch ein
zu grobes Werkzeug ist, um die innere Dynamik eines jeden Landes
wie auch die Ausmafle der Welt der Armen insgesamt hinreichend
scharf in den Blick zu nehmen«*®. Sie wird aber nachwirken — und
darin dann prizisiert und mit weiteren sozialwissenschaftlichen und
kulturphilosophischen Analysemomenten verbunden - in den Aus-
differenzierungen der Befreiungstheologien in indigenen Kontexten,
iiber den Rekurs auf feministische und Gender-Kategorien, sowie auf
vielfiltige weitere kulturelle Faktoren; heute hat sie noch Einfluss in den
komplexen, oft auch ambivalenten »post-development«-Diskursen.

46  Cutiérrez, Theologie der Befreiung, 78.
47  Cmainer-Pranzl, ».. von der Entwicklung zur Befreiung, 205.
48  Gustavo Gutiérrez, In die Zukunft blicken. Einleitung zur Neuauflage, 27.

- am13.02.2028, 15:48:31,

m9


https://doi.org/10.14361/9783839462454-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

120

Teil A: Entwicklungsparadigmen gestern und heute

Vor diesem Hintergrund kann auch heute noch »Befreiung« als
neuer Name fir Entwicklung verstanden und in den entwicklungs-
politischen Diskursen erschlossen werden. Hier erméglicht dann der
interdisziplinire Diskurs und das »Einspielen« theologischer Argum-
entationen, Religion als »Ressource befreiender Entwicklung« zu ver-
stehen und die Befreiung zu erinnern, »die Jesus erwirkt« hat, eine
Befreiung, die »universal und integral« ist, die »nationale Grenzen«
sprengt, und die, so Gutiérrez, die »Grundlage von Ungerechtigkeit
und Ausbeutung« angreift und »die politisch-religiésen Mifdverstind-
lichkeiten« beseitigt, »ohne sich jedoch auf den rein >geistigen« Bereich
zu beschrinken«*. Vor allem in der Begegnung mit den Armen, den
Kranken, den unter die Riuber Gefallenen ereignet sich nicht nur deren
Befreiung, sondern im Umbkehrprozess, selbst zum Nichsten des Armen
zu werden, kénnen wir in diesen Menschen Jesus Christus, d.h. Gottes
Prisenz in der Geschichte, erkennen. »Gott erkennenc, so verdichtet
Gutiérrez diesen Prozess, heifst, »Gott lieben, dem Armen und Gede-
miitigten Gerechtigkeit widerfahren lassen«®®. So begegnen wir Gortt,
»wenn wir mit den Menschen in Kontakt treten und uns im geschicht-
lichen Werden der Menschheit engagieren«®*. Durch die Armen »kommt
das Heil der Menschheit; denn sie sind Trager des Sinns der Geschichte
und >Erben des Reiches« (Jak 2,5). Unsere Haltung ihnen gegeniiber oder
— besser — unser Engagement fiir sie entscheidet dariiber, ob sich unsere
Existenz in Ubereinstimmung mit dem Willen des Vaters befindet. Das
ist der Inhalt der Offenbarung, die Christus uns gibt, indem er sich
mit den Armen des Matthius-Textes identifiziert«**. Diese »Option fiir
die Armenc ist in einem weiten Sinn zu verstehen und ist gleichzeitig
immer wieder neu den jeweiligen Lebensrealititen entsprechend zu
konkretisieren; das hat Gustavo Gutiérrez auch angesichts von Kritiken
an der »Theologie der Befreiung« deutlich gemacht; auch feministische

49  Gutiérrez, Theologie der Befreiung, 218.

50 Ebd., 179.

51 Ebd.

52 Gutiérrez, Theologie der Befreiung, 190. Vgl. hier auch die Interpretation: Eck-
holt, »Christus als Befreier«; Gutiérrez, Theologie der Befreiung, 309-330.

- am13.02.2028, 15:48:31,


https://doi.org/10.14361/9783839462454-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Margit Eckholt: Entwicklung oder Befreiung?

Theologien oder die Perspektiven der »teologias negras« und »teologias
indigenas« miissen in den Blick genommen werden.” Der befreiungs-
theologische Ansatz bei den einzelnen »Subjekten« in aller Vielfalt und
bei ihrer »Subjektwerdung« und ihres »empowerment« stellt auch heute
eine zentrale kritische Perspektive fiir (Post-)Entwicklungsdiskurse dar.

Von diesen befreiungstheologischen Perspektiven ausgehend kann
eine Briicke zur Sozialenzyklika »Fratelli tutti« von Papst Franziskus
geschlagen werden; die Impulse, die Franziskus von Beginn seines
Pontifikats gesetzt hat, von »Evangelii gaudium« tiber »Laudato si’«
und »Querida Amazonia« zu »Fratelli tutti«, bilden die lehramtliche
Grundlage eines neuen Zugangs zu entwicklungspolitischen und -theo-
retischen Fragen in Zeiten der »Grofen Transformationg, in denen an
befreiungstheologische Grundfiguren, vor allem die »Option fir die
Armen« angekniipft wird und damit auch die entwicklungspolitischen
Impulse von »Populorum progressio« in die Herausforderungen des
beginnenden 21. Jahrhunderts tibersetzt werden: »Es geht darum, eine
Welt zu bauen, wo jeder Mensch, ohne Unterschied der Rasse, der Reli-
gion, der Abstammung, ein volles menschliches Leben fithren kann, frei
von Versklavung seitens der Menschen (...); eine Welt, wo die Freiheit
nicht ein leeres Wort ist, wo der arme Lazarus an derselben Tafel mit
dem Reichen sitzen kann.« (PP 47)%*

53  Vgl.diein FN 48 zitierte iberarbeitete Einfiihrung in die »Theologie der Befrei-
ung« mit dem Titel »Mirar lejos«.

54  Populorum progressio (Paul VI., 1967), 453. Auch aus entwicklungspolitischer
Perspektive wird das Pontifikat von Franziskus sehr positiv eingeschitzt, inso-
fern erhalt Religion hier neue Relevanzin kritisch-entwicklungspolitischen Dis-
kursen: Kraus/Scalet, Christlicher Glaube als Quelle gesellschaftskritischer Dis-
kurse und befreiender Praxis, 16: »Mit dem Pontifikat von Franziskus kann also
von einer neuen Hinwendung zu den Peripherien des kapitalistisch-kolonialen
Weltsystems gesprochen werden, aus der er eine klar systemkritisch konturier-
te Positionierung sowie eine interkulturelle und interreligiése Offnung auf al-
ternative Lebensweisen, Kosmovisionen und Spiritualititen hin ableitet.« Reli-
gion wird in diesem Sinn wieder zu einer »Quelle von Gesellschaftskritik und
Widerstand gegen Herrschaftsverhaltnisse« (ebd., 26).

- am13.02.2028, 15:48:31,


https://doi.org/10.14361/9783839462454-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

122

Teil A: Entwicklungsparadigmen gestern und heute

Literatur

Becka, Michelle/Gmainer-Pranzl, Franz (Hg.), Gustavo Gutiérrez: Theo-
logie der Befreiung (1971/2021). Der bleibende Impuls eines theolo-
gischen Klassikers, Innsbruck/Wien 2021.

Die Kirche in der gegenwirtigen Umwandlung Lateinamerika im Lich-
te des Konzils, in: Die Kirche Lateinamerikas. Dokumente der II.
und I11. Generalversammlung des Lateinamerikanischen Episkopa-
tes in Medellin und Puebla, hg. vom Sekretariat der Deutschen Bi-
schofskonferenz (Stimmen der Weltkirche 8), Bonn 1979.

Die Kirche Lateinamerikas. Dokumente der II. und III. General-
versammlung des Lateinamerikanischen Episkopates in Medellin
und Puebla, hg. vom Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz
(Stimmen der Weltkirche 8), Bonn 1979.

Dussel, Enrique, Der Gegendiskurs der Moderne. Kolner Vorlesungen,
Wien/Berlin 2013.

Eckholt, Margit, »Christus als Befreier« — Bekehrung zum Nichsten und
Spiritualitit der Befreiung, in: Becka, Michelle/Gmainer-Pranzl,
Franz (Hg.), Gustavo Gutiérrez: Theologie der Befreiung (1971/2021).
Der bleibende Impuls eines theologischen Klassikers, Innsbruck/
Wien 2021, 309-330.

—, Im Dienst des »internationalen Kulturaustausches« (Bernhard Wel-
te). Das Stipendienwerk Lateinamerika-Deutschland und die For-
derung befreiender Theologie, Philosophie und Pidagogik, in: Eck-
holt, Margit (Hg.), Religion als Ressource befreiender Entwicklung.
50 Jahre nach der 2. Konferenz des lateinamerikanischen Episkopats
in Medellin: Kontinuititen und Briiche, Ostfildern 2019, 53—70.

—, Netzwerk fiir den Austausch. Das Stipendienwerk Lateinamerika-
Deutschland, in: Herder-Korrespondenz 53 (1999), 201-205.

—, Pentekostalismus: Eine neue »Grundform« des Christseins, in:
KeRler, Tobias/Rethmann, Alber-Peter (Hg.), Pentekostalismus. Die
Pfingstbewegung als Anfrage an Theologie und Kirche, Regensburg
2012, 202-2.25.

—, Poetik der Kultur. Bausteine einer interkulturellen dogmatischen
Methodenlehre, Freiburg i.Br. 2002.

- am13.02.2028, 15:48:31,


https://doi.org/10.14361/9783839462454-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Margit Eckholt: Entwicklung oder Befreiung?

— (Hg.), Religion als Ressource befreiender Entwicklung. 50 Jahre nach
der 2. Konferenz des lateinamerikanischen Episkopats in Medellin:
Kontinuititen und Briiche, Ostfildern 2019.

—, Religionen und Kirchen, in: Maihold, Giinther/Sangmeister, Hart-
mut/Werz, Nikolaus (Hg.), Lateinamerika. Handbuch fiir Wissen-
schaft und Studium, Baden-Baden 2019.

—, Theologie der Befreiung, in: Staatslexikon (5), hg. von der Gérresge-
sellschaft, Freiburg i.Br. 2021.

—, Von »Kontaktzonen« und »dritten Riumen«. Mission in befreiungs-
theologischen und dekolonialen Perspektiven neu denken, in: Werz,
Joachim (Hg.), Erblast — »Mission«? Interdisziplinire Perspektiven
auf gegenwirtige Herausforderungen, Miinster 2021, 105-124.

—, Wer kann die neue Solidaritit leisten und wie kann sie geleistet wer-
den? Die Perspektive einer wissenschaftlichen und kirchlichen Stif-
tung: Stipendienwerk Lateinamerika — Deutschland e.V., in: Fornet-
Betancourt, Radl (Hg.), Neue Formen der Solidaritit zwischen Nord
und Siid: Gerechtigkeit universalisieren. Dokumentation des XI. In-
ternationalen Seminars des Dialogprogramms Nord-Siid, Frankfurt
a.M. 2006, 239-257.

Fontana, Leandro L. B./Luber, Markus (Hg.), Politischer Pentekostalis-
mus. Transformation des globalen Christentums im Spiegel theolo-
gischer Motive und pluraler Normativitit, Regensburg 2022..

Gmainer-Pranzl, Franz, ».von der Entwicklung zur Befreiung« (G.
Gutiérrez). Zur entwicklungstheoretischen Dimension der Teologia
de la liberacién, in: Becka, Michelle/Gmainer-Pranzl, Franz (Hg.),
Gustavo Gutiérrez: Theologie der Befreiung (1971/2021). Der blei-
bende Impuls eines theologischen Klassikers, Innsbruck/Wien 2021,
193-220.

Gutiérrez, Gustavo, In die Zukunft blicken. Einleitung zur Neuaufla-
ge, in: Gutiérrez, Gustavo, Theologie der Befreiung. Mit der neuen
Einleitung des Autors und einem neuen Vorwort von Johann Baptist
Metz, erweiterte und neubearbeitete Auflage, Mainz °1992..

—, Theologie der Befreiung, Mainz/Miinchen °1982.

Hiinermann, Peter/Scannone, Juan Carlos (Hg.), Lateinamerika und die
Katholische Soziallehre (1-3), Mainz 1993.

- am13.02.2028, 15:48:31,

123


https://doi.org/10.14361/9783839462454-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

124

Teil A: Entwicklungsparadigmen gestern und heute

Interview mit P. Ronaldo Mufioz SS.CC., Santiago de Chile, 25. April
2008, in: Eckholt, Margit (Hg.), gemeinsam mit Bernhard Casper
und Thomas Herkert, »Clash of civilizations« — oder Begegnung der
Kulturen aus dem Geist des Evangeliums? Bernhard Weltes Impul-
se fir den interkulturellen Dialog mit Lateinamerika, Miinster 2009,
173-175.

Kofiler, Reinhart, Modernisierungstheorien, in: Fischer, Karin/Hauck,
Gerhard/Boatcd, Manuela (Hg.), Handbuch Entwicklungsfor-
schung, Wiesbaden 2016, 27-39.

Kraus, Magdalena Andrea/Scalet, Jonathan, Christlicher Glaube als
Quelle gesellschaftskritischer Diskurse und befreiender Praxis, in:
Journal fiir Entwicklungspolitik 37 (2021), 4-38.

Kruip, Gerhard, Entwicklung oder Befreiung? Elemente einer Ethik so-
zialer Strukturen am Beispiel ausgewihlter Stellungnahmen aus
der katholischen Kirche Mexikos (1982-1987), Saarbriicken/Fort Lau-
derdale 1988.

—/Wittenbrink, Edith, Eine Entwicklung der Befreiungstheologie? Zu
den Unterschieden zwischen der ersten Auflage und der iiberarbei-
teten Neuauflage der Theologie der Befreiung von Gustavo Gutiérrez,
in: Becka, Michelle/Gmainer-Pranzl, Franz (Hg.), Gustavo Gutiér-
rez: Theologie der Befreiung (1971/2021). Der bleibende Impuls eines
theologischen Klassikers, Innsbruck/Wien 2021, 87-111.

Lépez Trujillo, Alfonso, Die Theologie der Befreiung in Lateinameri-
ka. Erfolg und Miferfolg, in: Kirche und Befreiung, hg. von Franz
Hengsbach und Alfonso Lépez Trujillo, Aschaffenburg 1975, 47-103.

Meier, Johannes, Jesuiten zentraleuropdischer Provenienz in Portugie-
sisch- und Spanisch-Amerika (17./18. Jahrhundert), in: Meier, Jo-
hannes (Hg.), Jesuiten aus Zentraleuropa in Portugiesisch- und
Spanisch-Amerika. Ein bio-bibliographisches Handbuch mit einem
Uberblick itber das auflereuropiische Wirken der Gesellschaft Jesu
in der frithen Neuzeit (1-5), Miinster 2005—2013.

Mengzel, Ulrich, Die grof3e Zeit der Entwicklungstheorie, in: Stockmann,
Reinhard/Menzel, Ulrich/Nuscheler, Franz (Hg.), Entwicklungspoli-
tik. Theorien — Probleme — Strategien, Berlin/Boston *2016, 11204,
DO110.1515/9783486855647.

- am13.02.2028, 15:48:31,


https://doi.org/10.1515/9783486855647
https://doi.org/10.1515/9783486855647
https://doi.org/10.1515/9783486855647
https://doi.org/10.1515/9783486855647
https://doi.org/10.1515/9783486855647
https://doi.org/10.1515/9783486855647
https://doi.org/10.1515/9783486855647
https://doi.org/10.1515/9783486855647
https://doi.org/10.1515/9783486855647
https://doi.org/10.1515/9783486855647
https://doi.org/10.1515/9783486855647
https://doi.org/10.1515/9783486855647
https://doi.org/10.1515/9783486855647
https://doi.org/10.1515/9783486855647
https://doi.org/10.1515/9783486855647
https://doi.org/10.1515/9783486855647
https://doi.org/10.1515/9783486855647
https://doi.org/10.1515/9783486855647
https://doi.org/10.1515/9783486855647
https://doi.org/10.1515/9783486855647
https://doi.org/10.1515/9783486855647
https://doi.org/10.1515/9783486855647
https://doi.org/10.1515/9783486855647
https://doi.org/10.1515/9783486855647
https://doi.org/10.1515/9783486855647
https://doi.org/10.1515/9783486855647
https://doi.org/10.1515/9783486855647
https://doi.org/10.1515/9783486855647
https://doi.org/10.14361/9783839462454-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://doi.org/10.1515/9783486855647
https://doi.org/10.1515/9783486855647
https://doi.org/10.1515/9783486855647
https://doi.org/10.1515/9783486855647
https://doi.org/10.1515/9783486855647
https://doi.org/10.1515/9783486855647
https://doi.org/10.1515/9783486855647
https://doi.org/10.1515/9783486855647
https://doi.org/10.1515/9783486855647
https://doi.org/10.1515/9783486855647
https://doi.org/10.1515/9783486855647
https://doi.org/10.1515/9783486855647
https://doi.org/10.1515/9783486855647
https://doi.org/10.1515/9783486855647
https://doi.org/10.1515/9783486855647
https://doi.org/10.1515/9783486855647
https://doi.org/10.1515/9783486855647
https://doi.org/10.1515/9783486855647
https://doi.org/10.1515/9783486855647
https://doi.org/10.1515/9783486855647
https://doi.org/10.1515/9783486855647
https://doi.org/10.1515/9783486855647
https://doi.org/10.1515/9783486855647
https://doi.org/10.1515/9783486855647
https://doi.org/10.1515/9783486855647
https://doi.org/10.1515/9783486855647
https://doi.org/10.1515/9783486855647
https://doi.org/10.1515/9783486855647

Margit Eckholt: Entwicklung oder Befreiung?

Morandé, Pedro, Synkretismus und offizielles Christentum in Latein-
amerika. Ein Beitrag zur Analyse der Beziehungen zwischen »Wort«
und »Ritus« in der nachkolonialen Zeit (Reihe Beitrage zur Soziolo-
gie und Sozialkunde Lateinamerikas 18), Miinchen 1982.

Nuscheler, Franz, Weltprobleme - globale Herausforderungen, in:
Stockmann, Reinhard/Menzel, Ulrich, Nuscheler, Franz (Hg.), Ent-
wicklungspolitik. Theorien — Probleme — Strategien, Berlin/Boston
22016, 205—421, DOI 10.1515/9783486855647.

Populorum progressio (Paul V1., 1967), in: Texte zur katholischen Sozial-
lehre. Die sozialen Rundschreiben der Pipste und andere kirchliche
Dokumente, hg. vom Bundesverband der Katholischen Arbeitneh-
mer-Bewegung Deutschlands — KAB, Kevelaer 1985, 435-470.

Quinero, Pablo/Garbe, Sebastian (Hg.), Kolonialitit der Macht. De/
Koloniale Konflikte: zwischen Theorie und Praxis, Miinster 2013.

Rahner, Karl/Modehn, Christian, Gopfert, Michael (Hg.), Volksreligion
— Religion des Volkes, Stuttgart/Berlin/Kéln/Mainz 1979.

Riesebrodt, Martin, Die Riickkehr der Religionen. Fundamentalismus
und der »Kampf der Kulturen«, Miinchen 2000.

Scannone, Juan Carlos, Hacia un nuevo humanismo, in: Hacia un nuevo
humanismo, hg. von Bernhard Welte/Estanislao Karlic, Buenos Aires
1974, 11-20.

—, La teologia del pueblo. Raices teolégicas del papa Francisco, Maliafio
(Cantabria) >2018.

—/Hiinermann, Peter (Hg., unter Mitarbeit von Eckholt, Margit), Amé-
rica Latina y la Doctrina Social de la Iglesia (1-5), Buenos Aires
1992/1993.

Schréder, Christian, Das Weltsozialforum. Eine Institution der Glo-
balisierungskritik zwischen Organisation und Bewegung (The World
Social Forum: An Institution of the Global Justice Movements be-
tween Organization and Movement), Bielefeld 2015.

Silber, Stefan, Poscolonialismo. Introduccién a los estudios y las
teologias poscoloniales, Cochabamba 2018.

—, Postkoloniale Theologien. Eine Einfithrung, Titbingen 2021.

Silva, Sergio, Theologiegeschichte Lateinamerikas seit 1945, in: Meier,
Johannes/Stralner, Veit (Hg.), Kirche und Katholizismus seit 1945

- am13.02.2028, 15:48:31,

125


https://doi.org/10.14361/9783839462454-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

126 Teil A: Entwicklungsparadigmen gestern und heute

(6) Lateinamerika und Karibik, Paderborn/Miinchen/Wien/Ziirich
2009, 29-58.

Ziai, Aram, Entwicklungstheorie nach der Post-Development Kritik.
Plidoyer fir eine Wissenssoziologie der Entwicklungstheorie und
die Abschaffung des Entwicklungsbegriffs, in: Ziai, Aram (Hg.), Im
Westen nichts Neues? Stand und Perspektiven der Entwicklungs-
theorie (Entwicklungstheorie und Entwicklungspolitik) (14), Baden-
Baden 2014.

—, Postkoloniale Perspektiven auf »Entwicklung«, in: Peripherie 30
(2010), 399—426.

- am13.02.2028, 15:48:31,


https://doi.org/10.14361/9783839462454-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

