
Entwicklung oder Befreiung? Ein kritischer

Blick auf Entwicklungsparadigmen

aus interkulturell-theologischer Perspektive

Margit Eckholt

1. Der Kontext der systematisch-theologischen Überlegungen
zur Entwicklungsforschung

1.1 Zum Verhältnis von Religion und Entwicklung aus Perspektive

der Entwicklungsforschung

Im Zuge der Ausgestaltung der Entwicklungsforschung in sozial-

und politikwissenschaftlicher Perspektive seit den 1960er Jahren hatte

das Thema »Religion« keinen zentralen Stellenwert, Forscher*innen

sprechen von einer »Leerstelle in der Beschäftigung mit Religion«1.

Im Hintergrund standen im europäischen Kontext die Rezeption von

Säkularisierungstheorien und religionskritische Perspektiven, die Re-

ligionen als hemmend für Entwicklung angesehen haben: Angesichts

der Mitschuld an Kolonialismus, Ausbeutung, Unterdrückung und

Zerstörung einheimischer Kulturen sei »Unterentwicklung« nicht nur

1 Kraus/Scalet, Christlicher Glaube als Quelle gesellschaftskritischer Diskur-

se und befreiender Praxis, 4; zu aktuellen Fragen der Entwicklungstheorie

und -politik: Menzel, Entwicklungstheorie, 11–204; Nuscheler, Weltprobleme,

205–421; in beiden Beiträgen wird der Faktor »Religion« nicht benannt. Ein ak-

tueller Zugang zur Entwicklungtheorie in postkolonialer Perspektive: Ziai, Post-

Development Kritik, 97–119.

https://doi.org/10.14361/9783839462454-006 - am 13.02.2026, 15:49:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462454-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


100 Teil A: Entwicklungsparadigmen gestern und heute

ökonomischen Abhängigkeiten vom »Norden« bzw. »Westen« geschul-

det, sondern auch kulturellen und religiösen Faktoren. Erst in den

letzten Jahren ist es zu einem Umdenken gekommen, Politikwissen-

schaftler*innen wie Martin Riesebrodt2 weisen auf die Bedeutung

von Religionen für die Einschätzung globaler Entwicklungen hin als

ein höchst ambivalentes Phänomen angesichts der Zunahme funda-

mentalistisch-religiöser und populistisch-politischer Bewegungen,

die Religionen politisch und gesellschaftlich vereinnahmen. Dies ist

religionsübergreifend festzustellen, wie z.B. im Islam, Buddhismus

und im Christentum, in dem von einer »Pentekostalisierung« gespro-

chen wird, der Ausgestaltung charismatischer Religionsformen, sowohl

im Protestantismus als auch im Katholizismus.3

Weil sich in einer globalisierten Welt auch Wissenschaft globali-

siert und Politik- und Sozialwissenschaften ebenso wie die Theologien,

die Religionswissenschaften und die Religionssoziologie weltweite

Entwicklungen immermehr in den Blick nehmen und trans- und inter-

kulturelle Dynamiken die methodischen Ansätze zu prägen beginnen,

verändert sich auch das in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts

dominante Säkularisierungsparadigma. Religionen hatten in den Kon-

texten des »Südens« immer einen zentralen Stellenwert, sie waren und

sind öffentliche Akteure, und so verändert sich durch die Rezeption

der Perspektiven des »Südens« die die Wissenschaften des »Westens«

bestimmende Säkularisierungsthese. In den Development Studies ist

so von einem »religious turn« die Rede, von einer »postsäkulare(n)

Hinwendung zur Religion in Entwicklungspolitik und -forschung«4.

Die Bedeutung von Religion wird dabei eher funktionalistisch gesehen,

2 Vgl. Riesebrodt, Rückkehr der Religionen.

3 Vgl. Fontana/Luber, Politischer Pentekostalismus; Eckholt, Pentekostalismus,

202–225.

4 Kraus/Scalet, Christlicher Glaube als Quelle gesellschaftskritischer Diskurse

undbefreiender Praxis, 5; die Autoren beziehen sich auf Arbeiten vonDeneulin,

Severine/Rakodi, Caroline, Revisiting Religion: Development Studies Thirty

Years On, in: World Development 39 (2022), 41–54; Jones, Ben/Juul Petersen,

Marie, Instrumental, Narrow, Normative? Reviewing recent work on religion

and development, in: Third World Quarterly 32 (2011), 1291–1306.

https://doi.org/10.14361/9783839462454-006 - am 13.02.2026, 15:49:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462454-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Margit Eckholt: Entwicklung oder Befreiung? 101

Religion wird in der Entwicklungspolitik in ihrer praktischen Funktion

wahrgenommen, in den Blick genommen werden die »Faith-Based

Organisations« (FBOs) bzw. die »Religious Non-Government Organisa-

tions« (RNGOs). In diesem Zusammenhang hatte das Bundesministeri-

um fürwirtschaftlicheZusammenarbeit (BMZ) 2014 ein Programmbzw.

eine Taskforce zum Thema »Werte, Religion und Entwicklung« einge-

richtet. Eine wissenschaftliche und kritische Auseinandersetzung mit

der Bedeutung von Religion(en) im Zusammenhang der Entwicklungs-

politik erfolgt von öffentlicher/staatlicher Seite nicht, und so kommt

gerade hier denTheologien im interdisziplinären Gespräch mit Politik-

und Sozialwissenschaften und Entwicklungsforschung neue Bedeu-

tung zu: um kritische Perspektiven und theoretische Reflexionen im

Blick auf die Bedeutung von Religion(en) im Kontext von Entwicklung

einzubringen und so der »Leerstelle« von Religion im Entwicklungsdis-

kurs auf eine konstruktive Weise entgegenzuwirken und theologische

Argumentationen im interdisziplinären Diskurs neu zu verankern.

In diesem Zusammenhang bietet sich die Chance für eine Relektüre

von theologisch-philosophischen Diskursen, die im Zuge der Ausbil-

dung der Befreiungstheologien seit Mitte der 1960er Jahre gewachsen

sind und sich vor dem Hintergrund einer kritischen Reflexion auf das

Entwicklungsparadigma der damaligen Jahre ausgestaltet haben. In

den folgenden Überlegungen soll darum an die Entstehung der Befrei-

ungstheologie Ende der 1960-er Jahr und die Debatten um den Begriff

der Befreiung erinnert werden. In diesen neuen theologischen Diskur-

sen löst der Begriff der »Befreiung« – wie ich kurz zeigen werde – den

Begriff der »Entwicklung« ab, und es wird in der folgenden Erinnerung

an diese Debatten der 1960er und -70er Jahre die Frage sein, welche

Relevanz diese Debatten heute noch haben können. Befreiungstheolo-

gien waren nach dem Fall der Mauer im Jahr 1989 aus dem Fokus von

Sozialwissenschaften und Entwicklungsarbeit gerückt, ihr Ende schien

auch aus konservativ-kirchlicher Perspektive nun endgültig eingeleitet.

Aber,was interessant ist, dies ist eine nordatlantisch-westliche Perspek-

tive gewesen: Durch alle Kritiken hindurch, gerade auch von Seiten des

kirchlichen Lehramtes Mitte der 1980er-Jahre – die Glaubenskongre-

gation kritisierte in den Instruktionen »Libertatis nuntius« (1984) und

https://doi.org/10.14361/9783839462454-006 - am 13.02.2026, 15:49:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462454-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


102 Teil A: Entwicklungsparadigmen gestern und heute

»Libertatis conscientia« (1986) die Rezeption marxistischer Theoriebil-

dung in der Befreiungstheologie und einzelne theologische Positionen

der Befreiungstheologien scharf5 –, sind befreiungstheologische und

-philosophische Diskurse in Lateinamerika von Relevanz geblieben,

und ihre Impulse sind eingegangen in kritische soziale Bewegungen

weltweit; dafür steht z.B. das 2001 in Porto Alegre gegründete und von

dort ausgegangeneWeltsozialforum6, ebenso die weltweite Vernetzung

befreiungstheologischer Ansätze, die auch in anderen Kontinenten in

die jeweiligen Kontexte eingebettete Formen ausgebildet haben und

die eine Verbindung mit sozialen Bewegungen an der Seite der Armen

eingegangen sind. Seit den 1990er Jahren hat sich die Befreiungstheolo-

gie zudem immermehr ausdifferenziert, hat feministisch-theologische

und indigene Perspektiven entwickelt an der Seite von Bewegungen von

Frauen sowie der »pueblos originarios«, der eingeborenenVölker.Heute

erhalten befreiungstheologische Ansätze neue Bedeutung im Zuge der

Rezeption post- und dekolonialer wissenschaftlicher Ansätze auch in

den akademischen Zentren des Nordens.7

Im Hintergrund der vorliegenden Überlegungen steht eine in-

terkulturell-theologische Methodik, die offen ist für Nord-Süd- bzw.

Süd-Nord-Transfers in der wissenschaftlichen Theoriebildung und die

eingebettet ist in ein wissenschaftlich-kirchliches und entwicklungs-

politischesAustauschprogrammmit Lateinamerika.Das beinhaltet,wie

in den folgenden Überlegungen aufgezeigt wird, eine Präferenz für das

Dekolonialisierungsparadigma, gerade weil dieses – im Unterschied

zu postkolonialen Ansätzen – mit einer kritischen und in diesem Sinn

befreiungstheologischen Perspektive verbunden ist.8

5 Zur Entwicklung der Befreiungstheologie vgl. Silva, Theologiegeschichte La-

teinamerikas seit 1945, 29–58.

6 Schröder, Das Weltsozialforum.

7 Vgl. dazu: Silber, Postkoloniale Theologien.

8 Vgl. Eckholt, Von »Kontaktzonen« und »dritten Räumen«, 105–124.

https://doi.org/10.14361/9783839462454-006 - am 13.02.2026, 15:49:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462454-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Margit Eckholt: Entwicklung oder Befreiung? 103

1.2 »Religion als Ressource befreiender Entwicklung«:

die entwicklungspolitische Verortung im Rahmen der Arbeit

von ICALA (Intercambio cultural alemán-latinoamericano)

In meinen wissenschaftlichen Arbeiten auf dem Feld der Dogmatik/

Fundamentaltheologie habe ich seit Ende der 1990er Jahre an Grund-

lagen gearbeitet, im deutschsprachigen wissenschaftlichen Kontext

die Bedeutung kontextueller Theologien und interkultureller, welt-

kirchlicher und globaler Perspektiven für die theologische Methodik zu

erschließen.9 Das war und ist nicht nur ein theoretisches Unterfangen,

sondern ich bin mit verschiedenen weltkirchlich arbeitenden Institu-

tionen vernetzt, vor allem mit Adveniat, dem Institut für Weltkirche

und Mission in Frankfurt (IWM) und dem Internationalen Institut

für missionswissenschaftliche Forschungen (IIMF), es bestand bzw.

bestehen aber auch gute Beziehungen zu den in Aachen angesiedelten

kirchlichenWerkenMissio undMisereor.Ehrenamtlich bin ich seit über

zwanzig Jahren in zwei weltkirchlich arbeitenden Stipendienwerken

tätig, als Mitglied im Akademischen Ausschuss und der Mitglieder-

versammlung des Katholischen Akademischen Ausländer-Dienstes

(KAAD), der vor über 60 Jahren gegründet worden ist, und als Vorsit-

zende des Kuratoriums und Leiterin von ICALA (Intercambio cultural

alemán-latinamericano – Stipendienwerk Lateinamerika-Deutschland

e.V.). Auf diesen Kontext meines interkulturell-theologischen Arbeitens

möchte ich kurz eingehen, weil damit die Brücke gebaut wird zum

zweiten Teil der vorliegenden Überlegungen, dem Verhältnis von Ent-

wicklung und Befreiung, wie es sich in den Befreiungstheologien seit

Ende der 1960er Jahre ausgestaltet hat.

Das Stipendienwerk Lateinamerika-Deutschland ist 1968 von Bern-

hard Welte und Peter Hünermann in Zusammenarbeit mit argentini-

schen Kollegen – darunter der Religionsphilosoph Héctor Délfor Man-

drioni – gegründet worden. Seit 1969 wird das Stipendienwerk von der

Bischöflichen Aktion Adveniat finanziell gefördert, seine Arbeit dient

9 Eckholt, Poetik der Kultur.

https://doi.org/10.14361/9783839462454-006 - am 13.02.2026, 15:49:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462454-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


104 Teil A: Entwicklungsparadigmen gestern und heute

der wissenschaftlich-theologischen Begleitung der Kooperation zwi-

schen der katholischen Kirche in Deutschland und den Ortskirchen in

Lateinamerika im Sinn eines »kulturellen Austausches« und der Förde-

rung von wissenschaftlichen Arbeiten (meist Promotionsprojekten) von

jüngeren lateinamerikanischen Theolog*innen und Philosoph*innen.

Bernhard Welte hat das Stipendienwerk 1973 als Werk auf dem Feld des

»internationalen Kulturaustausches« bezeichnet; seit seiner Gründung

steht ICALA für eine Gestalt der Avantgarde der Entwicklungsarbeit

auf Ebene der internationalen wissenschaftlichen Kooperation auf den

Feldern von Theologie, Philosophie, Sozial- und Kulturwissenschaften:

Avantgarde deshalb, weil von Beginn an der Aspekt des »intercambio«,

des Austausches, des Dialogs, einer gleichberechtigen Zusammenarbeit

zwischen Deutschland und Lateinamerika im Zentrum stand, und weil

sich die Arbeit von ICALA – die mit der Gründung von Partnergremien

inArgentinienundChile begonnenhatte–dynamisch,dengesellschaft-

lichen, kulturellen, wissenschaftlichen und kirchlichen Entwicklungen

in Lateinamerika entsprechend, weiter entwickelt hat. Im Laufe der

Jahre haben sich mittlerweile 14 Partnergremien ausgebildet, zuletzt

in Zentralamerika und in Salta/Argentinien; zwei interkontinental ar-

beitende Programme sind gegründet worden: zur wissenschaftlichen

Arbeit im Kontext der Frauenförderung und der Förderung der pueblos

originarios.10

ICALAhat seit BeginndieAusbildung einer neuenGestalt des »Glau-

bensbewußtseins des Gottesvolkes« in Lateinamerika begleitet, so das

zentraleMotiv derDissertation eines der erstenDoktoranden aus Chile,

desHerz-Jesu-Priesters RonaldoMuñoz (1933–2009), dessen Studie 1973

auf Spanisch erschienen ist und dessen Leistung Joseph Ratzinger, da-

mals Professor an der neugegründeten Universität Regensburg, an der

die Doktorarbeit entstand, in einem befürwortenden und doch eine ge-

wisse Skepsis im Blick auf den weiteren Weg der lateinamerikanischen

10 Zum Folgenden vgl. den Beitrag Eckholt, Im Dienst des »internationalen Kul-

turaustausches«, 53–70; zur Geschichte von ICALA: Eckholt, Netzwerk für den

Austausch, 201–205; dies., Wer kann die neue Solidarität leisten und wie kann

sie geleistet werden?, 239–257.

https://doi.org/10.14361/9783839462454-006 - am 13.02.2026, 15:49:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462454-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Margit Eckholt: Entwicklung oder Befreiung? 105

Theologie äußerndenWort gewürdigt hat.11 RonaldoMuñoz ist einer der

bedeutendsten chilenischen Befreiungstheolog*innen, der wie viele an-

dereTheolog*innen oder den neuen befreienden Ansätzen verbundenen

und sie ausgestaltenden Pädagog*innen oder Philosoph*innen von ICA-

LAüber einStipendiumfürdie Promotion inDeutschlandoder eine For-

schung sur place gefördert worden ist.

Das interkulturelle, im lebendigen Gespräch interdisziplinär arbei-

tender Wissenschaftler*innen des deutschen Kuratoriums und ihrer

lateinamerikanischen Kolleg*innen an den Universitäten Buenos Ai-

res, Córdoba, Mendoza, Santiago de Chile und Valparaíso (das waren

die ersten lateinamerikanischen Consejos, die in Kooperation mit den

theologischen und philosophischen Studienzentren gegründet wurden)

erwachsene Arbeiten hat den Prozess der Ausgestaltung der lateiname-

rikanischen Befreiungstheologie und einer in die lateinamerikanischen

Realitäten inkulturierten Philosophie begleitet.Die Promotionsprojekte

auf den Feldern vonTheologie, Philosophie, Erziehungswissenschaften,

die bereits in den 1970er Jahren gemeinsam von den lateinamerika-

nischen Consejos (Beiräten) und dem deutschen Kuratorium ausge-

wählt worden sind, wurden an verschiedenen Orten in Deutschland

durchgeführt – u.a. den Universitäten Freiburg, Regensburg und

Münster; in Aachen wurde etwas später am Beginn der 1990er Jahre

eine Promotion zur lateinamerikanischen Philosophie durchgeführt.

Die Wissenschaftler und Wissenschaftlerinnen haben die politischen

und kulturellen Umbruchsprozesse in ihren jeweiligen Ländern auf-

merksam verfolgt und vor dem Hintergrund der theologischen und

kirchlichen Neuorientierungen, die das 2. Vatikanische Konzil bedeutet

hat, ein ihren Kontexten entsprechendes und auf die verschiedenen

Befreiungspraktiken an der Seite der Armen bezogenes neues Denken

und wissenschaftliches Arbeiten entfaltet.

Der lebendige Austausch im Stipendienwerk zwischen Latein-

amerika und Deutschland und die solide und sensible Begleitung des

Entstehungsprozesses einer neuenGrundgestalt theologischer Arbeit in

11 Interview mit P. Ronaldo Muñoz SS.CC., Santiago de Chile, 25. April 2008,

173–175.

https://doi.org/10.14361/9783839462454-006 - am 13.02.2026, 15:49:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462454-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


106 Teil A: Entwicklungsparadigmen gestern und heute

Lateinamerika haben zu einer differenziertenBeurteilung derTheologie

der Befreiung und ihrer Entstehungskontexte beigetragen: wie sie aus

praktischen pastoralen und politischen Vollzügen erwachsen ist, wie

sie Basisgemeinden und Basisbewegungen verbundenwar, in politisch-

soziale und kulturelle Prozesse in den verschiedenen Regionen Latein-

amerikas eingebettet war und von dort nach neuen Instrumentarien

der Analyse der Realität gesucht hat. Vor diesem Hintergrund hatte

ICALA angesichts der Kritik an der Arbeit der Bischöflichen Aktion

Adveniat, die das MemorandumwestdeutscherTheologen – 1977 unter-

zeichnet u.a. von Karl Rahner, Johann Baptist Metz,Herbert Vorgrimler

und Norbert Greinacher – formuliert hatte, auf die undifferenzierten

Einschätzungen dieses Memorandums verwiesen und aufgezeigt, wie

Adveniat befreiungstheologisches, -philosophisches und -pädagogi-

sches Arbeiten gefördert hat.12

Die Klärungsprozesse im Blick auf die Methodik der Theologie der

Befreiung sind im interkulturellen Diskurs des Stipendienwerks von

Anfang an in einen weiten – interdisziplinären und in die verschie-

denen Realitäten Lateinamerikas inkulturierten – Horizont gestellt

worden. Bernhard Welte hatte auf dem im September 1973 in Embalse

de Rio Tercero stattgefundenen Seminar Impulse für die »integración

humana como encuadramiento del nuevo humanismo«13 (»menschliche

Integration als Rahmen des neuen Humanismus«) als Leitperspektive

der neuen theologischen und philosophischen Aufbrüche gegeben,

und genau das bedeutet, so Juan Carlos Scannone, die Vielfalt kultu-

reller Gegebenheiten wahrzunehmen und die »Unterschiede zwischen

den Völkern, den Menschen und den Bereichen des Menschlichen zu

berücksichtigen«14.

ICALA hat von seiner Gründung an über die Förderung von

Promotionsprojekten, aber auch von interkontinentalen Tagungen,

an denen vor allem ehemalige Stipendiaten und Stipendiatinnen und

den Partnergremien in Lateinamerika verbundene Wissenschaftler

12 Eckholt, Im Dienst des »internationalen Kulturaustausches«, 57–63.

13 Scannone, Hacia un nuevo humanismo, 11.

14 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839462454-006 - am 13.02.2026, 15:49:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462454-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Margit Eckholt: Entwicklung oder Befreiung? 107

undWissenschaftlerinnen teilgenommen haben, dazu beigetragen, die

methodischen Grundlagen der Befreiungstheologien weiter zu reflek-

tieren. Sie haben auf deren Einbettung in die verschiedenen kulturellen

Kontexte hingewiesen, ebenso auf die Notwendigkeit, interdisziplinär

zu arbeiten, sozial-, politik- und wirtschaftswissenschaftliche Studi-

en zu rezipieren und ein neues Konzept von Vernunft zu entwickeln,

das an die lateinamerikanischen – indigenen – Traditionen anknüpft

und damit Kritik übt an einem westlichen Konzept von Vernunft, ei-

ner »instrumentellen Vernunft«15. In diesem Zusammenhang standen

z.B. Arbeiten von Stipendiat*innen wie dem chilenischen Soziologen

Pedro Morandé, der in seiner Studie bei Hanns-Albert Steger an der

Universität Erlangen zu »Synkretismus und offizielles Christentum

in Lateinamerika«16 die Bedeutung der Volksreligion herausgearbeitet

hat, wie sie bereits im kolonialen Lateinamerika ein widerständiges

Moment zu einer westlichen Moderne darstellt und in einigen Formen

der Theologie der Befreiung zu einer Referenz für die Weiterentfaltung

der Methodik theologischen Arbeitens wird. »Diese neue Strömung der

lateinamerikanischen Theologie, die die konkreten Formen der katho-

lischen Volkskulturen neu zu bewerten versucht, zielt damit darauf ab,

die Problematik der Befreiung in der Weise neu zu definieren, in der

nicht nur das aufgeklärte Bewußtsein, sondern vielmehr das Volk als

solches, als historisches Subjekt betrachtet werden kann. Da nur die

Volksreligion der instrumentellen Vernunft Widerstand leiste, sei sie

der einzige Ausgangspunkt für die Überwindung der herrschenden

Ideologie, die Lateinamerika in seiner Abhängigkeit hält.«17 Arbeiten

zur Volksreligiosität erhielten z.B. in der argentinischen Ausprägung

15 Scannone, Hacia un nuevo humanismo, 12. Kritiker der Befreiungstheologie

wie Alfonso López Trujillo hatten dieser vorgeworfen, sie sei angesichts der

Rezeption sozialwissenschaftlicher Methodiken gerade keine lateinamerikani-

sche Theologie: Alfonso López Trujillo, Die Theologie der Befreiung in Latein-

amerika, 71.

16 Morandé, Synkretismus und offizielles Christentum in Lateinamerika.

17 Ebd., 32.

https://doi.org/10.14361/9783839462454-006 - am 13.02.2026, 15:49:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462454-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


108 Teil A: Entwicklungsparadigmen gestern und heute

derBefreiungstheologie,der »teología del pueblo«, einewichtigeBedeu-

tung,unddies auch inZeiten, in denen andereBefreiungstheolog*innen

diesen religiösen Phänomenen vor dem Hintergrund marxistischer

Religionskritik kritisch gegenüberstanden.18 Arbeiten auf dem Feld der

Kirchengeschichte, die das Kuratorium des Stipendienwerks im Um-

feld der Erinnerung an die 500 Jahre der Präsenz des Christentums in

Lateinamerika vergegeben hat, vertiefen diese Perspektive der Kultur-

analyse.19 Insofern ist von ICALA auch nicht die Einschätzung vertreten

worden – wie in vielen westlichen entwicklungspolitischen Kreisen –,

dass mit dem Fall der Mauer und dem Ende sozialistisch geprägter po-

litischer Regime auch das Ende derTheologie der Befreiung eingeläutet

sei.

VonBedeutung–gerade für die Perspektive dieses Sammelbandes–

sind die interkontinentalen Tagungen und deutsch-lateinamerikani-

schen Dialogprojekte, die unter Beteiligung von ICALA durchgeführt

worden sind: so das Forschungsprojekt zur »Katholischen Soziallehre

in Lateinamerika«, das von 1986 bis 1993 unter der Leitung von Peter

Hünermann in Deutschland und Juan Carlos Scannone in Argentinien

im Auftrag der Wissenschaftlichen Arbeitsgruppe für weltkirchliche

Aufgaben der Deutschen Bischofskonferenz und in Zusammenarbeit

mit 4 interdisziplinären Arbeitsgruppen in Brasilien, Argentinien, Chile

und Peru durchgeführt worden ist und das Verhältnis von Theologie

der Befreiung und katholischer Soziallehre unter wirtschaftlicher, po-

litischer, sozialer, kultureller und religiöser Hinsicht beleuchtet hat.20

18 Zur teología del pueblo vgl. Scannone, La teología del pueblo; zur frühen Aus-

einandersetzung um die »Volksreligion«: Rahner/Modehn/Göpfert, Volksreligi-

on.

19 Vgl. hier die von JohannesMeier, Mitglied des Kuratoriums, angestoßenen Pro-

jekte zur Geschichte des Jesuitenordens in Lateinamerika: Jesuiten zentraleu-

ropäischer Provenienz inPortugiesisch- undSpanisch-Amerika (17./18. Jahrhun-

dert).

20 Vgl. die deutschsprachige Publikation: Hünermann/Scannone, Lateinamerika

und die Katholische Soziallehre; die spanischsprachige Publikation: Scannone/

Hünermann, América Latina y la Doctrina Social de la Iglesia.

https://doi.org/10.14361/9783839462454-006 - am 13.02.2026, 15:49:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462454-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Margit Eckholt: Entwicklung oder Befreiung? 109

Die Polarisierung von katholischer Soziallehre und Theologie der Be-

freiung, zu der es seit Beginn der 1970er Jahre – verschärft durch die

Tagungen und Publikationen des Studienkreises »Kirche und Befrei-

ung« in Deutschland (unter Leitung von Kardinal Hengsbach) – und

dann durch die beiden Instruktionen der Glaubenskongregation »Li-

bertatis nuntius« (1984) und »Libertatis conscientia« (1985) kam, wurde

in den wissenschaftlichen Arbeiten dieses Projekts in interdisziplinärer

Zusammenarbeit von Theologie, Philosophie, Sozial-, Wirtschafts- und

Politikwissenschaften aufgebrochen. Soziallehre in Lateinamerika kann

nicht als »System«, als »Lehre« im Sinne einer »Doktrin«, auch nicht als

»dritter Weg« im Sinne eines konkreten Gesellschaftsentwurfs verstan-

den werden. Aus den Wurzeln des Evangeliums heraus ist Soziallehre

eine kritische und konstruktive Begleiterin bei der Gestaltung einer

menschenwürdigen Gesellschaft und darin wesentlicher Bestandteil

der Pastoral der Kirche. Soziallehre ist insofern Teil des Evangelisie-

rungsauftrages der Kirche und der Glaubensverkündigung, was Papst

Johannes Paul II in »Centesimus annus« (Nr. 55) formuliert und Papst

Franziskus in seinen Apostolischen Schreiben »Evangelii gaudium«

(2013), »Laudato siʼ« (2015) und »Fratelli tutti« (2020) weiter entfaltet

hat.EsgehtumeineBegegnungvonEvangeliumundKultur,eine immer

wieder neue Gegenwart des Evangeliums in der Kultur im Dienst eines

Zusammenlebens in Gerechtigkeit und Frieden. Eine solche Begegnung

ist verwandelnde und befreiende Begegnung, die – und das sind die

Impulse aus der Befreiungstheologie für die Soziallehre – den Mut

hat, prophetisch gegen unterdrückerische Strukturen die Stimme zu

erheben, sei es gegen Strukturen außerhalb oder innerhalb der Kirche.21

21 Medellín, DP 476: »Wenn unsere Soziallehre glaubwürdig und für alle annehm-

bar sein soll, so muß sie auf wirksame Weise den schweren Herausforderun-

gen und Problemen, die unsere lateinamerikanische Realität kennzeichnen,

gerecht werden. Menschen, die durch Entbehrungen aller Art geschädigt wur-

den, verlangen von unserem Bemühen um Förderung dringende Aktionen, die

Hilfswerke und Fürsorgetätigkeit ständig notwendig machen. Wir können die-

se Lehre nicht wirksam verkünden, ohne sie für uns selbst zum Maßstab unse-

res persönlichen und institutionellen Verhaltens zumachen. Die Lehre verlangt

https://doi.org/10.14361/9783839462454-006 - am 13.02.2026, 15:49:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462454-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


110 Teil A: Entwicklungsparadigmen gestern und heute

Soziallehre in Lateinamerika, so ein zentrales Fazit dieses Projekts, de-

ren Fundament der mit den Armen solidarische Christus ist, hat teil an

der »neuen historischen Identität« der Kirche Lateinamerikas, die sich

als »arme Kirche für die Armen« (Papst Franziskus) solidarisch weiß

mit den Armen und Ausgegrenzten in Gesellschaft, Wirtschaft, Politik

und Kultur. In diesem Zusammenhang sind auch – wie im folgenden

Punkt gezeigt wird – die Begriffe Befreiung und Entwicklung aufein-

ander bezogen worden, und in diesem Sinn ist die Erinnerung an die

50 Jahre der 2. Generalversammlung des lateinamerikanischen Episko-

pats in Medellín und die 50 Jahre des Stipendienwerks Lateinamerika-

Deutschland unter das Stichwort »Religion als Ressource befreiender

Entwicklung« gestellt worden.22

2. Befreiung – und nicht Entwicklung?
Der entwicklungspolitische Kontext der Entstehung
der Befreiungstheologien

2.1 Vom Vatikanum II nach Medellín – der Gründungsmoment

der Befreiungstheologien

Die 1960er Jahre – der historische Kontext der Entstehung der Befrei-

ungstheologien – waren ein Jahrzehnt zentraler politischer, sozialer

und kultureller Umbrüche: Entkolonialisierung, Befreiungsbewegun-

gen und damit verbundene Kriege und Gewalt im asiatischen Kontext

(Korea, Vietnam), in den afrikanischen Ländern, die Kubakrise als

Zeichen der Zuspitzung des Ost-West-Konflikts, in Lateinamerika ein

Aufbrechen der feudalen Strukturen (Landbesitz und politische Macht

lagen in den Händen einer – zumeist weißen – Elite), Bewegungen der

Campesinos, der Arbeiterschaft und Studenten und Studentinnen, aber

auch vielfältige soziale und religiöse Aufbrüche an der bzw. an die Seite

von uns folgerichtiges Handeln, Kreativität, Mut und vollkommenes Engage-

ment.«

22 Vgl. Eckholt, Religion als Ressource.

https://doi.org/10.14361/9783839462454-006 - am 13.02.2026, 15:49:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462454-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Margit Eckholt: Entwicklung oder Befreiung? 111

der Armen. Unterstützt wurde der kirchliche Aufbruch durch das 2.

Vatikanische Konzil, auf dem und durch dieses angestoßen gerade die

dort versammelten Bischöfe aus den Ländern des Südens – aus Latein-

amerika z.B. Don Manuel Larraín aus Chile und Dom Hélder Câmara

aus Brasilien – ihrer ortskirchlichen Identität einen eigenen Ausdruck

gegeben und zu neuem Selbstbewusstsein gefunden haben. Angeregt

von der bei Konzilsbeginn gegründeten Gruppe »Kirche der Armen«

(die dann einen entscheidenden Impuls für den sog. Katakombenpakt

gegeben hat, der am 6. November 1965 in der Domitila-Katakombe

geschlossen worden ist) haben sie diese Identität ausgerichtet am be-

freienden Evangelium Jesu Christi, an der Reich-Gottes-Botschaft, den

Seligpreisungen vor allem für die Armen. Gleichzeitig bildete sich in

den Ortskirchen des Südens, gerade in Lateinamerika, das aus, was

Pater Ronaldo Muñoz das »neue Glaubensbewusstsein« einer Kirche

an der Seite der Armen nannte: Priester und Ordensleute entwickelten

eine neue Gestalt der Seelsorge, verbunden mit einer »inserción« in die

Armenviertel oder an der Seite der armen Landbevölkerung; in Basis-

gemeinden wurde christliches Gemeindeleben mit einem konkreten

Einsatz für das »empowerment« – gerade in den Bereichen von Bildung

und Gesundheit – verbunden. Das bedeutete einen Aufbruch aus einer

die lateinamerikanische Kultur über Jahrhunderte prägenden Gestalt

von Kirche, vom spanischen oder portugiesischen Barockkatholizis-

mus beeinflusst, an der Seite der Landbesitzer und der Mächtigen in

Politik und Gesellschaft. Der Bischof von Talca, Don Manuel Larraín –

damals Vorsitzender des CELAM –, war eine treibende Kraft, zusam-

men mit Bischöfen wie Dom Hélder Câmara oder José Dammert in

Peru oder Leonidas Proaño in Ecuador, die 2. Generalversammlung des

lateinamerikanischen Episkopats in Medellín 1968 einzuberufen, das

sog. »lateinamerikanische Konzil«. Das Abschlussdokument der Kon-

ferenz mit dem Titel »Die Kirche in der gegenwärtigen Umwandlung

Lateinamerikas im Lichte des Konzils«23 wurde zu einem zentralen Aus-

gangspunkt für die Ausgestaltung des Bewusstseins und Profils einer

23 Die Kirche in der gegenwärtigen Umwandlung Lateinamerikas im Lichte des

Konzils, in: Medellín, 11–133.

https://doi.org/10.14361/9783839462454-006 - am 13.02.2026, 15:49:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462454-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


112 Teil A: Entwicklungsparadigmen gestern und heute

Kirche an der Seite der Armen, der Campesinos, Landlosen und Arbei-

ter, imKampf gegenUnterdrückung undGewalt. ImKapitel zur »Armut

in der Kirche« ist von der »solidarischen Verpflichtung mit den Armen«

die Rede: »Diese Solidarität bedeutet, daß wir uns ihre Probleme und

Kämpfe zu eigenmachen und für sie zu sprechenwissen.Diesmuß sich

in der Anklage der Ungerechtigkeit und Unterdrückung konkretisieren,

im christlichen Kampf gegen die unerträgliche Situation, die der Arme

häufig erleiden muß, in der Bereitschaft zum Dialog mit den für diese

Lage verantwortlichen Gruppen, um ihnen ihre Pflichten begreiflich zu

machen.«24

Das waren »Geburtsstunde«, Kairos und Ausgangspunkt für die

Entstehung einer neuen Gestalt von Theologie, die als gemeinsame Be-

wegung von den kirchlichen und pastoralen Aufbrüchen verbundener

Priester und Ordensleute erwächst: Viele der Theologen der Gründer-

generation waren Berater der Bischöfe beim 2. Vatikanum oder der

Konferenz von Medellín, sie haben in diesen Jahren ihre wissenschaft-

lichen Arbeiten an progressiven theologischen Zentren in Europa – so

in Löwen oder Paris – verfasst, sie haben neue methodische Ansätze im

Dialog mit den Sozialwissenschaften entfaltet, haben auf die Methodik

der »jeunesse ouvrière catholique«, der neuen sozialen Bewegungen

und Laienbewegungen in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts in Eu-

ropa, zurückgegriffen: Sehen–urteilen–handeln, d.h. es geht zunächst

um eine genaue Kontextanalyse, um eine Interpretation der »Zeichen

der Zeit«: der Situation von Ungleichheit, Armut, von Exklusionen,

Gewalt und politischer Unterdrückung durch Militärdiktaturen, von

ökonomischen und neokolonialen Abhängigkeiten. Daraus entwickelt

sich über die »Konfrontation« mit dem Evangelium eine neue theologi-

sche Methodik und Arbeit, die auf die Praxis ausgerichtet ist: im Dienst

des Evangeliums vom Heil und der Erlösung in Jesus Christus; was

Heil, was Erlösung ist, nimmt konkrete praktische Gestalten an. Immer

mehr wurden dann in den 1970er und 80er Jahren aus den vielfältigen

Kontexten heraus eigenständige philosophisch-theologische Ansätze

entwickelt, über Kulturanalysen und – hier war das Datum 1992, die

24 Medellín, Dokument 14: Armut in der Kirche 10, 118.

https://doi.org/10.14361/9783839462454-006 - am 13.02.2026, 15:49:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462454-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Margit Eckholt: Entwicklung oder Befreiung? 113

Erinnerung an die Conquista im Jahr 1492, von Bedeutung – über den

Blick in die Geschichte der Eroberung,Kolonialisierung und Zerstörung

einheimischer Völker und Kulturen, aber auch der Befreiungsbewe-

gungen und Kräfte der Emanzipation in der Geschichte. Predigten und

Texte von Dominikanern wie Antonio de Montesinos und Bartolomé

de Las Casas wurden neu erschlossen, ebenso wie die Schrift von Gu-

amán Poma de Ayala »Nueva Corónica y Buen Gobierno«, in der ein

dem indigenen Volk entstammender Autormassive Kritik an Conquista

und spanischer Kolonialherrschaft geübt hat. Das war bereits, so der

Philosoph und Historiker Enrique Dussel, eine »ausdrücklicheTheologie

der Befreiung«25. In heutigen dekolonialen Ansätzen ist die Erinnerung

an diese Traditionen von zentraler Bedeutung.26

Die in unterschiedliche Kontexte eingebundenen Befreiungstheo-

logien differenzieren sich – auch vor dem Hintergrund von interner

und externer Kritik – in den Folgejahren weiter aus: Es entstehen fe-

ministische Theologien, die »teología negra«, die indigenen Theologien

in ihren unterschiedlichen Gestalten.27 Was sie verbindet – und was

die befreiungstheologischen Ansätze von Beginn an geprägt hat –,

ist der Fokus auf die einzelnen Subjekte, die Verankerung unter den

sogenannten »einfachen Leuten« und damit die Beteiligung an einem

Bewusstwerdungs- und »empowerment«-Prozess des ganzen Volkes:

Die von der lateinamerikanischen Kirche getroffene »Option für die

Armen« ist in diesem Sinn nicht als caritative Fürsorge zu verstehen,

sondern die Armen selbst sind Subjekte kirchlicher und sozialer Prak-

tiken und damit auch theologischer Arbeit, in dem Sinn, dass sich

Theologen undTheologinnen ihren »Ort« zu eigen machen, an der Seite

der Armen und in ihrem Dienst stehen. In genau diesem Zusammen-

hang ist der Begriff der »Befreiung« geprägt worden, wie im Folgenden

25 Dussel, Der Gegendiskurs der Moderne, 89; Kraus/Scalet, Christlicher Glaube

als Quelle gesellschaftskritischer Diskurse und befreiender Praxis, 27.

26 Vgl. Silber, Poscolonialismo; Quinero/Garbe, Kolonialität der Macht.

27 Vgl. z.B. Eckholt, Theologie der Befreiung, 1024–1028; dies., Religionen und Kir-

chen, 551–561.

https://doi.org/10.14361/9783839462454-006 - am 13.02.2026, 15:49:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462454-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


114 Teil A: Entwicklungsparadigmen gestern und heute

über den Blick auf die vor über 50 Jahren von Gustavo Gutiérrez vor-

gelegte »Theologie der Befreiung« deutlich gemacht werden soll; 1971

erschien das spanische Original, 1972 die deutsche Übersetzung dieses

großen »Klassikers« der Theologie des 20. Jahrhunderts.28 Am Ende

des ersten Kapitels der Theologie der Befreiung »Theologie als kritische

Reflexion« fasst Gutiérrez den neuen methodischen Ansatz folgender-

maßen zusammen: »Aus all diesen Gründenmüssen wir festhalten, daß

dieTheologie der Befreiung uns vielleicht nicht so sehr ein neuesThema

aufgibt als vielmehr eine neue Art, Theologie zu treiben. Theologie als

kritische Reflexion auf die historische Praxis ist also eine befreiende

Theologie, eine Theologie der befreienden Veränderung von Geschichte

und Menschheit und deshalb auch die Umgestaltung jenes Teils der

Menschheit, der – als ecclesia vereint – sich offen zu Christus bekennt.

Theologie beschränkt sich dann nicht mehr darauf, die Welt gedanklich

zu ergründen, sondern versucht, sich als ein Moment in dem Prozeß zu

verstehen, mittels dessen die Welt verändert wird, weil sie – im Protest

gegen die mit Füßen getretene menschliche Würde, im Kampf gegen

die Ausbeutung der weitaus größten Mehrheit der Menschen, in der

Liebe, die befreit, und bei der Schaffung einer neuen, gerechten und

brüderlichen Gesellschaft – sich der Gabe des Reiches Gottes öffnet.«29

2.2 Befreiung als neuer Name für Entwicklung

DieEntstehungszeit derBefreiungstheologiewar in entwicklungspoliti-

scherHinsicht ein Jahrzehnt vielfältigerAufbrüche.30 Auch inder katho-

lischen Soziallehrewird auf diese neuenDynamiken rekurriert, auf eine

vom Fortschrittsgedanken, von politischen und sozialen Aufbrüchen

geprägte Zeit. 1967 veröffentlichte Paul VI. die Enzyklika »Populorum

progressio«; »Entwicklung ist der neueName für Frieden« (PP 76–87) ist

28 Vgl. Becka/Gmainer-Pranzl (Hg.), Gustavo Gutiérrez: Theologie der Befreiung;

vgl. hier den Aufsatz von Kruip/Wittenbrink, Eine Entwicklung der Befreiungs-

theologie?, 87–111.

29 Gutiérrez, Theologie der Befreiung, 21.

30 Vgl. z.B. Kruip, Entwicklung oder Befreiung?, 23–107.

https://doi.org/10.14361/9783839462454-006 - am 13.02.2026, 15:49:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462454-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Margit Eckholt: Entwicklung oder Befreiung? 115

die Quintessenz des Dokuments, dasmit dem Friedensgedanken an die

1963 von Papst Johannes XXIII. veröffentlichte Sozialenzyklika »Pacem

in terris« anknüpft, diese nun auf den neuen globalen Kontext von Ar-

mut und wirtschaftlichen und politischen Abhängigkeitsverhältnissen

bezieht, dabei stark vom Fortschrittsgedanken der damaligen Jahre

geprägt ist. Im kirchlichen und theologischen Kontext wird nun ein Be-

griff aufgenommen, der seit den späten 1940er Jahren – vor allem durch

eine Rede des US-amerikanischen Präsidenten Harry S. Truman am

29.1.1949 – in den politischenDiskurs eingeführt worden ist, verbunden

mit einem modernisierungstheoretischen Ansatz und einem »evoluti-

ven Geschichtskonzept«31, »an dessen Spitze die US-Gesellschaft steht,

deren Lebens- und Konsummodell in die ›unterentwickelten‹ Regionen

derWelt exportiert werden soll; exemplarisch für diese Auffassung steht

das WerkThe stages of economic growth. An anti-communist manifesto (1960)

vonWalt Rostow«32.

Der Begriff Entwicklung, so der Politikwissenschaftler Aram Ziai

in einem Aufsatz zum Entwicklungsbegriff aus einer kritisch-postko-

lonialen Perspektive, stelle »ein Bündel von miteinander verknüpften

und normativ positiv aufgeladenen Prozessen dar, die in einigen Re-

gionen stattfanden und in anderen nicht (…). Partikulare historische

Prozesse erscheinen so unter Ausblendung ihrer Schattenseiten als

menschheitsgeschichtlicher Fortschritt und die eigene Gesellschaft als

ideale Norm, während andere Gesellschaften als defizitäre Versionen

derselben kategorisiert werden (›unterentwickelt‹).«33 Dieses Entwick-

lungsverständnis, das auf Modernisierungstheorien Bezug nimmt,

vor allem das Konzept einer »nachholenden Entwicklung«, das auf

die Länder des Südens, die sog. »Entwicklungsländer«, bezogen wird,

beanspruche, »Auskunft über die Möglichkeiten und Wege zu geben,

durch die ein in anderen Teilen der Welt erreichter Zustand – ›moder-

31 Gmainer-Pranzl, »…von der Entwicklung zur Befreiung«, 194 FN 3.

32 Ebd.

33 Ziai, Postkoloniale Perspektiven auf »Entwicklung«, 400; Gmainer-Pranzl,

»…von der Entwicklung zur Befreiung«, 193/4, FN 3.

https://doi.org/10.14361/9783839462454-006 - am 13.02.2026, 15:49:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462454-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


116 Teil A: Entwicklungsparadigmen gestern und heute

ne‹ Lebensverhältnisse – in Regionen zu verwirklichen sei, wo diese

Verhältnisse ›noch nicht‹ bestehen«34.

In den 1960er Jahren wurde in Lateinamerika auf der einen Seite

ein solcher modernisierungstheoretischer »desarrollismo« vertreten,

auf der anderen Seite formierten sich heftige Kritiken an diesem Ent-

wicklungsverständnis auf dem Hintergrund der neu entstehenden

»Dependenztheorie«, die – wie im Folgenden mit Überlegungen von

Gustavo Gutiérrez aufgezeigt wird – deutlich macht, dass Depen-

denz- und Hegemonieverhältnisse über den Begriff der Entwicklung

verschleiert werden, auch wenn in modernisierungstheoretischer Per-

spektive Situationen von »Unterentwicklung« angeprangert werden.

In diesem – in gewisser Weise ambivalenten – Sinn greift auch das

Dokument von Medellín die Enzyklika »Populorum progressio« und

den Begriff »Entwicklung« auf: »Wenn ›Entwicklung der neue Name

für Frieden ist‹, so ist die lateinamerikanische Unterentwicklung mit

den ihr eigenen Charakteristiken in den verschiedenen Ländern ei-

ne ungerechte Situation, die den Frieden bedrohende Spannungen

fördert.«35 Kennzeichen der »Unterentwicklung« Lateinamerikas sind

»Hunger und Elend, Massenerkrankungen und Kindersterblichkeit,

Analphabetismus und Marginalität, enorme Lohnunterschiede und

Spannungen zwischen den sozialen Klassen, Anfänge der Gewalt und

geringe Teilnahme des Volkes in Fragen des Gemeinwohls«36. Dabei

macht das Dokument vonMedellín aber auch darauf aufmerksam, dass

wennMenschenEntwicklung versagtwird, auch dies ein Akt vonGewalt

ist und dem Frieden schadet.37

Auch wenn die entwicklungstheoretischen Debatten der 1960er

Jahre nur kurz erwähnt werden konnten, so wird darin bereits deutlich,

dass eine Klärung des Begriffs der »Entwicklung« notwendig war – und

genau an dieser Stelle setzt die »Theologie der Befreiung« von Gustavo

34 Kößler, Modernisierungstheorien, 27; Gmainer-Pranzl, »… von der Entwicklung

zur Befreiung«, 194, FN 3.

35 Medellín, Dokument 2: Frieden 1, 31.

36 Medellín, Botschaft an die Völker Lateinamerikas, 14.

37 Medellín, Dokument 2: Frieden 1–7, 31/32; ebd. 14, 35.

https://doi.org/10.14361/9783839462454-006 - am 13.02.2026, 15:49:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462454-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Margit Eckholt: Entwicklung oder Befreiung? 117

Gutiérrez an. Der peruanische Theologe wird seinen neuen theologi-

schen Ansatz, wie Franz Gmainer-Pranzl in seinem Beitrag für den

Jubiläumsband zu Gustavo Gutiérrez’ Werk herausarbeitet, auf dem

Hintergrund der Absetzung von einem modernisierungstheoretischen

Entwicklungsverständnis ausbilden. »Die Teología de la liberación kann

auch als Dialog der (Befreiungs-)Theologie mit der Entwicklungs-

forschung gelesen werden, deren Erkenntnisse und Theorieansätze

Gutiérrez bestens kannte…«, so Franz Gmainer-Pranzl.38

Gustavo Gutiérrez hält ein paar Wochen vor der Konferenz in Me-

dellín einen Vortrag beim Nationaltreffen der Priesterbewegung ONIS

(»Oficina Nacional de Información Social«) in Chimbote zum Thema

»Hacia una teología de la liberación« und macht hier deutlich, dass

der Begriff Entwicklung »unzureichend«39 ist, gerade weil er rein öko-

nomisch verstanden werde und darum eine kritische Perspektive, die

auf die sozialen, kulturellen und religiösen Dimension des Kontextes

rekurriere, wichtig sei: gerade auch im Blick auf den Zusammenhang

von christlichem Glauben und der kolonialen Expansionen, im Blick

auf die Ambivalenz kirchlicher Positionierungen, was Fragen globaler

Ungleichheiten undHerrschaftsverhältnisse angehe.Entwicklungmuss

im Zusammenhang umfassender sozialer Prozesse gesehen werden,

der modernisierungstheoretische »desarrollismo« reiche nicht bis an

die »Wurzeln des Übels«40. Gutiérrez kritisiert in der »Theologie der

Befreiung« das genannte Modernisierungsparadigma, das Walt W.

Rostow in »The five stages-of-growth – a summary« (1960) folgen-

dermaßen benennt: 1. Phase der traditionellen Gesellschaft, 2. Phase

der Voraussetzungen für den ökonomischen Aufstieg, 3. Phase des

wirtschaftlichen Aufstiegs, 4. Phase der Entwicklung zur Reife, 5. Phase

des Zeitalters des hohen Massenkonsums.41 »Die rein auf Entwicklung

bezogene und aufModernisierung bedachte Sehweisemachte also blind

38 Gmainer-Pranzl, »… von der Entwicklung zur Befreiung«, 195.

39 Ebd., 195.

40 Ebd., 201.

41 Gutiérrez, Theologie der Befreiung, 75; Gmainer-Pranzl, »… vonder Entwicklung

zur Befreiung«, 201.

https://doi.org/10.14361/9783839462454-006 - am 13.02.2026, 15:49:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462454-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


118 Teil A: Entwicklungsparadigmen gestern und heute

für die Komplexität des Problems und, wenn man das Ganze ins Auge

faßt, für die konfliktgeladenen Aspekte des Prozesses.«42 Demgegen-

über ist der Begriff der Befreiung um vieles »angemessener«43, und

darum müsse es Ziel kirchlichen Handelns und theologischer Verant-

wortung sein, den Übergang »von der Entwicklung zur Befreiung«

zu gestalten.44 Im ersten Teil des Buches »Theologie und Befreiung«

setzt sich Gutiérrez mit dem Entwicklungsparadigma auseinander,

ebenso im dritten Teil zur »Option der lateinamerikanischen Kirche:

Der Prozess der Befreiung in Lateinamerika« und »Die Umgestaltung

der lateinamerikanischen Wirklichkeit«. Über den Begriff der »Be-

freiung« wird von den Armen ausgehend als Subjekte des politischen

Handelns gedacht; gerade diese »Option für die Armen« deckt auf, dass

dermodernisierungstheoretisch gefasste Entwicklungsbegriff dieWur-

zeln der Situation von Armut nicht fasst und entsprechend bekämpfte.

Der uruguayische Schriftsteller Eduardo Galeano fasst dies im Klassi-

ker »Die offenen Adern Lateinamerikas« folgendermaßen zusammen:

»Die Unterentwicklung ist keine Phase der Entwicklung, sondern ihre

Folge.«45

Wichtig wird darum die Teilnahme am Befreiungsprozess, eine Be-

freiung ausAbhängigkeiten,diemit einemProzess des »empowerment«

verbunden ist. Das ist der Ausgangspunkt einer neuen theologischen

Reflexion, die von der Praxis ausgeht und über Kontextanalyse und

Erschließung der befreienden Botschaft des Evangeliums wieder zur

Praxis führt. Gustavo Gutiérrez rezipiert in genau diesem Sinn das

neue dependenztheoretische Paradigma, das in den 1960er Jahren von

Chile ausgehend in ganz Lateinamerika zu einem zentralen entwick-

lungspolitischen Konzept wird: Begründet wurde es von Raúl Prebisch

(1901–1986), dem zweiten Generalsekretär der von der UNO gegründe-

ten CEPAL (»Comisión económica para América Latina y el Caribe«),

42 Gutiérrez, Theologie der Befreiung, 77.

43 Gmainer-Pranzl, »… von der Entwicklung zur Befreiung«, 195.

44 Gutiérrez, Theologie der Befreiung, 105.

45 Zitiert nach: Gmainer-Pranzl, »… von der Entwicklung zur Befreiung«, 207 FN

68.

https://doi.org/10.14361/9783839462454-006 - am 13.02.2026, 15:49:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462454-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Margit Eckholt: Entwicklung oder Befreiung? 119

dessen Anliegen war, für die lateinamerikanischen Ländern Wege zu

einer solidarischen, gerechten und partizipativen Gesellschaft zu er-

möglichen.»DerTerminusAbhängigkeit«, soGutiérrez, »ist demzufolge

einer der Schlüsselbegriffe für die Interpretation der lateinamerikani-

schen Wirklichkeit.«46 Benannt werden die strukturelle Abhängigkeit

der Länder der Peripherie von den ökonomischen und politischen

Machtzentren im Norden, ungleiche Handelsbeziehungen, die Macht

der multinationalen Konzerne, westliche Konsumgewohnheiten etc.

Eine nachholende Modernisierung ist nicht möglich, weil »die Abhän-

gigkeit der globalen Peripherie von den kapitalistischen Zentren den

Reichtum der einen und die Armut der anderen begründe«47.

3. »Religion als Ressource befreiender Entwicklung« –
die Bedeutung des Begriffs der »Befreiung«
aus einer theologischen Perspektive: ein kurzer Abschluss

Die Dependenztheorie ist in den Folgejahrzehnten vielfach angefragt

worden, auch Gustavo Gutiérrez wird in der 1988 publizierten Neu-

auflage der »Theologie der Befreiung« darauf hinweisen, »dass die

Dependenztheorie (…) bei allen positiven Ergebnissen heute doch ein

zu grobes Werkzeug ist, um die innere Dynamik eines jeden Landes

wie auch die Ausmaße der Welt der Armen insgesamt hinreichend

scharf in den Blick zu nehmen«48. Sie wird aber nachwirken – und

darin dann präzisiert und mit weiteren sozialwissenschaftlichen und

kulturphilosophischen Analysemomenten verbunden – in den Aus-

differenzierungen der Befreiungstheologien in indigenen Kontexten,

über den Rekurs auf feministische und Gender-Kategorien, sowie auf

vielfältige weitere kulturelle Faktoren; heute hat sie noch Einfluss in den

komplexen, oft auch ambivalenten »post-development«-Diskursen.

46 Gutiérrez, Theologie der Befreiung, 78.

47 Gmainer-Pranzl, »… von der Entwicklung zur Befreiung«, 205.

48 Gustavo Gutiérrez, In die Zukunft blicken. Einleitung zur Neuauflage, 27.

https://doi.org/10.14361/9783839462454-006 - am 13.02.2026, 15:49:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462454-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


120 Teil A: Entwicklungsparadigmen gestern und heute

Vor diesem Hintergrund kann auch heute noch »Befreiung« als

neuer Name für Entwicklung verstanden und in den entwicklungs-

politischen Diskursen erschlossen werden. Hier ermöglicht dann der

interdisziplinäre Diskurs und das »Einspielen« theologischer Argum-

entationen, Religion als »Ressource befreiender Entwicklung« zu ver-

stehen und die Befreiung zu erinnern, »die Jesus erwirkt« hat, eine

Befreiung, die »universal und integral« ist, die »nationale Grenzen«

sprengt, und die, so Gutiérrez, die »Grundlage von Ungerechtigkeit

und Ausbeutung« angreift und »die politisch-religiösen Mißverständ-

lichkeiten« beseitigt, »ohne sich jedoch auf den rein ›geistigen‹ Bereich

zu beschränken«49. Vor allem in der Begegnung mit den Armen, den

Kranken, den unter die Räuber Gefallenen ereignet sich nicht nur deren

Befreiung, sondern imUmkehrprozess, selbst zumNächsten des Armen

zu werden, können wir in diesen Menschen Jesus Christus, d.h. Gottes

Präsenz in der Geschichte, erkennen. »Gott erkennen«, so verdichtet

Gutiérrez diesen Prozess, heißt, »Gott lieben, dem Armen und Gede-

mütigten Gerechtigkeit widerfahren lassen«50. So begegnen wir Gott,

»wenn wir mit den Menschen in Kontakt treten und uns im geschicht-

lichenWerdenderMenschheit engagieren«51.Durch die Armen »kommt

das Heil der Menschheit; denn sie sind Träger des Sinns der Geschichte

und ›Erben des Reiches‹ (Jak 2,5). UnsereHaltung ihnen gegenüber oder

–besser –unser Engagement für sie entscheidet darüber, ob sich unsere

Existenz in Übereinstimmung mit demWillen des Vaters befindet. Das

ist der Inhalt der Offenbarung, die Christus uns gibt, indem er sich

mit den Armen des Matthäus-Textes identifiziert«52. Diese »Option für

die Armen« ist in einem weiten Sinn zu verstehen und ist gleichzeitig

immer wieder neu den jeweiligen Lebensrealitäten entsprechend zu

konkretisieren; das hat Gustavo Gutiérrez auch angesichts von Kritiken

an der »Theologie der Befreiung« deutlich gemacht; auch feministische

49 Gutiérrez, Theologie der Befreiung, 218.

50 Ebd., 179.

51 Ebd.

52 Gutiérrez, Theologie der Befreiung, 190. Vgl. hier auch die Interpretation: Eck-

holt, »Christus als Befreier«; Gutiérrez, Theologie der Befreiung, 309–330.

https://doi.org/10.14361/9783839462454-006 - am 13.02.2026, 15:49:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462454-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Margit Eckholt: Entwicklung oder Befreiung? 121

Theologien oder die Perspektiven der »teologías negras« und »teologías

indígenas« müssen in den Blick genommen werden.53 Der befreiungs-

theologische Ansatz bei den einzelnen »Subjekten« in aller Vielfalt und

bei ihrer »Subjektwerdung« und ihres »empowerment« stellt auch heute

eine zentrale kritische Perspektive für (Post-)Entwicklungsdiskurse dar.

Von diesen befreiungstheologischen Perspektiven ausgehend kann

eine Brücke zur Sozialenzyklika »Fratelli tutti« von Papst Franziskus

geschlagen werden; die Impulse, die Franziskus von Beginn seines

Pontifikats gesetzt hat, von »Evangelii gaudium« über »Laudato siʼ«

und »Querida Amazonia« zu »Fratelli tutti«, bilden die lehramtliche

Grundlage eines neuen Zugangs zu entwicklungspolitischen und -theo-

retischen Fragen in Zeiten der »Großen Transformation«, in denen an

befreiungstheologische Grundfiguren, vor allem die »Option für die

Armen« angeknüpft wird und damit auch die entwicklungspolitischen

Impulse von »Populorum progressio« in die Herausforderungen des

beginnenden 21. Jahrhunderts übersetzt werden: »Es geht darum, eine

Welt zu bauen, wo jeder Mensch, ohne Unterschied der Rasse, der Reli-

gion, der Abstammung, ein vollesmenschliches Leben führen kann, frei

von Versklavung seitens der Menschen (…); eine Welt, wo die Freiheit

nicht ein leeres Wort ist, wo der arme Lazarus an derselben Tafel mit

dem Reichen sitzen kann.« (PP 47)54

53 Vgl. die in FN 48 zitierte überarbeitete Einführung in die »Theologie der Befrei-

ung« mit dem Titel »Mirar lejos«.

54 Populorum progressio (Paul VI., 1967), 453. Auch aus entwicklungspolitischer

Perspektive wird das Pontifikat von Franziskus sehr positiv eingeschätzt, inso-

fern erhält Religion hier neue Relevanz in kritisch-entwicklungspolitischenDis-

kursen: Kraus/Scalet, Christlicher Glaube als Quelle gesellschaftskritischer Dis-

kurse und befreiender Praxis, 16: »Mit dem Pontifikat von Franziskus kann also

von einer neuen Hinwendung zu den Peripherien des kapitalistisch-kolonialen

Weltsystems gesprochen werden, aus der er eine klar systemkritisch konturier-

te Positionierung sowie eine interkulturelle und interreligiöse Öffnung auf al-

ternative Lebensweisen, Kosmovisionen und Spiritualitäten hin ableitet.« Reli-

gion wird in diesem Sinn wieder zu einer »Quelle von Gesellschaftskritik und

Widerstand gegen Herrschaftsverhältnisse« (ebd., 26).

https://doi.org/10.14361/9783839462454-006 - am 13.02.2026, 15:49:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462454-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


122 Teil A: Entwicklungsparadigmen gestern und heute

Literatur

Becka,Michelle/Gmainer-Pranzl, Franz (Hg.), Gustavo Gutiérrez:Theo-

logie der Befreiung (1971/2021). Der bleibende Impuls eines theolo-

gischen Klassikers, Innsbruck/Wien 2021.

Die Kirche in der gegenwärtigen Umwandlung Lateinamerika im Lich-

te des Konzils, in: Die Kirche Lateinamerikas. Dokumente der II.

und III. Generalversammlung des Lateinamerikanischen Episkopa-

tes in Medellín und Puebla, hg. vom Sekretariat der Deutschen Bi-

schofskonferenz (Stimmen derWeltkirche 8), Bonn 1979.

Die Kirche Lateinamerikas. Dokumente der II. und III. General-

versammlung des Lateinamerikanischen Episkopates in Medellín

und Puebla, hg. vom Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz

(Stimmen derWeltkirche 8), Bonn 1979.

Dussel, Enrique, Der Gegendiskurs der Moderne. Kölner Vorlesungen,

Wien/Berlin 2013.

Eckholt,Margit, »Christus als Befreier« –Bekehrung zumNächsten und

Spiritualität der Befreiung, in: Becka, Michelle/Gmainer-Pranzl,

Franz (Hg.), Gustavo Gutiérrez:Theologie der Befreiung (1971/2021).

Der bleibende Impuls eines theologischen Klassikers, Innsbruck/

Wien 2021, 309–330.

—, Im Dienst des »internationalen Kulturaustausches« (Bernhard Wel-

te). Das Stipendienwerk Lateinamerika-Deutschland und die För-

derung befreiender Theologie, Philosophie und Pädagogik, in: Eck-

holt, Margit (Hg.), Religion als Ressource befreiender Entwicklung.

50 Jahre nach der 2.Konferenz des lateinamerikanischenEpiskopats

in Medellín: Kontinuitäten und Brüche, Ostfildern 2019, 53–70.

—, Netzwerk für den Austausch. Das Stipendienwerk Lateinamerika-

Deutschland, in: Herder-Korrespondenz 53 (1999), 201–205.

—, Pentekostalismus: Eine neue »Grundform« des Christseins, in:

Keßler, Tobias/Rethmann, Alber-Peter (Hg.), Pentekostalismus. Die

Pfingstbewegung als Anfrage an Theologie und Kirche, Regensburg

2012, 202–225.

—, Poetik der Kultur. Bausteine einer interkulturellen dogmatischen

Methodenlehre, Freiburg i.Br. 2002.

https://doi.org/10.14361/9783839462454-006 - am 13.02.2026, 15:49:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462454-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Margit Eckholt: Entwicklung oder Befreiung? 123

— (Hg.), Religion als Ressource befreiender Entwicklung. 50 Jahre nach

der 2. Konferenz des lateinamerikanischen Episkopats in Medellín:

Kontinuitäten und Brüche, Ostfildern 2019.

—, Religionen und Kirchen, in: Maihold, Günther/Sangmeister, Hart-

mut/Werz, Nikolaus (Hg.), Lateinamerika. Handbuch für Wissen-

schaft und Studium, Baden-Baden 2019.

—,Theologie der Befreiung, in: Staatslexikon (5), hg. von der Görresge-

sellschaft, Freiburg i.Br. 2021.

—, Von »Kontaktzonen« und »dritten Räumen«. Mission in befreiungs-

theologischen und dekolonialen Perspektiven neu denken, in:Werz,

Joachim (Hg.), Erblast – »Mission«? Interdisziplinäre Perspektiven

auf gegenwärtige Herausforderungen,Münster 2021, 105–124.

—,Wer kann die neue Solidarität leisten undwie kann sie geleistet wer-

den? Die Perspektive einer wissenschaftlichen und kirchlichen Stif-

tung: Stipendienwerk Lateinamerika –Deutschland e.V., in: Fornet-

Betancourt, Raúl (Hg.), Neue Formen der Solidarität zwischen Nord

und Süd: Gerechtigkeit universalisieren.Dokumentation des XI. In-

ternationalen Seminars desDialogprogrammsNord-Süd, Frankfurt

a.M. 2006, 239–257.

Fontana, Leandro L. B./Luber, Markus (Hg.), Politischer Pentekostalis-

mus. Transformation des globalen Christentums im Spiegel theolo-

gischer Motive und pluraler Normativität, Regensburg 2022.

Gmainer-Pranzl, Franz, »…von der Entwicklung zur Befreiung« (G.

Gutiérrez). Zur entwicklungstheoretischen Dimension der Teología

de la liberación, in: Becka, Michelle/Gmainer-Pranzl, Franz (Hg.),

Gustavo Gutiérrez: Theologie der Befreiung (1971/2021). Der blei-

bende Impuls eines theologischenKlassikers, Innsbruck/Wien 2021,

193–220.

Gutiérrez, Gustavo, In die Zukunft blicken. Einleitung zur Neuaufla-

ge, in: Gutiérrez, Gustavo, Theologie der Befreiung. Mit der neuen

Einleitung des Autors und einem neuen Vorwort von Johann Baptist

Metz, erweiterte und neubearbeitete Auflage,Mainz 101992.

—,Theologie der Befreiung,Mainz/München 61982.

Hünermann, Peter/Scannone, Juan Carlos (Hg.), Lateinamerika und die

Katholische Soziallehre (1–3), Mainz 1993.

https://doi.org/10.14361/9783839462454-006 - am 13.02.2026, 15:49:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462454-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


124 Teil A: Entwicklungsparadigmen gestern und heute

Interview mit P. Ronaldo Muñoz SS.CC., Santiago de Chile, 25. April

2008, in: Eckholt, Margit (Hg.), gemeinsam mit Bernhard Casper

undThomas Herkert, »Clash of civilizations« – oder Begegnung der

Kulturen aus dem Geist des Evangeliums? Bernhard Weltes Impul-

se für den interkulturellenDialogmit Lateinamerika,Münster 2009,

173–175.

Kößler, Reinhart, Modernisierungstheorien, in: Fischer, Karin/Hauck,

Gerhard/Boatcă, Manuela (Hg.), Handbuch Entwicklungsfor-

schung,Wiesbaden 2016, 27–39.

Kraus, Magdalena Andrea/Scalet, Jonathan, Christlicher Glaube als

Quelle gesellschaftskritischer Diskurse und befreiender Praxis, in:

Journal für Entwicklungspolitik 37 (2021), 4–38.

Kruip, Gerhard, Entwicklung oder Befreiung? Elemente einer Ethik so-

zialer Strukturen am Beispiel ausgewählter Stellungnahmen aus

der katholischenKircheMexikos (1982–1987),Saarbrücken/Fort Lau-

derdale 1988.

—/Wittenbrink, Edith, Eine Entwicklung der Befreiungstheologie? Zu

den Unterschieden zwischen der ersten Auflage und der überarbei-

teten Neuauflage der Theologie der Befreiung von Gustavo Gutiérrez,

in: Becka, Michelle/Gmainer-Pranzl, Franz (Hg.), Gustavo Gutiér-

rez:Theologie der Befreiung (1971/2021). Der bleibende Impuls eines

theologischen Klassikers, Innsbruck/Wien 2021, 87–111.

López Trujillo, Alfonso, Die Theologie der Befreiung in Lateinameri-

ka. Erfolg und Mißerfolg, in: Kirche und Befreiung, hg. von Franz

Hengsbach und Alfonso López Trujillo, Aschaffenburg 1975, 47–103.

Meier, Johannes, Jesuiten zentraleuropäischer Provenienz in Portugie-

sisch- und Spanisch-Amerika (17./18. Jahrhundert), in: Meier, Jo-

hannes (Hg.), Jesuiten aus Zentraleuropa in Portugiesisch- und

Spanisch-Amerika. Ein bio-bibliographisches Handbuch mit einem

Überblick über das außereuropäische Wirken der Gesellschaft Jesu

in der frühen Neuzeit (1–5), Münster 2005–2013.

Menzel,Ulrich,Die große Zeit der Entwicklungstheorie, in: Stockmann,

Reinhard/Menzel,Ulrich/Nuscheler, Franz (Hg.), Entwicklungspoli-

tik.Theorien – Probleme – Strategien, Berlin/Boston 22016, 11–204,

DOI 10.1515/9783486855647.

https://doi.org/10.14361/9783839462454-006 - am 13.02.2026, 15:49:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1515/9783486855647
https://doi.org/10.1515/9783486855647
https://doi.org/10.1515/9783486855647
https://doi.org/10.1515/9783486855647
https://doi.org/10.1515/9783486855647
https://doi.org/10.1515/9783486855647
https://doi.org/10.1515/9783486855647
https://doi.org/10.1515/9783486855647
https://doi.org/10.1515/9783486855647
https://doi.org/10.1515/9783486855647
https://doi.org/10.1515/9783486855647
https://doi.org/10.1515/9783486855647
https://doi.org/10.1515/9783486855647
https://doi.org/10.1515/9783486855647
https://doi.org/10.1515/9783486855647
https://doi.org/10.1515/9783486855647
https://doi.org/10.1515/9783486855647
https://doi.org/10.1515/9783486855647
https://doi.org/10.1515/9783486855647
https://doi.org/10.1515/9783486855647
https://doi.org/10.1515/9783486855647
https://doi.org/10.1515/9783486855647
https://doi.org/10.1515/9783486855647
https://doi.org/10.1515/9783486855647
https://doi.org/10.1515/9783486855647
https://doi.org/10.1515/9783486855647
https://doi.org/10.1515/9783486855647
https://doi.org/10.1515/9783486855647
https://doi.org/10.14361/9783839462454-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://doi.org/10.1515/9783486855647
https://doi.org/10.1515/9783486855647
https://doi.org/10.1515/9783486855647
https://doi.org/10.1515/9783486855647
https://doi.org/10.1515/9783486855647
https://doi.org/10.1515/9783486855647
https://doi.org/10.1515/9783486855647
https://doi.org/10.1515/9783486855647
https://doi.org/10.1515/9783486855647
https://doi.org/10.1515/9783486855647
https://doi.org/10.1515/9783486855647
https://doi.org/10.1515/9783486855647
https://doi.org/10.1515/9783486855647
https://doi.org/10.1515/9783486855647
https://doi.org/10.1515/9783486855647
https://doi.org/10.1515/9783486855647
https://doi.org/10.1515/9783486855647
https://doi.org/10.1515/9783486855647
https://doi.org/10.1515/9783486855647
https://doi.org/10.1515/9783486855647
https://doi.org/10.1515/9783486855647
https://doi.org/10.1515/9783486855647
https://doi.org/10.1515/9783486855647
https://doi.org/10.1515/9783486855647
https://doi.org/10.1515/9783486855647
https://doi.org/10.1515/9783486855647
https://doi.org/10.1515/9783486855647
https://doi.org/10.1515/9783486855647


Margit Eckholt: Entwicklung oder Befreiung? 125

Morandé, Pedro, Synkretismus und offizielles Christentum in Latein-

amerika. Ein Beitrag zur Analyse der Beziehungen zwischen »Wort«

und »Ritus« in der nachkolonialen Zeit (Reihe Beiträge zur Soziolo-

gie und Sozialkunde Lateinamerikas 18), München 1982.

Nuscheler, Franz, Weltprobleme – globale Herausforderungen, in:

Stockmann, Reinhard/Menzel, Ulrich, Nuscheler, Franz (Hg.), Ent-

wicklungspolitik. Theorien – Probleme – Strategien, Berlin/Boston
22016, 205–421, DOI 10.1515/9783486855647.

Populorum progressio (Paul VI., 1967), in: Texte zur katholischen Sozial-

lehre. Die sozialen Rundschreiben der Päpste und andere kirchliche

Dokumente, hg. vom Bundesverband der Katholischen Arbeitneh-

mer-Bewegung Deutschlands – KAB, Kevelaer 61985, 435–470.

Quinero, Pablo/Garbe, Sebastian (Hg.), Kolonialität der Macht. De/

Koloniale Konflikte: zwischenTheorie und Praxis,Münster 2013.

Rahner, Karl/Modehn, Christian, Göpfert, Michael (Hg.), Volksreligion

– Religion des Volkes, Stuttgart/Berlin/Köln/Mainz 1979.

Riesebrodt, Martin, Die Rückkehr der Religionen. Fundamentalismus

und der »Kampf der Kulturen«,München 2000.

Scannone, Juan Carlos, Hacia un nuevo humanismo, in: Hacia un nuevo

humanismo,hg.vonBernhardWelte/EstanislaoKarlic,BuenosAires

1974, 11–20.

—, La teología del pueblo. Raíces teológicas del papa Francisco,Maliaño

(Cantabria) 32018.

—/Hünermann, Peter (Hg., unter Mitarbeit von Eckholt, Margit), Amé-

rica Latina y la Doctrina Social de la Iglesia (1–5), Buenos Aires

1992/1993.

Schröder, Christian, Das Weltsozialforum. Eine Institution der Glo-

balisierungskritik zwischenOrganisationundBewegung (TheWorld

Social Forum: An Institution of the Global Justice Movements be-

tween Organization andMovement), Bielefeld 2015.

Silber, Stefan, Poscolonialismo. Introducción a los estudios y las

teologías poscoloniales, Cochabamba 2018.

—, PostkolonialeTheologien. Eine Einführung, Tübingen 2021.

Silva, Sergio, Theologiegeschichte Lateinamerikas seit 1945, in: Meier,

Johannes/Straßner, Veit (Hg.), Kirche und Katholizismus seit 1945

https://doi.org/10.14361/9783839462454-006 - am 13.02.2026, 15:49:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462454-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


126 Teil A: Entwicklungsparadigmen gestern und heute

(6) Lateinamerika und Karibik, Paderborn/München/Wien/Zürich

2009, 29–58.

Ziai, Aram, Entwicklungstheorie nach der Post-Development Kritik.

Plädoyer für eine Wissenssoziologie der Entwicklungstheorie und

die Abschaffung des Entwicklungsbegriffs, in: Ziai, Aram (Hg.), Im

Westen nichts Neues? Stand und Perspektiven der Entwicklungs-

theorie (Entwicklungstheorie und Entwicklungspolitik) (14), Baden-

Baden 2014.

—, Postkoloniale Perspektiven auf »Entwicklung«, in: Peripherie 30

(2010), 399–426.

https://doi.org/10.14361/9783839462454-006 - am 13.02.2026, 15:49:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462454-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

