
Zweiter Teil:
Grundlagen einer Moraltheorie 
abwägender Handlungsbegründung

https://doi.org/10.5771/9783495996744-122 - am 17.01.2026, 14:46:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996744-122
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495996744-122 - am 17.01.2026, 14:46:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996744-122
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schon mehrfach wurde es angesprochen: In dieser Arbeit 
geht es um die Perspektive dessen, der nach einer Hand­
lungsorientierung durch Gründe fragt. Der Fragende, des­
sen Perspektive den Ausgangspunkt dieses Teils der Un­
tersuchung bildet, soll darüber hinaus eine Haltung ein­
nehmen, die in zweierlei Hinsicht in einem ausgezeich­
neten Sinne rational ist:
Die Haltung des Fragenden ist insofern in einem ausge­
zeichneten Sinne rational, als der Fragende vorfindliche 
Handlungsmaßstäbe nicht einfach als gegeben hinnimmt, 
sondern einsehen will, ob und warum es begründet ist, 
nach dem jeweiligen Maßstab und nicht nach einem ande­
ren zu handeln. Wird der Fragende zur Begründung auf 
einen weiteren Maßstab verwiesen, stellt er diese Frage 
wiederum. Er stellt sie so lange, bis seine Frage nach einem 
begründeten Maßstab des Handelns beantwortet ist. Da­
bei fragt er nicht einfach nur nach Begründungen im 
schwachen Sinne relativ zu einem bestimmten Maßstab. 
Sonst könnte er die Frage, ob die Ausrichtung an diesem 
Maßstab besser begründet ist als die an einem anderen 
Maßstab, nicht mehr sinnvoll stellen. Stattdessen reflek­
tiert er darauf, daß der jeweilige Maßstab nur einer von 
vielen möglichen Maßstäben des Handelns ist. Er will wis­
sen, ob und auf welche Weise sich einer oder einige dieser 
Handlungsmaßstäbe rational auszeichnen lassen und wel­
che.
Möglicherweise findet sich ein Maßstab, an dem sein Han- 

119

https://doi.org/10.5771/9783495996744-122 - am 17.01.2026, 14:46:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996744-122
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dein auszurichten in einem starken Sinne begründet ist. 
Aber auch andere Antworten sind denkbar, die Antwort 
etwa, daß die Wahl zwischen verschiedenen obersten 
Handlungsmaßstäben letztlich eine Angelegenheit bloßer 
Dezision ist. Oder die Antwort besteht darin, daß die Fra­
ge nach weiteren Begründungen für einen bestimmten 
Maßstab unter bestimmten Bedingungen als sinnlos zu­
rückgewiesen wird. Welche dieser Antworten oder welche 
andere Antwort zutrifft, wird gleich zu erörtern sein.
Die Haltung des Fragenden ist aber nicht nur insofern in 
einem ausgezeichneten Sinne rational, als er einsehen will, 
ob es einen oder einige Handlungsmaßstäbe gibt, nach de­
nen zu handeln in einem nicht nur schwachen Sinne besser 
begründet ist als das Handeln nach anderen möglichen 
Handlungsmaßstäben. In einem ausgezeichneten Sinne 
rational ist er auch insofern, als er nicht nur aus akademi­
schem Interesse nach Begründungen fragt, sondern ernst­
haft, zum Zwecke der Handlungsorientierung im ange­
gebenen engeren Sinne. Er fragt und handelt also aus dem 
Entschluß und Motiv heraus zu tun, was zu tun begründet 
ist, weil dies zu tun begründet ist. Heißt das, daß er aus 
dem Motiv heraus handelt zu tun, was im starken Sinne zu 
tun begründet ist, weil es im starken Sinne begründet ist? 
Diese Frage läßt sich an dieser Stelle noch nicht beant­
worten. Darauf, wie das Motiv des Fragenden genauer zu 
beschreiben ist, wird noch einzugehen sein.
Wie die Überschrift bereits erkennen läßt, geht es im fol­
genden Teil der Arbeit um eine Afom/theorie der Hand­
lungsbegründung. Die Frage nach dem begründeten Han­
deln richtet sich also auf die Geltung und den Inhalt spe­
ziell moralischer Maßstäbe für die Bewertungen von 
Handlungen und Handlungsnormen. Wodurch unter­
scheiden sich moralische Handlungsmaßstäbe von ande­
ren? Die verschiedenen Verwendungsweisen des Begriffs 

120

https://doi.org/10.5771/9783495996744-122 - am 17.01.2026, 14:46:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996744-122
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Moral sollen hier nicht näher erörtert werden. Für den 
weiteren Gang der Untersuchung genügt es, moralische 
Handlungsmaßstäbe grob auf folgende Weise zu kenn­
zeichnen:1 Der Maßstab ist von dem der klugen Verfol­
gung des eigenen Wohls2 verschieden. Nach ihm ist es in 
bestimmten Situationen geboten, die kluge Verfolgung des 
eigenen Wohls zugunsten von Belangen anderer Personen 
einzuschränken. Das soll hier als inhaltliche Kennzeich­
nung moralischer Maßstäbe genügen. Daneben lassen sich 
moralische Maßstäbe noch auf andere Weise, durch ihren 
Vorrang gegenüber anderen Maßstäben, kennzeichnen.3 
Danach kommt einem moralischen Maßstab bzw. dem 
Gebot seiner Befolgung im Fall des Konflikts mit anderen 
Handlungsmaßstäben uneingeschränkt Vorrang zu oder 
gehört der Maßstab zu einer Menge von prima facie-Nor- 
men moralischen Inhalts, die zwar nicht im Verhältnis 
zueinander, wohl aber gegenüber anderen Maßstäben 
uneingeschränkt Vorrang haben oder ist er aus solchen 
Maßstäben abgeleitet. Im folgenden soll untersucht wer­
den, ob und auf welche Weise sich der Vorrang von Maß­
stäben moralischen Inhalts im starken Sinne begründen 
läßt.

1 Ähnlich die Kennzeichnung moralischer Maßstäbe bei Brock (1977), 
71 f.
2 Zum Klugheitsmaßstab vgl. unten S. 213 f.
3 Vgl. auch Hare (1981), 53 ff., nach dem „overridingness“ zu den Merk­
malen moralischer Urteile gehört; kritisch dazu Foot (1978), 181 ff.

121

https://doi.org/10.5771/9783495996744-122 - am 17.01.2026, 14:46:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996744-122
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Das Problem der Handlungsbegründung

A. Das Münchhausentrilemma der Handlungsbegründung

Am Ausgangspunkt der Überlegungen zur Handlungsbe­
gründung in diesem Kapitel soll das Begründungsproblem 
stehen, das in der deutschsprachigen Diskussion häufig als 
„Münchhausentrilemma“ bezeichnet wird.4 Dieses Prob­
lem bezieht sich in der Erkenntnistheorie auf die epistemi- 
sche Rechtfertigung von Annahmen darüber, daß etwas 
der Fall ist.5 Im Bereich der Moraltheorie betrifft es von 
vornherein mehrere Ebenen: Es betrifft einmal die Ebene 
der Gründe für Handlungen, und zwar solcher Handlun­
gen, die nicht im Akzeptieren von Annahmen über die 
Rechtfertigung von Handlungen bestehen. Mit solchen 
Gründen sind Umstände im weitesten Sinne gemeint, we­
gen denen es begründet ist oder unbegründet oder keines 
von beidem oder, anders formuliert, wegen denen es gebo­
ten, verboten oder freigestellt ist, sich in bestimmter Weise 
zu verhalten. Es geht um Gründe für die Geltung von 
Handlungsnormen im hier verstandenen Sinne. Zu den 
geltungsbegründenden Umständen lassen sich dann kor­
respondierende Gebote formulieren, die die Orientierung 
an den betreffenden geltungsbegründenden Umständen 
bei der Handlungswahl gebieten. Zum anderen ist die 
Ebene der Rechtfertigung von Annahmen darüber betrof­

4 Vgl. Albert (1969), 11 ff.
5 Vgl. dazu Bieri (1987), 177 ff.; Aiston (1976), 217 ff.

122

https://doi.org/10.5771/9783495996744-122 - am 17.01.2026, 14:46:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996744-122
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fen, daß bestimmte Normen gelten, d. h. ein ihnen gemä­
ßes Handeln begründet ist.6
Nach dem Münchhausentrilemma stehen nur folgende 
Alternativen zur Wahl:

1) Man verlangt zu jedem Umstand, der als Grund für die 
Geltung einer Norm in Betracht kommt, oder zu jedem 
Gebot der Beachtung eines solchen Umstands einen 
weiteren Grund dafür, warum dieser Grund Geltungs­
grund ist, d. h., warum das Gebot seiner Beachtung gilt, 
bzw. zu jeder Annahme über die Begründetheit einer 
Handlung einen weiteren Grund dafür, warum die be­
treffende Annahme gerechtfertigt ist. Es kommt zu ei­
nem unendlichen Regreß.

2) Man greift im Begründungsverfahren auf Gründe bzw. 
Annahmen zurück, die vorher schon als der weiteren 
Begründung bedürftig aufgetreten sind. Das Verfahren 
wird zirkulär.

3) Das Begründungsverfahren wird an einem bestimmten 
Punkt abgebrochen.

Man kann diesem Trilemma auf verschiedene Weise be­
gegnen. Beispielsweise mag man die Frage nach weiteren 
Begründungen bestimmter Maßstäbe von vornherein als 
sinnlos zurückweisen. Oder man kann leugnen, daß die 
genannten Optionen die einzigen sind, und eine weitere 
Alternative aufzeigen, die das Begründungsproblem löst. 
Oder eine der Optionen des Trilemmas wird als Lösung 
des Begründungsproblems ausgewiesen. Dafür kommt 
insbesondere die dritte Option in Betracht. Im folgenden 
sollen einige solcher Entgegnungen auf das Begründungs­

6 Genauer läßt sich noch zwischen der Ebene der Rechtfertigung von 
Annahmen und der Ebene der Rechtfertigung von Annahmen darüber 
unterscheiden, daß Annahmen gerechtfertigt sind. Siehe dazu Aiston 
(1976), 217 ff., insbes. 221 ff.

123

https://doi.org/10.5771/9783495996744-122 - am 17.01.2026, 14:46:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996744-122
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


trilemma geprüft werden. Die Frage wird dabei immer die 
sein, ob die jeweilige Position ausschließen kann, was als 
Konsequenz aus dem Münchhausentrilemma zunächst 
einmal nahezuliegen scheint: daß allenfalls schwache Be­
gründungen möglich sind oder daß jedenfalls die Wahl 
zwischen Maßstäben moralischen Inhalts und dem Maß­
stab der klugen Verfolgung des eigenen Wohls als obersten 
Maßstäben des Handelns letztlich eine Angelegenheit der 
bloßen Dezision ist.

B. Das Argument der Sinnlosigkeit externer Fragen

Eine der möglichen Entgegnungen auf das Begründungs­
trilemma ist die, das Verlangen nach weiteren Gründen 
unter bestimmten Bedingungen als sinnlos zurückzuwei­
sen. Dafür läßt sich folgendes Argument anführen: Die 
Frage nach weiteren Begründungen ist nur als interne, 
nicht aber als externe Frage sinnvoll,7 d. h. sie ist nur dann 
sinnvoll, wenn der Fragende ein Rahmenwerk von Regeln 
und Maßstäben voraussetzt, nach denen sich beurteilt, ob 
etwas Grund für etwas ist. Sie ist aber nicht sinnvoll, wenn 
der Fragende nach weiteren Gründen dafür fragt, warum 
er ein bestimmtes Rahmenwerk von Maßstäben und nicht 
ein anderes wählen soll. Denn die weiteren Gründe, nach 
denen gefragt ist, bilden entweder selbst einen Beur­
teilungsrahmen. Dann ist die Frage die, ob sich Beur­
teilungsrahmen A nach Beurteilungsrahmen B begründen 
läßt. In diesem Fall ist wiederum eine interne Frage ge­
stellt. Oder es ist nach Gründen gefragt, die nicht selber 
schon einen Beurteilungsrahmen bilden. Auch dann sind 

7 Zur Unterscheidung zwischen externen und internen Fragen vgl. Car­
nap (1972), 259 ff.; Beck (1960/1961), 271 ff.

124

https://doi.org/10.5771/9783495996744-122 - am 17.01.2026, 14:46:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996744-122
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


aber Maßstäbe dafür nötig, welches Gründe für die Be­
gründung von A sind und welches nicht. Die Frage nach 
der Begründung von A durch weitere Gründe läßt sich 
sonst von vornherein nicht beantworten. Da A diesen 
Maßstab sinnvollerweise nicht selbst liefern kann, muß in 
bezug auf ein maßstabbildendes Rahmenwerk gefragt 
werden, das von A verschieden ist, muß die Frage also 
wiederum intern gestellt sein.8
Das eben angesprochene Sinnlosigkeitsargument läßt sich 
anhand der Diskussion der Frage „Warum soll ich mora­
lisch sein?“ verdeutlichen.9 Angenommen, jemand fragt 
nicht nur nach einem Motiv dafür, moralisch zu sein, auch 
nicht einfach danach, ob bestimmte als moralisch ausgege­
bene Auffassungen wirklich moralischen Standards genü­
gen. Er fragt vielmehr nach weiteren rechtfertigenden 
Gründen dafür, warum er die wie auch immer näher zu 
umschreibenden grundlegenden Regeln und Maßstäbe be­
achten soll, die den Standpunkt der Moral kennzeichnen. 

8 Beck (1960/1961), 276 ff. unterscheidet bei einer Wahl zwischen A und 
non-A zwischen dem Wertsytem, das durch die Wahl von A imliziert ist, 
und dem Wertsystem, das durch die Wahl von non-A impliziert ist, und 
den von der Entscheidung zwischen A und non-A nach Gründen vor­
ausgesetzten Sätzen. Die externe Frage beziehe sich auf letztere Sätze. 
„Externe Gültigkeit bedeutet die Alleingültigkeit der Wahl zwischen A 
und nicht-A einem rationalen Prinzip nach“ (281). Dabei wird nicht 
recht klar, warum die Frage nach der externen Gültigkeit nicht doch 
auch wieder internen Charakter hat, insofern nämlich, als nach der 
Gültigkeit der Wahl gemssen am Maßstab dieses rationalen Prinzips 
gefragt wird. Beck läßt offen (281 f.), ob die Voraussetzung der Wahl 
zwischen A und non-A, das rationale Prinzip also, überhaupt impliziert, 
daß A oder non-A richtig ist. Ist dies aber nicht impliziert, fragt sich, was 
ein rationales Prinzip, aus dem sich nichts darüber ableiten läßt, welches 
Moralsystem den Vorzug verdient, dazu beitragen kann, daß die Wahl 
nicht beliebig, sondern rational ist.
9 Zur Diskussion dieser Frage siehe etwa Nielsen (1984), 81 ff.; Brock 
(1977), 71 ff.; Singer (1975), 363 ff.; Hospers (1952), 730 ff.; Bittner 
(1983), 11 ff.

125

https://doi.org/10.5771/9783495996744-122 - am 17.01.2026, 14:46:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996744-122
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Stellte er diese Frage relativ zu dem moralischen Rahmen­
werk, verlangte er nach moralischen Gründen dafür, mo­
ralisch zu sein. Seine Frage machte keinen Sinn. Sinnvoll 
ist sie allenfalls dann, wenn er sie auf einen anderen, nicht­
moralischen Beurteilungsrahmen bezieht, auf den der 
Klugheit etwa. Die Frage ist dann die, ob es dem Maßstab 
der Klugheit entspricht, moralisch zu sein. Diese Frage ist 
sinnvoll, solange sie sich auf das Ausmaß der Überein­
stimmung des Klugheitsmaßstabs mit dem der Moral be­
zieht. Anders verhält es sich, wenn der Betreffende sie als 
Frage nach Gründen dafür versteht, ob er den Klugheits­
standpunkt oder den der Moral wählen soll, wenn beide 
miteinander in Konflikt geraten. Die Frage ist dann die 
nach Klugheitsgründen für die Wahl des Klugheitsstand­
punktes, was wiederum keinen Sinn macht.
Teils wird mehr oder weniger expizit davon ausgegangen, 
es gebe nur zwei Standpunkte, von denen aus sich die Fra­
ge „Warum soll ich moralisch sein?“ rational stellen läßt: 
den Standpunkt der Klugheit und den der Moral.10 Aber 
auch wenn der Fragende noch einen dritten Bezugsrah­
men hinzuzieht, der von dem der Klugheit und dem der 
Moral verschieden ist, und wenn er dann relativ zu diesem 
Bezugsrahmen fragt, ob er klug oder moralisch handeln 
soll, ändert das nichts. Wiederum gilt: Er kann nicht sinn­
voll nach weiteren Gründen dafür fragen, warum er im 
Konfliktfall nach diesem dritten Beurteilungsrahmen han­
deln soll und nicht etwa nach dem der Klugheit oder dem 
der Moral.
Das eben vorgetragene Argument darf nicht überschätzt 
werden. Es kann allenfalls einen Begründungsregreß aus­
schließen, wenn die Wahl zwischen mehreren Bezugsrah­
men in Rede steht, indem es die Frage nach weiteren 

10 So wohl M. G. Singer (1975), 369 ff.

126

https://doi.org/10.5771/9783495996744-122 - am 17.01.2026, 14:46:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996744-122
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gründen für diese Wahl als sinnlos hinstellt. Die Frage 
nach der Begründbarkeit moralischer Handlungsmaßstä­
be im starken Sinne ist damit noch nicht beantwortet, we­
der im positiven noch im negativen Sinne. Sie ist noch 
nicht im positiven Sinne beantwortet, weil sich mit dem 
Sinnlosigkeitsargument noch kein Handeln nach einem 
bestimmten Beurteilungsrahmen vor dem Handeln nach 
einem anderen Beurteilungsrahmen als besser begründet 
auszeichnen läßt. Andererseits schließt das genannte Sinn­
losigkeitsargument die Begründung der Wahl eines Beur­
teilungsrahmens auch nicht aus. Die Begründung darf nur 
nicht die einfache Form einer Begründung des Handelns 
nach einem bestimmten Beurteilungsrahmen durch weite­
re Gründe für ein solches Handeln annehmen.
Wie auch immer die Antwort auf die Frage nach der 
Begründbarkeit der Wahl zwischen mehreren Maßstäben 
der Beurteilung von Normen und Handlungen aussehen 
mag: Die externe Frage, ob sich die Orientierung des Han­
delns an einem bestimmten Beurteilungsrahmen dieser 
Art begründen läßt, bleibt jedenfalls sinnvoll und berech­
tigt. Wenn das externe Infragestellen von Gesamtsystemen 
von Meinungen als sinnlos zurückgewiesen wird, weil es 
nur zu permanent unentscheidbaren Debatten führe,11 ist 
dieser Einwand - jedenfalls auf das externe Infragestellen 
von Rahmenwerken für die Beurteilung von Normen und 
Handlungen übertragen - wenig überzeugend. Selbst 
wenn sich die Wahl zwischen mehreren solcher Beur­
teilungsrahmen nicht nochmals begründen ließe: Das Fak­
tum bleibt besteht, daß der Einzelne vor der Wahl zwi­
schen der Orientierung des Handelns an verschiedenen 
Maßstäben der Beurteilung von Handlungen und Nor­
men steht, insbesondere vor der Wahl zwischen einer Aus­

11 Siehe M. Williams (1980), 265.

127

https://doi.org/10.5771/9783495996744-122 - am 17.01.2026, 14:46:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996744-122
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


richtung des Handelns an moralischen Maßstäben und ei­
ner Ausrichtung an dem Maßstab der klugen Verfolgung 
des persönlichen Wohls. Diese Wahlsituation ist für den 
Handelnden auch spürbar, insbesondere dann, wenn die 
Befolgung moralischer Normen mit persönlichen Opfern 
verbunden ist. Der Einzelne kann ferner darauf reflektie­
ren, daß verschiedene solcher Handlungsorientierungen 
zur Wahl stehen und zwischen ihnen eine bewußte Wahl 
treffen. Dann ist aber auch die Frage berechtigt, ob sich 
ein Handeln nach Maßstäben der einen Art vor einem 
Handeln nach Maßstäben der anderen Art rational 
auszeichnen läßt.12 Sollte dies zu verneinen sein, ist auch 
das eine Antwort.

12 Kambartel (1989), 58, bezeichnet es, an Wittgenstein anknüpfend, als 
„grammatisches Aussteigertum“, das nur dazu führe, daß unsere Fragen 
unverständlich würden, wenn sich jemand der Verbindlichkeit des Mo­
ralischen entziehe, die darin liege, daß das Moralische Teil einer gemein­
samen Lebensform sei. Die Frage, ob es begründet ist, eine bestimmte 
Wahl zwischen einem Handeln zu treffen, das zuoberst an moralischen 
Maßstäben orientiert ist, und einem solchen Handeln, das sich zuoberst 
am Maßstab persönlichen Wohls orientiert, ist indessen alles anderes als 
unverständlich und unberechtigt, schon allein wegen des Faktums der 
Wahlsituation. Teils heißt es, wir könnten gar nicht umhin, beim Han­
deln einen internen Standpunkt einzunehmen, nach dem wir von der 
Richtigkeit moralischer Urteile überzeugt sind, ohne die Richtigkeit 
zugleich durch externe Fragen in Zweifel zu ziehen, da der Zweifel im 
Handeln suspendiert sei und niemand orientierungslos handeln könne 
(Geddert (1985), 214). Warum es indes nicht möglich oder auch nur 
absonderlich sein soll, daß jemand nach einem bestimmten Maßstab 
handelt und dabei - zu Recht oder zu Unrecht - davon überzeugt ist, daß 
die Wahl des Maßstabs eine Angelegenheit bloßer Dezision ist, bleibt 
unklar. An einer Handlungsorientierung fehlt es jedenfalls nicht. Auch 
ein Maßstab, dessen Wahl sich nicht begründen läßt, ist orientierend, hat 
sich der Handelnde einmal zur Beachtung dieses Maßstabs entschlossen.

128

https://doi.org/10.5771/9783495996744-122 - am 17.01.2026, 14:46:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996744-122
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


C Z^r Kohärenztheorie der Begründung

Manche sehen in einer Kohärenztheorie der Rechtferti­
gung einen Ausweg aus dem Begründungstrilemma. Da­
nach kommt es deswegen nicht zu einem Regreß, weil sich 
die Rechtfertigung einer Annahme daraus ergibt, daß die 
Annahme mit anderen Annahmen in einem kohärenten 
Zusammenhang steht.13 Auf die Geltung von Normen be­
zogen, heißt das, daß sich die Geltung einer Norm nach 
deren Kohärenz mit anderen Normen richtet.
Gegen eine Kohärenztheorie der Begründung wird fol­
gendes eingewandt: Sind Annahmen nur durch ihre Kohä­
renz mit anderen Annahmen gerechtfertigt, sind beliebig 
viele verschiedene Meinungssysteme denkbar, die alle 
gleich kohärent sind.14 Es ist dann nicht möglich, Annah­
men des einen Meinungssystems auf rationale Weise vor 
Annahmen des anderen Meinungssystems auszuzeichnen. 
Ob sich dieser Einwand entkräften läßt, wenn es um die 
Begründung empirischer Behauptungen, um empirisches 
Wissen geht, mag dahingestellt bleiben. Auf die Be­
gründung der Geltung von Normen übertragen, ist er 
jedenfalls durchschlagend. Da sich beliebige kohärente 
Normensysteme denken lassen, bedarf es einer Eingren­
zung der möglichen Normen und Normensysteme. Das 
Kriterium dafür kann nicht wiederum allein Kohärenz 
sein, insbesondere nicht allein die Kohärenz mit anderen 
Normen. Sonst ergäbe sich wiederum eine Vielzahl kon­
kurrierender, mit anderen Normen kohärenter Auswahl­
kriterien. Eine rationale Wahl zwischen ihnen wäre nicht 
möglich. Die Forderung mag vernünftig sein, verschiede­
ne Normen bzw. Annahmen über die Geltung von Nor­

13 Vgl. dazu Bieri (1987), 177 ff., m. w. Nachw.
14 So etwa Pollock (1974), 27 ff.; zur Diskussion dieses Einwandes siehe 
auch M. Williams (1980), 243 ff.

129

https://doi.org/10.5771/9783495996744-122 - am 17.01.2026, 14:46:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996744-122
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


men einem Kohärenztest zu unterziehen.15 Nur löst das 
Kriterium der Kohärenz allein nicht das Begründungs­
problem.

D. Präsuppositionsanalyse argumentativ er Rede
und Diskursethik

Wer immer fragt, was er tun soll, hat sich auf eine 
Argumentation eingelassen. Daran knüpfen diejenigen an, 
die das Problem der Normenbegründung über eine An­
alyse der notwendigen Präsuppositionen sinnvoller argu­
mentativer Rede lösen wollen. Sie versuchen zu zeigen, 
daß, wer argumentiert, notwendig die Gültigkeit be­
stimmter Normen bzw. Kriterien oder Regeln der Prü­
fung von Normen als gültig voraussetzt. Wer ihre Gültig­
keit bestreite, verwickele sich in einen „performativen 
Selbstwiderspruch“, d. h. seine Aussage stehe im Wider­
spruch zum propositionalen Gehalt dessen, was er als 
sinnvoll Argumentierender notwendig als gültig unter­
stellen müsse.16
Zu den bekanntesten Vertretern dieser Art der Normen­
begründung gehören Apel17 und Habermas,18 die Haupt­
vertreter der Diskursethik. Kuhlmann hat es unternom­
men, den angesprochenen Begründungsansatz, insbeson­
dere in seiner von Apel vertretenen Variante, zu präzisie­
ren und weiter auszubauen.19 Seine Ausführungen sollen 
als Ausgangspunkt für die folgende kurze Erörterung des 
angesprochenen Begründungsansatzes dienen.

15 Siehe dazu auch unten S. 257 ff., 263 ff.
16Vgl. Habermas (1983), 90 ff.
17 Siehe etwa Apel (1976), 405 ff.; ders. (1986), 3 ff.; ders. (1988).
18 Siehe z. B. Habermas (1983), 53 ff.; ders. (1986), 217 ff.
19 Kuhlmann (1985), 181 ff.

130

https://doi.org/10.5771/9783495996744-122 - am 17.01.2026, 14:46:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996744-122
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Die Argumentation Kuhlmanns

Kuhlmann geht es um die starke These, daß jeder, der 
überhaupt Überlegungen im Blick auf sein zukünftiges 
Handeln anstellt, auch der, der von einem radikal egoisti­
schen Standpunkt aus lediglich Fragen technischer Natur 
stellt, immer schon eine bestimmte ethische Metanorm an­
erkannt hat.20 Der Gang der Begründung ist - verkürzt - 
folgender: Ausgangspunkt ist die Formulierung einer er­
sten, unhintergehbaren Norm, nach der wir dann, wenn 
wir etwas wissen oder ein Problem lösen wollen, rational 
argumentieren sollen.21 Nach ihr sollen wir uns, wenn wir 
an der Lösung eines Problems ernsthaft interessiert sind, 
um eine Lösung bemühen, der jedermann zustimmen 
könnte, um einen vernünftigen Konsens.22 Diese Norm 
leitet sich aus dem Interesse des Argumentierenden ab, 
Gewißheit darüber zu erlangen, daß eine bestimmte Lö­
sung auch die richtige ist. Denn Gewißheit haben wir nur 
dann, wenn niemand einer unbegrenzten Kommunika­
tionsgemeinschaft einen berechtigten Widerspruch an­
meldet. Wer Gewißheit will, will einen vernünftigen Kon­
sens.23 Grundgedanke dabei ist, daß sich die Geltung von 
Argumenten nicht „monologisch“, sondern nur durch ei­
ne Gemeinschaft von Argumentierenden überprüfen 
läßt.24 Genauer setzt der Argumentierende gleichzeitig ei­
ne reale und eine ideale Kommunikationsgemeinschaft 
voraus. Letzere ist höchste Überprüfungsinstanz und 
wird in der realen Argumentationssituation „kontrafak­
tisch antizipiert“.25

20 Kuhlmann (1985), 239.
21 Kuhlmann (1985), 185.
22 Kuhlmann (1985), 189.
23 Kuhlmann (1985), 190.
24 Kuhlmann (1985), 145 ff.
25 Vgl. Apel(1976), 429.

131

https://doi.org/10.5771/9783495996744-122 - am 17.01.2026, 14:46:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996744-122
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Damit ist noch nicht gezeigt, daß der Argumentierende 
einen praktischen Diskurs führen, d. h. auch solche 
Einwände ernst nehmen soll, in denen ein Opponent 
entgegengesetzte Interessen entgegenbringt. Denn fragt 
der Argumentierende vom egoistischen Standpunkt aus 
nach der bestmöglichen Durchsetzung seiner Interessen, 
tragen Einwände, die auf die Veränderung oder Aufgabe 
seiner Interessen zielen, zur Klärung seiner Frage nichts 
bei. Ein erster Schritt zur Überwindung dieser Schwierig­
keit ist die Ableitung der Norm, nach der wir mit den 
Argumentationspartnern kooperieren und sie in der 
Argumentation als gleichberechtigt, wahrheits- und zu­
rechnungsfähig anerkennen und behandeln sollen.26 Ohne 
sie als wahrheits- und zurechnungsfähig anzusehen, kön­
nen wir mit ihnen keine sinnvolle Argumentation führen. 
Die Forderung nach gleichberechtiger Kooperation ergibt 
sich daraus, daß, wer an Wahrheit und Gewißheit interes­
siert ist, nichts will, was der Wahrheitsfindung hinderlich 
ist. Würde die Forderung nach Gleichberechtigung miß­
achtet, bestünde die Gefahr, daß gute Argumente keine 
Berücksichtigung finden oder andere Faktoren als gute 
Argumente, etwa Gewaltverhältnisse, für die Problemlö­
sung bestimmend sind.27 Daraus folgt zunächst die Ver­
pflichtung, gegensätzliche Forderungen, die Geschäfts­
ordnungsfragen betreffen, als gleichberechtigt anzuerken­
nen und den Streit über Geschäftsordnungsfragen kon­
sensuell zu lösen. Die Verpflichtung zum Konsens betrifft 
aber nicht nur die Kooperation im Diskurs und die Rolle 
des Einzelnen als Diskursteilnehmer. Denn von der Auf­
lösung eines Konflikts in Geschäftsordnungsfragen, der 
Frage der Beendigung des Diskurses etwa, sind in realen 

26 Dazu Kuhlmann (1985), 195 ff.
27 Kuhlmann (1985), 198.

132

https://doi.org/10.5771/9783495996744-122 - am 17.01.2026, 14:46:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996744-122
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Diskursen auch diskursexterne Handlungen, Interessen 
und Absichten betroffen. Eine konsensuelle Auflösung 
der Geschäftsordnungsprobleme ist dann ohne eine kon­
sensuelle Regelung der dahinein verwobenen diskurs­
externen Probleme nicht möglich.28 Auch entwertete ein 
Diskurs, der die mit der Geschäftsordnungsdebatte ver­
knüpften diskursexternen Gesichtspunkte prinzipiell 
nicht berücksichtigte, die Anstrengungen der Diskursteil­
nehmer. Denn dann zählten ja nicht nur Argumente, son­
dern auch sachfremde Faktoren.29 Damit ist gezeigt, daß 
jeder Argumentierende immer schon folgende Grund­
norm anerkannt hat: Wenn wir an der Lösung eines fakti­
schen Problems ernsthaft interessiert sind, bei dem es um 
die Berechtigung von Handlungsnormen, Zielen, Bedürf­
nissen, Interessen geht, insbesondere im Falle des Kon­
flikts zwischen Ansprüchen der Teilnehmer der Argu­
mentationsgemeinschaft, dann müssen wir uns um eine 
Lösung bemühen, der jedes Mitglied der unbegrenzten 
Kommunikationsgemeinschaft zustimmen könnte, um ei­
nen vernünftigen praktischen Konsens.30
Hier ist keine umfassende Kritik des dargestellten Be­
gründungsansatzes beabsichtigt. Insbesondere soll die 
Annahme, Argumentation sei nur im Rahmen und mit Be­
zug auf eine Kommunikationsgemeinschaft möglich, hier 
nicht weiter diskutiert werden.31 Lediglich folgende Kri­
tikpunkte seien angeführt: Ausgangspunkt der vorgestell­
ten Herleitung ist das Interesse jedes Argumentierenden 
herauszufinden, welches die richtige Problemlösung ist. 
Die einzelnen abgeleiteten Normen umschreiben ledig­
lich, was der Argumentierende nach Maßgabe dieses In­

28 Kuhlmann (1985), 204 f.
29 Kuhlmann (1985), 206 f.
30 Kuhlmann (1985), 207.
31 Kritisch gegenüber dieser Annahme etwa Trapp (1988), 179 ff.

133

https://doi.org/10.5771/9783495996744-122 - am 17.01.2026, 14:46:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996744-122
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


teresses tun muß, haben insofern hypothetischen Charak­
ter.32 Geht es aber allein darum, die richtige Problemlö­
sung zu finden, ist nicht zu sehen, warum jeder Geschäfts­
ordnungsstreit und damit verbundene Konflikt diskursex­
terner Interessen konsensuell, ohne Zwang und Täu­
schung, gelöst werden soll. Angenommen beispielsweise, 
der Egoist führt einen Diskurs über die Frage, wie er seine 
Interessen am besten durchsetzen kann. Die Teilnehmer 
des realen Diskurses machen geltend, sie müßten den Dis­
kurs abbrechen, weil sie sonst eine wichtige Besprechung 
versäumten. Was wäre dem Zweck, im Diskurs die richti­
ge Antwort auf die diskutierte Frage zu finden, in dieser 
Situation dienlicher, als den Argumentationspartnern vor­
zutäuschen, die Besprechung falle aus? Möglicherweise 
kommt es dennoch zu einem Diskurs über die Geschäfts­
ordnungsfrage, in der die Interessen aller Teilnehmer 
Berücksichtigung finden. Unterstellt, dieser praktische 
Diskurs führt zu dem Ergebnis, daß der Diskurs über die 
Frage des Egoisten zu beenden ist und der Egoist oben­
drein außerhalb des Diskurses eine bestimmte egoistische 
Handlung p unterlassen soll. Ist der Egoist deswegen ver­
pflichtet, den Diskurs zu beenden und p zu unterlassen? 
Das wäre eine sonderbare Art von Verpflichtung. Denn 
die Verpflichtung, einen praktischen Diskurs zu führen, 
leitet sich ja allein daraus ab, daß die Durchführung des 
Diskurses der Verwirklichung des Interesses des Egoisten 
dienlich ist, die richtige Antwort auf die von ihm auf­
geworfene Frage zu finden. Der Egoist wäre also ver­
pflichtet, die Suche nach der richtigen Problemlösung im 
Diskurs zu beenden, weil er ein Interesse an der Problem­

32 Nach Iking (1982), 621 ff., führen Herleitungen der genannten Art aus 
diesem Grunde zu keiner moralischen Verbindlichkeit; dazu Kuhlmann 
(1985), 187 Anm. 6.

134

https://doi.org/10.5771/9783495996744-122 - am 17.01.2026, 14:46:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996744-122
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lösung hat, und das auch dann, wenn die gewaltsame oder 
durch Täuschung herbeigeführte Fortführung des Dis­
kurses der Problemlösung immer noch dienlicher wäre als 
die Beendigung des Diskurses. Ebensowenig ergibt sich 
aus dem genannten Interesse des Egoisten, daß er außer­
halb des Diskurses dessen praktische Forderungen beach­
ten soll. Hat der Egoist bereits erfahren, was er wissen 
wollte, beeinträchtigt es nicht das eben genannte Interesse, 
wenn er p ausführt.
Der Diskursethiker wird dem entgegenhalten, wenn der 
Egoist frage, ob er die Ergebnisse des praktischen Diskur­
ses respektieren solle, argumentiere er. Damit habe er be­
reits anerkannt, daß die richtige Antwort die ist, die die 
Zustimmung aller Diskursteilnehmer finden kann. Indes­
sen ist die Frage des Egoisten, wenn er konsequent ist, als 
Frage danach zu verstehen, ob das Respektieren der Er­
gebnisse des praktischen Diskurses seinem Interesse an 
der Beantwortung der im ersten Diskurs behandelten Fra­
ge dient. Seine Frage ist also wiederum die Frage nach der 
bestmöglichen Interessendurchsetzung. Spielen in diesen 
zweiten Diskurs keine diskursexternen Faktoren mit hin­
ein, werden die Teilnehmer dieses Diskurses zu einem 
Konsens dahin kommen, daß die Fortsetzung des ersten 
Diskurses durch Täuschung oder die Ausführung von p 
aus der Perspektive des Egoisten begründet sind. Ange­
nommen, die Teilnehmer des zweiten Diskurses werfen 
wiederum Geschäftsordnungsfragen auf, die zu einem 
praktischen Diskurs führen. Die Situation ist dann die 
gleiche wie im ersten Diskurs. Für den Egoisten wird sich 
wiederum die Frage stellen, ob das Ergebnis dieses zwei­
ten praktischen Diskurses in seinem Interesse liegt. Darü­
ber ist dann ein dritter Diskurs zu führen, bei dem die 
gleichen Probleme auftreten usw. Ein unendlicher Regreß 
droht. Ein solcher Regreß realer Diskurse ist allerdings 

135

https://doi.org/10.5771/9783495996744-122 - am 17.01.2026, 14:46:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996744-122
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht möglich. Irgendwann kommt daher der Punkt, an 
dem sich kein weiterer realer Diskurs mehr führen läßt. 
Der Egoist kann die Frage, ob er die Ergebnisse des zu­
letzt geführten praktischen Diskurses beachten soll, dann 
nur noch in einem hypothetischen Diskurs prüfen. War­
um sollten aber in einem nur gedachten Diskurs diskur­
sexterne Handlungen und Interessen eine Rolle spielen? 
Warum soll man sich diesen Diskurs nicht so vorstellen, 
daß alle Beteiligten nur um die Beantwortung der Frage 
des Egoisten bemüht sind, ohne etwa im Blick auf diskur­
sexterne Interessen Geschäftsordnungsfragen aufzuwer­
fen? Bei Kuhlmann heißt es denn auch, der Zusammen­
hang zwischen diskursinternen und -externen Dingen sei 
ein wesentliches Merkmal realer Diskurse.33 Spielen aber 
keine diskursexternen Interessen mit hinein, muß der 
argumentierende Egoist nach der Kuhlmannschen Gedan­
kenführung auch keine praktischen Diskurse führen, in 
denen die diskursexternen Interessen anderer Berück­
sichtigung finden, will er zu einer Problemlösung gelan­
gen. Der Versuch Kuhlmanns zu zeigen, daß jeder, der ar­
gumentiert, auch der kluge Egoist, der fragt, wie er seine 
Interessen am besten durchsetzen kann, verpflichtet ist, 
eine konsensuelle Lösung von Interessenkonflikten im 
praktischen Diskurs zu suchen und auch außerhalb des 
Diskurses nach ihr zu handeln, ist nach dem Gesagten we­
nig überzeugend.

2. Der Universalisierungsgrundsatz und
seine Herleitung bei Habermas

Selbst wenn jeder, der argumentiert, immer schon die Ver­
pflichtung zu einer Konfliktlösung im praktischen Dis­

33 Kuhlmann (1985), 205.

136

https://doi.org/10.5771/9783495996744-122 - am 17.01.2026, 14:46:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996744-122
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kurs anerkannt hätte, wäre damit für die Beantwortung 
der Frage nach der Begründbarkeit von Normen noch 
nicht viel gewonnen. Um das zu zeigen, sei hier kurz auf 
den Beitrag von Habermas zu dieser Frage eingegangen. 
Nach Habermas läßt sich durch eine Präsuppositions- 
analyse argumentativer Rede nachweisen, daß derjenige, 
der sich auf eine Argumentation über die Rechtfertigung 
von Normen einläßt, implizit bereits die Gültigkeit einer 
bestimmten, für die Überprüfung von Normen grundle­
genden Argumentationsregel anerkannt hat. Er will zei­
gen, „wie das als Argumentationsregel fungierende Verall­
gemeinerungsprinzip von Voraussetzungen der Argu­
mentation überhaupt impliziert wird“.34 Als Argumen­
tationsvoraussetzungen führt Habermas eine Reihe von 
Argumentationsregeln an, die in einer fehlerfreien Argu­
mentationspraxis nach Habermas tatsächlich befolgt sind 
oder deren hinreichende Erfüllung jedenfalls kontra­
faktisch unterstellt werden muß.35 Dazu zählen Regeln 
der Konsistenz, der Zurechnungsfähigkeit und der Auf­
richtigkeit der Teilnehmer, Regeln des freien Zugangs zum 
Diskurs oder der Freiheit von Zwang oder auch Regeln, 
nach denen jeder jede Behauptung problematisieren und 
seine Bedürfnisse äußern darf. Aus diesen Diskursregeln 
ergibt sich - so Habermas -, daß eine strittige Norm unter 
den Teilnehmern eines praktischen Diskurses nur Zustim­
mung finden kann, wenn sie dem Universalisierungs- 
grundsatz (U) entspricht, d. h., „wenn die Folgen und Ne­
benwirkungen, die sich aus einer allgemeinen Befolgung 
der strittigen Normen für die Befriedigung der Interessen 
eines jeden Einzelnen voraussichtlich ergeben, von allen 
zwanglos akzeptiert werden können“.36 Dieser Argumen­

34 Habermas (1988), 97.
35 Habermas (1988), 97 ff.
36 Habermas (1988), 103.

137

https://doi.org/10.5771/9783495996744-122 - am 17.01.2026, 14:46:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996744-122
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tationsregel stellt er einen diskursethischen Grundsatz an 
die Seite, nach dem „nur die Normen Geltung beanspru­
chen dürfen, die die Zustimmung aller Betroffenen als 
Teilnehmer eines praktischen Diskurses finden (oder fin­
den könnten)“.37
Wer eine Ethik wie Habermas auf der Präsuppositions- 
analyse argumentativer Rede aufbauen will, steht vor 
folgendem Dilemma: Wenn sich Regeln finden lassen, die 
jeder als Argumentierender immer schon anerkannt hat, 
können das allenfalls Regeln sein, die die Bedingung für 
eine rationale, ungestörte und umfassende Suche nach 
Wahrheit oder praktischer Richtigkeit umschreiben. Auch 
Habermas beschreibt den Diskurs als ein Unternehmen 
der Suche nach Wahrheit und Richtigkeit, wenn er ihn als 
eine erfahrungsfreie und handlungsentlastete Form der 
Kommunikation kennzeichnet, deren Struktur sicher­
stellt, daß Teilnehmer, Themen und Beiträge nicht be­
schränkt werden, kein Zwang außer dem des besseren Ar­
guments ausgeübt wird und „infolgedessen alle Motive 
außer dem der kooperativen Wahrheitssuche ausge­
schlossen sind“.38 Sind mit den Diskursregeln aber ledig­
lich Bedingungen für die Suche nach rechtfertigenden 
Gründen angegeben, ist noch völlig offen, ob es solche 
rechtfertigenden Gründe gibt und welche. Auch für die 
Diskursteilnehmer stellt sich die Frage nach Gründen für 
die Geltung einer Norm, nach Gründen für die Beachtung 
dieser Gründe usw. Das Münchhausentrilemma ist nicht 
gelöst, sondern nur auf eine andere, diskursive Ebene ver­
lagert. Alle mögen über alles frei von Zwang und unter 
idealen Bedingungen argumentieren: Daß der diskursive 
Begründungsprozeß jemals ein Ende finden kann, ohne 

37 Habermas (1988), 103.
38 Habermas (1979 a), 148; ders. (1988), 99.

138

https://doi.org/10.5771/9783495996744-122 - am 17.01.2026, 14:46:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996744-122
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schlicht auf Dezisionen zurückzugreifen, ist noch nicht 
dargetan.
Will der Diskursethiker dieser Schwierigkeit begegnen, 
muß er den Argumentationsregeln solche hinzufügen, die 
normativen Gehalt haben, die es möglich machen, zwi­
schen Gründen, die zu rechtfertigen vermögen, und ande­
ren zu unterscheiden.39 Diese Regeln kann er aber nicht 
mehr damit begründen, daß sie jeder als Argumentieren­
der immer schon anerkannt hat. Natürlich steht es ihm 
frei, einen engen Begriff von Argumentation zu verwen­
den, nach dem die Beachtung dieser Regeln zu den Vor­
aussetzungen einer fehlerfreien Argumentation gehört. 
Damit löst er aber nicht das Begründungsproblem. Zudem 
hat er seinen Begründungsansatz aufgegeben, der darin 
bestand zu zeigen, daß niemand, der in Fragen der Nor­
menrechtfertigung argumentiert, die Gültigkeit bestimm­
ter Regeln bestreiten kann, ohne sich in einen performati- 
ven Selbstwiderspruch zu verwikeln. Die Argumentation 
im engeren Sinne ist dann nichts Unhintergehbares mehr. 
Es ist möglich, in praktischen Fragen zu argumentieren 
und Geltungsansprüche zu erheben, ohne sich auf eine 
solche Argumentation im engeren Sinne einzulassen. 
Auch ist es keine Lösung, einfach Argumentationsregeln 
zu verwenden, die tatsächlich gerade befolgt werden oder 
die den tatsächlich gerade herrschenden normativen 
Überzeugungen entsprechen und dies damit zu begrün­
den, daß bisher gegen sie ja keine „einleuchtende Kritik“ 
vorgetragen worden sei, die zu ihrer Aufgabe geführt ha­
be.40 Solange nicht verständlich gemacht ist, wie eine Re­
gel mit einem für die Beurteilung von Normen hin­

39 Zur Notwendigkeit von Kriterien, um innerhalb des Diskurses zu 
einer Übereinstimmung gelangen zu können, vgl. auch Höffe (1979), 
251 ff.
40 So die Argumentation Alexys (1978), 232 f.

139

https://doi.org/10.5771/9783495996744-122 - am 17.01.2026, 14:46:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996744-122
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


reichenden normativen Gehalt angesichts des Münchhau­
sentrilemmas überhaupt begründet werden kann und nach 
welchen Maßstäben, hilft auch der Hinweis auf bisher feh­
lende „einleuchtende Kritik“ nicht weiter.41
Dem eben angesprochenen Dilemma entgeht auch Haber­
mas nicht. Sein Universalisierungsgrundsatz mag einen 
normativen Gehalt haben. Er folgt aber nicht aus den Dis­
kursregeln, aus denen Habermas ihn ableitet. Zunächst ist 
die Formulierung mehrdeutig, alle müßten die Folgen und 
Nebenwirkungen für die Interessenbefriedigung jedes 
Einzelnen zwanglos „akzeptieren können“. „Akzeptieren 
können“ kann mindestens heißen: akzeptieren, weil die 
Norm gerechtfertigt ist, welcher Art die rechtfertigenden 
Gründe auch sein mögen, oder: akzeptieren unter der An­
nahme, daß sich die Folgen und Nebenwirkungen für die 
Interessenbefriedigung jedes Einzelnen bei Prüfung der 
verschiedenen denkbaren Maßstäbe für die Gültigkeit von 
Normen als maßstabbildender Gesichtspunkt für die 
Rechtfertigung von Normen ausweisen lassen. In der er­
sten Deutung mag U aus den Diskursregeln folgen, läßt U 
aber noch offen, ob und auf welche Weise sich Normen 
rechtfertigen lassen. In der zweiten Deutung ergibt sich U 
nur dann aus den Diskursregeln, wenn sich aus ihnen ab­
leiten läßt, daß die Folgen allgemeiner Normenbefolgung 
für die Interessenbefriedigung jedes Einzelnen oberster 
Bewertungsgesichtspunkt sind. Eine solche Herleitung ist 

41 Wenn es bei Alexy (1989), 89, heißt: „Die Diskurstheorie setzt voraus, 
daß die Teilnehmen des Diskurses grundsätzlich in der Lage sind, gute 
von schlechten Gründen für substantielle Aussagen zu unterscheiden“, 
setzt er die eigentlich wesentliche und problematische Frage schlicht als 
beantwortet voraus: die Frage, ob und auf welche Weise sich angesichts 
des Münchhausentrilemmas im Diskurs oberste Maßstäbe für die Beur­
teilung von Normen und von Handlungen begründen lassen, ohne auf 
Dezisionen zurückzugreifen, und welche Maßstäbe es genauer sind, die 
sich rational auszeichnen lassen.

140

https://doi.org/10.5771/9783495996744-122 - am 17.01.2026, 14:46:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996744-122
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


aber nicht möglich. Die angegebenen Diskursregeln um­
schreiben lediglich Bedingungen für eine ungestörte, von 
Zwang freie Suche nach Antworten auf Fragen der Rich­
tigkeit von Normen. Sie präjudizieren noch keinen be­
stimmten Bewertungsmaßstab. Warum beispielsweise ein 
Maßstab im Sinne einer deontologischen Ethik,42 nach der 
bestimmte Handlungstypen ohne Rücksicht auf die Fol­
gen des Handelns für die Interessenbefriedigung jedes 
Einzelnen ge- oder verboten sind, mit den von Habermas 
angeführten Diskursregeln unvereinbar sein soll, ist nicht 
zu sehen. Eine solche Unvereinbarkeit folgt nicht etwa aus 
der Regel, nach der jedermann seine Einstellungen, Wün­
sche und Bedürfnisse äußern darf. Diese Regel sagt noch 
nichts darüber aus, ob und in welcher Weise welche Be­
dürfnisse für die Normenbegründung auch relevant sind. 
Als Grund für die Maßgeblichkeit der Interessenbefriedi­
gung läßt sich auch nicht etwa anführen, die erforderliche 
zwanglose Zustimmung zum Diskurs sei nur zu erwarten, 
wenn die Befolgung der Norm im Interesse des einzelnen 
Diskursteilnehmers liege. Das Verhalten der Teilnehmer 
jedenfalls eines idealen Diskurses ist ja, wie Habermas im­
mer wieder hervorhebt, allein vom Motiv der kooperati­
ven Wahrheitssuche bestimmt. Dazu stünde es in Wider­
spruch, wenn ein Diskursteilnehmer seine Zustimmung 
nicht allein an der Frage der Rechtfertigung einer Norm 
orientierte, sondern an seinen eigenen Interessen.
Allenfalls wäre zu fragen, ob zu den Argumentationsvor­
aussetzungen nicht auch die Regel gehört, daß jeder Spre­
cher nur solche Wert- und Verpflichtungsurteile im Blick 
auf eine Situation behaupten darf, die er im Blick auf Situa­
tionen ebenfalls behaupten würde, die der betreffenden Si­
tuation in allen relevanten Hinsichten gleich sind,43 und ob 

42 Zum Begriff der deontologischen Ethik vgl. Trapp (1988), 30 ff.

141

https://doi.org/10.5771/9783495996744-122 - am 17.01.2026, 14:46:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996744-122
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich nicht aus dieser Regel Maßstäbe für die Beurteilung 
von Normen gewinnen lassen. So hat Hare versucht, aus 
einem Konsistenzprinzip dieser Art in Verbindung mit der 
These, daß moralische Urteile präskriptiven Charakter ha­
ben, einen utilitaristischen Handlungsmaßstab herzulei­
ten.43 44 Allerdings steht der Herleitungsversuch Hares auf 
schwachen Füßen. Insoweit sei auf die überzeugende Kri­
tik verwiesen, die an diesem Ansatz geübt wurde.45 
Habermas sieht einen wesentlichen Vorzug der diskurs­
ethischen Verallgemeinerung darin, daß sie die Betroffenen 
nicht nur zwingt, für sich alleine zu prüfen, ob jeder die 
Norm annehmen kann, sondern dazu zwingt, die Perspek­
tive der anderen in tatsächlich geführten Diskursen, in 
einem universellen Rollentausch, einzunehmen.46 Indes­
sen löst ein solcher Rollentausch nach dem Gesagten nicht 
das Begründungsproblem. Die Frage, die oben bereits ge­
stellt wurde, bleibt unbeantwortet: Aus welcher von jedem 
praktisch Argumentierenden immer schon anerkannten 
Regel folgt ein gehaltvoller, letztverbindlicher Maßstab für 
die Beurteilung von Normen? Der Rollentausch mag dem 
Einzelnen Erkenntnisse über die Situation und die Inter­
essen der betroffenen Personen vermitteln. Ob und in 
welcher Weise diese Erkenntnisse für die Rechtfertigung 
von Normen relevant sind, bleibt offen.
Angenommen, für die Rechtfertigung von Normen kom­
me es auf die Folgen einer Befolgung der Norm für die 
Interessen jedes Einzelnen an. Dann bleibt immer noch 
unklar, aus welcher Diskursregel sich ergibt, daß die Fol­
gen einer gedachten allgemeinen Befolgung und nicht die 

43 Vgl. dazu Alexy (1978), 237. Habermas (1988), 97 ff. führt diese Regel 
bei der Aufzählung der Diskursregeln nicht ausdrücklich an.
44 Hare (1981), 87 f.
45Siehe etwa die überzeugende Kritik von Reed (1988), 271 ff.
46 Habermas (1984), 531 f.

142

https://doi.org/10.5771/9783495996744-122 - am 17.01.2026, 14:46:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996744-122
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Folgen der tatsächlich zu erwartenden Befolgung der 
strittigen Norm für die Interessenbefriedigung maßgeb­
lich sind. Warum sollen die Diskursteilnehmer einer 
Norm zustimmen, die nur Interessen befriedigt, wenn vie­
le sie beachten, die aber nichts als Schaden und Aufwand 
verursacht, wenn nur wenige sie befolgen und ihre weitge­
hende Mißachtung zu erwarten ist?47
Darüber hinaus ist unklar, welcher Norm alle Diskursteil­
nehmer zustimmen können, wenn die Interessen einiger 
Teilnehmer für, die Interessen anderer Teilnehmer gegen 
die Befolgung der Norm sprechen. Entweder die Zustim­
mung richtet sich danach, ob die Befolgung der Norm 
denjenigen Interessen entspricht, die zu befriedigen ge­
rechtfertigt ist. Dann sind Maßstäbe für die Bewertung 
der gegensätzlichen Interessen nötig, die sich den Dis­
kursregeln nicht entnehmen lassen. Oder die Zustimmung 
hängt davon ab, ob die Befolgung der Norm den eigenen 
Interessen der jeweiligen Diskursteilnehmer entspricht. 
Dann kann nur die Norm Zustimmung finden, deren Be­
folgung jedermanns Interessen am besten verwirklicht. 
Habermas scheint die zweite Variante zu favorisieren. Für 
ihn lassen sich Handlungskonflikte nur soweit durch Ar­
gumentation beilegen, wie allgemeine oder „verallgemei­
nerungsfähige“ Interessen im Spiel sind. Soweit nur parti­
kulare Interessen berührt seien - und die meisten staatlich 
geregelten Materien berühren für Habermas nur partiku­
lare Interessen - ließen sich Konflikte nur durch Ver­
handlung und Kompromiß lösen.48 Dabei wird nicht ganz 

47 Zur Problematik und dem allenfalls begrenzten Anwendungsbereich 
von Verallgemeinerungsargumenten, die auf Folgen einer allgemeinen 
Praxis der zur Diskussion stehenden Handlungsweise abstellen vgl. 
Hoerster (1977) 2. und 3. Kap.; Wimmer (1980), 296 ff.; Trapp (1988), 
212 ff.
48 Habermas (1985), 242 f.

143

https://doi.org/10.5771/9783495996744-122 - am 17.01.2026, 14:46:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996744-122
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


klar, ob Habermas auch den Fall noch für entscheidbar 
hält, in dem neben allgemeinen Interessen bei einzelnen 
Beteiligten auch gegensätzliche partikulare Interessen be­
stehen. Ist auch dieser Fall nicht entscheidbar, läuft U 
praktisch weitgehend leer. Eine diskursive Begründung 
von Normen, die partikulare Interessen einschränken sol­
len, wäre nicht möglich. Oder Habermas will verallge­
meinerbaren Interessen in solchen Fällen den Vorrang ein­
räumen. Aus den Diskursregeln läßt sich ein solcher Vor­
rang allerdings nicht ableiten. Auch ist wenig einsichtig, 
warum Interessen schon allein deswegen besonders privi­
legiert sein sollen, weil sie bei allen gleich sind.49 
Festzuhalten bleibt: Die Diskursregeln tragen nicht die 
Konsequenzen, die Habermas aus ihnen ziehen will. Bei 
Habermas findet sich denn auch noch eine zusätzliche 
Voraussetzung für die Herleitung von U. So heißt es, je­
der, der sich auf die Kommunikationsvoraussetzungen 
einlasse „und der weiß, was es heißt, eine Handlungsnorm 
zu rechtfertigen“,50 müsse die Gültigkeit von U unterstel­
len. Nur: Sofern diese Zusatzbedingung als definitorische 
Festsetzüng dahin zu verstehen ist, daß nur Argumen­
tationen nach Maßgabe von U „Rechtfertigung einer 
Handlungsnorm“ heißen sollen, oder sofern sie auf einen 
entsprechenden Sprachgebrauch verweisen soll, hilft das 
nicht weiter. Definitorische Festlegungen dieser Art be­
antworten nicht die normative Frage, ob U oder ein ande­
rer Maßstab für die Beurteilung von Handlungen oder 
Normen den Vorzug verdient. Soll die zusätzliche Bedin­
gung dagegen zum Ausdruck bringen, daß nur nach U be­
gründete Normen gerechtfertigt sind, würde Habermas 

49 Zur Kritik am Kriterium des verallgemeinerungsfähigen Interesses vgl. 
auch Trapp (1988), 168 ff.
50 Habermas (1988), 97.

144

https://doi.org/10.5771/9783495996744-122 - am 17.01.2026, 14:46:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996744-122
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


voraussetzen, was er eigentlich erst zeigen will: die Maß­
geblichkeit von U.51
Selbst wenn einsichtig würde, daß und auf welche Weise 
die Teilnehmer eines praktischen Diskurses zu Beurtei­
lungsmaßstäben gelangen können, ohne schlicht auf Dezi- 
sionen zurückzugreifen, bliebe immer noch folgende 
Schwierigkeit: Nach Habermas sind praktische Argumen­
tationen in seinem Sinne in einem verständigungsorien­
tierten Handeln verwurzelt, das auf eine Fortsetzung des 
Handelns mit argumentativen Mitteln im praktischen Dis­
kurs angelegt ist. Der Egoist, der strategisch handelt und 
fragt, wie er seine Interessen am besten durchsetzen kann, 
hat U damit noch nicht implizit anerkannt. Ihm gegen­
über läßt sich nach dem Ansatz von Habermas nicht be­
gründen, daß er sich an dem diskursethischen Grundsatz 
orientieren soll. Habermas hält dem entgegen, die Mög­
lichkeit zwischen verständigungsorientiertem und strate­
gischem Handeln zu wählen, sei nur abstrakt, weil nur aus 
der Perspektive des Einzelnen und nur von Fall zu Fall 
gegeben. Ein langfristiger Ausstieg aus Kontexten ver­
ständigungsorientierten Handelns führe zu monadischer 
Vereinsamung, Schizophrenie oder Selbstmord.52 Daß 
sich die Wahl zwischen dem Klugheitsmaßstab als ober­
stem Handlungsmaßstab, der die Ausrichtung an prakti­
schen Diskursen nur soweit zuläßt, wie dies der Klugheit 
entspricht, und der Ausrichtung des Handelns an solchen 
Diskursen ohne Klugheitsvorbehalt begründet treffen 
läßt, hat Habermas nicht dargetan.

51 Anders als in der 1. Auflage von „Moralbewußtsein und kommunika­
tives Handeln“ (1983), 102 f., macht Habermas in den späteren Auflagen 
(1988), 102 f., denn auch die Einschränkung, U lasse sich „in Verbindung 
mit einem schwachen, d. h. nicht-präjudizierenden Begriff von Normen­
rechtfertigung“ ableiten.
52 Habermas (1988), 109 ff.

145

https://doi.org/10.5771/9783495996744-122 - am 17.01.2026, 14:46:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996744-122
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


E. Der Rückgang auf pragmatische Fundamente
(konstruktivistischer Begründungsbegriff)

Eine andere Entgegnung auf das Münchhausentrilemma 
geht dahin, die Begründung auf pragmatische Grundlagen 
zu stellen und dem Trilemma auf diese Weise zu entgehen. 
Als Beispiel sei kurz der konstruktivistische Begrün­
dungsbegriff angeführt. Er geht von der Idee einer Be­
gründung aus, die über die Ebene der Sätze und Begriffs­
explikationen in methodisch rekonstruktierbarer Form 
hinausgeht und auf ein pragmatisches Fundament zurück­
greift.53 Eine konstruktivistische Theorie praktischer Be­
gründungen hat nach Schwemmer folgenden Aufbau:54 
Ausgangspunkt ist die Aufgabe, lehrbare und gewaltfreie 
Methoden zur Bewältigung von Konfliktsituationen aus­
zuarbeiten. Zur Lösung dieser Aufgabe ist eine Termino­
logie aufzubauen, mit deren Hilfe sich der Lösung dieser 
Aufgabe dienliche Begründungsprinzipien formulieren 
und Methoden der materialen Normenbegründung ausar­
beiten lassen.55 Eine Konfliktsituation auf lehrbare Weise 
zu bewältigen heißt dabei zum einen, die für die Argu­
mentation verwendete Sprache schrittweise und zirkelfrei 
aufzubauen. Zum anderen schließt Lehrbarkeit die Forde­
rung ein, den Nachweis zu erbringen, daß die gemachten 
Vorschläge zur Ausführung von Handlungen oder zur 
Setzung von Zwecken allgemein annehmbar sind, d. h. 
sich gegen jedermann verteidigen lassen. In dieser Forde­
rung „steckt“ nach Schwemmer bereits das Vernunftprin­
zip, mit dessen Befolgung Begründungen möglich wer­

53 Mittelstraß (1984), 18.
54 Schwemmer (1974), 215, der zur konstruktivistischen Ethik inzwi­
schen eine distanzierte Haltung eingenommen hat (siehe Schwemmer 
(1986), 7 ff.).
55 Schwemmer (1974), 220.

146

https://doi.org/10.5771/9783495996744-122 - am 17.01.2026, 14:46:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996744-122
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den. Vernunftprinzip und Lehrbarkeitsforderung stim­
men in der Forderung überein: Zeige, daß die Maximen, 
die du vorschlägst, Normen, d. h. universelle Geltung be­
anspruchende Imperative sind.56 Der pragmatische Cha­
rakter der Begründung dieses Prinzips liegt danach darin, 
daß die Begründung im schrittweisen Einüben eines Han­
delns besteht, daß dann, wenn es ausgeführt ist, mit dem 
Vernunftprinzip unter eine Regel gebracht wird.57 Dieser 
Aufbau einer vernünftigen Beratung, der zur Formulie­
rung der Begründungsprinzipien führt, kann nur Erfolg 
haben, wenn die Beteiligten, ein, wie Schwemmer es 
nennt, kommunikatives Interesse haben, d. h. ein Inte­
resse an der gewaltlosen Beseitigung und Vermeidung von 
Konfliktsituationen durch Rede.58 Es handelt sich um das 
Interesse an einer Konfliktbewältigung, die durch ein 
unvoreingenommenes, zwangloses und nicht persuasives 
Vorgehen gekennzeichnet ist.59
Auf die Durchführung dieses Begründungsansatzes soll 
hier nicht näher eingegangen werden.60 Festzuhalten 
bleibt, daß die Begründung von einer bestimmten Aufga­
benstellung ausgeht, der Aufgabe, lehrbare und gewalt­
freie Methoden der Konfliktbewältigung auszuarbeiten, 
und daß die dazu nötige Durchführung der Beratung ein 
kommunikatives Interesse voraussetzt. Wer dieses Inter­
esse nicht verfolgt, wer beispielsweise nach dem Maßstab 
des persönlichen Wohls handeln will und nach Begrün­
dungen relativ zu diesem Maßstab fragt, dem gegenüber 
lassen sich Moralprinzipien nach dem eben vorgestellten 
Ansatz nicht begründen.

56 Schwemmer (1974), 221.
57 Schwemmer (1974), 225.
58 Schwemmer (1979), 190 ff.
59 Vgl. Schwemmer (1974), 223; Kambartel (1979), 66 f.
60 Zur konstruktivistischen Ethik siehe näher Wimmer (1980), 59 ff.

147

https://doi.org/10.5771/9783495996744-122 - am 17.01.2026, 14:46:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996744-122
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Damit fragt sich, ob die Ausrichtung des Handelns am 
kommunikativen Interesse bzw. an den darauf aufbauen­
den Begründungen nicht dezisionären Charakter hat. Die 
Vertreter des konstruktivistischen Begründungsansatzes 
sperren sich gegen den Begriff der Dezision. Die prag­
matische Begründung sei deswegen nicht dezisionistisch, 
weil jeder Schritt bei der Aufstellung der Prinzipien expli­
ziert sei und damit eine geregelte Möglichkeit zur Ableh­
nung oder zum Gegenvorschlag bestehe.61 Stattdessen 
schreiben sie auch von einem Einsichtigmachen auf der 
Grundlage einer gemeinsamen Praxis62 oder von einem 
Sich-bereits-eingelassen-Haben.63
Nur: Die Ausrichtung des Handelns am kommunikativen 
Interesse bzw. an den darauf aufbauenden Begründungen 
und die Ausrichtung des Handelns an abweichenden 
Maßstäben und an Begründungen relativ zu diesen Maß­
stäben, relativ zum Maßstab des persönlichen Wohls etwa, 
stellen verschiedene Formen der Handlungsorientierung 
dar, die, aus der Perspektive des Handelnden gesehen, zur 
Wahl stehen. Der Einzelne kann auch darauf reflektieren, 
daß sie zur Wahl stehen, und fragen, ob sich die Wahl be­
gründen läßt, das Handeln zuoberst an Gründen der einen 
Art und nicht an Gründen der anderen Art zu orientieren. 
Auch muß sich derjenige, der diese Frage stellt, damit 
nicht bereits auf Begründungen nach Maßgabe des kom­
munikativen Interesses eingelassen haben. Der Fragende, 
der sich die Wahlsituation bewußt gemacht hat, kann auch 
nach Möglichkeiten von Begründungen fragen, die weder 
Begründungen sind, die auf dem kommunikativen Inter­
esse aufbauen, bzw. Begründungen relativ zu Moralprin­

61 Schwemmer (1974), 225.
62 Schwemmer (1971), 194 f.
63 Lorenzen (1979), 225 f.

148

https://doi.org/10.5771/9783495996744-122 - am 17.01.2026, 14:46:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996744-122
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zipien sind, noch Begründungen relativ zum Maßstab per­
sönlichen Wohls. Besteht keine solche Begründungs­
möglichkeit, steht der Einzelne vor der bewußten Wahl 
zwischen verschiedenen Handlungsorientierungen, ohne 
daß sich die Wahl einer dieser Orientierungen begründen 
ließe. Warum dann die Dinge nicht beim Namen nennen 
und von einer Dezision reden?
Die Ablehnung, auf die der Begriff der Dezision stößt, ist 
allerdings nicht ganz unberechtigt: Ist die Frage, die Aus­
richtung des Handelns an welchen Maßstäben begründet 
ist, zum Zwecke der Handlungsorientierung im oben 
angegebenen Sinne gestellt - was nicht notwendig so sein 
muß -, so wird, wie bereits ausgeführt, wenigstens im 
Blick auf eine Situation argumentiert, in der derjenige, um 
dessen Orientierung es geht, sich entschlossen hat zu tun, 
was zu tun begründet ist, weil es begründet ist. Wie noch 
deutlich werden wird, gibt es jedoch kein Motiv, das mit 
dieser Beschreibung zureichend umschrieben wäre. Viel­
mehr gibt es nur solche Motive, die sich auf schwache 
Begründungen relativ zu einem bestimmten Maßstab x 
richten. Die Frage nach Gründen zum Zwecke der Hand­
lungsorientierung bezieht sich danach auf die Perspektive 
dessen, der sich für die Wahl einer bestimmten Orientie­
rung, für einen Maßstab x, bereits vor-entschlossen hat. 
Insofern, aber auch nur insofern, steht die Ausrichtung an 
der betreffenden Orientierung nicht mehr zur Wahl, ist sie 
keine Angelegenheit der Dezision mehr. Insofern sich der­
jenige, der einen solchen Vor-Entschluß gefaßt hat, auch 
umorientieren kann und sich dessen bewußt ist, befindet 
auch er sich in einer Situation der bewußten Wahl zwi­
schen Handlungsorientierungen. Im übrigen muß es sich 
um keinen Vor-Entschluß für die Beachtung von Moral­
normen oder für die Verfolgung eines kommunikativen 
Interesses handeln. Beispielsweise kann es auch der Vor­

149

https://doi.org/10.5771/9783495996744-122 - am 17.01.2026, 14:46:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996744-122
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Entschluß sein zu tun, was relativ zum Maßstab persönli­
chen Wohls begründet ist. Will man das Sich-vorent- 
schlossen-Haben in Richtung auf das kommunikative In­
teresse bzw. will man bestimmte Moralnormen gegenüber 
dem Sich-vorentschlossen-Haben in Richtung auf Be­
gründungen relativ zum Maßstab persönlichen Wohls 
rational auszeichnen, benötigt man dazu einen stärkeren 
Begründungsbegriff als einen pragmatischen, der auf ei­
nem bestimmten Interesse oder auf einer bestimmten 
Aufgabenstellung aufbaut. Hinzu kommt, daß dem mora­
lischen Denken nicht einfach ein kommunikatives Inte­
resse, sondern ein Motiv ganz besonderer Art zugrunde 
liegt. Dieses Motiv fordert, sowohl ein Interesse wie das 
kommunikative als auch Motive und Maßstäbe des per­
sönlichen Wohls nochmals in Frage zu stellen. Darauf ist 
gleich näher einzugehen.

F. Transzendentallogische Bedingungsanalyse
(Krings)

Eine andere Art der Entgegnung auf das Begründungstri­
lemma findet sich bei Krings.64 Krings versucht, das 
Begründungsproblem durch eine transzendentallogische 
Bedingungsanalyse zu lösen. Begründen - oder genauer: 
letztbegründen - heißt für Krings, eine Begründungsreihe 
so zu konstruieren, daß ich sie als in einem Unbedingten 
begründet denke.65 Krings unterscheidet verschiedene 
Begründungsverhältnisse. Ein Begründungsverhältnis be­
trifft Handlungen im Verhältnis zu Normen, ein anderes

M Siehe insbesondere Krings (1980); ders. (1983), 625 ff.; ders. (1979), 
345 ff.
65 Krings (1978), 229.

150

https://doi.org/10.5771/9783495996744-122 - am 17.01.2026, 14:46:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996744-122
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Normen im Verhältnis zu Regeln der praktischen Ver­
nunft, die Regeln höherer Ordnung und Geltungsgrund 
der Normen sind. Das dritte Begründungsverhältnis be­
zieht sich auf die Geltung der Regeln der praktischen Ver­
nunft. Den Geltungsgrund dieser Regeln sieht Krings in 
einer unbedingten Handlung, die er als „transzendentale 
Anerkennung von Freiheit durch Freiheit“ bezeichnet.66 
Transzendentale Freiheit hat für ihn den Charakter einer 
Einheit, die durch eine Differenz gewonnen ist, eine Dif­
ferenz, durch die und in der sich eine Selbstvermittlung 
vollzieht.67 Diese Differenz ist durch ein „Sich-Öffnen“ 
oder „Sich-Entschließen“ formal gesetzt. Das Woraufhin, 
das Erfüllende dieses Sich-Offnens, über das sich die 
Selbstvermittlung vollzieht, nennt er Gehalt.68 Dieser den 
transzendentalen Entschluß erfüllende Gehalt soll nach 
Krings die „Dignität der transzendentalen Freiheit selber 
haben“.69 Dem wird nur ein Gehalt gerecht, der selber den 
Charakter der Freiheit hat.70 Andererseits soll sich nicht 
die leere Figur ergeben, daß das Sich-Öffnen ein Sich-Öff- 
nen erfüllt. Krings will das dadurch vermeiden, daß er die 
Freiheit mit dem Index versieht, die „eine“ Freiheit, die 
„andere“ Freiheit.71 Das Erfüllende ist danach die Freiheit 
des Anderen.
Damit ist das Problem der Leerheit aber noch nicht gelöst. 
Im Kringsschen Modell gelangt man zu der Figur eines 
Sich-Entschließens in Richtung auf das Sich-Entschließen 
eines Anderen, das ein Sich-Entschließen in Richtung auf 

66 Krings (1983), 638 f.; zu Anerkennungstheorien in der praktischen und 
Rechtsphilosophie vgl. daneben auch Siep (1979); Wolff (1987), 182 ff.
a Krings (1973), 116 f.
68 Krings (1973), 118.
69 Krings (1970), 174.
70 Krings (1973), 123.
71 Krings (1973), 123 f.

151

https://doi.org/10.5771/9783495996744-122 - am 17.01.2026, 14:46:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996744-122
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


das Sich-Entschließen eines Anderen in Richtung auf das 
Sich-Entschließen eines Anderen ist, usf. Der Freiheitsbe­
griff bleibt immer noch leer und zirkelhaft. Jedenfalls 
reicht er nicht hin, um die Begründungsfunktion zu erfül­
len, die Krings ihm beimißt: Nach Krings lassen sich aus 
dem Begriff der transzendentalen Freiheit zwar keine Ver­
nunftregeln deduzieren.72 Wohl aber biete die „transzen­
dentale Regel“ der unbedingten Anerkennung von Frei­
heit ein „Sinnkriterium“ für den sittlich-qualitativen Rang 
einer materialen Regel.73 Beispielsweise heißt es, die Re­
gel, den eigenen Vorteil nur derart zu suchen, daß dadurch 
das allgemeine Wohl befördert werde, entspreche dem 
Gehalt der transzendentalen Regel mehr als etwa die Re­
gel, den eigenen Vorteil zu suchen, soweit dadurch keine 
Rechte anderer verletzt werden.74 Wie soll sich das aber 
aus dem zirkelhaften Sich-Offnen für das Sich-Offnen des 
Anderen ergeben? Voraussetzung ist mindestens, daß das 
Sich-Öffnen in einer positiven Beziehungen zu etwas 
steht, was nicht von der geforderten gleichen Dignität 
ist, nämlich zu dem Bedürfnissen und dem Wohl des An­
deren. Wie beide Momente Zusammenhängen, bleibt un­
klar.
Weitere Fragen stellen sich. Der transzendentale Ent­
schluß ist etwas, das stattfinden kann oder nicht stattfin­
den kann. Auch ein Nichtanerkennen der Freiheit des An­
deren ist nach Krings möglich.75 Dies und Begriffe wie 
„transzendentale Handlung“ und „Sich-Entschließen“ 
deuten darauf hin, daß eine Art geltungsbegründende Ur- 
Tat gemeint ist. Andererseits heißt es, der Rückgang auf 

72 Krings (1983), 639.
73 Krings (1979), 384.
74 Krings (1979), 383 f.
75 Vgl. Krings (1977), 198.

152

https://doi.org/10.5771/9783495996744-122 - am 17.01.2026, 14:46:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996744-122
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die transzendentale Regel sei eine „formale Inversion“.76 
Die Regel werde nicht am Leitfaden der Empirie rekon­
struiert, sondern am Leitfaden der Vernunft als das Aprio- 
ri praktischer Regelsetzung gedacht?7 Der Status des 
Entschlusses zwischen Ur-Tat und einem - in welchem 
Sinne von Denken? - nur gedachten Konstrukt bleibt un­
klar.78 Auch fragt sich, wie ein gedachtes Konstrukt 
Grundmoment einer realen Selbstbestimmung des Willens 
sein kann. Davon einmal abgesehen, stellt sich die Frage, 
warum die Reflexion bei dem genannten geltungsbegrün­
denden Entschluß stehenbleiben soll. Warum nicht eine 
weitere transzendentale Handlung fordern, die den Ent­
schluß für die Freiheit anderer begründet, usf.?79 Im übri­
gen ist der Begründungsansatz von Krings nur von be­
grenzter Reichweite. Es geht ihm lediglich darum, einen 
vorausgesetzten Verbindlichkeitscharakter begreiflich zu 
machen.80 Wer sich nicht ohnehin schon als im Sinne von 
Krings freies und sittliches Wesen behaupten will, für den 
„gilt nichts mehr“.81 Gegenüber demjenigen, der sich 
nicht zur Freiheit des anderen entschließt, ist eine Moral­
begründung danach nicht möglich.
Bereits die angesprochenen Schwierigkeiten und Unklar­
heiten lassen Skepsis gegenüber dem Begründungsansatz 
von Krings geraten erscheinen. Im weiteren Gang der 
Untersuchung wird denn auch ein anderer Ansatz im Mit­
telpunkt der Überlegungen stehen. Nach ihm ist die 
Selbstrechtfertigung eines Handelns aus einem bestimm­
ten ausgezeichneten Vernunftmotiv heraus Ausgang­

76 Krings (1978 a), 97.
77 Krings (1978 a), 97.
78 Kritisch auch Pieper (1979), 78 ff.
79 Vgl. Pieper (1979), 79.
80 Krings (1978 a), 95.
81 Krings (1978), 220.

153

https://doi.org/10.5771/9783495996744-122 - am 17.01.2026, 14:46:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996744-122
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


spunkt der Rechtfertigung moralischer Maßstäbe. Sollte 
sich nach diesem gleich näher zu entwickelnden Ansatz 
ein Maßstab für die Bewertung von Normen ergeben, der 
einerseits das Sinnkriterium von Krings insofern radikali­
siert, als er ein Handeln fordert, das auf überhaupt keinen 
Gehalt gerichtet ist, der andererseits anders als das Sinn­
kriterium von Krings den Stellenwert der vorfindlichen 
Bedürfnisse und Motive des Handelnden für die Normen­
begründung verständlich und explizit macht, der oben­
drein nicht leer und zirkelhaft ist, sondern eine echte 
Handlungsorientierung liefert, der zudem eine Reihe wei­
terer, noch anzusprechender Vorzüge aufweist, wenn all 
dies zutrifft, dann jedenfalls ist dieser Ansatz dem Begrün­
dungsansatz von Krings vorzuziehen. Daß es einen Be- 
gründungsanstz gibt, der solche Vorzüge aufweist, wird 
gleich zu zeigen sein.

G. Die Selbstrechtfertigung moralischer Normen

Möglicherweise liegt die Lösung des Begründungspro­
blems einfach im Abbruch den Begründungsverfahrens. 
Keine Lösung ist es allerdings, das Verfahren willkürlich 
abzubrechen. Es willkürlich abzubrechen hieße, Hand­
lungen mit Normen zu begründen, deren Geltung be­
gründungsbedürftig ist. Da sich beliebige Normen denken 
lassen, deren Geltung der Begründung bedarf, wäre jede 
beliebige Handlung begründbar. Dagegen könnte die Lö­
sung darin bestehen, daß jedenfalls einige Normen oder 
Metanormen selbstgerechtfertigt sind. Eine Norm mit 
dem Inhalt N läßt sich dann als selbstgerechtfertigt be­
zeichnen, wenn es für die Begründung dieser Norm aus­
reicht, darauf zu verweisen, daß sie den Inhalt N hat. Ne­
ben Norm N ist möglicherweise auch die Annahme der 

154

https://doi.org/10.5771/9783495996744-122 - am 17.01.2026, 14:46:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996744-122
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Geltung von N selbstgerechtfertigt: Die Annahme, daß 
Norm N selbstgerechtfertigt ist, ist ihrerseits selbstge­
rechtfertigt, wenn es zu ihrer Begründung ausreicht, da­
rauf zu verweisen, daß die Annahme den Inhalt hat, daß N 
selbstgerechtfertigt ist.82
Oben wurde zwischen externen und internen Fragen 
unterschieden. Auf diese Unterscheidung bezogen, besagt 
die Annahme selbstgerechtfertigter Normen folgendes: 
Geht es um die Begründung der Wahl zwischen einer Aus­
richtung des Handelns am Maßstab A der Beurteilung von 
Normen und Handlungen und der Ausrichtung des Han­
delns an Maßstab B, genügt es zur Begründung der Wahl 
eines Handelns nach A, darauf zu verweisen, daß es ein 
Handeln ist, das sich an A ausrichtet. Das Gebot, an A 
orientiert zu Handeln, ist dann selbstgerechtfertigt. Da es 
zur Rechtfertigung der Wahl des Beurteilungsrahmens A 
keiner weiteren Gründe bedarf, kommt es nicht zu dem 
oben angesprochenen Problem, nach dem es zur Begrün­
dung der Wahl zwischen A und B eines weiteren, von A 
und B verschiedenen Beurteilungsrahmens bedarf. Die 
Ausrichtung an A ist also nicht nur relativ zu einem be­
stimmten Beurteilungsmaßstab für Normen und Hand­
lungen begründet. Dabei ist zu beachten, daß zunächst 
nur die Selbstrechtfertigung von Normen angesprochen 
ist, nicht auch die Selbstrechtfertigung von Annahmen 
über die Rechtfertigung oder Selbstrechtfertigung von 
Normen. Darauf ist gleich noch zurückzukommen.
Gegen die Selbstrechtfertigung moralischer Normen ließe 
sich der Standardeinwand gegen die Annahme der 
Begründbarkeit solcher Normen erheben: der Einwand 
der im Vergleich zu Wahrnehmungsurteilen geringen in­

82 Zur Selbstrechtfertigung von Annahmen vgl. auch Aiston (1976), 
257 ff.; Chisholm (1979), 35 ff.

155

https://doi.org/10.5771/9783495996744-122 - am 17.01.2026, 14:46:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996744-122
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tersubjektiven Übereinstimmung in moralischen Fragen 
und der Unterschiedlichkeit der moralischen Überzeu­
gungen in den verschiedenen Kulturen und zu den ver­
schiedenen Zeiten. Ein zwingender Einwand ist das aller­
dings nicht. Normen könnten auch dann selbstgerecht­
fertigt sein, wenn nicht jeder sie für gültig hält. Das eine ist 
mit dem anderen vereinbar.83 Auch gibt es ja möglicher­
weise einleuchtende Erklärungen dafür, warum Men­
schen in moralischen Fragen trotz der Selbstrechtfer­
tigung moralischer Normen unterschiedlicher Auffassun­
gen sind. Im übrigen wäre erst zu zeigen, daß sich nicht - 
jedenfalls bei übereinstimmenden Tatsachenannahmen 
und unter idealen Bedingungen der Argumentation wie 
Freiheit von Zwang, Zeitdruck etc. - weitgehende Über­
einstimmung wenigstens über moralischen Prinzipien er­
reichen ließe.84
Die Wahl der dritten Option des Münchhausentrilemmas, 
der Abbruch des Begründungsverfahrens, stößt bei An­
hängern des kritischen Rationalismus auf Kritik. Diese 
Kritik stützt sich auf die These, daß keine Annahme ge­
wiß, sondern jede Annahme fehlbar, d. h. möglicherweise 
falsch ist.85 Richtig verstanden, ist diese These jedoch mit 
der Annahme selbstgerechtfertigter Normen und mit ei­
ner rationalen Handlungsorientierung durch eine solche 
Annahme vereinbar. Zunächst betrifft die These gar nicht 
direkt die Ebene der Rechtfertigung von Normen, son­
dern die der Annahmen darüber, daß bestimmte Normen 
selbstgerechtfertigt sind oder dies wenigstens wahrschein­
licher ist als das Gegenteil. Angenommen, jede solche An­
nahme ist fehlbar im Sinne von möglicherweise unzutref­

81 Vgl. auch v. Kutschera (1982), 211 f.
84 Vgl. Frankena (1972), 133 f.
85 Vgl. Albert (1969), 11 ff.

156

https://doi.org/10.5771/9783495996744-122 - am 17.01.2026, 14:46:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996744-122
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fend. Dadurch ist noch nicht ausgeschlossen, daß es besser 
begründet ist, die Annahme, daß Norm N selbstgerecht­
fertigt ist, zu akzeptieren, als diese Annahme nicht zu ak­
zeptieren. Eine begründete Annahme muß nicht auch not­
wendig wahr sein.86 Schon dann, wenn das Akzeptieren 
der Annahme einer selbstgerechtfertigten Norm N besser 
begründet ist als das Gegenteil, besteht aber eine Festle­
gung durch Gründe dahin, dieser Norm gemäß zu han­
deln. Das gilt sogar dann, wenn man diese Annahme wei­
ter abschwächt, dahin etwa, daß es besser begründet ist 
anzunehmen, daß es wahrscheinlicher ist, daß N selbstge­
rechtfertigt ist, als daß N nicht selbstgerechtfertigt ist, und 
daß die Selbstrechtfertigung von N wahrscheinlicher ist 
als die von Normen, die mit N in Konflikt stehen.
Schwierigkeiten ergeben sich erst dann, wenn man die 
Fallibilismusthese zu der radikal skeptischen These ver­
schärft, nach der jede Rechtfertigung des Akzeptierens ei­
ner Annahme in dem Sinne anzuzweifeln ist, daß die An­
nahme weiterer Begründung bedarf, und nach der auf die­
se Weise ein Begründungsregreß entsteht, der die Konse­
quenz hat, daß niemand darin gerechtfertigt ist, es auch 
nur für wahrscheinlicher zu halten als das Gegenteil, daß 
das Akzeptieren irgendeiner Annahme gerechtfertigt ist. 
Wer eine solche radikal skeptische Haltung einnimmt, 
muß aufhören, zu Annahmen mit Gründen Stellung zu 
beziehen. Würde er irgendeine Annahme als besser be­
gründet hinstellen als eine andere - die eigene skeptische 

86 Dazu Haller (1974), 122; Quinton (1973), 148 f. Auch liegt darin kein 
Widerspruch, vom Bestehen eines Sachverhalts überzeugt zu sein und es 
zugleich für möglich zu halten, daß diese Überzeugung falsch ist. Ein 
Widerspruch ergibt sich nur, wenn man den subjektiven, doxastischen 
Sinn von „p für möglich halten“ von dem objektiven, alethischen Sinn 
nicht hinreichend unterscheidet. Siehe dazu näher v. Kutschera (1981), 
59 ff.

157

https://doi.org/10.5771/9783495996744-122 - am 17.01.2026, 14:46:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996744-122
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


These etwa -, setzte er sich damit zu seiner eigenen These 
in Widerspruch. Ohne daß jemand mit Gründen zu etwas 
Stellung bezieht, ist eine sinnvolle Argumentation aber 
nicht möglich. Im übrigen läßt sich eine solche skeptische 
Haltung schon allein praktisch nicht durchhalten. Nie­
mand kommt umhin, im Alltag von Überzeugungen aus­
zugehen, nach denen einige Annahme besser begründet 
sind als andere, beim Überqueren der Straße beispielswei­
se von der Überzeugung, daß bestimmte Annahmen über 
die Geschwindigkeit von Kraftfahrzeugen besser begrün­
det sind als andere. Im folgenden wird davon ausgegan­
gen, daß von wenigstens einigen Annahmen gilt: Es ist 
wenigstens wahrscheinlicher, daß es besser begründet ist, 
diese Annahme zu akzeptieren, als sie nicht zu akzep-

• 87tieren.
Steht die Fallibilismusthese der Annahme selbstgerecht­
fertigter Normen nicht entgegen, ist damit noch nichts 
Positives darüber gesagt, ob es denn nun begründet ist, die 
Selbstrechtfertigung einer Norm anzunehmen. Es steht 
immer noch die Möglichkeit im Raum, daß die Wahl des 
Handlungsmaßstabes oder jedenfalls solcher Maßstäbe 
mit moralischem Inhalt eine Angelegenheit der bloßen 
Dezision oder eines Vor-Entschlußes ist, der sich nicht 
weiter rational auszeichnen läßt. Einen entsprechenden 
skeptischen Standpunkt kann auch vertreten, wer im Blick 
auf andere Bereiche der Erkenntnis, im Blick auf den Be­
reich empirischen Wissens etwa, kein Skeptiker ist.
Die Annahme selbstgerechtfertigter Normen hat zunächst 
einen im schlechten Sinne dogmatischen Charakter. 
Grundsätzlich brauchen wir keine Norm einfach als 
letztverbindlich hinzunehmen, für deren Geltung sich

87 Zur Auseinandersetzung mit radikal skeptischen Positionen siehe nä­
her v. Kutschera (1981), 52 ff. 

158

https://doi.org/10.5771/9783495996744-122 - am 17.01.2026, 14:46:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996744-122
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht weitere Gründe anführen lassen. Wenn eine oberste 
Norm selbstgerechtfertigt ist, dann muß es sich um eine 
Norm ganz besonderer Art handeln. Ihre Selbstrechtferti­
gung muß mit einem Höchstmaß an Radikalität des Fra­
gens vereinbar sein. Radikal zu fragen soll heißen: keinen 
Maßstab, der die Ausrichtung des Handelns in Richtung 
auf einen orientierenden Gehalt verlangt, einfach als gege­
ben hinzunehmen, sondern bei allen solchen Maßstäben 
zu fragen, ob es durch weitere Gründe begründet ist, sie 
zu beachten, und, sollte sich die Beachtung eines solchen 
Maßstabs weder als durch weitere Gründe begründet 
noch als durch weitere Gründe unbegründet erweisen, sei­
ne Beachtung als Sache beliebiger Wahl anzusehen. Dieses 
radikale Infragestellen schließt es zugleich aus, einfach nur 
nach Begründungen im schwachen Sinne relativ zu einem 
derartigen Maßstab zu fragen. Auch wer nur nach einer 
solchen Begründung im schwachen Sinne fragt, nimmt da­
mit den betreffenden Begründungsmaßstab als gegeben 
hin.
Daß nur eine solche Norm selbstgerechtfertigt ist, deren 
Selbstrechtfertigung mit einem Höchstmaß an Radikalität 
des Fragens vereinbar ist, gilt jedenfalls dann, wenn sich 
eine solche Norm finden läßt, und wenn diese Norm 
obendrein die folgenden Vorzüge aufweist: Aus der Norm 
ergibt sich ein Maßstab x für die Beurteilung von Hand­
lungen und Normen, dessen Anwendung ein radikales 
Fragen nach rechtfertigenden Handlungsgründen erfor­
dert und der dennoch nicht leer ist, sondern eine echte 
Handlungsorientierung liefert. Ist x Handlungsmaßstab, 
läßt sich ferner zwanglos erklären, warum moralische 
Überzeugungen nicht ohne jeden Einfluß auf das Handeln 
sind, warum vielmehr ein Motiv besteht, moralisch zu 
handeln, mag dieses Motiv auch noch so schwach sein. 
Daneben wird es möglich, geht es um die Konkretisierung 

159

https://doi.org/10.5771/9783495996744-122 - am 17.01.2026, 14:46:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996744-122
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


moralischer Maßstäbe, über das bloße Rekurrieren auf 
Urteilskraft88 hinauszugehen und die Intuitionen genauer 
zu kennzeichnen, auf die sich die konkretisierenden mora­
lischen Urteile stützen. Auch lassen sich, ist x oberster 
Maßstab, Erklärungen finden, warum in moralischen Fra­
gen oft Uneinigkeit besteht. Schließlich steht der Maßstab 
mit einer Reihe grundlegender moralischer Normen in 
Übereinstimmung, die in modernen Gesellschaften - und 
nicht nur solchen - als gültig oder jedenfalls prima facie- 
gültig anerkannt sind. Ergibt sich aus einer Norm, deren 
Selbstrechtfertigung mit einem radikalen Fragen nach 
Handlungsbegründungen vereinbar ist, ein Maßstab, der 
all diese Vorzüge aufweist, spricht das für die Selbstrecht­
fertigung dieser Norm.
Darüber hinaus gilt folgendes: Gibt es einen Lösungsan­
satz, nach dem sich die Wahl eines obersten Maßstabs mit 
den genannten Vorzügen begründen läßt, der aber nicht 
von der voraussetzungsvollen Annahme einer selbstrecht­
fertigenden Norm ausgeht, die direkt das Handeln nach 
einem bestimmten orientierenden Maßstab für die Beur­
teilung von Handlungen und Normen vorschreibt, spricht 
das dafür, diesen Lösungsansatz anderen Lösungsansätzen 
vorzuziehen, die von der Selbstrechtfertigung direkt maß­
stabbildender Normen ausgehen.
Wie gleich näher auszuführen ist, gibt es eine solche 
Norm. Ihre Geltung setzt lediglich folgendes voraus: daß 
es selbstgerechtfertigt ist, sich beim Suchen nach einer 
Handlungsorientierung durch Gründe einem ernsthaften 
und radikalen Fragen nicht zu verweigern, sondern aus 
dem Entschluß und Motiv heraus zu handeln, das zu tun, 

88 Zum Begriff praktischer Urteilskraft und zu einer praktischen Philo­
sophie, die praktischer Urteilskraft zentrale Bedeutung beimißt, vgL 
Pleines (1983).

160

https://doi.org/10.5771/9783495996744-122 - am 17.01.2026, 14:46:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996744-122
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


was sich beim radikalen Fragen im angegebenen Sinne 
nach Handlungsbegründungen als begründet erweist, weil 
es sich beim radikalen Fragen als begründet erweist. An­
gesprochen ist also die Haltung dessen, der bereit ist, einen 
Maßstab, der die Ausrichung des Handelns in Richtung 
auf einen orientierenden Gehalt verlangt, den Hand­
lungsmaßstab der Klugheit beispielsweise, nicht einfach 
als gegeben hinzunehmen, sondern ihn radikal in Frage zu 
stellen, und das ernsthaft zu tun, zum Zwecke der Hand­
lungsorientierung: Der Fragende ist nicht von vornherein 
zum Handeln nach diesem Maßstab entschlossen, sondern 
fragt und handelt aus dem Motiv heraus, den betreffenden 
Maßstab zu beachten, wenn sich dies beim radikalen Fra­
gen als begründet erweist, weil sich dies dabei als begrün­
det erweist, und ihn nicht zu beachten, wenn sich dies 
beim radikalen Fragen als begründet erweist, weil sich dies 
dabei als begründet erweist.
Die selbstgerechtfertigte Norm ist also eine Norm, die ge­
bietet, aus einem bestimmten Motiv heraus zu handeln. 
Insofern handelt es sich um ein Gebot ganz besonderer 
Art. Es läßt sich nicht direkt zum Zwecke der Handlungs­
orientierung durch Gründe im oben angegebenen Sinne 
verwenden. Zum Zwecke der Handlungsorientierung 
durch Gründe zu argumentieren heißt ja nach dem Gesag­
ten, wenigstens im Blick auf eine Situation zu argumentie­
ren, in der derjenige, um dessen Orientierung es geht, aus 
dem Entschluß und Motiv heraus handelt zu tun, was zu 
tun begründet ist, weil es begründet ist. Entweder ist die­
ser Entschluß bereits der gebotene Entschluß, aus dem 
Motiv heraus zu handeln zu tun, was sich beim radikalen 
Fragen als begründet erweist, weil es sich beim radikalen 
Fragen als begründet erweist. Dann handelt der Anzulei­
tende bereits aus dem gebotenen Entschluß und Motiv 
heraus. Es ist dann nicht mehr möglich, daß er durch 

161

https://doi.org/10.5771/9783495996744-122 - am 17.01.2026, 14:46:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996744-122
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gründe noch dazu angeleitet wird. Oder es handelt sich 
um eine andere Art des Motivs zu tun, was zu tun begrün­
det ist. Auch dann scheidet eine Anleitung durch Gründe 
zur Befolgung der selbstgerechtfertigten Gebotsnorm aus. 
Wer aus dem anderen Motiv heraus handelt, läßt sich nur 
zu solchen Handlungen anleiten, die der Ausrichtung des 
anderen Motivs entsprechen. Der Betreffende kann aber 
nicht aus dem anderen Motiv heraus und zugleich aus dem 
abweichenden Motiv heraus handeln zu tun, was sich 
beim radikalen Fragen als begründet erweist. Demnach 
drückt das angesprochene Gebot lediglich aus, daß es 
selbstgerechtfertigt ist, aus dem angegebenen Motiv her­
aus zu handeln, ohne zugleich zur Handlungsanleitung 
durch Gründe im angegebenen Sinne zu dienen.

162

https://doi.org/10.5771/9783495996744-122 - am 17.01.2026, 14:46:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996744-122
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	A. Das Münchhausentrilemma der Handlungsbegründung
	B. Das Argument der Sinnlosigkeit externer Fragen
	C. Zur Kohärenztheorie der Begründung
	D. Präsuppositionsanalyse argumentativer Rede und Diskursethik
	1. Die Argumentation Kuhlmanns
	2. Der Universalisierungsgrundsatz und seine Herleitung bei Habermas

	E. Der Rückgang auf pragmatische Fundamente (konstruktivistischer Begründungsbegriff)
	F. Transzendentallogische Bedingungsanalyse (Krings)
	G. Die Selbstrechtfertigung moralischer Normen

