7 Zusammenfassung & Diskussion: ethnisch-
religiose Grenzziehungen als Identitatsmarker

In diesem Kapitel fasse ich zunichst das Forschungsinteresse, das methodische
Vorgehen sowie die zentralen Erkenntnisse der Studie zusammen. Daran an-
schliessend diskutiere ich die Ergebnisse der gegenstandsbegriindeten Theorie
mit Blick auf den wissenschaftlichen Diskurs. Abschliessend folgen in einem
Ausblick Uberlegungen fiir Ankniipfungspunkte kiinftiger Forschungsarbeiten.

Leitend fiir die Dissertation war die Frage nach Formen von vietnamesisch-
buddhistischer Religiositit unter jungen Erwachsenen mit vietnamesischen
Wourzeln in der Schweiz und in Deutschland. Weitere Teilfragen waren:

— Welche strukturellen Bedingungen und Sozialisationsinstanzen pragen den
Prozess der religiosen Identitatsbildung der Befragten in der Schweiz und in
Deutschland?

— Wie gehen die befragten jungen Erwachsenen mit unterschiedlichem religio-
sem Orientierungswissen um, auch in Form von religiosen Autoritaten, und
wie positionieren sie sich in den beiden Landern?

— Wie verandert sich die Interpretation vietnamesisch-buddhistischer Religiosi-
tat sowie die Praxis?

Um diesen Fragen nachzugehen, verwendete ich als Haupterhebungsinstru-

ment biografisch-narrative Interviews. Diese Interviewform ermoglichte es,

einen Einblick in die Auseinandersetzung mit der eigenen Religiositit sowie

die Bedingungen der Sozialisation der jungen Erwachsenen zu erhalten. Im

Projektzeitraum wurden 22 biografisch-narrative Interviews gefihrt.

Die erganzend in der Untersuchung verwendeten egozentrierten Netzwerk-
karten demonstrierten das Relevanzsystem der Befragten und ihre spontanen
Selbstpositionierungen. Sie wurden von den Befragten nach den Gesprichen
ad hoc in standardisierte Vorlagen eingetragen. Als weitere Methode verwen-
dete ich teilnehmende Beobachtungen. Diese teilnehmenden Beobachtungen
umfassten bspw. bei religiosen Feierlichkeiten einen Zeitraum von mehreren
Stunden sowie im Rahmen von Retreats rund sieben Tage, die ich im Feld
verbrachte. Ich fithrte zudem kontinuierlich teilnehmende Beobachtungen in
Pagoden durch, insbesondere zu den Jahresfesten. Hinzu kam die Teilnahme
an jugendspezifischen Anlassen.

In der Studie finden auch zwei spontan entstandene Gruppengespriche Be-
rucksichtigung sowie zahlreiche informelle Gesprache mit Ordinierten, Laien-
buddhistinnen der JubFa, Vertreterlnnen zweier Sanghas nach Thich Nhét
Hanh, VertreterInnen sogenannter vietnamesischer Kulturvereine und junger
Erwachsener, die ich aus pragmatischen Grinden nicht interviewen konnte.

Zur Kontextualisierung der Daten dienten weiterhin E-Mail-Kommunikatio-
nen, Social-Media-Inhalte und online zugangliches Material, wie Podcasts und

- am 20.01.2026, 03:19:53.


https://doi.org/10.5771/9783956509254-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Webseiten. Weiterhin wurde auch Textmaterial in Form von Unterrichtsmateri-
al aus den JubFas oder Flyern herangezogen.

Dieses explorative Vorgehen orientierte sich am Ansatz der Grounded Theo-
ry (GT) nach Glaser & Strauss (1967). Die Auswertung der Beobachtungspro-
tokolle sowie der Interviewtranskripte und Netzwerkkarten erfolgte aus einer
Kombination aus GT und qualitativer strukturaler Analyse (QSA). Die egozen-
trierten Netzwerkkarten dienten hierbei als Mittel der theoretischen Sensibili-
sierung (siche Kapitel 4.4.2). Das Anliegen der GT ist es, gemass ihrer Bezeich-
nung eine auf Daten gegriindete Theorie «mittlerer Reichweite» zu entwickeln.
Aus diesem Grund erfolgte zunichst die Theoriebildung anhand der erhobenen
Daten. Im Verlauf der Forschung zeigte sich mittels der fortwahrenden Anfer-
tigung von Memos und der Reflexion des Forschungsprozesses, dass die Phino-
mene Zugehorigkeit und Abgrenzung immer wieder in den Daten thematisiert
wurden.

Als in der Schweiz oder in Deutschland geborene und sozialisierte Nach-
kommen von Migrantlnnen setzten sich die befragten jungen Erwachsenen
mit der Zugehorigkeitsfrage aufgrund von Fremdkategorisierungen sowie dem
Changieren zwischen unterschiedlichen Bezugsfeldern auseinander. Zudem
findet sich bei den sogenannten 2.0ern eine Entfremdung gegeniiber dem
Herkunftskontext der Eltern, zugleich werden sie mit diesem jedoch aufgrund
unterschiedlicher Bedingungen immer wieder konfrontiert.

Die befragten jungen Erwachsenen beschiftigten sich aufgrund dieser laten-
ten Zugehorigkeitsfrage mit den Rahmenbedingungen ihres Aufwachsens. Zu
diesen Rahmenbedingungen gehort der Bezug zum vietnamesischen Buddhis-
mus — sei es im Elternhaus oder aufgrund von Pagodenbesuchen und die
Einbindung in JubFas oder Sanghas nach dem Zen-Meister Thich Nhét Hanh.
Die eigene Religiositit kann so im Jugendalter zum Identititsmarker sowie zum
Differenzmarker werden. Sie kann dazu dienen, sich einem Kollektiv zugehorig
zu fithlen oder sich von einem anderen Kollektiv abzugrenzen.

An diesem Punkt der Forschung wurde verstirkt Literatur herangezogen,
um die Ergebnisse der Studie theoretisch einzubetten. Als hilfreichen Ansatz
zur theoretischen Einbindung erwies sich das Konzept der symbolischen Grenz-
ziehung aus der Ethnizitdtsforschung. Diesen Ansatz tibertrug ich auf die vorlie-
gende religionswissenschaftliche Studie. Um die unterschiedlichen Formen von
ethnisch-religiéser Grenzziehung zu analysieren, griff ich auf Wimmers (2013)
Konzept der funf Grenzziehungsstrategien zurtck.

Die untenstehende Grafik veranschaulicht die herausgearbeitete, gegen-
standsbegriindete Theorie. Sie zeigt die drei Ebenen der Untersuchung. Im
Mittelpunkt der Darstellung befindet sich das Subjekt, der/die befragte junge
Erwachsene. Er/Sie verarbeitet in der Jugendphase die unterschiedlichen Ein-
flisse. Hierzu gehoren die Sozialisationsbedingungen, die sogenannten struktu-
rellen Bedingungen in der Schweiz und in Deutschland. Auf der Mesoebene

188

- am 20.01.2026, 03:19:53.


https://doi.org/10.5771/9783956509254-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sind hier insbesondere vietnamesisch-buddhistische Organisationen und das
Ausbildungssystem zu nennen. Durch unterschiedliche Identititsmarker — also
Auspragungen wie Ethnie, Religiositit etc., mit denen sich der/die junge Er-
wachsene identifiziert, erfolgt im Jugendalter zunehmend die selbstbestimmte
soziale Verortung. Der/die Befragte wihlt bestimmte Handlungsstrategien, um
sich gegentiber seiner Umwelt zu positionieren. Diese Handlungsstrategien
haben letztlich wieder einen Einfluss auf die Umwelt, da sie einen Einfluss
auf die Transformation des vietnamesischen Diaspora-Buddhismus in den Insti-
tutionen haben.

Im Folgenden fasse ich die in der Darstellung veranschaulichte gegenstands-
begriindete Theorie noch einmal ausfihrlicher zusammen.

Abbildung 14: Darstellung der gegenstandsbegriindeten Theorie der vorliegenden Stu-
die (eigene Darstellung)

Formen vietnamesisch-
buddhistischer
igiositat in der
Schweiz und in
Deutschland

ReligionsZ Die eigene Religiositat als

individuelle Entscheidung

& Subjekt

Identifikation & Kategorisierung
& is & soziale g

Die eigene Religiositat
aufgrund kollektiver
Erfahrungen

Strukturvoraussetzungen

Orientierungsgeber fur die
eigene Religiositat

Gruppengefiihl
Entinstitutionalisierung als
Folge der eigenen
Religiositat
Die eigene Religiositat als

Ethik fur die
Lebensfiihrung

Umwelt

7.1 Strukturvoraussetzungen wahrend der Sozialisation

Die Inkorporationsbedingungen (Soysal, 1994) vietnamesischer MigrantInnen
unterscheiden sich zwischen der Schweiz und Deutschland stark. Ebenso gibt
es deutliche Unterschiede zwischen den Migrationsbedingungen vietnamesi-
scher EinwanderInnen der Westschweiz und der Deutschschweiz sowie West-
und Ostdeutschlands. Diese Aufnahmebedingungen haben einen Einfluss auf
die Etablierung vietnamesischer Pagoden und vietnamesischer Kulturvereine
bzw. auf die vietnamesisch-buddhistische Infrastruktur in den beiden Landern.

189

- am 20.01.2026, 03:19:53.


https://doi.org/10.5771/9783956509254-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Unter den befragten jungen Erwachsenen zeigt sich, dass sich in der
Deutschschweiz mehr Personen mit Bezug zu den vietnamesisch-buddhisti-
schen Institutionen finden lassen als in der Westschweiz. In der Deutsch-
schweiz befinden sich zwei Pagoden. Auch die JubFas sind hier stirker prasent.
Im Gegenzug «beherbergt» die Pagode nahe Lausanne auch einen Sangha nach
Thich Nhit Hanh. In der Deutschschweiz finden sich keine Sanghas nach
Thich Nhat Hanh, die von VietnamesInnen initiiert oder etabliert wurden.

Fur Deutschland lasst sich aufgrund meines Samples feststellen, dass die
Nachkommen ehemaliger Vertragsarbeiterlnnen weniger Bezug zu den etablier-
ten Pagoden haben und religios distanzierter sozialisiert wurden. Eine bud-
dhistische Infrastruktur wurde in Ostdeutschland deutlich spater und erst im
Zusammenhang mit der Revitalisierung von Religion in Vietnam etabliert.
Einzelne junge Erwachsene mit Eltern, die als ehemalige Vertragsarbeiterlnnen
nach Deutschland kamen, werden dennoch in der Studie berticksichtigt, um
die Heterogenitit des Feldes aufzuzeigen. Anhand ihrer Erzahlungen zeigt sich
auch der unterschiedliche Umgang mit privathduslichen Ritualen wie der Ah-
nenverehrung. Meinem Eindruck nach messen sie diesem Ritual bspw. eine
grossere Bedeutung bei als Personen mit deutlichem Bezug zu den vietname-
sisch-buddhistischen Institutionen.

Zu den Rahmenbedingungen des Aufwachsens gehort auch das Bildungssys-
tem. Die Schule nimmt die Aufgabe wahr, gesellschaftliche Normen und Werte
zu vermitteln. Sie baut auf familidren Pragungen als sekundire Sozialisations-
instanz auf. Haufig werden die monotheistischen Religionen im schulischen
Kontext thematisiert. Sehr haufig haben die Befragten den christlichen Religi-
onsunterricht in den unteren Klassen besucht, da kein alternativer Unterricht
angeboten wurde. Anders als in der Familie wird nun Religion intellektuell ver-
mittelt. Hier wird kritisches Denken vermittelt, was wiederum einen Einfluss
auf die Auseinandersetzung mit der eigenen Religiositit hat. Daher entsteht das
Bediirfnis der Befragten, religiose Inhalte zu hinterfragen und sich mit diesen
auseinanderzusetzen. Als Angehorige einer Minderheitenreligion werden die
jungen Erwachsenen hiufig damit konfrontiert, ihre Religionszugehorigkeit
erklaren zu «missen», oder sie reflektieren in diesem Kontext verstirkt die
eigene Religionszugehorigkeit. Neben der Art, wie die Auseinandersetzung mit
der eigenen Religiositat erfolgt, hat das Ausbildungssystem teilweise auch einen
Einfluss darauf, welches Bild des «Buddhismus» vermittelt wird.

Die vietnamesische Sprachkompetenz gewinnt in diesem Zusammenhang an
Bedeutung. Da die Befragten haufig nur tber geringe Vietnamesischkenntnis-
se verfigen, orientieren sie sich an deutschen, franzésischen und englischen
Quellen. Anders als bei der Elterngeneration erfolgt der Zugang zur Religion
starker tber das Verstindnis der religiosen Inhalte und weniger tiber Praktiken.
Insbesondere die Sprache stellt somit einen Zugang oder eine Barriere dar.
So berichten viele der Befragten, dass sie aufgrund mangelnder Vietnamesisch-

190

- am 20.01.2026, 03:19:53.


https://doi.org/10.5771/9783956509254-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

kenntnisse keinen Zugang zu religiésen Ritualen in den Pagoden haben. Mar-
kant ist, dass der vietnamesische Spracherwerb ausserhalb der Familie stark mit
vietnamesisch-buddhistischen Institutionen verknupft ist. Vereinzelt existieren
Forderangebote fur die vietnamesische Sprache auch ausserhalb der Pagoden
und JubFas, sie werden jedoch nicht wahrgenommen. Vietnamesische Sprache
wird in aller Regel tber vietnamesisch-buddhistische Institutionen vermittelt.

Die spatere Religiosititsbildung wird jedoch verstirkt durch die Familie
als primarer Sozialisationsinstanz gepragt. Markant ist, dass sich hier keine
Landerspezifika zeigen. Sowohl in der Schweiz als auch in Deutschland ist
die religiose Pragung in der Familie kollektiv ausgerichtet und zeigt sich in
gemeinschaftlichen Ritualen und Praktiken. Wichtig ist, an dieser Stelle zu
betonen, dass auch die Familien der Befragten ihre Religiositit im Verlauf der
Jahre verandern. Auch die Elterngeneration setzt sich mit ihrer Religiositat
auseinander. In den biografischen Erzahlungen der jungen Erwachsenen zeigt
sich, wie Familienschicksale wie traumatische Fluchterfahrungen oder Todes-
fille innerhalb der Familie die familidre Hinwendung zur Religion bewirken
konnen. Teilweise wendet sich die Elterngeneration auch durch die jungere
Generation der Religion zu, wie das Zitat aus einem Gruppengesprich im
vorangegangenen Kapitel verdeutlichte. Ein weiteres Beispiel hierfiir ist eine
Familie, in der auch die Eltern sich vegetarisch ernihren, nachdem ihre Tochter
mit der vegetarischen Erndhrung begonnen hat.

Unterschiede wihrend der Sozialisation lassen sich in den untersuchten bud-
dhistischen Stromungen feststellen. Im Reine Land Buddhismus werden Inhal-
te uber den Vollzug tradiert, im Engagierten/Angewandten Buddhismus werden
Inhalte stairker kommunikativ vermittelt und thematisiert. Eine weitere Sozia-
lisationsinstanz stellt die JubFa bzw. das EIAB dar. Nach der Familie nimmt
sie eine bedeutende Funktion dabel ein, bestimmte Werte und Normen zu ver-
mitteln. Insbesondere das Selbstverstindnis als vietnamesischer/vietnamesische
BuddhistIn wird hier vermittelt. Die Befragten lernen hier das Verhalten in der
vietnamesisch-buddhistischen Gemeinschaft. Hier zeigen sich deutliche Lander-
spezifika, da sich in Deutschland eine stirkere Einbindung der Befragten in
vietnamesisch-buddhistische Strukturen findet als in der Schweiz.

Diese Strukturvoraussetzungen, die auch Bezugsgruppen im Kontext der
Mehrheitsgesellschaft miteinschliessen, bspw. LehrerInnen, sowie die Bedin-
gungen des Elternhauses (sieche Wensierski & Liibcke, 2012; Wensierski &
Liibcke, 2007) pragen die Sozialisation der befragten jungen Erwachsenen in
den beiden Landern. Fur die vorliegende Studie konnte festgestellt werden,
dass die unterschiedlichen Inkorporationsregime einen Einfluss auf die religiose
Selbstpositionierung der Befragten haben. In der Schweiz wird die eigene Reli-
giositat starker im privaten Bereich ausgehandelt. In Deutschland finden sich
hingegen stirker formale Strukturen.

191

- am 20.01.2026, 03:19:53.


https://doi.org/10.5771/9783956509254-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7.2 Jugend als Marker des Generationenwandels & Identititsmarker

Zur weiteren theoretischen Einbindung habe ich Konzepte aus der Kinder-
und Jugendforschung, insbesondere das Konzept der Jugendphase nach Hurrel-
mann (2007), verwendet. Ein Anliegen war es, die intergenerationalen Veriande-
rungen als Teil des Erwachsenwerdens und der «Generativitit» (King, 2013) zu
untersuchen. Das Konzept von Identitit von Brubaker & Cooper (2000) war
hilfreich, um die unterschiedlichen Aspekte der religiosen Identititsentwick-
lung bzw. von «gelebter Religion» (McGuire, 2008) wihrend der Jugendphase
aufzuzeigen. Dieses Modell schien weiterhin geeignet, da es wie Hurrelmanns
Konzept der produktiven Realititsverarbeitung das Wechselspiel zwischen Indi-
viduum und Umwelt aufgreift. Wichtig ist zu betonen, dass es sich bei der re-
ligiosen Selbstpositionierung in Form von Identifikation, Kategorisierung, Selbst-
verstandnis, sozialer Verortung, der Betonung einer Gemeinsamkeit, eines Verbun-
denbeitsgefiihls sowie Gruppengefiihls immer auch um einen Prozess handelt, der
aufgrund von strukturellen Bedingungen und Interaktionen produziert wird.

Die befragten jungen Erwachsenen entwickeln in der Jugendphase eigene
Zugange zum ethnisch-religiésen Feld. Hierzu gehoren Abgrenzungen gegen-
uber unterschiedlichen kulturellen Bezugsfeldern (Nokel, 2002). Sie grenzen
sich teilweise gegentiber dem vietnamesisch-buddhistischen Milieu ab, teilweise
gegenuber der schweizerischen/deutschen Mehrheitsgesellschaft. Diese Abgren-
zungen erfolgen mittels unterschiedlicher Identititsmarker.

Fiur mein Sample konnte ich unterschiedliche Identitatsmarker herausarbei-
ten. So stellt die Auseinandersetzung mit den ethnischen Wurzeln einen wich-
tigen Identititsmarker fir die befragten jungen Erwachsenen dar. Aufgrund
von Fremdkategorisierungen setzen sich die Befragten haufig im Jugendalter mit
ihren ethnischen Wurzeln auseinander. Die Auseinandersetzung mit dem Her-
kunftskontext ist fir die Befragten in meinem Sample relevanter als die Aus-
einandersetzung mit der eigenen Religiositat. Religidse Vergemeinschaftungs-
formen konnen jedoch dabei helfen und als selbstwertstirkende Ressource
fungieren. Viele der Befragten schitzen die Einbindung in eine Peergroup mit
anderen jungen Erwachsenen mit vietnamesischen Wurzeln. Ein Teil schatzt
die Pagoden und kulturell-religiosen Anlisse, um mit der Herkunftskultur der
Eltern in Kontakt zu kommen, oder auch, weil ihnen dieses kulturelle Bezugs-
feld von Kindheit an vertraut erscheint.

Landerspezifisch zeigt sich, dass die in der Deutschschweiz Befragten sich
starker an der Mehrheitsgesellschaft orientieren und ihre ethnisch-religiose
Identitit individueller aushandeln. Im Erwachsenenalter folgt jedoch teilweise
eine Annaherung an die vietnamesisch-buddhistische Gemeinschaft und das
Bediirfnis, sich mehr mit den eigenen Wurzeln auseinanderzusetzen.

Nur eine deutliche Minderheit im Sample orientiert sich im Jugendalter
verstarkt am vietnamesisch-buddhistischen Milieu und grenzt sich im Selbst-

192

- am 20.01.2026, 03:19:53.


https://doi.org/10.5771/9783956509254-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

verstandnis gegentiber der Mehrheitsgesellschaft ab. Diese Contractionsstrategie
betrifft in aller Regel junge Erwachsene mit Bezug zu den JubFas oder mit
einem engen Bezug zu EIAB.

Eine Mehrheit der Befragten erweitert die vermeintlich bestehenden Gren-
zen mittels der Expansionsstrategie. Die Befragten positionieren sich als Buddhis-
tlnnen, jedoch nicht explizit als vietnamesische BuddhistInnen. Sie verstehen
die Religionszugehorigkeit als von der Ethnie entkoppelt und frei wahlbar.

Ebenfalls eine Mehrheit bedient sich der Transvaluationsstrategie. Ein tberra-
schendes Ergebnis der Studie ist, dass die Befragten symbolische Grenzziehungen
haufig in Bezug auf andere Konfessionen verwenden. Die eigene Religiositit
wird im Kontext der dominierenden christlichen und sikularen Gesellschaft
ausgehandelt, in der Schweiz wie in Deutschland. Abgrenzungen und Ver-
gleichsprozesse finden sich insbesondere gegentiber dem Christentum. Hierzu
gehort auch die Bezugnahme auf vietnamesische Christlnnen. Das bedeutet,
dass sie ihre buddhistische Religionszugehorigkeit bspw. gegeniiber dem Chris-
tentum oder dem Islam aufwerten. Bedingt ist diese Strategie sicherlich durch
den gesellschaftlichen Diskurs, der den Islam haufig als bedrohlich und den
Buddhismus als friedvolle Kontrastfolie von Religiositat darstellt.

Interessanterweise trifft die Handlungsstrategie des Positional Move auf mein
Sample fast nicht zu. Lediglich zwei Personen orientieren sich trotz ihrer
Sozialisation im Reine Land Buddhismus als Erwachsene am Engagierten/Ange-
wandten Buddhismus. Es finden sich situative und kontextbedingte Positional
Moves in den Daten. Hiermit ist gemeint, dass die Befragten ihr Verhalten
sprachlich oder im Verhalten nach kulturellen Bezugsfeldern ausrichten. Sie
wechseln jedoch nicht ihre Religionszugehorigkeit oder andere Formen von
Gruppenzugehorigkeiten.

Die Handlungsstrategie des Blurring findet sich in den religiosen Selbstbe-
schreibungen eines Grossteils der Befragten. Sie beschreiben ihre Religiositat
als Spiritualitat oder als universelle Ethik bzw. Philosophie. Interessanterweise
findet sich in den Handlungsstrategien kein Engagement im interreligiésen Be-
reich. Es findet sich jedoch eine Angleichung an das Buddhismusbild der Mehr-
heitsgesellschaft und eine Offnung gegentiber synkretistischen Elementen.

In Anlehnung an Woodhead (2011) kann Religion Unterschiedliches fur
die jungen Erwachsenen markieren. So finden sich in den fiinf Handlungsstra-
tegien teilweise auch die unterschiedlichen Konzepte von Religion als Kultur,
Identitit, Beziehung, Praxis sowie im Zusammenhang mit Macht wieder. Reli-
gion als «Kultur» findet sich in der Contractionsstrategie. Die eigene Religiositit
wird hier von den jungen Erwachsenen im Sinne eines «vietnamesischen Er-
bes» definiert. Das Konzept der Religion als «Identitat» liesse sich den Selbstbe-
schreibungen der Befragten im Kontext der Blurringstrategie zuordnen. Ein Teil
der Befragten beschreibt ihre Religiositit als einen Bestandteil der Lebensfiih-
rung oder als etwas immer schon latent in der Familie Vorhandenes. Religion

193

- am 20.01.2026, 03:19:53.


https://doi.org/10.5771/9783956509254-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

in Form von «Bezichung» zeigt sich sehr deutlich an der Wertschatzung der
Befragten, auf «Gleichgesinnte» in den JubFas, in EIAB oder generell im vietna-
mesisch-buddhistischen Milieu zu treffen. Religion als «Praxis» zeigt sich darin,
dass ein Teil der Befragten auf «religiose» Praktiken wie Meditation oder die
buddhistische «Philosophie» zurtickgreift. Der Aspekt der «Macht» zeigt sich in
der Transvaluationsstrategre, wenn ein Teil der Befragten eine Abwertung des
Christentums vornimmt.

7.3 Formen von vietnamesisch-buddbistischer Religiositdt

Im Verlauf der Studie konnten Formen von vietnamesisch-buddhistischer Reli-
giositat unter den befragten Personen herausgearbeitet werden. Im Folgenden
gehe ich auf diese Formen verkdrzt ein.

Unter allen Befragten zeigen sich deutlich Individualisierungstendenzen.
Hiermit ist gemeint, dass die jungen Erwachsenen ihre Religiositit selbstbe-
stimmt aushandeln. Sie passen die eigene Religiositit der Biografie an. Deutlich
wird auch die Verschiebung von religioser Autoritit, die nun deutlich beim
Einzelnen liegt.

Ein Phinomen in den Daten stellt die religiose Neuinterpretation der Befrag-
ten beztglich der Intention religioser Praxis dar. Religion findet sich bei einem
Grossteil der Befragten als Bestandteil der eigenen Lebensfithrung. Gemeint ist
hiermit, dass religiose Praktiken oder auch Tempelbesuche einen Nutzen fiir
die Bewaltigung der eigenen Lebensfihrung darstellen sollen. Es findet somit
eine Verweltlichung von Religion statt.

In den religiosen Institutionen, aber auch im Elternhaus wird die Bedeutung
von Bildung haufig betont und gefordert. Die jungen Erwachsenen greifen
nun im Bildungskontext auf religiose Elemente zuriick. Hiermit ist gemeint,
dass die eigene Religiositit eine Ressource fiir Bildungserfolg darstellt. Auf
Religion greifen die jungen Erwachsenen daher in konkreten Situationen, also
punktuell, zurtck. Religiose Elemente dienen der Stressbewiltigung oder die
Befragten erhoffen sich von religiosen Praktiken schulischen Erfolg bzw. gute
Studienergebnisse. Punktuell greifen sie auch auf religiose Elemente in biogra-
fischen Umbruchsituationen zurick.

Ein Merkmal dieser Form von Religiositit ist auch der punktuelle Umgang
mit Religion. Es findet sich eine Biografisierung von Religion (Girtner, 2013).
Je nach der eigenen Lebenssituation gewinnt oder verliert die eigene Religiosi-
tat an Bedeutung. Der Zugang zur Religiositit erfolgt bei den Befragten indivi-
duell und an der eigenen Lebenssituation orientiert. Teilweise verschiebt sich
die Religiositdt von der Praxis zu einer inneren Haltung. Hiermit ist gemeint,
dass die Befragten in ihr Selbstverstindnis «buddhistische Elemente» integrie-
ren, sie jedoch nicht offen nach aussen demonstrieren.

194

- am 20.01.2026, 03:19:53.


https://doi.org/10.5771/9783956509254-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die religiose Praxis verschiebt sich folglich hin zu einem praktischen «Nut-
zen» fiir die Befragten. Mit religiésen Praktiken und einer religiésen Lebensfiih-
rung werden individuelle «Ziele» verbunden. Religiose Praktiken werden daher
nicht um ihrer selbst willen bzw. aufgrund eines Heilziels vollzogen, sondern
zunehmend auf die individuelle Lebensfihrung tbertragen. Diese «nutzenori-
entierte» Form von Religiositit findet sich beztglich punktueller Ereignisse,
wie bevorstehender Prifungen und biografischer Wendepunkte, wie Todesfalle
eines Angehorigen oder hinsichtlich einer Orientierungsphase in der personli-
chen Biografie. Aus dieser Form von Religiositit lasst sich folgern, dass die
Religiositat der Befragten konkreter wird als noch bei der Elterngeneration.
Religiose Praktiken zielen nicht auf kinftige Verdienste, sondern auf das Leben
hier und jetzt ab. Zudem sind sie durch den Selbstbezug stark biografisch
gepragt. So kann sich bspw. die Motivation der Befragten untereinander, an
einem Retreat teilzunehmen, deutlich unterscheiden. Wihrend eine Person mit
der Teilnahme verbindet, unter Gleichgesinnten zu sein, verkniipft eine andere
Person mit der Teilnahme Orientierung fir die eigene Lebensfithrung. Diese
Entwicklung entspricht der heutigen Lebensphase Jugend, die von Individuali-
sierungstendenzen gepragt ist.

Eine weitere Form der Neuinterpretation ist das Bedurfnis der Befragten,
ihre Religiositat zu erleben. Trotz der geschilderten Individualisierungstenden-
zen und des intellektuellen Zugangs schitzen die jungen Erwachsenen der
vorliegenden Studie ausseralltigliche Erfahrungen wie die Teilnahme an Re-
treats, Pilgerreisen oder Meditationswochenenden. Sie schitzen das kollektive
Erlebnis sowie die Vergemeinschaftung mit «Gleichgesinnten». Insbesondere
bei Vergemeinschaftungsformen stellt das Erleben der eigenen Religiositit
einen wichtigen Aspekt dar. Dieses Erleben von religioser Erfahrung findet
sich sowohl auf der individuellen Ebene als auch auf der kollektiven Ebene.
Verkniipft sind die Erfahrungen jedoch stets mit Vergemeinschaftungsformen.
Einmal ist es die Teilnahme an einem Retreat, die dazu fihrt, sich kanftig
vegetarisch zu ernahren, einmal ist es die Migrationsgeschichte der Familie, die
dazu fithrt, dass sich die ganze Familie stirker der Religion zuwendet.

Die kollektive Form des vietnamesischen Buddhismus bleibt daher erhalten.
Doch die Teilnahme an solchen Vergemeinschaftungen wird unverbindlicher.
Die Befragten lehnen es hiufig ab, sich regelmissig in der religiosen Gemein-
schaft zu engagieren. Die Einbindung erfolgt sporadisch und ohne Verpflich-
tungen. Zudem bevorzugen die Befragten hiufig Formen der Vergemeinschaf-
tung, die einem Event ahneln, wie die oben erwihnte Pilgerreise. Markant ist
in dieser Hinsicht, dass ethnische Grenzen bislang bestehen bleiben. Auch in
Plum Village oder dem EIAB, die beide einen multiethnischen Ansatz betonen,
lasst sich nach wie vor eine Trennung zwischen «westlichen» und «vietnamesi-
schen» BuddhistInnen finden. Beuchlings (Beuchling, 2008, S. 123) These, dass
sich die Trennung zwischen «zugewanderten BuddhistInnen» und nicht «zuge-

195

- am 20.01.2026, 03:19:53.


https://doi.org/10.5771/9783956509254-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wanderten BuddhistInnen» aufheben wird, lasst sich aus den Daten der vorlie-
genden Studie nicht bestitigen.

Eine veranderte Form von Religiositit zeigt sich im Umgang mit Ordinier-
ten. Die Befragten suchen selbstbestimmt religiose OrientierungsgeberInnen
und Autoritaten. Hierdurch verandert sich der Anspruch an religiose Orientie-
rungsgeberInnen. Ordinierte sind nicht aufgrund ihrer Position religidse Auto-
rititen, sondern aufgrund der personlichen Beziehung, die sie zu den jungen
Erwachsenen aufgebaut haben. Sie werden geschatzt, wenn sie einen Zugang
zur Lebenswelt der jungen Erwachsenen vermitteln. Dieser Zugang drickt sich
dadurch aus, dass sie die Landessprache sprechen und weltliche Fragen thema-
tisieren bzw. verstiarkt dialogorientiert den jungen Erwachsenen gegenibertre-
ten. Sie dienen stirker als Bezugspersonen, die zwischen den Generationen
vermitteln, und als Orientierungsgeberlnnen fir die eigene Lebensfithrung.
Zunehmend nehmen sie eine Vermittlungsposition zwischen der Elterngenera-
tion und den jungeren Generationen ein.

Pagoden, JubFas und Sanghas verlieren als religiose Bezugsgrossen fur die
Personen in meinem Sample an Bedeutung. In der Elterngeneration finden sich
regelmassige Vergemeinschaftungsformen. Insbesondere in den JubFas findet
sich sowohl eine Verbindlichkeit, an den 14-tigigen Treffen teilzunehmen,
wie auch eine klare Aufgabenverteilung bei Feierlichkeiten oder Retreats. Die
jungere Generation nimmt an solchen Anléssen ebenfalls teil, jedoch ohne sich
verbindlich fir bestimmte Aufgaben zu «verpflichten».

Die Befragten verstehen ihre Religiositit als etwas, das sie auch ausserhalb
von religiésen Institutionen praktizieren. Teilweise definieren sie ihre Religiosi-
tat bspw. als eine Ethik, die sich im sozialen Miteinander ausdrickt.

Eine weitere Form der Neuinterpretation stellt die Veralltiglichung religio-
ser Inhalte dar. Zentral fiir diese Form von Religiositit ist die Verweltlichung
religioser Inhalte sowie der selbstbestimmte Umgang mit der eigenen Religiosi-
tat. Hier zeigt sich der individuelle Umgang der Befragten mit ihrer Religiositat
und die abnehmende Bedeutung von religiosen Institutionen. Ein Beispiel hier-
fur ist die Aussage einer Befragten, einen Ahnenaltar aus dsthetischen Grinden
in ihrer Wohnung zu errichten. Der Buddhismus wird in die Lebensfihrung
eingebunden, um ein Lebensgefiihl auszudriicken. Er verliert dadurch an Dis-
tanz.

Ein Ergebnis der Dissertation ist, dass sich die Religiositat junger Erwachse-
ner mit Bezug zu den Reine Land Pagoden den Praktiken des Reformbuddhis-
mus des Zen-Meisters Thich Nhit Hanhs angleicht.

Elemente wie Reuezeremonien, die Rezitation der Buddhanamen sowie
die Anhdufung von Verdiensten werden von den jungen Erwachsenen kaum
thematisiert. Stattdessen werden universelle Elemente der eigenen Religiositit
von den jungen Erwachsenen betont. Deutlich wird dieser Umstand in den
Selbstbeschreibungen der jungen Erwachsenen, die sich mehrheitlich als «spiri-

196

- am 20.01.2026, 03:19:53.


https://doi.org/10.5771/9783956509254-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tuell» beschreiben oder ihr Buddhist-Sein relativieren, indem sie sich als «lasche
BuddhistInnen» bezeichnen. Das Verstindnis von der eigenen Religiositat ver-
schiebt sich zu einer Ethik fir die eigene Lebensfihrung. Der Buddhismus
wird als Philosophie oder Gedankengut beschrieben. Diese buddhistischen
Werte geben den jungen Erwachsenen Orientierung. Zugleich sind sie mit
ihrer Lebensfithrung in der Schweiz oder in Deutschland vereinbar.

Mit Bezug auf andere Studien (Lauer, 2013; Marla, 2012; Schlieter et al.,
2014) ist markant, dass die Befragten ebenfalls Ethnie und Religion mitein-
ander verknipfen. Diese Verknupfung geschieht jedoch selbstbestimmt und
individuell. Zudem pragen haufig stirker als die eigene Religiositat ethnische
Zuschreibungen die Sozialisationsprozesse, anders als bspw. bei jungen Musli-
men, die sich haufig negativen Zuschreibungen ausgesetzt sehen (Borzorgmehr
& Kasinitz, 2018).

7.4 Diskussion und weiterer Forschungsbedarf

Die Dissertation zeigt exemplarisch anhand vietnamesischer BuddhistInnen in
der Schweiz und in Deutschland Transformationsprozesse des Diaspora-Bud-
dhismus auf. Sie hilft dadurch, das Forschungsdesiderat beziiglich der Religio-
sitdt von «Zweitgenerationen» anderer Diaspora-Religionen als der des Islams
zu schliessen. Bislang richten sich der gesellschaftliche Diskurs, aber auch der
Blick der Forschung, vorwiegend auf die Nachkommen islamischer Einwande-
rlnnen. Es erscheint daher wichtig, den vielen Studien zu jungen MuslimIn-
nen vergleichende Arbeiten zur Religiositit von Angehorigen anderer Diaspo-
ra-Religionen entgegenzusetzen. Wie in den Narrationen der jungen Erwachse-
nen deutlich wird, dient «der Buddhismus» haufig als Kontrastfolie gegeniiber
dem Islam. Diese Sichtweise spiegelt auch das gesellschaftliche und mediale
Bild «des Buddhismus». Aus diesem Grund ist es wichtig und aufschlussreich,
auch die intergenerationalen Verinderungen einer positiv konnotierten Dia-
spora-Religion zu untersuchen.

Die vorliegende Studie hat gezeigt, wie junge Erwachsene mit vietnamesi-
schen Wurzeln in der Schweiz und in Deutschland ihre Religiositat ausbilden
und praktizieren. Sie hat auch gezeigt, wie die eigene Religiositit im Jugendal-
ter als Identititsmarker fungieren kann. Religiositit dient als Mittel der symboli-
schen Grenzziehung und markiert Formen von Zugehorigkeit zu bestimmten
Kollektiven oder die Abgrenzung von bestimmten Bezugsgruppen.

Markant ist in dieser Hinsicht der Umstand, dass die vorliegende Studie
zu dhnlichen Tendenzen kommt wie bisherige Studien zu «Zweitgeneratio-
nen» anderer Diaspora-Religionen. Es zeigen sich dhnliche Tendenzen von Re-
ligiositat wie bei christlichen oder muslimischen jungen Erwachsenen. Der
religiose Individualisierungsprozess junger Erwachsener trifft auch auf die Be-
fragten der vorliegenden Studie zu. Auch sie bilden ihre Religiositat individu-

197

- am 20.01.2026, 03:19:53.


https://doi.org/10.5771/9783956509254-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ell aus und integrieren religiose Praktiken in ihre Biografie. Moglicherweise
ermoglicht der Buddhismus diese Individualisierungstendenzen starker als das
Christentum oder der Islam. Besonders markant zeigt sich diese Entwicklung
daran, dass die jungen Erwachsenen keine ethnisch-religiosen Strukturen auf-
bauen. Thre Religiositit riickt stirker in den privaten Bereich. Religiose Selbst-
positionierungen finden sich haufig lediglich als Reaktion auf Fremdkategorisie-
rungen. Deutlich zeigt sich diese Selbstpositionierung im Bildungsbereich. Die
jungen Erwachsenen verorten sich hier teilweise offen als BuddhistInnen, da sie
mit der Frage nach der eigenen Religionszugehorigkeit konfrontiert werden.

Insgesamt verorten sich die jungen Erwachsenen der vorliegenden Studie
mehrheitlich als SchweizerIn/Deutsche/r (siche auch Bota et al., 2012). Wie in
anderen Studien zur «Zweitgeneration» zeigt sich auch fir die Befragten dieser
Arbeit, dass ihre Religiositat unterschiedliche kulturelle Bezugsfelder miteinan-
der verkniipft. Besonders deutlich wird dieser Umstand an der Expansionsstrate-
gre und der damit einhergehenden Entkopplung von Ethnie und Religionszuge-
horigkeit. Die Folge ist fir einen Teil der Befragten die «Europaisierung» und
Anpassung der eigenen Religiositit an den westlichen Buddhismusdiskurs.

Nur eine Minderheit grenzt sich in ihrem Selbstverstindnis von der Schwei-
zer/deutschen Einwanderungsgesellschaft ab — doch auch diese Tendenzen fin-
den sich in den Daten. Markant ist bei den Befragten die Grenzziehung gegen-
tber Angehorigen des Christentums oder des Islams. Es finden sich im Sample
keine religiosen Mehrfachidentitiaten. Auch der Wechsel der eigenen Religions-
zugehorigkeit findet sich nicht in den Daten. Zudem bleiben auch Grenzen
zwischen Schweizer/deutschen Buddhistinnen und «vietnamesischen» Buddhis-
tinnen weiterhin bestehen. Es werden von den Befragten nach wie vor vietna-
mesische Vergemeinschaftungsformen gegentiber buddhistischen Gemeinschaf-
ten, in denen vorwiegend Schweizer/Deutsche vertreten sind, bevorzugt.

Neben der individuellen Religiositit der Befragten lassen sich aus den Ergeb-
nissen der Arbeit Landerspezifika ableiten. Indirekt werden auch die Sozialisati-
onsbedingungen in der Schweiz und in Deutschland thematisiert. Die Untersu-
chung in unterschiedlichen Landern ist aufschlussreich, da hierdurch gezeigt
werden kann, dass der nationale Kontext einen Einfluss auf die Entwicklung
der individuellen Religiositit hat.

Der Mehrwert der Studie besteht also darin, dass eine bisher vernachlassig-
te «Zweitgeneration» erstmals landervergleichend untersucht wird.

Im Mittelpunkt der Studie standen zudem die jungen Erwachsenen in der
Schweiz und in Deutschland. Intergenerationale Verianderungen wurden aus
ihrer Perspektive herausgearbeitet. Dies ist bei den Ergebnissen zu berticksich-
tigen. Zugleich stellt dieses Vorgehen jedoch auch einen Gewinn dar, da die
Studie auf der Mikroebene ansetzt. Die Forschung knupft zwar an bisherige
religionswissenschaftliche Forschungsarbeiten zu vietnamesischen BuddhistIn-
nen in der europdischen Diaspora an (Gidoin, 2017; Weigelt, 2013; Ho, 2003;

198

- am 20.01.2026, 03:19:53.


https://doi.org/10.5771/9783956509254-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Baumann, 2000). Anders als diese Arbeiten fokussiert sie jedoch auf die Mi-
kroebene statt auf die Mesoebene. So werden nicht Organisationsstrukturen
untersucht, sondern Prozesse von religioser Identitatsbildung aufgezeigt. Dieses
Vorgehen ermdglicht es zugleich, die jungen Erwachsenen nicht nur auf ihre
Religiositit zu reduzieren, sondern auch einen Einblick in ihre Lebenswelt zu
erhalten.

Weiterhin kann die vorliegende Studie einen Beitrag in der Darstellung des
vietnamesischen Buddhismus leisten. In der Dissertation wurden der Reine
Land Buddhismus, wie er in den Pagoden praktiziert wird, sowie der Engagier-
te/Angewandte Buddhismus des Zen-Meisters Thich Nhat Hanh beriicksichtigt.
Obgleich sich eine Angleichung der Religiositit der Befragten der unterschied-
lichen Stromungen feststellen lasst, ist keine Wettbewerbssituation zwischen
den verschiedenen religiésen Institutionen festzustellen.

Beziiglich der Grenzen der vorliegenden Studie lasst sich kritisch anmerken,
dass es aufschlussreich gewesen ware, auch noch VertreterInnen der Elterngene-
ration zu befragen. Die verdnderte Religiositit im Generationenverlauf wird
lediglich aus der Perspektive der Befragten wiedergegeben. Auch die Verande-
rungen in den vietnamesisch-buddhistischen Pagoden und den JubFas wurden
aus der Perspektive der jungen Erwachsenen analysiert und dargestellt. Aus
forschungspragmatischen Griinden musste auf Interviews mit der Elterngenera-
tion jedoch verzichtet werden. Mittels informeller Gespriache wurde dennoch
versucht, einen Einblick in die Sichtweisen der Elterngeneration zu erhalten.
Zudem diente die Methode der teilnehmenden Beobachtung dazu, wertvolles
Kontextwissen beziiglich des vietnamesisch-buddhistischen Milieus zu erheben.

Methodenkritisch lasst sich auch anmerken, dass die egozentrierten Netz-
werkkarten noch stirker hitten genutzt werden konnen. Unbertcksichtigt
bleiben die sozialen Netzwerke der Befragten sowie die Beziehungen der
genannten Einflussfaktoren untereinander. Es wurde bspw. nicht berticksich-
tigt, in welcher Beziehung die genannten Einflussfaktoren zueinanderstehen.
Angesichts der Datenmenge und des grossen Forschungsfeldes sowie der For-
schungsfrage wire diese Nutzung der egozentrierten Netzwerkkarten fir die
vorliegende Studie jedoch nicht ergiebig gewesen. Die Netzwerkkarten dienten
als Mittel der theoretischen Sensibilisierung im Sinne der QSA. In folgenden
Forschungen konnte jedoch noch stirker mittels der sozialen Netzwerkanalyse
das Beziehungsnetz der jungen Erwachsenen berticksichtigt werden.

Fur kinftige Forschungen bietet die vorliegende Studie meiner Ansicht nach
weiterhin drei Ankniipfungspunkte:

Insbesondere beziiglich des gesellschaftlichen Diskurses tiber junge Vietna-
meslnnen wire es meiner Ansicht nach weiterhin von Interesse, den Zusam-
menhang von Bildung und Religion zu untersuchen.

199

- am 20.01.2026, 03:19:53.


https://doi.org/10.5771/9783956509254-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Welchen Einfluss hat die religiose Sozialisation der Befragten auf ihre Bildungsver-
laufe?

Weiterer Forschungsbedarf bestinde beztglich der Verkntpfung von Bildung
und Religiositit. Die 2.0-Generation wird in der Schweiz und in Deutschland
insbesondere aufgrund ihrer Bildungsaspiration offentlich thematisiert. Auch
in der Wissenschaft wird der Frage nachgegangen, weshalb SchilerInnen mit
vietnamesischen Wurzeln haufig tberdurchschnittlich bildungserfolgreich sind
(El-Mafaalani & Kemper, 2017). Sowohl in der Schweiz als auch in Deutsch-
land mangelt es jedoch bislang an Studien, die Religion als Ressource fiir
den Bildungserfolg der jungen Generation thematisieren. Im amerikanischen
Raum wurde dieser Zusammenhang von Zhou & Bankston (1994) untersucht.
Mittels ihrer Theorie der «segmented assimilation» gaben sie einen Einblick in
die Thematik, ob das ethnische Umfeld eine Ressource beim Bildungssaufstieg
darstellen kann. In einer aktuellen Studie untersucht nun Le (2020) ethnisch-re-
ligiose Organisationen. Er untersucht, ob diese Organisationen einen Beitrag
dazu leisten, dass die zweite Generation eine «upward mobility» erfihrt.

Da die jungere Generation vietnamesischer Migrantlnnen haufig mit ihrer
Bildungsaspiration aufgrund der konfuzianischen Ethik in Verbindung ge-
bracht wird (Ha, 2014) und diese wiederum einen Teil des Tam Gido darstellt,
wire es interessant zu untersuchen, ob sich tatsichlich ein Zusammenhang
zwischen Religiositit und Bildungsaufstieg bzw. «upward mobility» findet.

Trotz des Bemiithens um grosse Varianz sind Personen mit tertidren Bil-
dungsverlaufen im Sample tberreprasentiert. Hieraus liesse sich die These ab-
leiten, dass junge Erwachsene mit vietnamesischen Wurzeln tiberdurchschnitt-
lich héufig Gber einen hohen Bildungsgrad verfiigen — entsprechend der An-
nahme, dass die konfuzianische Ethik zu einer hohen Bildungsaspiration fihrt.
Ich wiirde jedoch Nokel (2002) zustimmen, dass Personen mit hoherem Bil-
dungsgrad héufiger bereit sind, an Befragungen teilzunehmen. So begegneten
mir auch Personen mit «niedrigerem» Ausbildungsgrad im Feld, die eine Befra-
gung ablehnten.

Moglicherweise sind andere Einflussfaktoren, wie der soziookonomische
Herkunftskontext der Elterngeneration oder der Kontext der Einwanderungs-
gesellschaft, relevanter als die religiése Einbindung in vietnamesisch-buddhis-
tische oder vietnamesisch-christliche Strukturen. Obgleich die Thematik des
Bildungsaufstiegs in der vorliegenden Arbeit nicht berticksichtigt wurde, so
lasst sich doch festhalten, dass die JubFas in dieser Hinsicht eine Ressource dar-
stellen konnen. In der Deutschschweiz gehort die Hilfe bei den Schularbeiten
zu den «Angeboten» der JubFas. Jenseits von religiosen Strukturen verfiigen die
ehemaligen GastarbeiterInnen im Pdong Xuin Center in Berlin iiber ein infor-
melles Netzwerk fiir die Hausaufgabenbetreuung. Wie diese beiden Beispiele
zeigen, organisieren sich vietnamesische Migrantlnnen offenbar informell, um
den Bildungsverlauf ihrer Kinder zu unterstiitzen. Aus Feldeindricken und

200

- am 20.01.2026, 03:19:53.


https://doi.org/10.5771/9783956509254-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gesprachen mit der jingeren Generation wird auch deutlich, dass sie teilweise
unter grossem Druck stehen, bildungserfolgreich zu sein. Spannend ware hier
zu untersuchen, inwiefern auf der Mesoebene solche Strukturen geschaffen
werden und inwiefern die Religiositat den Bildungsaufstieg unterstiitzt.

Weiterhin ware es interessant zu untersuchen, inwiefern die geschilderten
Formen von symbolischen Grenzziehungen in institutionalisierte Formen tberge-
hen.

2. Dee Institutionalisierung von symbolischen Formen der Grenzziehung

In der vorliegenden Studie standen symbolische Grenzziehungen als Identitats-
marker im Mittelpunkt. Wie Lamont & Molndr (2002) anfiithren, sind symboli-
sche Grenzen haufig auch mit sozialer Ungleichheit in Form von sozialen Gren-
zen verknuipft. Die Voraussetzung hierfir sind Institutionalisierungsprozesse.
Interessant wire hier zu sehen, inwiefern die angewandten Formen der symbo-
lischen Grenzziehungen der Befragten in institutionalisierte Formen tibergehen.
Wie verandern sich die Pagoden, JubFas und Sanghas durch das Selbstverstind-
nis der jungeren Generation? Wird es kinftig doch auch Vergemeinschaftungs-
formen «vietnamesischer» und «westlicher» BuddhistInnen geben? Von Interes-
se ware hierbei zu untersuchen, in welcher Form Grossveranstaltungen wie das
eingangs erwahnte Retreat in Neuss in der Zukunft organisiert sein werden
bzw. ob es solche Retreats weiterhin geben wird.

Die vorliegende Studie bietet weiterhin Anknitipfungspunkte, um die Reli-
giositat junger Christlnnen mit vietnamesischen Wurzeln zu untersuchen.

3. Wie verorten sich christliche Vietnameslnnen in der Schweiz und in Deutschland?

Die von mir befragten jungen Erwachsenen berichten von interreligiosen Be-
zugspunkten mit christlichen VietnamesInnen. In ihrer Peergroup finden sich
haufig christliche VietnamesInnen. Wie vietnamesische BuddhistInnen organi-
sieren sich auch vietnamesische Christlnnen stark und pflegen die eigene eth-
nisch-religiose Gemeinschaft. Bislang liegen jedoch keine Studien hierzu vor.
Interessant ware es, das Verhaltnis von «BuddhistInnen» und «Christinnen» na-
her zu untersuchen. Im Rahmen meiner Dissertation kristallisierte sich als
Erkenntnis heraus, dass die Befragten sich stark von Christlnnen und dem
Christentum abgrenzen. Es finden sich jedoch viele Berihrungspunkte in viet-
namesischen Initiativen oder Peergroups.

Interessant ware es, dieses Verhaltnis niher zu untersuchen. Wie beeinflus-
sen sich «BuddhistInnen» und «Christinnen» durch diese interreligiosen Kon-
taktmomente? Interessant zu wissen ware es, wem gegenuber sich vietnamesi-
sche Christlnnen abgrenzen. Vollziehen sie ebenfalls symbolische Grenzziehun-
gen gegentber den «Buddhistinnen»? In der vorliegenden Studie dient das
Christentum haufig als Vergleichsfolie und zugleich auch als Marker der
Grenzziehung. Die Befragten grenzen sich sehr stark vom Christentum ab. Aus
den Daten ergibt sich, dass sie sich moglicherweise strikter als die Elterngenera-

201

- am 20.01.2026, 03:19:53.


https://doi.org/10.5771/9783956509254-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tion abgrenzen. Finden sich solche Grenzziehungen ebenfalls unter christlich
orientierten jungen Erwachsenen mit vietnamesischen Wurzeln? Profitieren
christliche junge Erwachsene mit vietnamesischen Wurzeln moglicherweise
davon, der Religion der Mehrheitsgesellschaft anzugehoren? Sind die Grenzen
hier durchlassiger? Verorten sie sich stirker Gber ihre Religionszugehorigkeit?
Gibt es eine vietnamesisch-christliche Jugendkultur? Sind die christlichen Ju-
gendgruppen mit der JubFa vergleichbar? Markant in der vorliegenden Studie
ist die soziale Verortung der Befragten in ethnischen Initiativen. Verhilt es sich
fur junge Erwachsene mit christlichen Wurzeln ebenso? Diesen Fragen konnte
in vergleichender Form in einer Folgestudie nachgegangen werden.

Die Ergebnisse der vorliegenden Dissertation konnen insgesamt als Grund-
lage dienen, intergenerationale Veranderungen und damit einhergehende For-
men von symbolischer Grenzziehung landerspezifisch auf der Akteursebene nach-
zuvollziehen.

202

- am 20.01.2026, 03:19:53.


https://doi.org/10.5771/9783956509254-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	7.1 Strukturvoraussetzungen während der Sozialisation
	7.2 Jugend als Marker des Generationenwandels & Identitätsmarker
	7.3 Formen von vietnamesisch-buddhistischer Religiosität
	7.4 Diskussion und weiterer Forschungsbedarf

