Schuld- und Glaubensbekenntnis
eines Malers

PAWEL TARANCZEWSKI (KRAKAU)

Nach meinem Studium an der Krakauer Kunstakademie habe ich,
durch mein eigenes Verschulden — aber nicht nur durch dieses — auf-
gehort zu malen. Es wehten damals ja verschiedene Winde, die durch
meinen Kopf wirbelten. Meine Studienzeit fiel in die sechziger Jahre,
eine Periode, in der zumindest teilweise die Professoren des Postim-
pressionismus den Ton angaben, denen meine Kollegen sich aus ver-
schiedenen Griinden widersetzten. Im Namen irgendeiner Gegen-
standsmetaphysik wurde das Sehen der Farben kritisiert, die infolge
ihrer simultanen Einwirkung aufeinander auf einem Modell entstehen:
Die Farbe zeigte sich nicht etwa plotzlich, sie war da. Ich erinnere
mich noch gut an die Gespriiche mit Jacek Waltos,' der meinem Aus-
ruf "Oh, was fiir ein schones violettes Feld!", kiihl mit der Behaup-
tung entgegnete: "Falsch, das Feld ist braun." Jahre spiter wurde mir
bewuflt, dafl ich genauso recht hatte wie er, sogar mehr, denn Jacek
Waltos konnte nicht mit groBerer Sicherheit wissen, dal das Feld
braun war, als ich, der meinte, daB} es violett aussihe. Das Braun
konnte ihm nur visuell gegeben sein, denn schlieBlich erreichen die
Eigenschaften der Farbe uns nur auf diesem Wege. Die Quelle unserer
Auseinandersetzung waren sein und mein Apriori, die uns geboten,
nur solche und keine anderen Gegebenheiten aufgrund unterschiedlich
unbewufter Pramissen zu erwarten. Indirekt gab er mir also zu verste-
hen: Du darfst nicht so sehen, wie dir das die Koloristen beigebracht
haben, schau anders, berufe dich lieber auf dein Wissen und auf deine
Interpretationen, und nicht auf den unmittelbaren Eindruck. Damals
stellte Waltos den Sinn des Malens noch nicht in Frage. Jahre spiter
aber meinte er, daB} auf der Leinwand schon alles gesagt wurde, wor-
aus ich schloB, daB er fiir die Malerei keine Zukunft mehr sah.

Ich erinnere mich auch, wie die Grundsitze der Malerei an der
Akademie abgelehnt wurden, was ich insgesamt als Angriff gegen das

317

https://dol.org/10.5771/9783495083637-317 - am 25.01.2028, 11:45:1!



https://doi.org/10.5771/9783495993637-317
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

empfand, was in der Malerei fiir mich am heiligsten war. Damals war
mir zu wenig bewult, was sich in den sechziger Jahren abzuspielen
begann, insbesondere im Westen. Ich spiirte aber, daf ich den Boden
unter den Fiien verlor, daB an den Grundfesten geriittelt wurde, daf3
etwas ins Haus stand, das zweifellos neu war. Ich war mir aber nicht
sicher, ob es denn besser sein wiirde. Selber war ich aber auch nicht
unschuldig. Ich interessierte mich fiir Religion und Philosophie. Ich
kam mit Ansichten in Beriihrung, die Kunst und Religion radikal von-
einander trennten; Sich-Gott-Hingeben schlofl das Machen von Kunst
aus. Erlaubt war das kontemplative Leben im Sinne einer extremen
Askese und im Hall gegen die Welt, erlaubt war die Abkapselung.
Dabei ging es nicht um "die Welt", sondern um die AuBenwelt, um
das normale Leben, das die Schépfung, die Schénheit der Natur be-
jaht und die Menschen akzeptiert, ohne sie von vornherein in "wahre
Katholiken" verwandeln zu wollen.

Gebilligt wurde auch ein mehr ethisch orientiertes Leben, im Dien-
ste des Nichsten, mit Adam Chmielowski’ als Vorbild, und zwar
nicht sosehr wegen seiner Verdienste, sondern vielmehr, weil er der
Malerei den Riicken gekehrt hatte. Mein eigener Radikalismus erfor-
derte eine definitive Entscheidung. Damals beging ich eine Siinde, als
ich die Malerei aufgab, weil ich nicht geniigend Kraft fand, um mich
gegen jene zur Wehr zu setzen, die mit verschiedenen Stimmen und
auf unterschiedliche Weise meinten, daB3 die Malerei keinen Sinn und
keine Zukunft mehr hitte, und weil ich mich gleichzeitig in gewissem
Sinne genétigt fiihlte, das heifit von der Religion und einem Gott fas-
ziniert war, der Opfer verlangte, verfiigte, einem "in den Weg trat"
und einen zwang — dies alles natiirlich nur zu meinem Besten. Ich war
der Meinung, dal man sich fir Adam Chmielowski, genauer gesagt
fiir Bruder Albert, aussprechen sollte und gegen Van Gogh, der den
umgekehrten Weg gewihlt hatte. Allmédhlich begann auch ich die
Angriffe auf die Malerei zu verstehen. Nicht alle beriihrten mich glei-
chermalBen, aber sie beunruhigten meinen Geist.

Ich fiihre hier einen Katalog von Versuchungen und von Verfehlun-
gen an, die zutage treten, wenn man diesen Versuchungen nachgibt.
Immer wieder hat man verkiindet, dal die Kunst die vorliegende Zeit
zum Ausdruck bringen miisse; daB die Andersartigkeit der Zeit, die
gekommen ist, nicht mehr in das Viereck der Leinwand eingefangen

318

https://dol.org/10.5771/9783495083637-317 - am 25.01.2028, 11:45:1!



https://doi.org/10.5771/9783495993637-317
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

werden konne. Man hat behauptet, dafl der Krieg, das Bose, die Ver-
nichtung der Werte, dal HaB3 und Verderbnis das Malen unmdéglich
machten. Da die Welt um mich herum zugrunde gehe und jeder Ver-
such das, was geschieht, auf die Leinwand zu bringen, inadidquat sei,
miisse man — wenn man wirklich etwas sagen wolle — die Malerei bei-
seite stellen und nach anderen Mitteln greifen oder sich iiberhaupt
(aus Achtung vor der Ethik gegen die Belanglosigkeit der Kunst) von
der Kunst lossagen.

Auf der Akademie war ich von Strzeminski fasziniert. Und wie es
so ist, iibertrifft der Schiiler den Meister, indem er den Weg, den die-
ser vorgegeben hat, weitergeht. BeeinfluBt durch Strzeminski meinte
ich, daB die Disziplin, mit der ich mich befasse, in sich widerspriich-
lich sei; daB ich, wenn ich auf einer Fliache eine Vielzahl entgegenge-
setzter Elemente miteinander verbinde, dieser Flachheit und Einheit
zuwiderhandle. Weil die radikal "unistische" Malerei in der Praxis
nicht moglich sei, miisse ich die Malerei aufgeben — was Strzeminski
aber nicht gemacht hat. Strzeminskis Denkweise hatte mich vollig im
Bann, an seiner Logik war damals fiir mich nicht zu riitteln. Erst viel
spéter begriff ich, dal der "Unismus" nicht nur die Einheit der Bild-
flache wahrt, sondern auch die Gegensitze.

Einige Jahre nach der Akademie, am Ende der sechziger Jahre,
schrieb ich mich fiir Philosophie ein, durch die ich dann viel spater
wieder zur Malerei zuriickkehren sollte. Als ich studierte, schien es
mir, als wire das Malen eine rein geistige Tatigkeit, als wire die Ver-
bindung des Bildes mit der Grundierung, mit der Stofflichkeit der
Farbe, der Leinwand und so weiter ausgeschlossen. Ich richtete mein
Interesse auf die Subjektivitdt, um beim reinen kiinstlerischen Be-
wufltsein anzugelangen, in dem ein Kunstwerk beginnt und endet,
wenn die Idee zum Tragen gekommen ist. Manchmal dachte ich aber
genau umgekehrt: DaB es namlich nichts Geistiges in der Malerei
gibe, dal ein Bild purer Gegenstand wire und dal man aus diesem
Grunde "Objekte" schaffen und das Malen von Bildern unterlassen
sollte.

Nach dem Studium bin ich auf die Artikel von Art & Language auf-
merksam geworden und habe darin ein agnostisches Argument ge-
funden, das ich mehr oder weniger wie folgt formuliere: Im allgemei-
nen geht man davon aus, da ein Bild vom Kiinstler geschaffen wird

319

https://dol.org/10.5771/9783495083637-317 - am 25.01.2028, 11:45:1!



https://doi.org/10.5771/9783495993637-317
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und dal} er bestimmt, was ein Bild und was kein Bild ist. Man kann
aber keine Eigenschaften im Menschen nachweisen, die ihn zum
Kiinstler machen und die man Talent nennt. Ebensowenig kdnnen wir
Eigenschaften aufzeigen, die ein Bild von einem anderen Gegenstand
unterscheiden. Wir wissen nur, da3 der Kiinstler das Bild schafft;
wenn wir aber nicht wissen, was fiir eines, kénnen wir das Gemalte
nicht unterscheiden. Ontologisch lautet das Argument wie folgt: So
etwas wie einen Kiinstler oder ein Bild gibt es einfach nicht. Die Be-
zeichnungen "Kiinstler" und "Bild" sind performativ. Unter diesen
Umstidnden kann man hochstens Metamalerei betreiben, das heif3t, mit
Pinsel und Farbe nach dem Wesen der Malerei fragen. Die Metamale-
rei interessiert mich aber nicht.

Man ist zu der Uberzeugung gelangt, daB die Malerei eher eine Ti-
tigkeit, ein ProzeB ist, und dies macht sie zum "zeitlichen Ablauf (Ge-
schichte) und nicht zum Gegenstand".> Damit hat man die ontolo-
gische Funktion der Kunst, also auch der Malerei, in Zweifel gezogen,
die Heidegger umschrieben hat als "das Streben, der sich destabilisie-
renden Dimension der Zeitlichkeit der menschlichen Existenz Herr zu
werden, ihr eine gewisse Bestdndigkeit zu verleihen, eine Stiitze in
etwas Unbeweglichem".4 Uber das Zeitliche herrscht der Tempel, "der
Tempel 6ffnet die Welt, . . . weil er Bezug, weil er Zuflucht ist".” Mit
dem In-Zweifel-ziehen der ontologischen Funktion der Kunst hat man
aufgehort, sich fiir das Sein als etwas Unbewegliches zu interessieren,
und man versucht, sich dem Dasein zu widersetzen. In der Malerei
kann man sich dem Dasein aber nicht widersetzen. Ein derartig for-
muliertes Programm hat schon viele an die Grenze ihrer Moglichkei-
ten gebracht.

Mich interessierte das weniger. Ich war eher der Meinung, daf} die
Malerei sich auf andere kiinstlerische Disziplinen verlagerte: auf Gra-
fik, Computergrafik, Film, Video, Theater, Design, und damit ihre
Existenzberechtigung verlor. Zur Verzweiflung brachte mich die ver-
breitete These Warhols und Beuys', daB alles Kunst sei oder ein jeder
Kiinstler. Im ersten Fall kann ich, wenn ich Kunst betreibe, irgendet-
was machen, und im zweiten Fall ist jede beliebige Aktivitdt von ir-
gendwem Kunst. Wenn aber alles Kunst ist, dann ist auch nichts
Kunst, und wenn jeder Kiinstler ist, dann ist niemand Kiinstler.

320

https://dol.org/10.5771/9783495083637-317 - am 25.01.2028, 11:45:1!



https://doi.org/10.5771/9783495993637-317
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SchlieBlich, am Ende der achtziger Jahre, stand ich vor der Frage:
Wurde meine Lossagung nicht von der Verstrickung meines Geistes
als Maler in fremde, von auflen aufgedringte religiose und kiinstleri-
sche Ideen verursacht, von der Preisgabe der tief empfundenen Uber-
zeugung, daB die Malerei doch eine Berechtigung hat? Obwohl der
Glaube an die Malerei, ebenso wie er vorher aufgegeben worden war,
nun wieder Eingang fand, besagte das noch gar nichts. Daf} der Glau-
be an die Malerei zuriickkehrte, bewies nicht, daf} er auch zuriickkeh-
ren sollte. Die blofle Tatsache seiner Riickkehr sagte mir nichts. Die
Malerei allgemein anzuerkennen, hieB genauso, den Geist fremden
Ideen zu unterwerfen wie vorher die Malerei Angriffen und Kritik
auszusetzen. Vielleicht hatte diese Riickkehr iiberhaupt keine tiefere
Begriindung und ist nur aus UberdruB an dem erfolgt, was sich in der
Kunst abspielte, aus Angst vor dem Neuen, aus Sehnsucht nach etwas,
das bekannt und vertraut ist, das nicht iiberrascht und nicht beunru-
higt, weil es unerklirlich bleibt: "Wird die Malerei, die in den sechzi-
ger Jahren einer so heftigen Kritik ausgesetzt war [und meinen Geist
beunruhigte — P.T.], heute auf andere Weise die Funktion eines Tem-
pels erfiillen kénnen? Nicht als Dogmatik . . ., sondern als universel-
ler kiinstlerischer Bezug?"®

Die Antwort auf die zweite Frage und damit die Berechtigung der
Malerei fand Leszek Brogowski (ein polnischer Schriftsteller und
Kunstkritiker) auf einer Pariser Ausstellung der Gruppe Art & Lan-
guage, die ihren fritheren Standpunkt gedndert hatte. Dort hat sich fiir
ihn eine allgemeinere kiinstlerische Einstellung abgezeichnet, die eng
mit der Erkenntnis und der Entwicklung des BewuBtseins verbunden
ist. Eine Einstellung, die nicht mehr von einem von auflen auferlegten
Kanon bestimmt wird: Das Malen miisse verstidndlich sein, reflektie-
rend und von der freien Wahl bestimmt.” Die so entstandene Malerei
konne — auf neue Weise — zu einer dhnlichen Welt werden wie jene,
die laut Heidegger vom griechischen Tempel eréffnet worden sei. Sie
konne den Bereich darstellen, in dem die aktuellen Probleme der
Kunst entschieden werden. Die von der Malerei eroffnete Welt sei
aber nicht die einzige: Sie verweise auf andere Welten, die es auBler
ithr noch gebe; sie sei ein Horizont, der von neu entstehenden Bildern
gefiillt werde. Sie biete die Moglichkeit, diese Bilder hinzufiigen zu
konnen, ohne einen Kanon, eine Vorschrift fiir gute Bilder zu enthal-

321

https://dol.org/10.5771/9783495083637-317 - am 25.01.2028, 11:45:1!



https://doi.org/10.5771/9783495993637-317
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ten, die gleichzeitig die Eliminierung von schlechten Bildern recht-
fertigen. Die Besonderheit des Denkmodells der Art & Language-
Gruppe ist das Spiel mit der Malerei in der Malerei (das heifit eine Art
Metamalerei), wobei "die Moglichkeiten eines konkreten kiinstleri-
schen Projekts jedesmal wieder Gegenstand einer kritischen Analyse
und der Entscheidung des Kiinstlers sind".® Auf diese Weise schaffe
die Malerei eine neue Welt und zeichne sich als eine Art universeller
Bezug ab, als Raum zum Dialog, wie hinzugefiigt werden konnte.

Ich habe aber schon zu erkennen gegeben, dafl die Metamalerei
mich nicht interessiert. Ich brauche eine andere Rechtfertigung der
Malerei, aber erst nachdem der Forderung der Ethik Geniige getan
worden war, nimlich — wie ich gemeint hatte — die Kunst um einer
guten Sache willen aufzugeben. Geholfen hat mir dabei, daf} ich das
Schicksal von Adam Chmielowski und Vincent van Gogh erneut er-
griindete. Der Weg des einen hat von der Malerei zur aktiven Barm-
herzigkeit gefiihrt, der des anderen von der aktiven Barmherzigkeit
zur Malerei. Schliissel ist jeweils der Mensch. Im Menschen tun sich
zwei gleichwertige Moglichkeiten auf: Die Malerei, die das Gute als
die Malerei an sich einschlieBt oder die aktive Barmherzigkeit,
die die Malerei einschlieit. Das Werk Van Goghs wire nicht mog-
lich gewesen ohne die aktive Barmherzigkeit, der er sich anfangs hin-
gab. Die Form der Barmherzigkeit, die Adam Chmielowski ihr ver-
lieh, wire nicht méglich gewesen ohne die Kunst, die er anfangs be-
trieb.

Ich habe begriffen, daB, wenn ich den Weg der Kunst gehe, ich das
Gute nicht verleugne, und dafl ich meinem Glaubensbekenntnis als
Maler folgen darf. Ich schicke voraus, daB Bilder — auch die, iiber die
Leszek Brogowski spricht — ihren locus naturalis auf der Bildfliche
haben, die iibrigens unterschiedlich verstanden wird. Es war wohl
Leone Battista Alberti, der sich als erster in seinem Traktat iiber die
Malerei (Della Pittura) ausfiihrlich mit der Bildfliche befafte. Fiir ihn
war sie eine Projektionsfliche im Sinne der Geometrie Euklids, ohne
zusitzliche Definitionen. Diese Auffassung ist weiterhin giiltig in der
Theorie der Perspektive. (Die Perspektive kann man aber auch als
malerische Weise begreifen, die Welt zu 6ffnen.)

Wassily Kandinsky’ griff die Frage der Bildfliche wieder auf und
bezeichnete sie wegen der in ihr enthaltenen Spannungen als Einheit

322

https://dol.org/10.5771/9783495083637-317 - am 25.01.2028, 11:45:1!



https://doi.org/10.5771/9783495993637-317
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

von Gegensdtzen. Damit kehrte er zur breiteren Bedeutung der Bild-
flache zuriick, die auch auf Bilder zutrifft, die nichts mit der Renais-
sance-Perspektive gemeinsam haben, und ermdglichte damit, sie als
zweckbestimmten Raum, der den Wert und Sinn der Malerei in sich
vereint, zu begreifen. Das Bild, das heifit: alles, was sich in ihm zu-
sammenfiigt, ist im vereinenden Raum der Bildflache enthalten. Sie
ist der eigentliche Ort, an dem die technische Bedeutung, das Bild-
material, die Schichten des Bildes selbst sowie die dies alles durch-
dringenden kiinstlerischen Werte zusammentreffen. Es gibt keinen
Sinn ohne Wert und keinen Wert ohne Sinn. Fiir Kandinsky ist die
Bildfldche im Verhiltnis zum Bild der Uranfang. Der Maler, der an
die Arbeit geht, findet sie aufnahmebereit vor.

Kandinsky hat mich iibrigens dazu gebracht, die Bildfliche anders
zu sehen, so daB ich mich, auch anhand der Kritik der Texte und
Analysen der "unistischen" Bilder Strzeminskis, von den Ansichten
des letzteren zu diesem Thema l6sen und auch dessen Werk anders
sehen konnte. Auch die Vorgehensweise Bonnards, fiir den die Bild-
flache gewissermaBlen zusammen mit dem Bild, im Entstehungspro-
zeB des Bildes, bestimmt wird, hat mir dabei geholfen. Bonnard nahm
als Ausgangspunkt ja keinen fest umgrenzten Rahmen der Fliche,
sondern er fing das Bild in einem unbegrenzten Raum an, den er so
lange weiterentwickelte und weiterfiihrte, bis die Energie des Bildes
erschopft war. Das Format und der Rahmen, die bei Kandinsky a prio-
ri gegeben waren, bestimmten bei Bonnard den Punkt, an dem die
malerische Energie erloschen war.

Das Bild fingt dann an, wenn alles noch mdoglich ist, als eine Art
Apeiron Anaximanders, als Raum, der noch nicht abgegrenzt wurde.
Der erste Schritt ist das Wahlen irgendwelcher Moglichkeiten (und
gleichzeitig das Verwerfen anderer); jeder weitere Schritt engt das
Feld ein. Der Maler kann die Arbeit in Angriff nehmen, ohne vorher
zu wissen, was ihn erwartet, was er schlieBlich vollbringen wird.
Wiihrend seiner Tatigkeit ist er offen fiir den Dialog, fiir verschiedene
Formen des Dialogs.'® Die Fliche ist entweder bereit, das Bild aufzu-
nehmen, oder sie entwickelt sich, wihrend das Bild entsteht. Jedesmal
ist sie der Ort im Sein, der das Bild in sich aufnehmen sollte. Daf}
etwas ein Bild ist, kann man erst dann sagen, wenn es von der Bild-
flache durchdrungen ist, sich mit ihr verbindet und von ihr erfafit

323

https://dol.org/10.5771/9783495083637-317 - am 25.01.2028, 11:45:1!



https://doi.org/10.5771/9783495993637-317
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wird. Dies ist aber nur eine ontologische Erkenntnis, denn die Bild-
flache kann viele verschiedene Werke enthalten.

Die Moglichkeit, um die es mir geht, ist die Malerei, die aus dem
Geist, aus der Vision, Meditation und Kontemplation iiber den Men-
schen, die Natur, iiber Gegenstinde und die in ihnen sichtbare, mir
offene Liebe entsteht. Diese Malerei ist so offen fiir den genannten
Dialog. Zu ihrem Wesen gehort auch, daB sie nicht notwendig ist, so
wie Essen, eine Wohnung und Werkzeuge "notwendig" sind, oder die
unterhaltende und angewandte Kunst. Die Malerei ist vollig "nutzlos",
man kann schlieBlich nichts mit ihr "machen". Wegen dieser Entbehr-
lichkeit ist sie aber nicht niedriger einzustufen als das, was notwendig
ist, eher sogar hoher. Sind Lilien, die Gott als Zierde geschaffen hat,
etwa niitzlich, ist das Universum etwa pragmatisch? Wenn man in
diesem Geiste malt, sollte man sich keine Fragen stellen, die beant-
wortet werden miissen. Die Frage der Malerei ist immer "niedriger"
als der Maler, der sie stellt. Das Aufwerfen von Fragen und Proble-
men zwingt den Maler dazu, Kunst zu entwerfen, anzuwenden und
somit anzupassen. Der Maler stellt sich nicht in dem Mafe Fragen zur
Malerei, wie er sich beunruhigt und sich iiberlegt, ob das Motiv nicht
mehr enthilt als es eingangs den Anschein hat, ob es nicht vom Maler
verlangt, sich ihm vor seinen Augen zu 6ffnen. Die Berufung zu ma-
len und diese Berufung anzuerkennen, heifit daher, das Entstehen von
Bildern, die den Maler iibertreffen, zuzulassen.

Die Malerei, die aus dem Geist der Meditation hervorgeht, haftet
am Motiv (woher dieses auch kommen mag und was es auch sein
mag), sie bleibt immer unl6slich mit dem Motiv verbunden. Das Bild
an sich 16st gar nichts und ist keine Antwort. Das Bild iiberfillt den
Maler, als sei es ein Geschenk, denn der Maler steht nicht vor dem
Bild, als sei es ein Problem, das er zu 16sen habe. Der Gestalt anneh-
mende Inhalt der Bildflache schafft eine Intimsphire, die auf keine
andere Weise erreicht werden kann, auch nicht mit Hilfe von anderen
Medien. Das Bild steht unmittelbar mit dem Kérper des Malers in
Verbindung; es verbindet sich mit seiner Seele, und der Maler partizi-
piert seinerseits an der malerischen Substanz, die das Bild ausstrahlt.
Beim unmittelbaren Schaffen eines Bildes und einer Bildfliche muf3
der Maler uneigenniitzig vorgehen, denn Eigennutz und Pragmatismus
sind eine Erbsiinde, die den Brunnen vergiften. Eigennutz erzwingt

324

https://dol.org/10.5771/9783495083637-317 - am 25.01.2028, 11:45:1!



https://doi.org/10.5771/9783495993637-317
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anerkennung und vom Kiinstler kalkulierbare Reaktionen. Er fordert
nicht zur Teilnahme auf, sondern fiihrt zur Uberlistung, zum Wunsch,
sich den Menschen anzubiedern und sie mit einem Bild zu tduschen,
das nichts hervorruft— und der Getiduschte ist weder beeindruckt,
noch weil} er Begeisterung aufzubringen. Durch ein Bild, das unei-
genniitzig entsteht, wird der Maler auf kiinstlerischem Wege zur Er-
kenntnis der Wahrheit gebracht und lernt sich selbst kennen. Eigen-
nutz fiihrt im besten Fall zur Irrefiihrung, zu einem falschen Selbstbild
des Malers. Hier — und nicht durch den ikonografischen Inhalt des
Bildes — verbindet sich die Malerei mit der Ethik.

In dieser Malerei verhilt es sich mit der Farbe anders als sonst. Der
Reichtum an Schattierungen, der zum Beispiel in der Computergrafik
vorhanden ist, mag vielleicht ungeheuer sein, manchmal sogar grofer
als in einem durchschnittlichen, mit der Hand gemalten Bild. Die
Materie der Farbe ist jedoch eine andere, denn in einem Gemaélde, das
dieser Bezeichnung wiirdig ist, vollzieht sich ein quasi eucharistischer
Wandel der Malfarben im Bildkérper (in eine malerische "Substanz"),
ein Vorgang, der in anderen Bereichen nicht zu bewerkstelligen ist.
Die Malerei, die sich auf Meditation und Kontemplation stiitzt, wird
vom Glanz, der sich in der Stille des Motivs verbirgt, befruchtet und
entwickelt sich schweigend. Die Farbe ist ihr sublimiertester Aus-
druck. Die Farbe im Bild ist die Modalitit der Stille und des Glanzes,
die im Schweigen zum Vorschein kommen und in Farbe aufbliihen.

Diese Farbe verkorpert sich in der malerischen Substanz, und nur
sie bleibt — im Gegensatz zur Farbqualitit des Gegenstands — in der
Malerei bewahrt, um so mehr, als sie nicht der Handlung des Malens
dient. Thre Anwesenheit hat nichts mit der Tatigkeit zu tun. Das
Zweck-dienlich-machen der Farbe veridndert das Bild in einen "bunten
Schinken" und fordert die unbedingte Rechtfertigung der Malerei
gegeniiber anderen Medien. Die Farbe versperrt uns dagegen den Weg
zu ihrem Wesen. Sie kommt uns nur niher in der Meditation und
Kontemplation, nur mit deren Hilfe kénnen wir ihr ndherkommen und
bei ihr verweilen. Aber sie fiihren nicht zur Inbesitznahme der Farbe.
Wenn man intensiv iiber die Farbe nachdenkt, schwelgt das Auge in
ihr und kann von ihr zur Malerei gefiihrt werden. Das Auge des Ma-
lers heftet sich auf die Farbe. Wenn der Maler die Farbe zuriickweist,
entstehen Ismen, und er 148t sich von Meinungen beeinflussen, die

325

https://dol.org/10.5771/9783495083637-317 - am 25.01.2028, 11:45:1!



https://doi.org/10.5771/9783495993637-317
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

entscheiden, welche Malkunst erlaubt und welche verworfen werden
soll. Aus diesem Grunde ist Farbe der universelle Bezug, und sie be-
wirkt, da3 die Malerei wieder zum Tempel werden kann, der die Welt
6ffnet.

Arbeitet ein Kiinstler mit anderen Medien (von Grafik bis Video
und Computer), fehlt ihm vor allem der direkte Kontakt mit seinem
Produkt. Denn diese Medien sind tatsichlich Mittel im engeren Sinne,
das heifit Vermittler. Der Pinsel — ohne den man iibrigens gut aus-
kommen kann, indem man mit den Fingern malt — ist kein Medium,
sondern hochstens ein Werkzeug und bezieht den Korper des Malers
mit in dessen Schaffen ein. Wihrend des Malens kann ich den techni-
schen Bereich selbst gestalten, indem ich die Moglichkeiten der
Leinwand, Grundierung, Farbe und der Bindemittel ausnutze. Dieser
Bereich ist zwar begrenzt, aber nicht festgelegt. Bei anderen Medien
ist die Technik vorgegeben. Die Direktheit bewirkt ebenfalls, daB die
Malerei, mit der der Betrachter konfrontiert wird, sich eine Beschrin-
kung auferlegt, die andere Medien nicht kennen: Das Gemiilde ist ein
unwiederholbares Einzelstiick. Diese Eigenschaft ist weder seine
Stiarke noch seine Schwiche, sondern seine Eigentiimlichkeit, sein
Aussehen. Ich glaube, daB das Streben nach einer kiinstlerischen Aus-
drucksweise eine Frage der Wahl ist, bei der sich zeigt, um was es
dem Kiinstler wirklich geht. Neue Medien bieten andere Moglichkei-
ten, die aber nicht besser sind als die Malerei. Unterscheiden sie sich
aber von ihr?

Das Aufgeben der Malerei ist nicht gleichzusetzen mit dem Ver-
zicht auf die Géansefeder zugunsten des Computers, sondern mit Ab-
triinnigkeit, Vergessen und Untergang. Die Malerei, die aus der Me-
ditation hervorgeht, ist die Antwort auf den leisen Ruf, der in die Au-
gen des Malers durch den mit dem Bild entstehenden Rif3 im Sein
hereindringt, die Antwort auf den Ruf der vom Maler empfundenen
Liebe. Diese Liebe erfiillt alles, was von ihm gesehen wird. Ich weif3
nicht, ob die Malerei, die aus der Meditation hervorgeht, in Zukunft
von anderen weitergefiihrt werden wird. Ich weill auch nicht, ob es
viele solcher Maler und Bilder geben wird. Aber dies muf3 ich auch
nicht vorhersehen konnen. Es geniigt, dal mir wihrend des Malens
bewuBt ist, da ich "ein Loch in die Wirklichkeit schlage" und daf3
zusammen mit der Bildfliche und dem Gemailde eine Perspektive fiir

326

https://dol.org/10.5771/9783495083637-317 - am 25.01.2028, 11:45:1!



https://doi.org/10.5771/9783495993637-317
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

die niachsten Schritte entsteht — oder vielleicht ein letzter Strohhalm,
an den ich mich klammern kann. Der Umstand, daf} eine bestimmte
Art Malerei aus der Meditation und Kontemplation hervorgehen kann,
besagt nichts und determiniert sie auch nicht.

Eines wire abschlieBend noch zu kldren: die avantgardistische, das
heifit die bis in die tiefsten und wesentlichsten Sachen vordringende
Malerei. Obwohl die Avantgarde in letzter Zeit einer heftigen Kritik
ausgesetzt wird, glaube ich, daB sie einer Gruppe von Kiinstlern gilt,
die Anspriiche auf die Vorreiterschaft in der Kunst erhebt — Ansprii-
che, verbunden mit dem Verstindnis der Kunstgeschichte als eines
unaufhorlichen Fortschritts parallel zum gesellschaftlichen, wissen-
schaftlichen und technischen Fortschritt. Der avantgardistische Maler,
der bis in das Wesen der die Malerei betreffenden Probleme vor-
dringt, ist nicht so sehr chronologischer Vordenker. Er nimmt viel-
mehr einen besonderen Platz in der Malerei angesichts der maleri-
schen Wahrheit ein, die ihn erfiillt und — wie das Licht in einem Kri-
stall - im Herzen und Auge eines jeden Malers auf jeweils andere
Weise gebrochen wird. Aus diesem Grunde kann sich die wirkliche
Avantgarde nicht wiederholen. So lange wie sie angenommen wird
und so lange es Menschen geben wird, fiir die sie ein Herzensbediirf-
nis ist, wird die Malerei bestehen — neben anderen Ausdrucksformen
der bildenden Kunst.

Die Zukunft der Malerei kann ich nicht vorhersehen. Ich mochte
aber erneut versuchen, eine Ordnung zu schaffen, die auf Gesetzen
beruht, die erst wihrend des Malens auftreten und nicht von vornher-
ein gegeben sind, sowie die spezifische Konstruktivitdt ergriinden, die
aus der Meditation und Kontemplation hervorgeht und die im Suchen
nach der dem Bild immanenten Ordnung und dem ihm rechten Maf3
besteht. Denn jedes Bild kann, theoretisch gesehen, dem Kiinstler
unterschiedliche Gesetze vermitteln. Wenn ich von Konstruktivitit
spreche, denke ich an die umgekehrte Bewegung, an die der Destruk-
tion, Erschiitterung oder Eliminierung entgegengesetzte Richtung des
BewuBtseins. In der Malerei ist das Werk der Destruktion wohl schon
vollzogen worden. Dieses konstruktive Ergebnis mochte ich errei-
chen, indem ich den Menschen und die Welt male, die mir als Motiv
gegeben sind, also als etwas, das zum Malen bewegt. Und indem ich
male, mochte ich, daB das Bild meine Antwort auf die Liebe mit Lie-

327

https://dol.org/10.5771/9783495083637-317 - am 25.01.2028, 11:45:1!



https://doi.org/10.5771/9783495993637-317
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

be ist, die mir im Menschen und in der Welt offensteht: eine maleri-
sche Antwort, die eine Gestalt annimmt, eine gestaltete Antwort.

Aber damit noch nicht genug, denn "Gestalt" heift erstens, daf} ich
mit Malerei antworte und nicht zum Beispiel mit einer sozialen, kari-
tativen oder anderen Titigkeit, dal ich den Weg Van Goghs gehe und
nicht den Adam Chmielowskis. Sowie zweitens: "Gestalt" bestimmt
die Form des Bildes selbst, die ja bewirkt, daB die im Bild einge-
schlossene Liebe nicht unférmig ist. Wenn die Antwort der Liebe eine
Herzensangelegenheit ist, kommt die Form eher aus dem malerischen
BewuBtsein. Sowohl die Liebe als die Form sind individuell geprigt,
sie tragen den Personlichkeitsstempel des Malers, der sowohl liebt,
als Form gibt — der liebend formt und formend liebt. Ich méchte aber
auch, daBl meine Bilder etwas darstellen, das der formellen und in-
haltlichen Analyse unzuginglich bleibt, etwas, das das tiefste Ge-
heimnis des Bildes ausmacht und sich in keiner Weise artikulieren
146t. Ich mochte einmal ein Bild malen, in dem sich eine andere Art
Wirklichkeit offenbart, die sich richt positiv beschreiben lat. Mit
anderen Worten mochte ich, dal mein Bild die malerische Gestalt der
Antwort mit Liebe auf die Liebe, eine nicht zu verbalisierende Gestalt
sei.

(Aus dem Polnischen von Petje Schréder)

Anmerkungen

! JACEK WALTOS, geb. 1938, polnischer Maler und Bildhauer.
ADAM CHMIELOWSKI, 1846-1916, polnischer Maler, spater Monch (BRUDER AL-
BERT). Er sorgte sich um die Armsten der Armen und wurde letzthin selig gesprochen.
L. BROGOWsK], Korespondencja z Paryza (Korrespondenz aus Paris), in: Obieg 57-
58, 1994, 30.
+ Ebenda.
M. HEIDEGGER, Holzwege, Frankfurt/M: Klostermann 1972, 29 (Der Ursprung des
Kunstwerks).
z L. BRoGowskl, Korrespondencja, 31.
2 Vgl. ebenda 34.
Ebenda 35.
® Punkt und Linie zu Fliche. Beitrag zur Analyse der malerischen Elemente, Bern:
Benteli 71973.
Vgl. W. STROZEWSKI, Dialektyka tworczoci (Die Dialektik des Schaffens), Krakau
1983.

328

https://dol.org/10.5771/9783495083637-317 - am 25.01.2028, 11:45:1!



https://doi.org/10.5771/9783495993637-317
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

