
Schuld- und Glaubensbekenntnis 
eines Malers

Pawel Taranczewski (Krakau)

Nach meinem Studium an der Krakauer Kunstakademie habe ich, 
durch mein eigenes Verschulden - aber nicht nur durch dieses - auf­
gehört zu malen. Es wehten damals ja verschiedene Winde, die durch 
meinen Kopf wirbelten. Meine Studienzeit fiel in die sechziger Jahre, 
eine Periode, in der zumindest teilweise die Professoren des Postim­
pressionismus den Ton angaben, denen meine Kollegen sich aus ver­
schiedenen Gründen widersetzten. Im Namen irgendeiner Gegen­
standsmetaphysik wurde das Sehen der Farben kritisiert, die infolge 
ihrer simultanen Einwirkung aufeinander auf einem Modell entstehen: 
Die Farbe zeigte sich nicht etwa plötzlich, sie war da. Ich erinnere 
mich noch gut an die Gespräche mit Jacek Waltos,1 der meinem Aus­
ruf "Oh, was für ein schönes violettes Feld!", kühl mit der Behaup­
tung entgegnete: "Falsch, das Feld ist braun." Jahre später wurde mir 
bewußt, daß ich genauso recht hatte wie er, sogar mehr, denn Jacek 
Waltos konnte nicht mit größerer Sicherheit wissen, daß das Feld 
braun war, als ich, der meinte, daß es violett aussähe. Das Braun 
konnte ihm nur visuell gegeben sein, denn schließlich erreichen die 
Eigenschaften der Farbe uns nur auf diesem Wege. Die Quelle unserer 
Auseinandersetzung waren sein und mein Apriori, die uns geboten, 
nur solche und keine anderen Gegebenheiten aufgrund unterschiedlich 
unbewußter Prämissen zu erwarten. Indirekt gab er mir also zu verste­
hen: Du darfst nicht so sehen, wie dir das die Koloristen beigebracht 
haben, schau anders, berufe dich lieber auf dein Wissen und auf deine 
Interpretationen, und nicht auf den unmittelbaren Eindruck. Damals 
stellte Waltos den Sinn des Malens noch nicht in Frage. Jahre später 
aber meinte er, daß auf der Leinwand schon alles gesagt wurde, wor­
aus ich schloß, daß er für die Malerei keine Zukunft mehr sah.

Ich erinnere mich auch, wie die Grundsätze der Malerei an der 
Akademie abgelehnt wurden, was ich insgesamt als Angriff gegen das 

317

https://doi.org/10.5771/9783495993637-317 - am 25.01.2026, 11:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-317
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


empfand, was in der Malerei für mich am heiligsten war. Damals war 
mir zu wenig bewußt, was sich in den sechziger Jahren abzuspielen 
begann, insbesondere im Westen. Ich spürte aber, daß ich den Boden 
unter den Füßen verlor, daß an den Grundfesten gerüttelt wurde, daß 
etwas ins Haus stand, das zweifellos neu war. Ich war mir aber nicht 
sicher, ob es denn besser sein würde. Selber war ich aber auch nicht 
unschuldig. Ich interessierte mich für Religion und Philosophie. Ich 
kam mit Ansichten in Berührung, die Kunst und Religion radikal von­
einander trennten; Sich-Gott-Hingeben schloß das Machen von Kunst 
aus. Erlaubt war das kontemplative Leben im Sinne einer extremen 
Askese und im Haß gegen die Welt, erlaubt war die Abkapselung. 
Dabei ging es nicht um "die Welt", sondern um die Außenwelt, um 
das normale Leben, das die Schöpfung, die Schönheit der Natur be­
jaht und die Menschen akzeptiert, ohne sie von vornherein in "wahre 
Katholiken" verwandeln zu wollen.

Gebilligt wurde auch ein mehr ethisch orientiertes Leben, im Dien­
ste des Nächsten, mit Adam Chmielowski2 als Vorbild, und zwar 
nicht sosehr wegen seiner Verdienste, sondern vielmehr, weil er der 
Malerei den Rücken gekehrt hatte. Mein eigener Radikalismus erfor­
derte eine definitive Entscheidung. Damals beging ich eine Sünde, als 
ich die Malerei aufgab, weil ich nicht genügend Kraft fand, um mich 
gegen jene zur Wehr zu setzen, die mit verschiedenen Stimmen und 
auf unterschiedliche Weise meinten, daß die Malerei keinen Sinn und 
keine Zukunft mehr hätte, und weil ich mich gleichzeitig in gewissem 
Sinne genötigt fühlte, das heißt von der Religion und einem Gott fas­
ziniert war, der Opfer verlangte, verfügte, einem "in den Weg trat" 
und einen zwang - dies alles natürlich nur zu meinem Besten. Ich war 
der Meinung, daß man sich für Adam Chmielowski, genauer gesagt 
für Bruder Albert, aussprechen sollte und gegen Van Gogh, der den 
umgekehrten Weg gewählt hatte. Allmählich begann auch ich die 
Angriffe auf die Malerei zu verstehen. Nicht alle berührten mich glei­
chermaßen, aber sie beunruhigten meinen Geist.

Ich führe hier einen Katalog von Versuchungen und von Verfehlun­
gen an, die zutage treten, wenn man diesen Versuchungen nachgibt. 
Immer wieder hat man verkündet, daß die Kunst die vorliegende Zeit 
zum Ausdruck bringen müsse; daß die Andersartigkeit der Zeit, die 
gekommen ist, nicht mehr in das Viereck der Leinwand eingefangen 

318

https://doi.org/10.5771/9783495993637-317 - am 25.01.2026, 11:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-317
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


werden könne. Man hat behauptet, daß der Krieg, das Böse, die Ver­
nichtung der Werte, daß Haß und Verderbnis das Malen unmöglich 
machten. Da die Welt um mich herum zugrunde gehe und jeder Ver­
such das, was geschieht, auf die Leinwand zu bringen, inadäquat sei, 
müsse man - wenn man wirklich etwas sagen wolle - die Malerei bei­
seite stellen und nach anderen Mitteln greifen oder sich überhaupt 
(aus Achtung vor der Ethik gegen die Belanglosigkeit der Kunst) von 
der Kunst lossagen.

Auf der Akademie war ich von Strzeminski fasziniert. Und wie es 
so ist, übertrifft der Schüler den Meister, indem er den Weg, den die­
ser vorgegeben hat, weitergeht. Beeinflußt durch Strzeminski meinte 
ich, daß die Disziplin, mit der ich mich befasse, in sich widersprüch­
lich sei; daß ich, wenn ich auf einer Fläche eine Vielzahl entgegenge­
setzter Elemente miteinander verbände, dieser Flachheit und Einheit 
zuwiderhandle. Weil die radikal "unistische" Malerei in der Praxis 
nicht möglich sei, müsse ich die Malerei aufgeben - was Strzeminski 
aber nicht gemacht hat. Strzeminskis Denkweise hatte mich völlig im 
Bann, an seiner Logik war damals für mich nicht zu rütteln. Erst viel 
später begriff ich, daß der "Unismus" nicht nur die Einheit der Bild­
fläche wahrt, sondern auch die Gegensätze.

Einige Jahre nach der Akademie, am Ende der sechziger Jahre, 
schrieb ich mich für Philosophie ein, durch die ich dann viel später 
wieder zur Malerei zurückkehren sollte. Als ich studierte, schien es 
mir, als wäre das Malen eine rein geistige Tätigkeit, als wäre die Ver­
bindung des Bildes mit der Grundierung, mit der Stofflichkeit der 
Farbe, der Leinwand und so weiter ausgeschlossen. Ich richtete mein 
Interesse auf die Subjektivität, um beim reinen künstlerischen Be­
wußtsein anzugelangen, in dem ein Kunstwerk beginnt und endet, 
wenn die Idee zum Tragen gekommen ist. Manchmal dachte ich aber 
genau umgekehrt: Daß es nämlich nichts Geistiges in der Malerei 
gäbe, daß ein Bild purer Gegenstand wäre und daß man aus diesem 
Grunde "Objekte" schaffen und das Malen von Bildern unterlassen 
sollte.

Nach dem Studium bin ich auf die Artikel von Art & Language auf­
merksam geworden und habe darin ein agnostisches Argument ge­
funden, das ich mehr oder weniger wie folgt formuliere: Im allgemei­
nen geht man davon aus, daß ein Bild vom Künstler geschaffen wird 

319

https://doi.org/10.5771/9783495993637-317 - am 25.01.2026, 11:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-317
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und daß er bestimmt, was ein Bild und was kein Bild ist. Man kann 
aber keine Eigenschaften im Menschen nachweisen, die ihn zum 
Künstler machen und die man Talent nennt. Ebensowenig können wir 
Eigenschaften aufzeigen, die ein Bild von einem anderen Gegenstand 
unterscheiden. Wir wissen nur, daß der Künstler das Bild schafft; 
wenn wir aber nicht wissen, was für eines, können wir das Gemalte 
nicht unterscheiden. Ontologisch lautet das Argument wie folgt: So 
etwas wie einen Künstler oder ein Bild gibt es einfach nicht. Die Be­
zeichnungen "Künstler" und "Bild" sind performativ. Unter diesen 
Umständen kann man höchstens Metamalerei betreiben, das heißt, mit 
Pinsel und Farbe nach dem Wesen der Malerei fragen. Die Metamale­
rei interessiert mich aber nicht.

Man ist zu der Überzeugung gelangt, daß die Malerei eher eine Tä­
tigkeit, ein Prozeß ist, und dies macht sie zum "zeitlichen Ablauf (Ge­
schichte) und nicht zum Gegenstand".3 Damit hat man die ontolo­
gische Funktion der Kunst, also auch der Malerei, in Zweifel gezogen, 
die Heidegger umschrieben hat als "das Streben, der sich destabilisie­
renden Dimension der Zeitlichkeit der menschlichen Existenz Herr zu 
werden, ihr eine gewisse Beständigkeit zu verleihen, eine Stütze in 
etwas Unbeweglichem".4 Über das Zeitliche herrscht der Tempel, "der 
Tempel öffnet die Welt,... weil er Bezug, weil er Zuflucht ist".5 Mit 
dem In-Zweifel-ziehen der ontologischen Funktion der Kunst hat man 
aufgehört, sich für das Sein als etwas Unbewegliches zu interessieren, 
und man versucht, sich dem Dasein zu widersetzen. In der Malerei 
kann man sich dem Dasein aber nicht widersetzen. Ein derartig for­
muliertes Programm hat schon viele an die Grenze ihrer Möglichkei­
ten gebracht.

Mich interessierte das weniger. Ich war eher der Meinung, daß die 
Malerei sich auf andere künstlerische Disziplinen verlagerte: auf Gra­
fik, Computergrafik, Film, Video, Theater, Design, und damit ihre 
Existenzberechtigung verlor. Zur Verzweiflung brachte mich die ver­
breitete These Warhols und Beuys', daß alles Kunst sei oder ein jeder 
Künstler. Im ersten Fall kann ich, wenn ich Kunst betreibe, irgendet­
was machen, und im zweiten Fall ist jede beliebige Aktivität von ir­
gendwem Kunst. Wenn aber alles Kunst ist, dann ist auch nichts 
Kunst, und wenn jeder Künstler ist, dann ist niemand Künstler.

320

https://doi.org/10.5771/9783495993637-317 - am 25.01.2026, 11:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-317
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schließlich, am Ende der achtziger Jahre, stand ich vor der Frage: 
Wurde meine Lossagung nicht von der Verstrickung meines Geistes 
als Maler in fremde, von außen aufgedrängte religiöse und künstleri­
sche Ideen verursacht, von der Preisgabe der tief empfundenen Über­
zeugung, daß die Malerei doch eine Berechtigung hat? Obwohl der 
Glaube an die Malerei, ebenso wie er vorher aufgegeben worden war, 
nun wieder Eingang fand, besagte das noch gar nichts. Daß der Glau­
be an die Malerei zurückkehrte, bewies nicht, daß er auch zurückkeh­
ren sollte. Die bloße Tatsache seiner Rückkehr sagte mir nichts. Die 
Malerei allgemein anzuerkennen, hieß genauso, den Geist fremden 
Ideen zu unterwerfen wie vorher die Malerei Angriffen und Kritik 
auszusetzen. Vielleicht hatte diese Rückkehr überhaupt keine tiefere 
Begründung und ist nur aus Überdruß an dem erfolgt, was sich in der 
Kunst abspielte, aus Angst vor dem Neuen, aus Sehnsucht nach etwas, 
das bekannt und vertraut ist, das nicht überrascht und nicht beunru­
higt, weil es unerklärlich bleibt: "Wird die Malerei, die in den sechzi­
ger Jahren einer so heftigen Kritik ausgesetzt war [und meinen Geist 
beunruhigte - P.T.], heute auf andere Weise die Funktion eines Tem­
pels erfüllen können? Nicht als Dogmatik .. ., sondern als universel­
ler künstlerischer Bezug?"6

Die Antwort auf die zweite Frage und damit die Berechtigung der 
Malerei fand Leszek Brogowski (ein polnischer Schriftsteller und 
Kunstkritiker) auf einer Pariser Ausstellung der Gruppe Art & Lan- 
guage, die ihren früheren Standpunkt geändert hatte. Dort hat sich für 
ihn eine allgemeinere künstlerische Einstellung abgezeichnet, die eng 
mit der Erkenntnis und der Entwicklung des Bewußtseins verbunden 
ist. Eine Einstellung, die nicht mehr von einem von außen auferlegten 
Kanon bestimmt wird: Das Malen müsse verständlich sein, reflektie­
rend und von der freien Wahl bestimmt.7 Die so entstandene Malerei 
könne - auf neue Weise - zu einer ähnlichen Welt werden wie jene, 
die laut Heidegger vom griechischen Tempel eröffnet worden sei. Sie 
könne den Bereich darstellen, in dem die aktuellen Probleme der 
Kunst entschieden werden. Die von der Malerei eröffnete Welt sei 
aber nicht die einzige: Sie verweise auf andere Welten, die es außer 
ihr noch gebe; sie sei ein Horizont, der von neu entstehenden Bildern 
gefüllt werde. Sie biete die Möglichkeit, diese Bilder hinzufügen zu 
können, ohne einen Kanon, eine Vorschrift für gute Bilder zu enthal­

321

https://doi.org/10.5771/9783495993637-317 - am 25.01.2026, 11:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-317
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ten, die gleichzeitig die Eliminierung von schlechten Bildern recht­
fertigen. Die Besonderheit des Denkmodells der Art & Language- 
Gruppe ist das Spiel mit der Malerei in der Malerei (das heißt eine Art 
Metamalerei), wobei "die Möglichkeiten eines konkreten künstleri­
schen Projekts jedesmal wieder Gegenstand einer kritischen Analyse 
und der Entscheidung des Künstlers sind".8 Auf diese Weise schaffe 
die Malerei eine neue Welt und zeichne sich als eine Art universeller 
Bezug ab, als Raum zum Dialog, wie hinzugefugt werden könnte.

Ich habe aber schon zu erkennen gegeben, daß die Metamalerei 
mich nicht interessiert. Ich brauche eine andere Rechtfertigung der 
Malerei, aber erst nachdem der Forderung der Ethik Genüge getan 
worden war, nämlich - wie ich gemeint hatte - die Kunst um einer 
guten Sache willen aufzugeben. Geholfen hat mir dabei, daß ich das 
Schicksal von Adam Chmielowski und Vincent van Gogh erneut er­
gründete. Der Weg des einen hat von der Malerei zur aktiven Barm­
herzigkeit geführt, der des anderen von der aktiven Barmherzigkeit 
zur Malerei. Schlüssel ist jeweils der Mensch. Im Menschen tun sich 
zwei gleichwertige Möglichkeiten auf: Die Malerei, die das Gute als 
die Malerei an sich einschließt oder die aktive Barmherzigkeit, 
die die Malerei einschließt. Das Werk Van Goghs wäre nicht mög­
lich gewesen ohne die aktive Barmherzigkeit, der er sich anfangs hin­
gab. Die Form der Barmherzigkeit, die Adam Chmielowski ihr ver­
lieh, wäre nicht möglich gewesen ohne die Kunst, die er anfangs be­
trieb.

Ich habe begriffen, daß, wenn ich den Weg der Kunst gehe, ich das 
Gute nicht verleugne, und daß ich meinem Glaubensbekenntnis als 
Maler folgen darf. Ich schicke voraus, daß Bilder - auch die, über die 
Leszek Brogowski spricht - ihren locus naturalis auf der Bildfläche 
haben, die übrigens unterschiedlich verstanden wird. Es war wohl 
Leone Battista Alberti, der sich als erster in seinem Traktat über die 
Malerei (Della Pittura) ausführlich mit der Bildfläche befaßte. Für ihn 
war sie eine Projektionsfläche im Sinne der Geometrie Euklids, ohne 
zusätzliche Definitionen. Diese Auffassung ist weiterhin gültig in der 
Theorie der Perspektive. (Die Perspektive kann man aber auch als 
malerische Weise begreifen, die Welt zu öffnen.)

Wassily Kandinsky9 griff die Frage der Bildfläche wieder auf und 
bezeichnete sie wegen der in ihr enthaltenen Spannungen als Einheit 

322

https://doi.org/10.5771/9783495993637-317 - am 25.01.2026, 11:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-317
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von Gegensätzen. Damit kehrte er zur breiteren Bedeutung der Bild­
fläche zurück, die auch auf Bilder zutrifft, die nichts mit der Renais­
sance-Perspektive gemeinsam haben, und ermöglichte damit, sie als 
zweckbestimmten Raum, der den Wert und Sinn der Malerei in sich 
vereint, zu begreifen. Das Bild, das heißt: alles, was sich in ihm zu- 
sammenfiigt, ist im vereinenden Raum der Bildfläche enthalten. Sie 
ist der eigentliche Ort, an dem die technische Bedeutung, das Bild­
material, die Schichten des Bildes selbst sowie die dies alles durch­
dringenden künstlerischen Werte Zusammentreffen. Es gibt keinen 
Sinn ohne Wert und keinen Wert ohne Sinn. Für Kandinsky ist die 
Bildfläche im Verhältnis zum Bild der Uranfang. Der Maler, der an 
die Arbeit geht, findet sie aufnahmebereit vor.

Kandinsky hat mich übrigens dazu gebracht, die Bildfläche anders 
zu sehen, so daß ich mich, auch anhand der Kritik der Texte und 
Analysen der "unistischen" Bilder Strzeminskis, von den Ansichten 
des letzteren zu diesem Thema lösen und auch dessen Werk anders 
sehen konnte. Auch die Vorgehensweise Bonnards, für den die Bild­
fläche gewissermaßen zusammen mit dem Bild, im Entstehungspro­
zeß des Bildes, bestimmt wird, hat mir dabei geholfen. Bonnard nahm 
als Ausgangspunkt ja keinen fest umgrenzten Rahmen der Fläche, 
sondern er fing das Bild in einem unbegrenzten Raum an, den er so 
lange weiterentwickelte und weiterführte, bis die Energie des Bildes 
erschöpft war. Das Format und der Rahmen, die bei Kandinsky a prio­
ri gegeben waren, bestimmten bei Bonnard den Punkt, an dem die 
malerische Energie erloschen war.

Das Bild fängt dann an, wenn alles noch möglich ist, als eine Art 
Apeiron Anaximanders, als Raum, der noch nicht abgegrenzt wurde. 
Der erste Schritt ist das Wählen irgendwelcher Möglichkeiten (und 
gleichzeitig das Verwerfen anderer); jeder weitere Schritt engt das 
Feld ein. Der Maler kann die Arbeit in Angriff nehmen, ohne vorher 
zu wissen, was ihn erwartet, was er schließlich vollbringen wird. 
Während seiner Tätigkeit ist er offen für den Dialog, für verschiedene 
Formen des Dialogs.10 Die Fläche ist entweder bereit, das Bild aufzu­
nehmen, oder sie entwickelt sich, während das Bild entsteht. Jedesmal 
ist sie der Ort im Sein, der das Bild in sich aufnehmen sollte. Daß 
etwas ein Bild ist, kann man erst dann sagen, wenn es von der Bild­
fläche durchdrungen ist, sich mit ihr verbindet und von ihr erfaßt 

323

https://doi.org/10.5771/9783495993637-317 - am 25.01.2026, 11:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-317
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wird. Dies ist aber nur eine ontologische Erkenntnis, denn die Bild­
fläche kann viele verschiedene Werke enthalten.

Die Möglichkeit, um die es mir geht, ist die Malerei, die aus dem 
Geist, aus der Vision, Meditation und Kontemplation über den Men­
schen, die Natur, über Gegenstände und die in ihnen sichtbare, mir 
offene Liebe entsteht. Diese Malerei ist so offen für den genannten 
Dialog. Zu ihrem Wesen gehört auch, daß sie nicht notwendig ist, so 
wie Essen, eine Wohnung und Werkzeuge "notwendig" sind, oder die 
unterhaltende und angewandte Kunst. Die Malerei ist völlig "nutzlos", 
man kann schließlich nichts mit ihr "machen". Wegen dieser Entbehr­
lichkeit ist sie aber nicht niedriger einzustufen als das, was notwendig 
ist, eher sogar höher. Sind Lilien, die Gott als Zierde geschaffen hat, 
etwa nützlich, ist das Universum etwa pragmatisch? Wenn man in 
diesem Geiste malt, sollte man sich keine Fragen stellen, die beant­
wortet werden müssen. Die Frage der Malerei ist immer "niedriger" 
als der Maler, der sie stellt. Das Aufwerfen von Fragen und Proble­
men zwingt den Maler dazu, Kunst zu entwerfen, anzuwenden und 
somit anzupassen. Der Maler stellt sich nicht in dem Maße Fragen zur 
Malerei, wie er sich beunruhigt und sich überlegt, ob das Motiv nicht 
mehr enthält als es eingangs den Anschein hat, ob es nicht vom Maler 
verlangt, sich ihm vor seinen Augen zu öffnen. Die Berufung zu ma­
len und diese Berufung anzuerkennen, heißt daher, das Entstehen von 
Bildern, die den Maler übertreffen, zuzulassen.

Die Malerei, die aus dem Geist der Meditation hervorgeht, haftet 
am Motiv (woher dieses auch kommen mag und was es auch sein 
mag), sie bleibt immer unlöslich mit dem Motiv verbunden. Das Bild 
an sich löst gar nichts und ist keine Antwort. Das Bild überfällt den 
Maler, als sei es ein Geschenk, denn der Maler steht nicht vor dem 
Bild, als sei es ein Problem, das er zu lösen habe. Der Gestalt anneh­
mende Inhalt der Bildfläche schafft eine Intimsphäre, die auf keine 
andere Weise erreicht werden kann, auch nicht mit Hilfe von anderen 
Medien. Das Bild steht unmittelbar mit dem Körper des Malers in 
Verbindung; es verbindet sich mit seiner Seele, und der Maler partizi­
piert seinerseits an der malerischen Substanz, die das Bild ausstrahlt. 
Beim unmittelbaren Schaffen eines Bildes und einer Bildfläche muß 
der Maler uneigennützig vorgehen, denn Eigennutz und Pragmatismus 
sind eine Erbsünde, die den Brunnen vergiften. Eigennutz erzwingt 

324

https://doi.org/10.5771/9783495993637-317 - am 25.01.2026, 11:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-317
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anerkennung und vom Künstler kalkulierbare Reaktionen. Er fordert 
nicht zur Teilnahme auf, sondern fuhrt zur Überlistung, zum Wunsch, 
sich den Menschen anzubiedem und sie mit einem Bild zu täuschen, 
das nichts hervorruft- und der Getäuschte ist weder beeindruckt, 
noch weiß er Begeisterung aufzubringen. Durch ein Bild, das unei­
gennützig entsteht, wird der Maler auf künstlerischem Wege zur Er­
kenntnis der Wahrheit gebracht und lernt sich selbst kennen. Eigen­
nutz führt im besten Fall zur Irreführung, zu einem falschen Selbstbild 
des Malers. Hier - und nicht durch den ikonografischen Inhalt des 
Bildes - verbindet sich die Malerei mit der Ethik.

In dieser Malerei verhält es sich mit der Farbe anders als sonst. Der 
Reichtum an Schattierungen, der zum Beispiel in der Computergrafik 
vorhanden ist, mag vielleicht ungeheuer sein, manchmal sogar größer 
als in einem durchschnittlichen, mit der Hand gemalten Bild. Die 
Materie der Farbe ist jedoch eine andere, denn in einem Gemälde, das 
dieser Bezeichnung würdig ist, vollzieht sich ein quasi eucharistischer 
Wandel der Malfarben im Bildkörper (in eine malerische "Substanz"), 
ein Vorgang, der in anderen Bereichen nicht zu bewerkstelligen ist. 
Die Malerei, die sich auf Meditation und Kontemplation stützt, wird 
vom Glanz, der sich in der Stille des Motivs verbirgt, befruchtet und 
entwickelt sich schweigend. Die Farbe ist ihr sublimiertester Aus­
druck. Die Farbe im Bild ist die Modalität der Stille und des Glanzes, 
die im Schweigen zum Vorschein kommen und in Farbe aufblühen.

Diese Farbe verkörpert sich in der malerischen Substanz, und nur 
sie bleibt - im Gegensatz zur Farbqualität des Gegenstands - in der 
Malerei bewahrt, um so mehr, als sie nicht der Handlung des Malens 
dient. Ihre Anwesenheit hat nichts mit der Tätigkeit zu tun. Das 
Zweck-dienlich-machen der Farbe verändert das Bild in einen "bunten 
Schinken" und fordert die unbedingte Rechtfertigung der Malerei 
gegenüber anderen Medien. Die Farbe versperrt uns dagegen den Weg 
zu ihrem Wesen. Sie kommt uns nur näher in der Meditation und 
Kontemplation, nur mit deren Hilfe können wir ihr näherkommen und 
bei ihr verweilen. Aber sie fuhren nicht zur Inbesitznahme der Farbe. 
Wenn man intensiv über die Farbe nachdenkt, schwelgt das Auge in 
ihr und kann von ihr zur Malerei geführt werden. Das Auge des Ma­
lers heftet sich auf die Farbe. Wenn der Maler die Farbe zurückweist, 
entstehen Ismen, und er läßt sich von Meinungen beeinflussen, die 

325

https://doi.org/10.5771/9783495993637-317 - am 25.01.2026, 11:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-317
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


entscheiden, welche Malkunst erlaubt und welche verworfen werden 
soll. Aus diesem Grunde ist Farbe der universelle Bezug, und sie be­
wirkt, daß die Malerei wieder zum Tempel werden kann, der die Welt 
öffnet.

Arbeitet ein Künstler mit anderen Medien (von Grafik bis Video 
und Computer), fehlt ihm vor allem der direkte Kontakt mit seinem 
Produkt. Denn diese Medien sind tatsächlich Mittel im engeren Sinne, 
das heißt Vermittler. Der Pinsel - ohne den man übrigens gut aus­
kommen kann, indem man mit den Fingern malt - ist kein Medium, 
sondern höchstens ein Werkzeug und bezieht den Körper des Malers 
mit in dessen Schaffen ein. Während des Malens kann ich den techni­
schen Bereich selbst gestalten, indem ich die Möglichkeiten der 
Leinwand, Grundierung, Farbe und der Bindemittel ausnutze. Dieser 
Bereich ist zwar begrenzt, aber nicht festgelegt. Bei anderen Medien 
ist die Technik vorgegeben. Die Direktheit bewirkt ebenfalls, daß die 
Malerei, mit der der Betrachter konfrontiert wird, sich eine Beschrän­
kung auferlegt, die andere Medien nicht kennen: Das Gemälde ist ein 
unwiederholbares Einzelstück. Diese Eigenschaft ist weder seine 
Stärke noch seine Schwäche, sondern seine Eigentümlichkeit, sein 
Aussehen. Ich glaube, daß das Streben nach einer künstlerischen Aus­
drucksweise eine Frage der Wahl ist, bei der sich zeigt, um was es 
dem Künstler wirklich geht. Neue Medien bieten andere Möglichkei­
ten, die aber nicht besser sind als die Malerei. Unterscheiden sie sich 
aber von ihr?

Das Aufgeben der Malerei ist nicht gleichzusetzen mit dem Ver­
zicht auf die Gänsefeder zugunsten des Computers, sondern mit Ab­
trünnigkeit, Vergessen und Untergang. Die Malerei, die aus der Me­
ditation hervorgeht, ist die Antwort auf den leisen Ruf, der in die Au­
gen des Malers durch den mit dem Bild entstehenden Riß im Sein 
hereindringt, die Antwort auf den Ruf der vom Maler empfundenen 
Liebe. Diese Liebe erfüllt alles, was von ihm gesehen wird. Ich weiß 
nicht, ob die Malerei, die aus der Meditation hervorgeht, in Zukunft 
von anderen weitergefuhrt werden wird. Ich weiß auch nicht, ob es 
viele solcher Maler und Bilder geben wird. Aber dies muß ich auch 
nicht vorhersehen können. Es genügt, daß mir während des Malens 
bewußt ist, daß ich "ein Loch in die Wirklichkeit schlage" und daß 
zusammen mit der Bildfläche und dem Gemälde eine Perspektive für 

326

https://doi.org/10.5771/9783495993637-317 - am 25.01.2026, 11:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-317
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die nächsten Schritte entsteht - oder vielleicht ein letzter Strohhalm, 
an den ich mich klammem kann. Der Umstand, daß eine bestimmte 
Art Malerei aus der Meditation und Kontemplation hervorgehen kann, 
besagt nichts und determiniert sie auch nicht.

Eines wäre abschließend noch zu klären: die avantgardistische, das 
heißt die bis in die tiefsten und wesentlichsten Sachen vordringende 
Malerei. Obwohl die Avantgarde in letzter Zeit einer heftigen Kritik 
ausgesetzt wird, glaube ich, daß sie einer Gruppe von Künstlern gilt, 
die Ansprüche auf die Vorreiterschaft in der Kunst erhebt - Ansprü­
che, verbunden mit dem Verständnis der Kunstgeschichte als eines 
unaufhörlichen Fortschritts parallel zum gesellschaftlichen, wissen­
schaftlichen und technischen Fortschritt. Der avantgardistische Maler, 
der bis in das Wesen der die Malerei betreffenden Probleme vor­
dringt, ist nicht so sehr chronologischer Vordenker. Er nimmt viel­
mehr einen besonderen Platz in der Malerei angesichts der maleri­
schen Wahrheit ein, die ihn erfüllt und - wie das Licht in einem Kri­
stall - im Herzen und Auge eines jeden Malers auf jeweils andere 
Weise gebrochen wird. Aus diesem Grunde kann sich die wirkliche 
Avantgarde nicht wiederholen. So lange wie sie angenommen wird 
und so lange es Menschen geben wird, für die sie ein Herzensbedürf­
nis ist, wird die Malerei bestehen - neben anderen Ausdrucksformen 
der bildenden Kunst.

Die Zukunft der Malerei kann ich nicht vorhersehen. Ich möchte 
aber erneut versuchen, eine Ordnung zu schaffen, die auf Gesetzen 
beruht, die erst während des Malens auftreten und nicht von vornher­
ein gegeben sind, sowie die spezifische Konstruktivität ergründen, die 
aus der Meditation und Kontemplation hervorgeht und die im Suchen 
nach der dem Bild immanenten Ordnung und dem ihm rechten Maß 
besteht. Denn jedes Bild kann, theoretisch gesehen, dem Künstler 
unterschiedliche Gesetze vermitteln. Wenn ich von Konstruktivität 
spreche, denke ich an die umgekehrte Bewegung, an die der Destruk­
tion, Erschütterung oder Eliminierung entgegengesetzte Richtung des 
Bewußtseins. In der Malerei ist das Werk der Destruktion wohl schon 
vollzogen worden. Dieses konstruktive Ergebnis möchte ich errei­
chen, indem ich den Menschen und die Welt male, die mir als Motiv 
gegeben sind, also als etwas, das zum Malen bewegt. Und indem ich 
male, möchte ich, daß das Bild meine Antwort auf die Liebe mit Lie­

327

https://doi.org/10.5771/9783495993637-317 - am 25.01.2026, 11:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-317
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


be ist, die mir im Menschen und in der Welt offensteht: eine maleri­
sche Antwort, die eine Gestalt annimmt, eine gestaltete Antwort.

Aber damit noch nicht genug, denn "Gestalt” heißt erstens, daß ich 
mit Malerei antworte und nicht zum Beispiel mit einer sozialen, kari­
tativen oder anderen Tätigkeit, daß ich den Weg Van Goghs gehe und 
nicht den Adam Chmielowskis. Sowie zweitens: ”Gestalt” bestimmt 
die Form des Bildes selbst, die ja bewirkt, daß die im Bild einge­
schlossene Liebe nicht unförmig ist. Wenn die Antwort der Liebe eine 
Herzensangelegenheit ist, kommt die Form eher aus dem malerischen 
Bewußtsein. Sowohl die Liebe als die Form sind individuell geprägt, 
sie tragen den Persönlichkeitsstempel des Malers, der sowohl liebt, 
als Form gibt - der liebend formt und formend liebt. Ich möchte aber 
auch, daß meine Bilder etwas darstellen, das der formellen und in­
haltlichen Analyse unzugänglich bleibt, etwas, das das tiefste Ge­
heimnis des Bildes ausmacht und sich in keiner Weise artikulieren 
läßt. Ich möchte einmal ein Bild malen, in dem sich eine andere Art 
Wirklichkeit offenbart, die sich nicht positiv beschreiben läßt. Mit 
anderen Worten möchte ich, daß mein Bild die malerische Gestalt der 
Antwort mit Liebe auf die Liebe, eine nicht zu verbalisierende Gestalt 
sei.

(Aus dem Polnischen von Petje Schröder)

Anmerkungen

1 Jacek Waltos, geb. 1938, polnischer Maler und Bildhauer.
Adam Chmielowski, 1846-1916, polnischer Maler, später Mönch (Bruder Al­

bert). Er sorgte sich um die Ärmsten der Armen und wurde letzthin selig gesprochen.
L. Brogowski, Korespondencja z Paryza (Korrespondenz aus Paris), in: Obieg 57- 

58, 1994, 30.
4 Ebenda.

M. Heidegger, Holzwege, Frankfurt/M: Klostermann 1972, 29 (Der Ursprung des 
Kunstwerks).

L. Brogowski, Korrespondent a, 31.
7 Vgl. ebenda 34.
8 Ebenda 35.
9

Punkt und Linie zu Fläche. Beitrag zur Analyse der malerischen Elemente, Bern: 
Benteli71973.
10 Vgl. W. Strözewski, Dialektyka tworczoci (Die Dialektik des Schaffens), Krakau 
1983.

328

https://doi.org/10.5771/9783495993637-317 - am 25.01.2026, 11:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-317
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

