
17. Das MP Tribal Museum Bhopal –

ein Modell für andere Museen?

Schlussbemerkung und Ausblick

Jyotindra Jain beschreibt in seinem Artikel »Museum und museumsartige Struktu-

ren« die neuen religiös-kulturellen Komplexe (RKKs) in Indien und die Tatsache,

dass sie ihren thematischen Schwerpunkt zunehmend von der Religion im engeren

Sinne zum kulturellen Erbe hin erweitern, also in Richtung Ausstellungsbetrieb.1

Am Ende des Artikels stellt Jain dabei einen interessantenWiderspruch fest. Einer-

seits habe die InstitutionMuseumvor allemmit Blick auf ihr PublikumnieWurzeln

inder einheimischenKultur schlagenkönnen.2 Anderseitswürden jedoch ihreAura,

ihr visueller Einfluss und ihre Autorität im Erzählen von Geschichten von religiös-

ideologischenAkteur*innen inmuseumsartigenStrukturengenutzt,umderenVor-

stellungen zupropagieren (Jain 2011: 55).Diesemuseumsartigen Institutionen sind,

anders als die Museen selbst, oft Besucher*innenmagneten, die unterschiedliche

soziale Schichten ansprechen. Sie erreichen ein Publikum, das im Museum nicht

anzutreffen ist.Wie kann aber eine Institution, die »never attracted public attention in

larger measure« (ebd.), in einer solchen Umgestaltung zu einem erfolgreichen publi-

kumsstarken Format werden – unter Rückgriff auf ein Prestige, das sie trotz ihrer

sonst geringen Popularität offenbar doch genießt?

Es lohnt sich, zumAbschlussmeiner Arbeit diese Frage zu stellen, denn siewirft

ein weiteres Licht auf das Phänomen der Aneignung, das sich als so zentral für die

Museumsrezeption erwiesen hat. Es geht dabei nicht um eine umfassende Analy-

se der RKKs; was im Zusammenhang meiner Untersuchung zu ihnen zu bemerken

war, findet sich im 4. Kapitel. Hier soll vielmehr abschließend noch einmal deutlich

werden, wie wesentlich der Prozess des Heranholens und Vertrautmachens für die

AktualisierungundNutzbarmachungdesmusealenErbes in Indien ist undwie viel-

fältig er sich gestaltet. Es ist ein Prozess, den auch die RKKs in ihrem Umgang mit

1 So etwa sind beim Akshardham-Komplexes in Delhi 75 % des gesamten Geländes Ausstel-

lungen gewidmet (Jain 2011: 55).

2 Jain bezeichnet das Museum in Indien als »still-born« (Jain 2011: 52), als Totgeburt, von vor-

neherein ohne Chance beim einheimischen Publikum.

https://doi.org/10.14361/9783839464496-018 - am 13.02.2026, 21:52:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


288 Teil III: Empirische Untersuchung

ihremPublikumzu initiierenund inGangzuhaltenvermögen.Zugleichunterschei-

det sich die Aneignung in ihrem Fall in manchen Elementen charakteristisch von

jener, die für die Dynamik zwischen dem Tribal Museum und seinen Besucher*in-

nen typisch ist. Die Parallelen wie die Differenzen helfen, unserem Verständnis der

Beziehung von Publikum und Museum in Bhopal eine weitere Dimension hinzu-

zufügen. Es wird sich zeigen, dass der Aneignungsvorgang im Tribal Museum von

größerer Offenheit für die Diversität und Selbstbestimmung der Besucher*innen-

schaft gekennzeichnet ist. Es wird allerdings ebenfalls klar werden, dass auch das

im Bhopaler Haus eröffnete Museumserlebnis insbesondere in seinen sozialen und

politischen Implikationen merklichen Beschränkungen unterliegt. Hierbei geht es

vor allemumdieEntlastungderBesucher*innenvonErfahrungendesKonflikts,der

Kontroverse und der kollektiven Selbstkritik, die das Wohlfühlerlebnis beeinträch-

tigen könnten.

Dass ein Museum oft als etwas Langweiliges, geradezu Totes, jedenfalls für

das eigene Leben nicht Relevantes angesehen wird, haben meine Interviews vor

allem mit Museums-Erstbesucher*innen bestätigt. Im Gegensatz dazu erscheint

in den Besucher*innengesprächen das Tribal Museum als positive Ausnahme. In

einigen Gesprächen wurde mir aber auch der Akshardham-Komplex in Delhi als

eine dem Tribal Museum ebenbürtige Publikumsattraktion und als Quelle eben-

falls tiefer emotionaler Erlebnisse vorgestellt, den ich (so die Meinung meiner

Interviewpartner*innen) als Museumsforscherin unbedingt besuchenmüsse.

In diesem Zusammenhang fällt nun auf, wie sehr im Verhältnis der Besu-

cher*innen zu den RKKs eben jener Vorgang der Aneignung ins Spiel kommt, der

sich in meiner Untersuchung als so entscheidend für die Beziehung des Publi-

kums zu Museen wie museumsartigen Strukturen erwiesen hat. Während, wie im

dritten Kapitel dieser Arbeit dargestellt, das traditionelle Museumsestablishment,

ausgehend von einem starren institutionellen Protokoll, dazu neigt, emotional

inspiriertes Publikumsverhalten zu beklagen und zu sanktionieren, findet bei

den RKKs ungehindert und ohne Diskriminierung durch irgendwelche Autoritä-

ten ein gefühlsmäßig unterfütterter Beziehungsaufbau zwischen Institution und

Besucher*innen statt.

Die (wie im vierten Kapitel beschrieben) oft konstruierten und »gereinigten«

Ausstellungs-Narrationen der RKKs zielen auf religiöse Identitätsbildung3 und kol-

lektive Aufwertung ihres Publikums. Die Besucher*innen werden als Teil einer er-

folgreichenGemeinschaft repräsentiert, die derWelt spektakuläre Erfindungen ge-

schenkt und wissenschaftliche wie kulturelle Höchstleistungen erbracht hat. Hier-

bei vermischen sich faktengestützte Informationen mit unverifizierbaren, teilwei-

se geradezu kuriosen Behauptungen, wie z.B. der Existenz eines indischen Raum-

3 Der Akshardham-Komplex in Delhi adressiert eine hinduistische, der Khalsa Heritage Com-

plex im Bundesstaat Punjab eine Sikh-Identität.

https://doi.org/10.14361/9783839464496-018 - am 13.02.2026, 21:52:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


17. Das MP Tribal Museum Bhopal – ein Modell für andere Museen? 289

fahrtprogramms vor 2000 Jahren oder einer mythischen Vorreiterschaft auf dem

Gebiet der Plastischen Chirurgie ausweislich des elefantenköpfigen Gottes Gane-

sh4. Den Ausstellungen in den RKKs gemeinsam sind eine spektakuläre Aufberei-

tung und eine die Gemeinschaft bestätigende positive Gesamtatmosphäre; das Ir-

ritierende und Störende wird ausgespart. »Gereinigt« werden die Geschichten auf

zwei Ebenen. Einmal wird jeglicher muslimische Einfluss eliminiert, obwohl weite

Regionen Südasiens über Jahrhunderte hinweg von muslimischen Fürsten regiert

und kulturell durch den Islam geprägt wurden; nicht zuletzt gehört die größte tou-

ristische Attraktion Indiens, das Taj Mahal, zum Erbe der muslimischen Ära.

Zum anderen gibt es keinerlei kritische Sichtweisen oder Reflexionen der

Geschichte. Zugleich wird durch die Verwendung von museumstypischen di-

daktischen Mitteln (z.B. Beschriftungen und Infotafeln) trotz aller narrativen

Konstruktionen und Eingriffe faktengestützte wissenschaftliche Objektivität sug-

geriert. Damit wird die Reputation und Autorität des Museums für die eigene

propagandistische Botschaft genutzt (Singh 2010; Mathur, Singh 2015b). Obwohl

Museen in Indien oft unpopulär sind, genießen sie dennoch so viel Autorität, dass

der Bezug auf sie und ihre Konventionen zu Legitimationszwecken dienen kann.

Die Besucher*innen der RKKs fühlen sich mithin unterhalten, als Mitglieder ihrer

Gemeinschaft gestärkt, in der Überlegenheit ihrer Gruppe bestätigt und in der

gruppenspezifischen Version der Geschichte informiert. Bei den hinduistischen

RKKs gehört dazu eine starke Identifikation des Hinduismus mit dem Indisch-

Sein, eine Verschmelzung der religiösen Gruppenidentität mit dem Nationalbe-

wusstsein.

Das TribalMuseum adressiert ebenfalls die Identität seiner Besucher*innen. In

der aktuellen gesellschaftlichenundpolitischenAtmosphäre, in der nationalreligiö-

seKonzeptedes Indisch-SeinsKonjunkturhaben,könntedieVersuchunggroß sein,

nachdemMuster derRKKs Identität vor allemgruppenhaft und exklusiv zudefinie-

ren, die eigene Gemeinschaft durch Superioritätserzählungen nach innen zu stär-

ken und nach außen abzugrenzen. Anders als solche ausschließenden Selbstdefini-

tionen sinddie Identitätsangebote imTribalMuseumjedoch inklusiv.Das ist bereits

bei einem ersten Besuch an der Publikumsstruktur erkennbar. Während es in den

RKKs vergleichsweise wenige Besucher*innen anderer religiöser Gemeinschaften

gibt, kommen ins TribalMuseumBesucher*innen aller Glaubens- undKultgemein-

schaften des Landes. Sie kommen nicht nur, sondern geben sich selbstbewusst in

ihrer Gruppenzugehörigkeit sichtbar zu erkennen.Muslime erscheinen in traditio-

neller Kleidung, die weiblichen Mitglieder einer Jain-Gemeinde in den Sari-Farben

ihres lokalen Verbandes. Die Angehörigen dieser Religionsgemeinschaften fühlen

sich nicht als Gäste auf fremdem Territorium, die sich womöglich unauffällig ver-

4 Ganeshs Elefantenkopf sitzt auf einemmenschlichen Körper.

https://doi.org/10.14361/9783839464496-018 - am 13.02.2026, 21:52:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


290 Teil III: Empirische Untersuchung

halten müssten, sondern sie treten mit vollem und gleichem Recht als Zugehörige

auf.

Parallelen zwischen RKKs und dem Tribal Museum finden sich auch im weiten

Spektrum der Nutzungen durch das Publikum. Die Anlage vieler RKKs ermöglicht

alternative, über die Besichtigung hinausgehende Nutzungsformen durch die Be-

sucher*innen oder legt diese sogar offensiv, durch spezifische Angebote, nahe. Es

gibt Grünflächen, ausgedehnte Food-Courts, spezielle Attraktionen wie z.B. musi-

kalische Springbrunnen (die farbige Musik-Wassershows am Abend bieten)5 oder

Einrichtungen für Kinder. Alle diese Angebote verteilen sich prominent auf dem

Gelände und stellen nicht einfach Beiwerk zu einer Hauptattraktion dar, sondern

sind wichtige, integrale Bestandteile des Besuchserlebnisses. Es entsteht der Ein-

druck, dass die RKKs bewusst als transgenerationelle Ausflugsziele konzipiert sind,

als »One-stop-shop«, d.h. als ein für alle Bedürfnisse an einem Ort etwas bieten-

des Angebot. In einem Land, in dem hohes Verkehrsaufkommen, schlechte Infra-

struktur, ein gering ausgebautes öffentliches Verkehrsnetz und anstrengende kli-

matische Bedingungen die Anreise oft zeitaufwendig und beschwerlichmachen, ist

es besonders willkommen, wenn eine Freizeiteinrichtung einen Komplett-Service

bietet.Undwenn für die Besucher*innen, einmal angekommen, keineweiteren An-

strengungenmehr nötig sind.

Wie in den Kapiteln zu den einzelnen von den Besucher*innen6 praktizierten

Nutzungsformen deutlich geworden ist, funktioniert das Tribal Museum ähnlich

wie dieRKKs als Ausflugsziel und als »One-stop-shop« fürmultiple Bedürfnisse sei-

ner Besucher*innen.Die Institution toleriert diverse Besuchsmotivationen und das

daraus resultierende Verhalten und integriert diese ins Gesamterlebnis Museum.

Dieser Ansatz entspricht auch demweiten, großzügigen Verständnis, das die Besu-

cher*innen derDefinition und vomWesen einesMuseumshaben,unddas ausweis-

lich der Auskünfte in den Interviews auch Zoos oder »hill stations« in dieMuseums-

vorstellung aufzunehmen vermag.

Wiederum jedoch ist auch ein charakteristischer Unterschied zwischen dem

TribalMuseumund denRKKs zu bemerken – einUnterschied, der abermals auf die

größere Offenheit des Hauses in Bhopal verweist. Wenngleich die RKKs deutlich

vielfältigere Nutzungen als herkömmliche staatliche Museen zulassen und ermög-

lichen, so unterwerfen sie das Publikum doch auch erheblichen Restriktionen. Ihre

ideologische Grundverfassung bestärkt eine patriarchalische Moralvorstellung, die

sich auch auf die Toleranz gegenübermanchen Arten von Besucher*innenverhalten

auswirkt. So ist z.B. die Nutzungsform des Datings, die im Tribal Museum vor

allem von jungen Besucher*innen sichtbar praktiziert wird7, in den RKKs kaum

5 Z.B. der Nirankari Sarovar Complex in Delhi (Sikh).

6 Siehe Kap.9 bis 14.

7 Siehe Kap.9

https://doi.org/10.14361/9783839464496-018 - am 13.02.2026, 21:52:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


17. Das MP Tribal Museum Bhopal – ein Modell für andere Museen? 291

vorstellbar.Dass das TribalMuseumeinen Schutzraum fürDiversität und einenOrt

der Integration ohne Anpassungsdruck darstellt, ist in diesem Punkt im Vergleich

zum sanktionierenden Ansatz sowohl anderer Museen und als auch der RKKs

besonders klar erkennbar.

Das Tribal Museum präsentiert die Adivasi-Kultur, trotz ihrer Eigenheiten und

ihrer tatsächlichen Situierung am gesellschaftlichen Rand, in einer Kontinuität

mit dem von der Bevölkerungsmehrheit praktizierten Hinduismus. Damit wird

die Adivasi-Kultur als integraler Bestandteil einer Nationalkultur definiert und

kommuniziert. Das Museum und seine Botschaften verorten sich im Zentrum der

Gesellschaft. Die Adivasi werden nicht als unterdrückte Minderheit unter der Do-

minanz einer tonangebenden und sich weiter ausbreitenden Mainstream-Kultur

dargestellt, sondern als Inspiration und sogar als Integrationschance, nämlich als

gemeinsame Projektionsfläche einer idyllisierten Version des »wahren« Indiens.

Viele der Interviewten sehen die Adivasi als ideale Vorfahr*innen, nicht als Angehö-

rige einer eigenen, abgegrenzten ethnischen Bevölkerungsgruppe. Da die Adivasi

in Bezug auf die aktuellen Religionskonflikte gewissermaßen neutral sind, können

sich alle Besucher*innen, ungeachtet ihrer Konfession, in ihnen wiederfinden.

Die Kehrseite dieser Inklusivität ist freilich eine Tendenz zur Entpolitisierung

und zur Konfliktvermeidung. Das Museum, das allen offen steht und vielfäl-

tigen Gebrauch ermöglicht, erspart zugleich seinen Besucher*innen und der

Gesellschaft, der sie entstammen, die kritische Herausforderung. Die sozialen

Spannungen zwischen Adivasi und hinduistischer Bevölkerungsmehrheit wer-

den im Museum nicht dargestellt oder thematisiert. Indem das Adivasi-Dorf und

das Adivasi-Leben im Lichte der idealtypischen Gandhischen Vision von Echtheit

und Ursprünglichkeit betrachtet werden, steht der/die Besucher*in unter dem

Eindruck nostalgischer Empfindungen. Damit konzentriert sich das Publikum,

wie im Kapitel 11 gezeigt, vor allem auf Fragen wie: Warum haben wir dieses Idyll

verloren? Wie können wir Teile davon erhalten? Und nicht etwa: Warum sind die

Adivasi so arm? Wie geht der indische Staat mit ihnen um, welchen Platz finden

sie im modernen Wirtschaftssystem? Problembewusstsein und Kritik richten sich

nicht politisch, sondern privat und individuell aus. Was hinterfragt wird, sind die

eigenen urbanen Lebensansprüche und Werte im Gegensatz zu einem einfachen,

im Sinne von Gandhi natürlichen und ressourcenschonenden Leben im Dorf. Auf

die gelegentliche direkte Frage, ob Informationenüber die soziale undpolitische Si-

tuation der Adivasi imMuseum fehlen, wird eine Kommentierung oder Vertiefung

diesesThemas abgelehnt.8

Dieser Eindruck bestätigt sich auch in der Auswertung des Besucher*innen-

buchs. Nur zwei Kommentare aus insgesamt 532 Eintragungen thematisieren die

8 Welche Rolle meine Position als Ausländerin dabei spielt, dazu siehe Kap. 2, S. 31.

https://doi.org/10.14361/9783839464496-018 - am 13.02.2026, 21:52:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


292 Teil III: Empirische Untersuchung

Kluft zwischen der sozialen Realität der Adivasi und ihrer Präsentation im Muse-

um. Das Museum regt also nicht zu einer kritischen Gesellschaftsdebatte an, son-

dern eher zu einer unpolitischen nostalgischenKulturkritik.Die fehlende Reflexion

der tatsächlichen sozialen Situation der Adivasi und das Ausbleiben einer Politisie-

rung desMuseums sollen, positiv gewendet, eine Identifikationsmöglichkeit für al-

le sichern und damit die Aneignung durch alle ermöglichen. So präsentiert das Tri-

balMuseumzwar keine narrativenKonstruktionen aus falschen oder übertriebenen

Behauptungen, wie es in den RKKs geschieht, doch die Erzählungen sind ebenfalls

»gereinigt« von unbequemen Fakten. Nicht aus religiös-konfessionellen Gründen,

sondern, um eine integrale nationale Perspektive intakt zu halten, die den Besu-

cher*innen ein affirmatives Gesamterlebnis beschert.

Die Vermeidung eines politischen Diskurses im Museum wird auch an einem

anderenBespiel deutlich. Im internenReportdesBeratungskomitees zurGründung

des Tribal Museums wird auf die ungenügende Anerkennung der Leistungen und

Opfer der Adivasi-Gemeinschaften im indischen Unabhängigkeitskampf gegen die

britische Kolonialherrschaft hingewiesen. Der Vorschlag eines Mitglieds des Ko-

mitees, im Museum diese normalerweise vernachlässigten historischen Fakten im

Ausstellungsraum zu präsentieren, wurde jedoch nie umgesetzt.9 Die Ausstellun-

gen bestätigen die künstlerischen Leistungen der Adivasi und feiern sie als kultu-

relle Akteur*innen, sie interessieren sich aber nicht für die politische Handlungs-

fähigkeit dieser Gruppe in einem für die Entwicklung des Landes entscheidenden

historischen Moment.10 Es werden weder Opfer noch Leistungen dieser Gemein-

schaft für die Unabhängigkeit jenes Landes erwähnt, in dem sie bis heute sozial

marginalisiert und von den Erträgen dieses Kampfes zu einem erheblichen Grade

ausgeschlossen sind.

In Amy Lonetrees Arbeit über die Repräsentation amerikanischer indigener Ge-

meinschaften in dreiMuseen in denUSA11 wird als erfolgreicheMuseumsarbeit (die

sie nur imMuseum inMichigan feststellt) die Schaffung einer kritischen Aufmerk-

samkeit für die gesellschaftliche Situation und die Anerkennung der Opfer und

Unrechtserfahrungen der Native Americans durch die Gesellschaft definiert (Lone-

tree 2012).12 Diese Anerkennungsarbeit wird dem Publikum durch die Darstellung

z.B. von Armut, Krankheiten und Zwangskonversionen durch christliche Missio-

9 Zu diesem Vorgang siehe Anm.119.

10 Insofern weicht die Darstellung der Adivasi im Museum von der typischen Perspektive der

Subaltern Studies ab, die, wie im Einleitungskapitel gezeigt, gerade auf die Herausarbeitung

der »agency« marginalisierter Gruppen abzielt.

11 Mille Lacs IndianMuseum and Trading Post inMinnesota, NationalMuseum of the American

Indian (NMAI) in Washington DC, Ziibiwing Center of Anishinabe Culture and Lifeways in

Michigan.

12 Siehe dazu auch Kap. 7, S. 101.

https://doi.org/10.14361/9783839464496-018 - am 13.02.2026, 21:52:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


17. Das MP Tribal Museum Bhopal – ein Modell für andere Museen? 293

nare »abverlangt«.13 Das bedeutet für Besucher*innen die Kenntnisnahme dieser

Erfahrungen der indigenen Gemeinschaften bei gleichzeitigem Eingeständnis

der eigenen kollektiven Verantwortung. Der Museumsbesuch ist auf Aufklärung,

Kritik und Irritation orientiert. Die Institution Museum, so Lonetree, ermöglicht

durch diese politische und gesellschaftliche Anerkennung der »source community«

Heilungsprozesse nach einer schmerzhaften Geschichte.

Die Anerkennung, die das Tribal Museum in Bhopal den »source communities«

bietet, bezieht sich dagegen auf künstlerische Exzellenz, außergewöhnliche Krea-

tivität und auf ihren Platz in der Vorstellung eines idealen Indien. Das stellt inso-

fern eine Wiedergutmachung und durchaus einen politisch relevanten Akt dar, als

es an solcher Anerkennung, wie der Report des Beratungskomitees beklagt, auch

bei offiziellen Gelegenheiten und durch staatliche Stellen oft fehlt. Adivasi werden

etwa, so der Report, von behördlicher Seite als ungelernte Arbeitskräfte kategori-

siert, obwohl ihre Kenntnisse und Fertigkeiten beträchtlich sein können. Doch die-

se Korrektur irreführender Sichtweisen verbindet sich für das Publikum in Bhopal

nichtmit derErfahrungderKontroverse oder gar kollektiver Selbstkritik.Anders als

in dem von Lonetree untersuchten Museum in Michigan werden die Besucher*in-

nen in Bhopal damit von gemeinschaftlicher unbequemer Reflexion entlastet. Das

Museumspublikumbefindet sich in einer affirmativen,der Feier gewidmetenSphä-

re, in der es ohne Irritationen eine emotionale Beziehung zum Museum aufbauen

kann.

Dennoch ist das Tribal Museum in seiner Beziehung zu den einheimischen Be-

sucher*innen als Modell und Pionierinstitution zu sehen. An seinem Beispiel zeigt

sich, dass Ideologisierung und aggressive Betonung der Gruppenidentität nicht der

einzige Weg sind, um belangvolle, intensive Aneignungsprozesse zu initiieren. In-

klusivität, die Tolerierung von religiöserwie gesellschaftlicherDiversität, die Schaf-

fung eines Schutzraumes für vielfältige Bedürfnisse sowie ein weites Nutzungsan-

gebot –diese auf Offenheit und Pluralität gerichtetenQualitäten sind dafür verant-

wortlich, dass sich die Besucher*innen das Museum in so hohem Maße zu eigen

machen.Der Aspekt des »Museums als Schutzraum«, d.h. als Ort, an demman sich

sicher, wohl und willkommen fühlt, ist vor allem für religiöse Minderheiten, aber

auch für Gruppen, die von der Gesellschaft wegen Herkunft, sozialem Status oder

Verhalten (datende Paare, Jugendliche) unter Druck geraten, ein bedeutsamer Fak-

tor beim Aufbau einer warmen und vertrauensvollen Beziehung zum Haus und ei-

nes starken Gefühls der Zugehörigkeit.

Das Museum präsentiert nicht nur historische oder, wie in den RKKs, ideolo-

gische Großerzählungen, sondern gibt in den Ausstellungen auch alltäglichen Ge-

genständen oder kulturellen Alltagspraktiken (Kinderspiele, häusliche Dekoratio-

nen) Raum, die anschlussfähig an das persönliche Leben der Besucher*innen sind.

13 Im Ziibiwing Center of Anishinabe Culture and Lifeways in Michigan.

https://doi.org/10.14361/9783839464496-018 - am 13.02.2026, 21:52:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


294 Teil III: Empirische Untersuchung

Damit findet eine konkrete Integration in die eigene biografischeRealität des Publi-

kums statt. Von ähnlich besonderemCharakter ist die Art undWeise,wie das Tribal

Museum Geschichten erzählt. RKKs und traditionelle Museen vermitteln ihre Bot-

schaften in offiziöser oder gar autoritärer Weise. Die Institution positioniert sich

als (all-)wissender Erzähler gegenüber einem unwissenden Publikum. Das Tribal

Museum kommuniziert anders. In den filmkulissenartigen Ausstellungen mit un-

terschiedlichenPräsentationsebenenkann jede*rBesucher*in andereSeherfahrun-

genmachen. In der Darstellung von Alltagspraktiken (z.B. durch lebensgroße Figu-

ren in Spielanordnungen) wird das Publikum nicht auf Abstand gehalten, sondern

eingeladen, die Geschichten weiterzuerzählen, mit eigenen Erfahrungen anzurei-

chern unddamit selbst zumProduzenten vonGeschichten zuwerden.DasMuseum

kommuniziertmit den Besucher*innen von gleich zu gleich. Gerade in den hier an-

gesprochenenGalerien vermag esVerständigungsprozesse zwischenunterschiedli-

chenBesucher*innengenerationen inGangzusetzen.Wegender rasantenVerände-

rung des Landes bringen die verschiedenenGenerationen fundamental verschiede-

ne Erfahrungen ins Museummit, die in der gemeinsamen Rezeption der Exponate

ausgedrücktundverhandeltwerdenkönnen.Die intergenerationellenBeziehungen

werden bereichert und gestärkt. Das Tribal Museum ist in vielerlei Hinsicht kein

fremder Raum, sondern symbolisch oder, wie bei den Dichtern im Museum, ganz

konkret eine Erweiterung des eigenen Zuhauses der Besucher*innen.

Wie das Kapitel 11 gezeigt hat, löst das Tribal Museum nostalgische Empfin-

dungen und Selbstvergewisserungsvorgänge bei seinen Besucher*innen aus. Da-

zu gehören Fragen wie: Wo liegen unsere Wurzeln? Was ist das wahre Indien? Wie

können wir das Gute unserer Vergangenheit in unser heutiges Leben hinüberretten

und darin einbauen? Solche Fragen werden angestoßen von den rapiden Umgestal-

tungsprozessen im Land, die eine starke Migrationsbewegung von den Dörfern in

die Städte auslösen und Alltag und Leben in den Städten selbst tiefgreifend verän-

dern.

Der kanadisch-britische Autor Doug Saunders prognostiziert in seinem Buch

»Arrival City« für unser Jahrhundert die endgültige Verschiebung vom dörflichen

Leben und der Einkommensquelle Landwirtschaft hin zur Stadt und urbanen Le-

bens- undArbeitsformen (Saunders 2011).Damit kommenneben sozialen auch gra-

vierende kulturelle Veränderungen auf Regionen zu, in denen z.Z. noch große Be-

völkerungsteile in traditionellerWeise inDörfern leben. Saunders deutet diese Ent-

wicklung positiv hinsichtlich sozialer Dynamiken und gesteigerter Innovation. In

Indien wird jedoch auch eine lebhafte Diskussion darüber geführt, wie das soziale

Gefügedes Landesunddie konkretenLebensbedingungenderEinzelnen vondiesen

Veränderungenbetroffen seinwerden.Prominente skeptischeStimmen,wennauch

in ihrenpolitischenAkzentuierungensehr verschieden,sind indiesemDiskurs etwa

AshisNandyundArundhati Roy.Aber auchdie politischeKarriere der rechtskonser-

vativen hindu-nationalistischen Bharatiya Janata Party (BJP) hat nicht zuletzt mit

https://doi.org/10.14361/9783839464496-018 - am 13.02.2026, 21:52:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


17. Das MP Tribal Museum Bhopal – ein Modell für andere Museen? 295

Verunsicherungen durch eine historische Transformation und mit dem Bedürfnis

nach Selbstvergewisserung zu tun. Meine Interviewpartner*innen in Bhopal the-

matisieren dies vor allem in Blick auf das Verhältnis von Tradition und urbanemLe-

ben, die Suche nach dem »wahren« Indien und das gewandelte Verhältnis zwischen

den Generationen (besonders das Schicksal der intergenerationellen Autorität).

Das Bedürfnis nach Selbstvergewisserung, das einhergeht mit einem ver-

stärkten Interesse an der Vergangenheit, stellt ein großes Potential für Museen in

Südasien oder ähnlichen Regionen mit starken inneren Migrationsbewegungen

dar. Andere kulturelle Produzent*innen haben diese Bedürfnisse bereits erkannt.

Aber während die Film- oder Fernsehindustrie sich sentimental und verklärendmit

der Vergangenheit beschäftigen oder RKKs propagandistische Versionen histori-

scher Zusammenhänge anbieten, kann dasMuseum einOrt zu sein, an demFragen

der Selbstvergewisserung durch Tradition und Geschichte informativ, inklusiv

und auf komplexe Weise verhandelt werden. Die Interviews im Tribal Museum

zeigen, dass viele der starken und positiven Emotionen des Publikums dem Emp-

finden entspringen, dass seine Bedürfnisse nach Selbstvergewisserung, positiven

Traditionen, biografischen Anknüpfungsmöglichkeiten und Stärkung intergenera-

tioneller Autorität hier befriedigt werden.Vor allem in den Aneignungsmustern der

»Affektiven Aufladung« und der »Biografischen Aufwertung« finden sich diese Mo-

tivationsquellen. Das Tribal Museum begegnet einem solchen Publikumsinteresse,

ohne dabei seine Rolle als »teller of truth« (Kavita Singh) zu kompromittieren. Das ist

nicht zuletzt wichtig für die Integrität jener Aneignungsprozesse, die von anderen

Motivationen und anderen Facetten der Museumserfahrung bestimmt sind. So

werden z.B. die Erfahrungen solcher Besucher*innen, die sich das Museum durch

»Kognitive und produktive Rezeption« aneignen (d.h. durch Lernen, kognitive

Mitnahme oder Entwicklung von Kompetenzen) nicht beeinträchtigt.

Natürlich kann das Tribal Museum mit seinem spezifischen Ausstellungs-

schwerpunkt und seinen kuratorischen Besonderheiten nur bedingt als Blaupause

für andere Museen dienen. Dennoch ist es ein Beispiel dafür, wie man durch die

Einstellung auf lokale Gegebenheiten und auf das einheimische Publikum neue

Relevanz für die InstitutionMuseum erlangen kann. Es bietet damit viele Anregun-

gen, die Museen helfen können, ihre Funktion in der Gesellschaft zu stärken und

auszubauen. Voraussetzung dafür ist jedoch eine größere Offenheit auf Seiten der

Museumsleitung, wenn es um die Beziehung zu ihren Besucher*innen und ihre

Rolle in der Schaffung und Gestaltung der Museumsrealität geht.

Die Ergebnisse meiner Arbeit zeigen, wie bereit Besucher*innen für eine ande-

re Beziehung und Konversation mit der Institution Museum sind, wenn sich diese

nicht primär inVerbotenundAnweisungenausdrückt.Angefangen vonden sorgfäl-

tig strukturierten To-do-Listen für das Management über das Verlangen nach hö-

heren Eintrittspreisen und den Ideen fürs Marketing bis hin zu konkreten Hilfs-

angeboten zeigt sich aus den Publikumsäußerungen, dass die Besucher*innen den

https://doi.org/10.14361/9783839464496-018 - am 13.02.2026, 21:52:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


296 Teil III: Empirische Untersuchung

Erfolg der Institution als gemeinsames Unternehmen verstehen, zu dem sie beitra-

gen wollen. Die Stärke des Managements des Tribal Museums ist es, dass es diese

Anregungennicht nur zurKenntnis nimmt (jedenAbendwirddasGästebuch ausge-

wertet), sondern,wennmöglich, auch zeitnah umsetzt (wie z.B. durch die Abschaf-

fung der Kinderarbeit in der Kantine oder das Entfernen von verletzungsgefährli-

chen Nagelbrettern als Objektbegrenzung). Das alles signalisiert den Besucher*in-

nen, dass sie als Partner*innenwahrgenommenwerden und nicht,wie imKapitel 3

anhandder kolonialen undpostkolonialenGeschichte desMuseumsund seiner ein-

heimischenBesucher*innen herausgearbeitet, alsweisungsbedürftig unddefizitär.

Die Bereitwilligkeit der Besucher*innen,mit mir ein Gespräch über ihre Erfah-

rungen im Museum zu führen, ist selbst ein Beispiel für diese Stärkung und Ak-

tivierung des Publikums. Die Vielfalt an Informationen und Anregungen, die den

Gesprächen zu entnehmen sind, unterstreicht, wie wichtig empirische Forschung

in diesem Bereich ist. Wie in meiner Einleitung gezeigt, gibt es bisher nur weni-

ge Arbeiten, die das Potential der Besucher*innen für das Management der Muse-

en oder das Verständnis der Institution in dieser Region nutzbar machen. Empiri-

sche Publikumsforschung inMuseen ist bisher einweitgehend unbearbeitetes Feld,

mit wenig Fallbeispielen und wenig methodischer Klarheit. Sie wird eine lohnende

Aufgabe für künftige Museumspraktiker*innen und Forscher*innen dieser Region

sein. Das vorliegende Buch soll einen ersten Schritt in diese Richtung gehen.

https://doi.org/10.14361/9783839464496-018 - am 13.02.2026, 21:52:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

