17. Das MP Tribal Museum Bhopal -
ein Modell fiir andere Museen?
Schlussbemerkung und Ausblick

Jyotindra Jain beschreibt in seinem Artikel »Museum und museumsartige Struktu-
ren« die neuen religiés-kulturellen Komplexe (RKKs) in Indien und die Tatsache,
dass sie ihren thematischen Schwerpunkt zunehmend von der Religion im engeren
Sinne zum kulturellen Erbe hin erweitern, also in Richtung Ausstellungsbetrieb."
Am Ende des Artikels stellt Jain dabei einen interessanten Widerspruch fest. Einer-
seits habe die Institution Museum vor allem mit Blick auf ihr Publikum nie Wurzeln
inder einheimischen Kultur schlagen kénnen.* Anderseits wiirden jedoch ihre Aura,
ihr visueller Einfluss und ihre Autoritit im Erzihlen von Geschichten von religi6s-
ideologischen Akteur*innen in museumsartigen Strukturen genutzt, um deren Vor-
stellungen zu propagieren (Jain 2011: 55). Diese museumsartigen Institutionen sind,
anders als die Museen selbst, oft Besucher*innenmagneten, die unterschiedliche
soziale Schichten ansprechen. Sie erreichen ein Publikum, das im Museum nicht
anzutreffen ist. Wie kann aber eine Institution, die »never attracted public attention in
larger measure« (ebd.), in einer solchen Umgestaltung zu einem erfolgreichen publi-
kumsstarken Format werden — unter Riickgriff auf ein Prestige, das sie trotz ihrer
sonst geringen Popularitit offenbar doch genief3t?

Eslohnt sich, zum Abschluss meiner Arbeit diese Frage zu stellen, denn sie wirft
ein weiteres Licht auf das Phinomen der Aneignung, das sich als so zentral fir die
Museumsrezeption erwiesen hat. Es geht dabei nicht um eine umfassende Analy-
se der RKKs; was im Zusammenhang meiner Untersuchung zu ihnen zu bemerken
war, findet sich im 4. Kapitel. Hier soll vielmehr abschlief}end noch einmal deutlich
werden, wie wesentlich der Prozess des Heranholens und Vertrautmachens fiir die
Aktualisierung und Nutzbarmachung des musealen Erbes in Indien ist und wie viel-
faltig er sich gestaltet. Es ist ein Prozess, den auch die RKKs in ihrem Umgang mit

1 So etwa sind beim Akshardham-Komplexes in Delhi 75 % des gesamten Geldndes Ausstel-
lungen gewidmet (Jain 2011: 55).

2 Jain bezeichnet das Museum in Indien als »still-born« (Jain 2011: 52), als Totgeburt, von vor-
neherein ohne Chance beim einheimischen Publikum.

13.02.2026, 21:52:18.


https://doi.org/10.14361/9783839464496-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

288

Teil Ill: Empirische Untersuchung

ihrem Publikum zu initiieren und in Gang zu halten vermégen. Zugleich unterschei-
det sich die Aneignung in ihrem Fall in manchen Elementen charakteristisch von
jener, die fiir die Dynamik zwischen dem Tribal Museum und seinen Besucher*in-
nen typisch ist. Die Parallelen wie die Differenzen helfen, unserem Verstindnis der
Beziehung von Publikum und Museum in Bhopal eine weitere Dimension hinzu-
zufiigen. Es wird sich zeigen, dass der Aneignungsvorgang im Tribal Museum von
groferer Offenheit fir die Diversitit und Selbstbestimmung der Besucher*innen-
schaft gekennzeichnet ist. Es wird allerdings ebenfalls klar werden, dass auch das
im Bhopaler Haus er6ffnete Museumserlebnis insbesondere in seinen sozialen und
politischen Implikationen merklichen Beschrinkungen unterliegt. Hierbei geht es
vor allem um die Entlastung der Besucher*innen von Erfahrungen des Konflikts, der
Kontroverse und der kollektiven Selbstkritik, die das Wohlfiihlerlebnis beeintrich-
tigen kénnten.

Dass ein Museum oft als etwas Langweiliges, geradezu Totes, jedenfalls fir
das eigene Leben nicht Relevantes angesehen wird, haben meine Interviews vor
allem mit Museums-Erstbesucher*innen bestatigt. Im Gegensatz dazu erscheint
in den Besucher*innengesprichen das Tribal Museum als positive Ausnahme. In
einigen Gesprichen wurde mir aber auch der Akshardham-Komplex in Delhi als
eine dem Tribal Museum ebenbiirtige Publikumsattraktion und als Quelle eben-
falls tiefer emotionaler Erlebnisse vorgestellt, den ich (so die Meinung meiner
Interviewpartner®innen) als Museumsforscherin unbedingt besuchen miisse.

In diesem Zusammenhang fillt nun auf, wie sehr im Verhiltnis der Besu-
cher*innen zu den RKKs eben jener Vorgang der Aneignung ins Spiel kommt, der
sich in meiner Untersuchung als so entscheidend fir die Beziehung des Publi-
kums zu Museen wie museumsartigen Strukturen erwiesen hat. Wahrend, wie im
dritten Kapitel dieser Arbeit dargestellt, das traditionelle Museumsestablishment,
ausgehend von einem starren institutionellen Protokoll, dazu neigt, emotional
inspiriertes Publikumsverhalten zu beklagen und zu sanktionieren, findet bei
den RKKs ungehindert und ohne Diskriminierung durch irgendwelche Autoriti-
ten ein gefithlsmiRig unterfiitterter Beziehungsaufbau zwischen Institution und
Besucher*innen statt.

Die (wie im vierten Kapitel beschrieben) oft konstruierten und »gereinigten«
Ausstellungs-Narrationen der RKKs zielen auf religiose Identititsbildung® und kol-
lektive Aufwertung ihres Publikums. Die Besucher*innen werden als Teil einer er-
folgreichen Gemeinschaft reprisentiert, die der Welt spektakulire Erfindungen ge-
schenkt und wissenschaftliche wie kulturelle Hochstleistungen erbracht hat. Hier-
bei vermischen sich faktengestiitzte Informationen mit unverifizierbaren, teilwei-
se geradezu kuriosen Behauptungen, wie z.B. der Existenz eines indischen Raum-

3 Der Akshardham-Komplex in Delhi adressiert eine hinduistische, der Khalsa Heritage Com-
plex im Bundesstaat Punjab eine Sikh-Identitat.

13.02.2026, 21:52:18.


https://doi.org/10.14361/9783839464496-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

17. Das MP Tribal Museum Bhopal - ein Modell fiir andere Museen?

fahrtprogramms vor 2000 Jahren oder einer mythischen Vorreiterschaft auf dem
Gebiet der Plastischen Chirurgie ausweislich des elefantenkdpfigen Gottes Gane-
sh*. Den Ausstellungen in den RKKs gemeinsam sind eine spektakulire Aufberei-
tung und eine die Gemeinschaft bestitigende positive Gesamtatmosphire; das Ir-
ritierende und Stérende wird ausgespart. »Gereinigt« werden die Geschichten auf
zwei Ebenen. Einmal wird jeglicher muslimische Einfluss eliminiert, obwohl weite
Regionen Siidasiens iiber Jahrhunderte hinweg von muslimischen Fiirsten regiert
und kulturell durch den Islam geprigt wurden; nicht zuletzt gehort die grofite tou-
ristische Attraktion Indiens, das Taj Mahal, zum Erbe der muslimischen Ara.

Zum anderen gibt es keinerlei kritische Sichtweisen oder Reflexionen der
Geschichte. Zugleich wird durch die Verwendung von museumstypischen di-
daktischen Mitteln (z.B. Beschriftungen und Infotafeln) trotz aller narrativen
Konstruktionen und Eingriffe faktengestiitzte wissenschaftliche Objektivitit sug-
geriert. Damit wird die Reputation und Autoritit des Museums fiir die eigene
propagandistische Botschaft genutzt (Singh 2010; Mathur, Singh 2015b). Obwohl
Museen in Indien oft unpopulir sind, geniefRen sie dennoch so viel Autoritit, dass
der Bezug auf sie und ihre Konventionen zu Legitimationszwecken dienen kann.
Die Besucher*innen der RKKs fithlen sich mithin unterhalten, als Mitglieder ihrer
Gemeinschaft gestirkt, in der Uberlegenheit ihrer Gruppe bestitigt und in der
gruppenspezifischen Version der Geschichte informiert. Bei den hinduistischen
RKKs gehort dazu eine starke Identifikation des Hinduismus mit dem Indisch-
Sein, eine Verschmelzung der religiésen Gruppenidentitit mit dem Nationalbe-
wusstsein.

Das Tribal Museum adressiert ebenfalls die Identitit seiner Besucher*innen. In
der aktuellen gesellschaftlichen und politischen Atmosphire, in der nationalreligio-
se Konzepte des Indisch-Seins Konjunktur haben, konnte die Versuchung grof3 sein,
nach dem Muster der RKKs Identitit vor allem gruppenhaft und exklusiv zu definie-
ren, die eigene Gemeinschaft durch Superiorititserzihlungen nach innen zu stir-
ken und nach auflen abzugrenzen. Anders als solche ausschlieRenden Selbstdefini-
tionen sind die Identititsangebote im Tribal Museum jedoch inklusiv. Das ist bereits
bei einem ersten Besuch an der Publikumsstruktur erkennbar. Wihrend es in den
RKKs vergleichsweise wenige Besucher*innen anderer religiéser Gemeinschaften
gibt, kommen ins Tribal Museum Besucher*innen aller Glaubens- und Kultgemein-
schaften des Landes. Sie kommen nicht nur, sondern geben sich selbstbewusst in
ihrer Gruppenzugehorigkeit sichtbar zu erkennen. Muslime erscheinen in traditio-
neller Kleidung, die weiblichen Mitglieder einer Jain-Gemeinde in den Sari-Farben
ihres lokalen Verbandes. Die Angehérigen dieser Religionsgemeinschaften fithlen
sich nicht als Giste auf fremdem Territorium, die sich woméglich unauffillig ver-

4 Ganeshs Elefantenkopf sitzt auf einem menschlichen Kérper.

13.02.2026, 21:52:18.

289


https://doi.org/10.14361/9783839464496-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

290

Teil Ill: Empirische Untersuchung

halten miissten, sondern sie treten mit vollem und gleichem Recht als Zugehorige
auf.

Parallelen zwischen RKKs und dem Tribal Museum finden sich auch im weiten
Spektrum der Nutzungen durch das Publikum. Die Anlage vieler RKKs ermdglicht
alternative, iiber die Besichtigung hinausgehende Nutzungsformen durch die Be-
sucher*innen oder legt diese sogar offensiv, durch spezifische Angebote, nahe. Es
gibt Griinflichen, ausgedehnte Food-Courts, spezielle Attraktionen wie z.B. musi-
kalische Springbrunnen (die farbige Musik-Wassershows am Abend bieten)® oder
Einrichtungen fur Kinder. Alle diese Angebote verteilen sich prominent auf dem
Gelinde und stellen nicht einfach Beiwerk zu einer Hauptattraktion dar, sondern
sind wichtige, integrale Bestandteile des Besuchserlebnisses. Es entsteht der Ein-
druck, dass die RKKs bewusst als transgenerationelle Ausflugsziele konzipiert sind,
als »One-stop-shop«, d.h. als ein fiir alle Bediirfnisse an einem Ort etwas bieten-
des Angebot. In einem Land, in dem hohes Verkehrsaufkommen, schlechte Infra-
struktur, ein gering ausgebautes offentliches Verkehrsnetz und anstrengende kli-
matische Bedingungen die Anreise oft zeitaufwendig und beschwerlich machen, ist
es besonders willkommen, wenn eine Freizeiteinrichtung einen Komplett-Service
bietet. Und wenn fiir die Besucher*innen, einmal angekommen, keine weiteren An-
strengungen mehr nétig sind.

Wie in den Kapiteln zu den einzelnen von den Besucher*innen® praktizierten
Nutzungsformen deutlich geworden ist, funktioniert das Tribal Museum &hnlich
wie die RKKs als Ausflugsziel und als »One-stop-shop« fiir multiple Bediirfnisse sei-
ner Besucher*innen. Die Institution toleriert diverse Besuchsmotivationen und das
daraus resultierende Verhalten und integriert diese ins Gesamterlebnis Museum.
Dieser Ansatz entspricht auch dem weiten, grofRziigigen Verstindnis, das die Besu-
cher*innen der Definition und vom Wesen eines Museums haben, und das ausweis-
lich der Auskiinfte in den Interviews auch Zoos oder »hill stations« in die Museums-
vorstellung aufzunehmen vermag.

Wiederum jedoch ist auch ein charakteristischer Unterschied zwischen dem
Tribal Museum und den RKKs zu bemerken — ein Unterschied, der abermals auf die
grofiere Offenheit des Hauses in Bhopal verweist. Wenngleich die RKKs deutlich
vielfiltigere Nutzungen als herkémmliche staatliche Museen zulassen und ermog-
lichen, so unterwerfen sie das Publikum doch auch erheblichen Restriktionen. Ihre
ideologische Grundverfassung bestirkt eine patriarchalische Moralvorstellung, die
sich auch auf die Toleranz gegeniiber manchen Arten von Besucher*innenverhalten
auswirkt. So ist z.B. die Nutzungsform des Datings, die im Tribal Museum vor
allem von jungen Besucher*innen sichtbar praktiziert wird’, in den RKKs kaum

5 Z.B. der Nirankari Sarovar Complex in Delhi (Sikh).
6 Siehe Kap.9 bis 14.
7 Siehe Kap.9

13.02.2026, 21:52:18.


https://doi.org/10.14361/9783839464496-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

17. Das MP Tribal Museum Bhopal - ein Modell fiir andere Museen?

vorstellbar. Dass das Tribal Museum einen Schutzraum fiir Diversitit und einen Ort
der Integration ohne Anpassungsdruck darstellt, ist in diesem Punkt im Vergleich
zum sanktionierenden Ansatz sowohl anderer Museen und als auch der RKKs
besonders klar erkennbar.

Das Tribal Museum prisentiert die Adivasi-Kultur, trotz ihrer Eigenheiten und
ihrer tatsichlichen Situierung am gesellschaftlichen Rand, in einer Kontinuitit
mit dem von der Bevolkerungsmehrheit praktizierten Hinduismus. Damit wird
die Adivasi-Kultur als integraler Bestandteil einer Nationalkultur definiert und
kommuniziert. Das Museum und seine Botschaften verorten sich im Zentrum der
Gesellschaft. Die Adivasi werden nicht als unterdriickte Minderheit unter der Do-
minanz einer tonangebenden und sich weiter ausbreitenden Mainstream-Kultur
dargestellt, sondern als Inspiration und sogar als Integrationschance, nimlich als
gemeinsame Projektionsfliche einer idyllisierten Version des »wahren« Indiens.
Viele der Interviewten sehen die Adivasi als ideale Vorfahr*innen, nicht als Angeho-
rige einer eigenen, abgegrenzten ethnischen Bevolkerungsgruppe. Da die Adivasi
in Bezug auf die aktuellen Religionskonflikte gewissermafRen neutral sind, kénnen
sich alle Besucher*innen, ungeachtet ihrer Konfession, in ihnen wiederfinden.

Die Kehrseite dieser Inklusivitit ist freilich eine Tendenz zur Entpolitisierung
und zur Konfliktvermeidung. Das Museum, das allen offen steht und vielfil-
tigen Gebrauch ermdéglicht, erspart zugleich seinen Besucher®innen und der
Gesellschaft, der sie entstammen, die kritische Herausforderung. Die sozialen
Spannungen zwischen Adivasi und hinduistischer Bevdlkerungsmehrheit wer-
den im Museum nicht dargestellt oder thematisiert. Indem das Adivasi-Dorf und
das Adivasi-Leben im Lichte der idealtypischen Gandhischen Vision von Echtheit
und Urspriinglichkeit betrachtet werden, steht der/die Besucher*in unter dem
Eindruck nostalgischer Empfindungen. Damit konzentriert sich das Publikum,
wie im Kapitel 11 gezeigt, vor allem auf Fragen wie: Warum haben wir dieses Idyll
verloren? Wie konnen wir Teile davon erhalten? Und nicht etwa: Warum sind die
Adivasi so arm? Wie geht der indische Staat mit ihnen um, welchen Platz finden
sie im modernen Wirtschaftssystem? Problembewusstsein und Kritik richten sich
nicht politisch, sondern privat und individuell aus. Was hinterfragt wird, sind die
eigenen urbanen Lebensanspriiche und Werte im Gegensatz zu einem einfachen,
im Sinne von Gandhi natiirlichen und ressourcenschonenden Leben im Dorf. Auf
die gelegentliche direkte Frage, ob Informationen iiber die soziale und politische Si-
tuation der Adivasi im Museum fehlen, wird eine Kommentierung oder Vertiefung
dieses Themas abgelehnt.?

Dieser Eindruck bestitigt sich auch in der Auswertung des Besucher*innen-
buchs. Nur zwei Kommentare aus insgesamt 532 Eintragungen thematisieren die

8 Welche Rolle meine Position als Auslanderin dabei spielt, dazu siehe Kap. 2, S. 31.

13.02.2026, 21:52:18.

291


https://doi.org/10.14361/9783839464496-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

292

Teil Ill: Empirische Untersuchung

Kluft zwischen der sozialen Realitit der Adivasi und ihrer Prisentation im Muse-
um. Das Museum regt also nicht zu einer kritischen Gesellschaftsdebatte an, son-
dern eher zu einer unpolitischen nostalgischen Kulturkritik. Die fehlende Reflexion
der tatsichlichen sozialen Situation der Adivasi und das Ausbleiben einer Politisie-
rung des Museums sollen, positiv gewendet, eine Identifikationsmoglichkeit fir al-
le sichern und damit die Aneignung durch alle erméglichen. So prasentiert das Tri-
bal Museum zwar keine narrativen Konstruktionen aus falschen oder tibertriebenen
Behauptungen, wie es in den RKKs geschieht, doch die Erzihlungen sind ebenfalls
»gereinigt« von unbequemen Fakten. Nicht aus religios-konfessionellen Griinden,
sondern, um eine integrale nationale Perspektive intakt zu halten, die den Besu-
cher*innen ein affirmatives Gesamterlebnis beschert.

Die Vermeidung eines politischen Diskurses im Museum wird auch an einem
anderen Bespiel deutlich. Im internen Report des Beratungskomitees zur Griitndung
des Tribal Museums wird auf die ungeniigende Anerkennung der Leistungen und
Opfer der Adivasi-Gemeinschaften im indischen Unabhingigkeitskampf gegen die
britische Kolonialherrschaft hingewiesen. Der Vorschlag eines Mitglieds des Ko-
mitees, im Museum diese normalerweise vernachlissigten historischen Fakten im
Ausstellungsraum zu prisentieren, wurde jedoch nie umgesetzt.” Die Ausstellun-
gen bestitigen die kiinstlerischen Leistungen der Adivasi und feiern sie als kultu-
relle Akteur*innen, sie interessieren sich aber nicht fiir die politische Handlungs-
fahigkeit dieser Gruppe in einem fiir die Entwicklung des Landes entscheidenden
historischen Moment.”® Es werden weder Opfer noch Leistungen dieser Gemein-
schaft fir die Unabhingigkeit jenes Landes erwihnt, in dem sie bis heute sozial
marginalisiert und von den Ertrigen dieses Kampfes zu einem erheblichen Grade
ausgeschlossen sind.

In Amy Lonetrees Arbeit iiber die Reprisentation amerikanischer indigener Ge-
meinschaften in drei Museen in den USA™ wird als erfolgreiche Museumsarbeit (die
sie nur im Museum in Michigan feststellt) die Schaffung einer kritischen Aufmerk-
sambkeit fir die gesellschaftliche Situation und die Anerkennung der Opfer und
Unrechtserfahrungen der Native Americans durch die Gesellschaft definiert (Lone-
tree 2012).” Diese Anerkennungsarbeit wird dem Publikum durch die Darstellung
z.B. von Armut, Krankheiten und Zwangskonversionen durch christliche Missio-

9 Zu diesem Vorgang siehe Anm.119.

10 Insofern weicht die Darstellung der Adivasi im Museum von der typischen Perspektive der
Subaltern Studies ab, die, wie im Einleitungskapitel gezeigt, gerade auf die Herausarbeitung
der»agency« marginalisierter Gruppen abzielt.

11 Mille Lacs Indian Museum and Trading Post in Minnesota, National Museum of the American
Indian (NMAI) in Washington DC, Ziibiwing Center of Anishinabe Culture and Lifeways in
Michigan.

12 Siehe dazu auch Kap. 7, S.101.

13.02.2026, 21:52:18.


https://doi.org/10.14361/9783839464496-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

17. Das MP Tribal Museum Bhopal - ein Modell fiir andere Museen?

nare »abverlangt«.” Das bedeutet fiir Besucher*innen die Kenntnisnahme dieser
Erfahrungen der indigenen Gemeinschaften bei gleichzeitigem Eingestindnis
der eigenen kollektiven Verantwortung. Der Museumsbesuch ist auf Aufklirung,
Kritik und Irritation orientiert. Die Institution Museum, so Lonetree, ermdglicht
durch diese politische und gesellschaftliche Anerkennung der »source community«
Heilungsprozesse nach einer schmerzhaften Geschichte.

Die Anerkennung, die das Tribal Museum in Bhopal den »source communities«
bietet, bezieht sich dagegen auf kiinstlerische Exzellenz, auflergewdhnliche Krea-
tivitit und auf ihren Platz in der Vorstellung eines idealen Indien. Das stellt inso-
fern eine Wiedergutmachung und durchaus einen politisch relevanten Akt dar, als
es an solcher Anerkennung, wie der Report des Beratungskomitees beklagt, auch
bei offiziellen Gelegenheiten und durch staatliche Stellen oft fehlt. Adivasi werden
etwa, so der Report, von behérdlicher Seite als ungelernte Arbeitskrifte kategori-
siert, obwohl ihre Kenntnisse und Fertigkeiten betrichtlich sein kénnen. Doch die-
se Korrektur irrefithrender Sichtweisen verbindet sich fiir das Publikum in Bhopal
nicht mit der Erfahrung der Kontroverse oder gar kollektiver Selbstkritik. Anders als
in dem von Lonetree untersuchten Museum in Michigan werden die Besucher*in-
nen in Bhopal damit von gemeinschaftlicher unbequemer Reflexion entlastet. Das
Museumspublikum befindet sich in einer affirmativen, der Feier gewidmeten Sphi-
re, in der es ohne Irritationen eine emotionale Beziehung zum Museum aufbauen
kann.

Dennoch ist das Tribal Museum in seiner Beziehung zu den einheimischen Be-
sucher*innen als Modell und Pionierinstitution zu sehen. An seinem Beispiel zeigt
sich, dass Ideologisierung und aggressive Betonung der Gruppenidentitit nicht der
einzige Weg sind, um belangvolle, intensive Aneignungsprozesse zu initiieren. In-
klusivitit, die Tolerierung von religioser wie gesellschaftlicher Diversitit, die Schaf-
fung eines Schutzraumes fiir vielfiltige Bediirfnisse sowie ein weites Nutzungsan-
gebot — diese auf Offenheit und Pluralitit gerichteten Qualititen sind dafiir verant-
wortlich, dass sich die Besucher*innen das Museum in so hohem Mafe zu eigen
machen. Der Aspekt des »Museums als Schutzraumc, d.h. als Ort, an dem man sich
sicher, wohl und willkommen fiihlt, ist vor allem fiir religiose Minderheiten, aber
auch fir Gruppen, die von der Gesellschaft wegen Herkunft, sozialem Status oder
Verhalten (datende Paare, Jugendliche) unter Druck geraten, ein bedeutsamer Fak-
tor beim Aufbau einer warmen und vertrauensvollen Beziehung zum Haus und ei-
nes starken Gefiihls der Zugehorigkeit.

Das Museum prisentiert nicht nur historische oder, wie in den RKKs, ideolo-
gische GrofRerzihlungen, sondern gibt in den Ausstellungen auch alltiglichen Ge-
genstinden oder kulturellen Alltagspraktiken (Kinderspiele, hiusliche Dekoratio-
nen) Raum, die anschlussfihig an das personliche Leben der Besucher*innen sind.

13 Im Ziibiwing Center of Anishinabe Culture and Lifeways in Michigan.

13.02.2026, 21:52:18.

293


https://doi.org/10.14361/9783839464496-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

294

Teil Ill: Empirische Untersuchung

Damit findet eine konkrete Integration in die eigene biografische Realitit des Publi-
kums statt. Von dhnlich besonderem Charakter ist die Art und Weise, wie das Tribal
Museum Geschichten erzidhlt. RKKs und traditionelle Museen vermitteln ihre Bot-
schaften in offiziéser oder gar autoritirer Weise. Die Institution positioniert sich
als (all-)wissender Erzihler gegeniiber einem unwissenden Publikum. Das Tribal
Museum kommuniziert anders. In den filmkulissenartigen Ausstellungen mit un-
terschiedlichen Prisentationsebenen kann jede*r Besucher*in andere Seherfahrun-
gen machen. In der Darstellung von Alltagspraktiken (z.B. durch lebensgrofRe Figu-
ren in Spielanordnungen) wird das Publikum nicht auf Abstand gehalten, sondern
eingeladen, die Geschichten weiterzuerzihlen, mit eigenen Erfahrungen anzurei-
chern und damit selbst zum Produzenten von Geschichten zu werden. Das Museum
kommuniziert mit den Besucher*innen von gleich zu gleich. Gerade in den hier an-
gesprochenen Galerien vermag es Verstindigungsprozesse zwischen unterschiedli-
chen Besucher*innengenerationen in Gang zu setzen. Wegen der rasanten Verdnde-
rung des Landes bringen die verschiedenen Generationen fundamental verschiede-
ne Erfahrungen ins Museum mit, die in der gemeinsamen Rezeption der Exponate
ausgedriickt und verhandelt werden konnen. Die intergenerationellen Beziehungen
werden bereichert und gestirkt. Das Tribal Museum ist in vielerlei Hinsicht kein
fremder Raum, sondern symbolisch oder, wie bei den Dichtern im Museum, ganz
konkret eine Erweiterung des eigenen Zuhauses der Besucherinnen.

Wie das Kapitel 11 gezeigt hat, 1ost das Tribal Museum nostalgische Empfin-
dungen und Selbstvergewisserungsvorginge bei seinen Besucher*innen aus. Da-
zu gehoren Fragen wie: Wo liegen unsere Wurzeln? Was ist das wahre Indien? Wie
konnen wir das Gute unserer Vergangenheit in unser heutiges Leben hiniiberretten
und darin einbauen? Solche Fragen werden angestofRen von den rapiden Umgestal-
tungsprozessen im Land, die eine starke Migrationsbewegung von den Dérfern in
die Stidte auslosen und Alltag und Leben in den Stidten selbst tiefgreifend veran-
dern.

Der kanadisch-britische Autor Doug Saunders prognostiziert in seinem Buch
»Arrival City« fiir unser Jahrhundert die endgiiltige Verschiebung vom dorflichen
Leben und der Einkommensquelle Landwirtschaft hin zur Stadt und urbanen Le-
bens- und Arbeitsformen (Saunders 2011). Damit kommen neben sozialen auch gra-
vierende kulturelle Veranderungen auf Regionen zu, in denen z.Z. noch grofRe Be-
volkerungsteile in traditioneller Weise in Dorfern leben. Saunders deutet diese Ent-
wicklung positiv hinsichtlich sozialer Dynamiken und gesteigerter Innovation. In
Indien wird jedoch auch eine lebhafte Diskussion dariiber gefiihrt, wie das soziale
Gefiige des Landes und die konkreten Lebensbedingungen der Einzelnen von diesen
Veridnderungen betroffen sein werden. Prominente skeptische Stimmen, wenn auch
inihren politischen Akzentuierungen sehrverschieden, sind in diesem Diskurs etwa
Ashis Nandy und Arundhati Roy. Aber auch die politische Karriere der rechtskonser-
vativen hindu-nationalistischen Bharatiya Janata Party (BJP) hat nicht zuletzt mit

13.02.2026, 21:52:18.


https://doi.org/10.14361/9783839464496-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

17. Das MP Tribal Museum Bhopal - ein Modell fiir andere Museen?

Verunsicherungen durch eine historische Transformation und mit dem Bediirfnis
nach Selbstvergewisserung zu tun. Meine Interviewpartner*innen in Bhopal the-
matisieren dies vor allem in Blick auf das Verhiltnis von Tradition und urbanem Le-
ben, die Suche nach dem »wahren« Indien und das gewandelte Verhiltnis zwischen
den Generationen (besonders das Schicksal der intergenerationellen Autoritit).

Das Bediirfnis nach Selbstvergewisserung, das einhergeht mit einem ver-
stirkten Interesse an der Vergangenheit, stellt ein grof3es Potential fiir Museen in
Siuidasien oder dhnlichen Regionen mit starken inneren Migrationsbewegungen
dar. Andere kulturelle Produzent*innen haben diese Bediirfnisse bereits erkannt.
Aber wihrend die Film- oder Fernsehindustrie sich sentimental und verklirend mit
der Vergangenheit beschiftigen oder RKKs propagandistische Versionen histori-
scher Zusammenhinge anbieten, kann das Museum ein Ort zu sein, an dem Fragen
der Selbstvergewisserung durch Tradition und Geschichte informativ, inklusiv
und auf komplexe Weise verhandelt werden. Die Interviews im Tribal Museum
zeigen, dass viele der starken und positiven Emotionen des Publikums dem Emp-
finden entspringen, dass seine Bediirfnisse nach Selbstvergewisserung, positiven
Traditionen, biografischen Ankniipfungsméglichkeiten und Stirkung intergenera-
tioneller Autoritit hier befriedigt werden. Vor allem in den Aneignungsmustern der
»Affektiven Aufladung« und der »Biografischen Aufwertung« finden sich diese Mo-
tivationsquellen. Das Tribal Museum begegnet einem solchen Publikumsinteresse,
ohne dabei seine Rolle als »teller of truth« (Kavita Singh) zu kompromittieren. Das ist
nicht zuletzt wichtig fiir die Integritit jener Aneignungsprozesse, die von anderen
Motivationen und anderen Facetten der Museumserfahrung bestimmt sind. So
werden z.B. die Erfahrungen solcher Besucher*innen, die sich das Museum durch
»Kognitive und produktive Rezeption« aneignen (d.h. durch Lernen, kognitive
Mitnahme oder Entwicklung von Kompetenzen) nicht beeintrichtigt.

Natiirlich kann das Tribal Museum mit seinem spezifischen Ausstellungs-
schwerpunkt und seinen kuratorischen Besonderheiten nur bedingt als Blaupause
fiur andere Museen dienen. Dennoch ist es ein Beispiel dafiir, wie man durch die
Einstellung auf lokale Gegebenheiten und auf das einheimische Publikum neue
Relevanz fiir die Institution Museum erlangen kann. Es bietet damit viele Anregun-
gen, die Museen helfen konnen, ihre Funktion in der Gesellschaft zu stirken und
auszubauen. Voraussetzung dafiir ist jedoch eine grofiere Offenheit auf Seiten der
Museumsleitung, wenn es um die Beziehung zu ihren Besucher*innen und ihre
Rolle in der Schaffung und Gestaltung der Museumsrealitit geht.

Die Ergebnisse meiner Arbeit zeigen, wie bereit Besucher*innen fiir eine ande-
re Beziehung und Konversation mit der Institution Museum sind, wenn sich diese
nicht primir in Verboten und Anweisungen ausdriickt. Angefangen von den sorgfil-
tig strukturierten To-do-Listen fiir das Management tiber das Verlangen nach ho-
heren Eintrittspreisen und den Ideen fiirs Marketing bis hin zu konkreten Hilfs-
angeboten zeigt sich aus den Publikumsiufierungen, dass die Besucher*innen den

13.02.2026, 21:52:18.

295


https://doi.org/10.14361/9783839464496-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

296

Teil Ill: Empirische Untersuchung

Erfolg der Institution als gemeinsames Unternehmen verstehen, zu dem sie beitra-
gen wollen. Die Stirke des Managements des Tribal Museums ist es, dass es diese
Anregungen nicht nur zur Kenntnis nimmt (jeden Abend wird das Gastebuch ausge-
wertet), sondern, wenn moglich, auch zeitnah umsetzt (wie z.B. durch die Abschaf-
fung der Kinderarbeit in der Kantine oder das Entfernen von verletzungsgefihrli-
chen Nagelbrettern als Objektbegrenzung). Das alles signalisiert den Besucher*in-
nen, dass sie als Partner*innen wahrgenommen werden und nicht, wie im Kapitel 3
anhand der kolonialen und postkolonialen Geschichte des Museums und seiner ein-
heimischen Besucher*innen herausgearbeitet, als weisungsbediirftig und defizitar.

Die Bereitwilligkeit der Besucher*innen, mit mir ein Gesprich tiber ihre Erfah-
rungen im Museum zu fithren, ist selbst ein Beispiel fiir diese Stirkung und Ak-
tivierung des Publikums. Die Vielfalt an Informationen und Anregungen, die den
Gesprichen zu entnehmen sind, unterstreicht, wie wichtig empirische Forschung
in diesem Bereich ist. Wie in meiner Einleitung gezeigt, gibt es bisher nur weni-
ge Arbeiten, die das Potential der Besucher*innen fiir das Management der Muse-
en oder das Verstindnis der Institution in dieser Region nutzbar machen. Empiri-
sche Publikumsforschung in Museen ist bisher ein weitgehend unbearbeitetes Feld,
mit wenig Fallbeispielen und wenig methodischer Klarheit. Sie wird eine lohnende
Aufgabe fiir kiinftige Museumspraktiker*innen und Forscher*innen dieser Region
sein. Das vorliegende Buch soll einen ersten Schritt in diese Richtung gehen.

13.02.2026, 21:52:18.


https://doi.org/10.14361/9783839464496-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

