9. Eine Reformulierung der Anthropologie?

Die vielfiltigen und tiefgreifenden Verinderungen im Verhiltnis von Mensch und
Technik machen neue anthropologische und ethische Ansitze notwendig. Die tech-
nologischen Entwicklungen stellen tradierte anthropologische und ethische Kon-
zepte infrage und fordern sie neu heraus. Inwiefern muss Anthropologie reformu-
liert werden? Dazu wird die Denkstrémung des sogenannten »Kritische Posthu-
manismus« vorgestellt, dessen Ansatz in besonderer Weise fiir eine Neuverhand-
lung des Menschen- und Kérperverstindnisses vor dem Hintergrund der moder-
nen Technologien geeignet ist (Kap. 9.2). Der Zugang zum Kritischen Posthumanis-
mus wird im Folgenden, womdglich iiberraschend, tiber eine kulturwissenschaft-
liche Analyse der Science-Fiction eréffnet (Kap. 9.1)."

9.1 Figurationen des Posthumanen: Von Monstern,
Superrobotern und Hybriden

Eingangs in Kap. 1 wurde das Versprechen gemacht, dass die Konzeptionen des
Trans- bzw. Posthumanen etwas Uber-Menschen aussagen. In Teil 2 wurde das
Versprechen eingeldst, indem die anthropologischen Bestimmungen des TH of-
fengelegt wurden. Nun soll ein weiteres Mal aufgezeigt werden, wie die Figuren
der Science-Fiction etwas dariiber aussagen, wie Menschsein verstanden wird.

Monster und anthropologisches Wissen: Die Monster, das sind unsere

Cohen hat Thesen zur Interpretation von Monstern in Literatur und Film formu-
liert. Darin bestimmt er den Korper des Monsters als kulturellen Kérper: »The
monster’s body is a cultural body«*. Der Korper des Monsters ist ein kulturelles
Konstrukt und eine Projektion. Er entsteht aus einer bestimmten kulturellen Si-
tuation heraus — das Monster ist buchstiblich ein »Zeit-geist«. In die monstrosen

1 Vgl. dazu auch Puzio: Helden und Monster.
2 CoHEN, Jeffrey J. (Hg.): Monster Theory. Reading Culture. Minneapolis 1996, 4. Die in engli-
schen Uberschriften gangige GroRschreibung wurde getilgt.

- 8m 14,02.2026, 07:37:3¢ Op:


https://doi.org/10.14361/9783839463055-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

326

Uber-Menschen

Koérper werden Angste, Liiste und Sehnsiichte hineinprojiziert. Diese erst erschaf-
fen das Monster. Etymologisch ist das Monster dasjenige, das etwas »zeigt«, auf
etwas »hinweist« (lat. monstrare), »mahnt« und vor etwas »warnt« (lat. monere).
Es verweist auf etwas anderes als sich selbst.> Das besondere Charakteristikum des
Monsters ist, dass es sich jeglicher Kategorisierung verweigert. Cohen hat hierfir
den Begriff der »ontologischen Liminalitit« geprigt (»ontological liminality«). Das
Monster steht an einer Schwelle und lisst sich in keine Kategorie einordnen.# Da-
mit hingt zusammen, dass in das Monster eine Differenz eingeschrieben ist: »The
monster dwells at the gates of difference«. »The monster is difference made flesh,
come to dwell among us. In its function as dialectic Other or third term supple-
ment, the monster is an incorporation of the Outside, the Beyond [...].« Welche
Alteritit in das Monster eingeschrieben wird, ist variabel, meistens sind es jedoch
kulturelle, politische, ethnische und sexuelle Differenzen.® Ein Monster kann dazu
geschaffen werden, die Grenzen des Moglichen zu bewachen: »The monster po-
lices the borders of the possible«. Beispielsweise kann es zu politischen Zwecken
bestimmte Verhaltensweisen und Handlungen verbieten. Der monstrése Grenz-
wichter (»monstrous border patrol«) kann z. B. davor warnen, ein gewisses Terri-
torium zu betreten oder etwas weiter zu erforschen.® Zugleich vermag das Mons-
ter aber auch anziehend zu wirken: »[The] fear of the monster is really a kind of
desire«. Die verbotenen Praktiken des Monsters reizen uns. Der Korper des Mons-
ters ist ein erlaubter Ort, um (Fantasien von) Aggression, Stirke, Angst, Lust und
Schmerz auszuleben. Das Monster ist abstofiend und anziehend zugleich.”

Was bringt die Analyse von Monstern bzw. von demjenigen, das in sie einge-
schrieben ist? Und was sagen sie iiber den Menschen aus? Cohen hat dies mit sei-
ner einschligigen These treffend auf den Punkt gebracht: »The monster stands at
the threshold ... of becoming«. »Monsters are our children. They can be pushed to
the farthest margins of geography and discourse, hidden away at the edges of the
world and the forbidden recesses of our mind, but they always return.«3 Wie weit
wir sie auch vertreiben, sie kehren immer wieder, denn: »The repressed, however,
like Freud himself, always seems to return.«’ Wir sind diejenigen, die die Monster

3 Ebd.

4 Ebd., 6.

5 Ebd., 7. Die in englischen Uberschriften gingige GroRschreibung wurde beim ersten Zitat
getilgt.

6 Ebd., 12f. Die in englischen Uberschriften gingige GroRschreibung wurde beim ersten Zitat
getilgt.

7 Ebd., 16f. GroRschreibung getilgt.

8 Ebd., 0. Die in englischen Uberschriften gingige GroRschreibung wurde beim ersten Zitat
getilgt.

9 Ebd., 16.

- 8m 14,02.2026, 07:37:3¢ Op:


https://doi.org/10.14361/9783839463055-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

9. Eine Reformulierung der Anthropologie?

erschaffen. Die Monster, das sind unsere. Das Monster verkérpert anthropologi-
sches Wissen: Als das Andere sagt es zugleich dariiber aus, wie das Menschsein
verstanden wird.’® Monster fordern uns auf, unsere kulturellen Annahmen zu eth-
nischer Herkunft, Gender, Sexualitit und unsere Wahrnehmung von Differenz zu
hinterfragen. »Sie fragen uns, warum wir sie erschaffen haben«:

These monsters ask us how we perceive the world, and how we misrepresented
what we have attempted to place. They ask us to reevaluate our cultural assump-
tions about race, gender, sexuality, our perception of difference, our tolerance to-
wards its expression. They ask us why we have created them.™

Monstrise Grenzgdanger
Graham fasst (Technik-)Monster, Ungeheuer, Aliens und andere Figuren der
Science-Fiction als Reprisentationen des Posthumanen auf (»representations of
the post/human«*?). Unter dem Posthumanen (»post/human«) versteht sie keine
ontologische Kategorie und kein unvermeidbares, zukiinftiges Menschsein im
Sinne eines evolutioniren Prozesses, wie der TH oder tPH es tun. Vielmehr dienen
ihr diese Reprisentationen als »interrogative Marker« zur kritischen Hinterfra-
gung der verschiedenen Berufungen auf (den Humanismus und) die »Natur des
Menschen«.3

Die Figuren des Posthumanen verweisen auf moralische Werte oder die
»ontological hygiene«, anhand derer sich in der Zukunft die Bestimmungen des
Menschen, Posthumanen oder Nicht-Menschlichen entscheiden kénnten.' Diese
»ontologische Hygiene« dichotomisiert und trennt den Menschen vom Nicht-
Menschlichen, den Organismus von der Maschine und die Natur von der Kultur.”
Graham geht dabei u. a. von Foucault aus, fiir den die »menschliche Natur« nicht
ontologisch gegeben, sondern ein Konstrukt ist, das in einem »Netzwerk von
Definition, Uberwachung und Kontrolle« entworfen wird.’® Anhand des Mons-
ters werden schon seit langer Zeit Invasion und Kontamination (z. B. durch die
politischen Feinde), Assimilationsprozesse und Identititsverlust verbildlicht. Das
Andere wird im Monster zum Unmenschlichen und Gefihrlichen. Es wird patho-
logisiert. Auf diese Weise kommen im Monster Vorurteile und Xenophobie zum
Ausdruck. In seinem Korper wird Differenz zur Abweichung (»Difference becomes

10 Vgl.ebd, 20.

M Ebd.

12 GRAHAM, Elaine L.: Representations of the Post/Human. Monsters, Aliens, and Others in Pop-
ular Culture. New Brunswick, NJ 2002, Titel.

13 Ebd., 36-37, auch 11. Eigene Ubersetzung.

14 Ebd. 13.

15 Ebd,, 35. Eigene Ubersetzung.

16 Ebd.,19. Eigene Ubersetzung.

- 8m 14,02.2026, 07:37:3¢ Op:

327


https://doi.org/10.14361/9783839463055-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

328

Uber-Menschen

deviance«). Das Monster stellt eine »Gefahr fiir Reinheit und Homogenitit« dar."”
Als Grenzwichter warnt das Monster vor dem Uberschreiten der Grenze (z. B. um
nicht von ihm angegriffen oder selbst zum Monster zu werden).’® Abweichungen
von der hegemonialen Norm sind meistens ethnische und sexuelle Minderheiten,
Frauen, politische Radikale sowie Menschen mit psychischen oder physischen
Beeintrichtigungen. Sie werden als Inhumanes inszeniert. Die Norm wird am
»white, male reasoning able-bodied subject« ausgerichtet.”

In den posthumanen Reprisentationen sind also moralische Werte, Tabus und
humanistische Vorstellungen eingeschrieben.*° Als das monstrose Andere markie-
ren sie die »fault-lines of exemplary and normative humanity«*!. Sie kénnen dazu
dienen, die Bestimmungen des Menschen zu hinterfragen. Vor dem Hintergrund
der technologischen Entwicklungen lisst sich auch heute eine Orientierungskrise
beobachten. Besonders die Fortschritte in Kiinstlicher Intelligenz und die zuneh-
mend menschenihnlicheren Roboter, die immer mehr Titigkeiten des Menschen
tibernehmen, werfen uns auf die Frage zuriick, was Menschsein itberhaupt bedeu-
tet. Was unterscheidet den Menschen (noch) von der Maschine? Oder: Was soll den

Menschen von der Maschine unterscheiden?*?

Die Analyse der heute entstehen-
den Monster, Superroboter, Technokdrper und Mensch-Maschine-Hybride sowie
vieler weiterer Figuren des Posthumanen vermag Auskunft iiber anthropologische
Bestimmungen, moralische Grenzziehungen, Angste, Sehnsiichte und Identitits-
krisen zu geben. Die normativen Implikationen konnen kritisch hinterfragt wer-
den. Die gegenwirtigen technologischen Entwicklungen polarisieren. Zum einen
werden sie als beingstigend empfunden, zum anderen euphorisch begriif3t. Auch
Technophobie wird in die posthumanen Figuren eingeschrieben. Graham bemerkt,
dass Technikingste und Technikeuphorie jedoch sogar sehr dhnlich auf Technolo-
gien projiziert werden. Technologien werden aufgewertet, indem sie vor Vulnera-
bilitit, Kontingenz und Sterblichkeit schiitzen sollen.?

Das Hauptaugenmerk soll hier jedoch auf einen weiteren Aspekt gelegt werden.
(Technik-)Monster, Vampire, Zombies und gegenwirtig besonders Superroboter,
Technikhelden, Androide und Mensch-Maschine-Hybride verfestigen als Grenz-
ginger die Grenzen und Kategorisierungen nicht nur, sondern sie machen zugleich

17 Ebd., 53. Eigene Ubersetzung.

18 Vgl. COHEN, Jeffrey ].: Monster Culture (Seven Theses). In: COHEN, Jeffrey (Hg.): Monster The-
ory. Reading Culture. Minneapolis 1996, 3—25, hier 12; Vgl. GRAHAM: Representations of the
Post/Human, 53.

19 GRAHAM: Representations of the Post/Human, 53.

20  Vgl. HERBRECHTER: Posthumanismus, 104.

21 GRAHAM: Representations of the Post/Human, 19.

22 Vgl. auch Puzio: Ent- und Begrenzung.

23 Vgl. GRAHAM: Representations of the Post/Human, 230.

- 8m 14,02.2026, 07:37:3¢ Op:


https://doi.org/10.14361/9783839463055-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

9. Eine Reformulierung der Anthropologie?

auf deren Briichigkeit und Fluiditit aufmerksam.** Sie stirken die Grenzen nicht
nur, vielmehr sind sie Hybride, sie haben die Grenze schon iiberschritten. In der
Science-Fiction verschwimmen die Grenzen zwischen Organischem und Unorga-
nischem, Mensch und Nicht-Menschlichem, Frau und Mann, natiirlich und kiinst-
lich.?® Dies gilt nicht allein fiir den Bereich der Science-Fiction. »Das Monster ist
ein Symptom fir eine epistemologisch-ontologische Krisensituation in der Kul-
tur, die sich durch das Vibrieren ihrer Grenzen und Tabus [...] erkennen lisst.«*®
Die Unterscheidung von Mensch und Tier ist zunehmend fragwiirdig geworden,
gentechnologische Experimente verfliissigen Speziesgrenzen, in der Medizin wer-
den Chimiren erschaffen, der Mensch erscheint immer mehr mechanisiert und
die technologischen Eingriffe lassen die Grenze zwischen Natur und Kultur wei-
ter fragwiirdig werden. Zuvor wurde auf die Infragestellung der Kérpergrenzen
hingewiesen. Die in den Kérper implantierten Technologien, technologische Ein-
griffe in den Korper, virtuelle Realitit und virtuelle Kérper verweigern eine klare
Einordnung, was Korper ist.?’

Das im nichsten Kapitel zu verfolgende Ziel mag unbefriedigend wirken. Ziel
wird es ndmlich nicht sein, das Monster zu zihmen. Das Monster soll ausgehalten
werden. Da es jeder Einordnung widersteht und seine Identitit durch Hybridi-
tit bestimmt ist, birgt es ein kritisches Potenzial, das der Kritische Posthumanis-
mus in Form des Cyborgs nutzt. Der Zugang iiber die Science-Fiction eignet sich
gut, um den Kritischen Posthumanismus, dessen Anliegen und dessen Figur des
Cyborgs zu verstehen. Herbrechter bezeichnet die Science-Fiction sogar als »das

posthumanistische Genre par excellence«?®.

9.2 Der Kritische Posthumanismus
9.2.1 Die Themen des Kritischen Posthumanismus

Transhumanismus, technologischer Posthumanismus und Kritischer Posthumanismus

Der Kritische Posthumanismus (KPH) muss vom TH und PH getrennt betrach-
tet werden. Er erinnert zwar vom Begriff her an den PH, méochte jedoch nicht die
menschliche Spezies, sondern das gegenwirtige (seines Erachtens humanistische)
Verstindnis vom Menschen iiberwinden. Er strebt keine Transformation des Men-
schen oder die Erschaffung eines technologischen Posthumanen an, stattdessen

24 Vgl.ebd., 12, 39.

25  Vgl. HERBRECHTER: Posthumanismus, 103.

26 Ebd., 78f.

27  Vgl. ebd,, 8of.

28  Ebd., 99 [Herv. getilgt: »das posthumanistische Genre par excellence«].

- 8m 14,02.2026, 07:37:3¢ Op:

329


https://doi.org/10.14361/9783839463055-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

330

Uber-Menschen

ein neues Menschenverstindnis.?® Sein Fokus liegt auf der Ausiibung von Kritik,
wobei die Technik ihm dabei als Kernkategorie dieser Kritik dient. Technik fungiert
nicht als Mittel (wie im TH) oder Ziel (wie im PH), vielmehr hat sie »grof3e emanzi-
patorische Kraft, sie ist der »Hintergrund, vor dem die posthumanistische Kritik
die Bithne betritt«.3° Auffillig ist seine Kritik am Humanismus, wihrend TH und
PH sich in diesem verwurzelt sehen.?' Auflerdem gibt es viele Uberschneidungen
mit dem Cyberfeminismus. Das »Kritische« im Kritischen Posthumanismus ver-
weist u. a. auch auf dessen (Literatur- und) Kulturkritik, die in der »critical and
cultural theory« sowie dem Poststrukturalismus verwurzelt sind.*

Als zentrale und erste inoffizielle Schrift des KPH gilt Donna ]. Haraways fe-
ministischer und anti-essentialistischer Essay »Cyborg Manifesto«*3 von 1985.34
Darin pragte sie die Cyborg-Figur, die charakteristisch fitr den KPH geworden ist.
Die Cyborg (Haraway verwendet die feminine Form3®) zeigt als hybrides Wesen
die Fluiditit der Grenzen zwischen Mensch und Tier, Organismus und Maschi-
ne sowie Physikalischem und Nichtphysikalischem.?® Als erste offizielle Kritische
Posthumanistin gilt N. Katherine Hayles mit ihrem Werk »How We Became Post-
human<«®? (1999). Weitere bekannte Vertreter*innen des KPH sind Rosi Braidotti,
Karen Barad, Neil Badmington, Cary Wolfe, Patricia MacCormack, Francesca Fer-
rando, David Roden, Robert Pepperell und Pramod K. Nayar.3® Haraway und Bruno
Latour konnen zwar nicht als explizite Vertreter*innen des KPH ausgewiesen wer-
den, stehen ihm aber nahe, sofern sie dessen Konzepte stark gepragt haben.®

29 Vgl. LoH: Trans- und Posthumanismus, 130f.

30 Ebd., 131.

31 Vgl.ebd,, 130.

32 Ebd., 12; HERBRECHTER: Posthumanismus, z. B. 7-8.

33 HARAWAY, Donna J.: A Manifesto for Cyborgs: Science, Technology, and Social Feminism in
the 1980s. In: HARAWAY, Donna (Hg.): The Haraway Reader. New York 2004, 7—45; Deutsche
Ubersetzung: HARAWAY, Donna J.: Ein Manifest fiir Cyborgs. Feminismus im Streit mit den
Technowissenschaften. Ubers. v. Fred Wolf. In: HAMMER, Carmen/STIE®, Immanuel (Hg.): Ha-
raway: Die Neuerfindung der Natur. Primaten, Cyborgs und Frauen. Frankfurta. M./New York
1995, 33—72.

34 Vgl LoH: Trans- und Posthumanismus, 152.

35 Im Folgenden wird die feminine Form von Haraway bernommen. AufRerdem wird dadurch-
die Cyborg als Figur des KPH unterscheidbar von dem zuvor behandelten technologischen
Cyborg in seiner maskulinen Form (Kap. 2).

36  Vgl. HARAWAY: Manifest fiir Cyborgs, 36—39.

37  HAYLES: How We Became Posthuman.

38  Vgl. LoH: Trans- und Posthumanismus, 130-134.

39 Vgl.ebd., 146.

- 8m 14,02.2026, 07:37:3¢ Op:


https://doi.org/10.14361/9783839463055-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

9. Eine Reformulierung der Anthropologie?

Die in Kap. 2 aufgefiihrte Tabelle (Tab. 1) kann also nun - erneut ausgehend von
Loh, jedoch modifiziert und weiterentwickelt*® — durch den KPH erweitert werden
(vgl. Tab. 2 am Ende dieses Kap.).

Die Themen des Kritischen Posthumanismus

Vertreter*innen des KPH bemiihen sich im Kontext der neuen Technologien um ei-
ne Dekonstruktion der Dichotomien von Mann und Frau, Mensch und Tier, Mensch
und Maschine, Natur und Kultur, Mensch und Maschine.** Hiufige Referenzpunk-
te sind Foucaults »Die Ordnung der Dinge« (1971), Derridas Essay »Das Ende des
Menschen« (»Les fins de 'homme«) (1968), Lyotards »Das postmoderne Wissen«
(1979), Lacan, Baudrillard und Althusser. Kritische Posthumanist*innen fithren die
Ansitze und Themen des Poststrukturalismus, des Feminismus, der Postmoderne
und die Methode der Dekonstruktion fort. Sie kritisieren sie aber auch, z. B. wer-
fen sie ihnen Anthropozentrismus vor oder sehen in ihnen reine Sprachkritik, statt
Realitit aufierhalb sprachlicher Grenzen zu suchen.**

Loh ordnet dem KPH fiinf Themen und Motive zu.*® Ein zentrales Motiv ist die
Kritik am Humanismus. Humanistische Konzepte werden grundlegend hinterfragt,
aber nur selten wird der Humanismus im Sinne eines Anti-Humanismus vollstin-
dig abgelehnt. Vielmehr soll dieser erweitert werden. Damit in Verbindung steht
die Anthropozentrismuskritik des KPH. Der KPH kritisiert Positionen, die dem Men-
schen eine Sonderstellung gegeniiber anderen Wesen einriumen, nur dem Men-
schen Erkenntnis- und Urteilsfihigkeit zugestehen und Speziesismus vertreten.
Tiere und Nicht-Menschliches sollen als Subjekte anerkannt werden. Latour ver-
tritt ein »Parlament der Dinge«*#, in dem auch Nicht-Menschliches und unbeleb-
te Natur (z. B. Wasser, Steine) reprisentiert werden. Ein weiteres Thema ist die
Infragestellung des Essenzialismus und der philosophischen Anthropologie als Disziplin.
Kritische Posthumanist*innen lehnen es ab, den Menschen auf bestimmte Eigen-
schaften festzulegen und ihn kategorial vom Nicht-Menschlichen zu unterschei-
den. Sie machen relationale Ansitze stark, die die vielfiltigen Vernetzungen der
Relata (Subjekte und Objekte) in den Vordergrund stellen. Statt der Relata fokus-
sieren sie die Relation.

Des Weiteren iibt der KPH Kritik an den Wissenskulturen, vor allem an den Gren-
zen der wissenschaftlichen Disziplinen und der Erzeugung von Wissen und Tat-
sachen. Es wird die Kontextabhingigkeit allen Wissens betont und die Annah-

40 Vgl.ebd., 14, 31.

41 Vgl. HERBRECHTER: Posthumanismus, 70.

42 Vgl. LoH: Trans- und Posthumanismus, 132f.

43 Vgl.im Folgenden fiir die beiden nachsten Absatze: ebd., 137—162.

44  LATOUR, Bruno: Das Parlament der Dinge. Fiir eine politische Okologie. (Orig.: Politiques de
la nature) (Suhrkamp Taschenbuch Wissenschaft 1954). Berlin 2010.

- 8m 14,02.2026, 07:37:3¢ Op:

331


https://doi.org/10.14361/9783839463055-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

332

Uber-Menschen

me eines vorgingigen, ahistorischen Wissens scharf kritisiert. Braidotti fordert
die Transformation der ganzen akademisch-geisteswissenschaftlichen Landschaft.
Der KPH weist Trans-, Multi- und Interdisziplinaritit sowie grofle Methodenviel-
falt auf. Haraway und Barad beispielsweise sind beide sowohl in den Naturwis-
senschaften als auch in der Philosophie titig, was sich in ihren Werken gut erken-
nen lisst. Auflerdem scheut der KPH nicht vor Selbstkritik zuriick, sondern hin-
terfragt immer wieder seine eigenen Methoden und Konzepte. Zuletzt zeichnet
sich der KPH besonders durch seinen Appellcharakter und seine ethischen sowie gesell-
schaftspolitischen Reflexionen aus, die ihn stark vom TH und PH unterscheiden. Die
verschiedenen Theorien des KPH sind stets appellativ und rufen zu Verinderungen
in Wissenschaft, Bildung oder Gesellschaft auf. Die »Fragen der (Natur-)Wissen-
schaften« sind fiir Barad immer auch »Fragen der Gerechtigkeit«**, weil in der (na-
tur-)wissenschaftlichen Arbeit z. B. kolonialistische, rassistische und sexistische
Geschichte prisent ist. Umgekehrt betreffen die Themen der Gesellschaft, Politik
und Wirtschaft immer auch die (Natur-)Wissenschaften. Im KPH werden enge Zu-
sammenhinge von Ontologie, Empirie oder (Natur-)Wissenschaft mit der Politik
gesehen. Sein und Wissenschaft werden politisch verstanden. Im Gegensatz zum
TH und PH, die Ethik bestenfalls blofd erwihnen, sind in das Denken des KPH
ethische und gesellschaftspolitische Aspekte fundamental integriert.

9.2.2 Haraway: Die Cyborg und situiertes Wissen

Die Ansitze des KPH sind vielfiltig. Aulerdem lehnen Kritische Posthumanist*in-
nen die Einordnungen ihrer Konzepte in spezifische, eng definierte Disziplinen
und unter bestimmte Labels ab.*® Deswegen kann der Einblick in das Denken des
KPH nur exemplarisch erfolgen. Besonders gut werden die Ansitze des KPH je-
doch anhand von Haraways Konzepten der Cyborg und des »situierten Wissens«
deutlich, die den KPH grundlegend geprigt haben.

Die Cyboryg

Die Cyborg ist eine zentrale Figur des KPH, die breit rezipiert wird. Ausgehend
vom obigen Science-Fiction-Diskurs l4sst sie sich nun gut verstehen. Denn mit der
Cyborg meint Haraway gerade nicht ein zukiinftiges Menschsein als Folge eines
unvermeidlichen, evolutioniren Prozesses. Ebenfalls ist ihr Konzept nicht mit den
zuvor diskutierten Korper-Technik-Verschmelzungen gleichzusetzen (Kap. 2.3.2).
Die Cyborg reiht sich in die hybriden Figuren der Science-Fiction ein, indem sie
Grenzen (z. B. diejenige zwischen Mensch und Maschine) verwischt und die »onto-

45  LoH: Trans- und Posthumanismus, 157.
46  Vgl.ebd., 134,152-157,163.

- 8m 14,02.2026, 07:37:3¢ Op:


https://doi.org/10.14361/9783839463055-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

9. Eine Reformulierung der Anthropologie?

logical hygiene« hinterfragt.*’ »Cyborgs sind kybernetische Organismen, Hybride
aus Maschine und Organismus, ebenso Geschopfe der gesellschaftlichen Wirklich-
keit wie der Fiktion.«*® Zum einen vermag die Cyborg als kritisches Instrument
zu fungieren, um Strukturen, Hierarchien und Dichotomien offenzulegen.*® Sie
stellt somit eine epistemologische und ontologische Position dar, ist eine »politi-
sche Akteurin«®® und ethische Figur.>! Zum anderen ist sie Teil der gesellschaft-
lichen Wirklichkeit, z. B. lassen sich in der heutigen Medizin zahlreiche Cyborgs,
also Verbindungen von menschlichem Organismus mit Maschinen, ausfindig ma-
chen. Aufgrund der vielfachen Verkniipfungen von Mensch und Technik kommt
Haraway zur Schlussfolgerung: »[Wlir sind Cyborgs«.”*

Haraway stellt am Ende des 20. Jahrhunderts drei Grenzverschwimmungen
heraus, die fiir die Cyborg zentral sind. Im Blick auf z. B. Sprache, Sozialverhal-
ten oder Werkzeuggebrauch lisst sich keine klare Grenze mehr zwischen Mensch
und Tier ziehen (v. a. bei Affen) (vgl. auch Kap. 4.1.2). Genauso problematisch ist
die Trennung von lebendigem Organismus (z. B. Menschen und Tiere) und Ma-
schine geworden. Maschinen itbernehmen Aufgaben des Menschen; ihnen wer-
den menschliche Fihigkeiten und sogar Intelligenz (»Kiinstliche Intelligenz«) zuge-
schrieben. Menschliches Dasein ist im Wesentlichen an Technik gekniipft und was
von Technik und Kultur unbeeinflusst ist, lsst sich nicht mehr festlegen (damit
verschwimmt also auch die Grenze von »kiinstlich« und »natiirlich«, Kap. 4.1.2).
Auflerdem lisst sich in der Physik erkennen, wie die Unterscheidung von Physika-
lischem und Nichtphysikalischem briichig geworden ist.>® Die Cyborg als Grenzfi-
gur thematisiert diese Grenzverschwimmungen: »Mein Cyborgmythos handelt al-
so von iiberschrittenen Grenzen, machtvollen Verschmelzungen und gefihrlichen
Moglichkeiten, die fortschrittliche Menschen als einen Teil notwendiger politischer
Arbeit erkunden sollten.«>* Als weitere problematische Dichotomien nennt Hara-
way u. a. die Trennungen von Selbst und Andere, Mann und Frau, Geist und Kérper,
Realitit und Erscheinung, Natur und Kultur. Sie zeigt u. a. historisch auf, wie diese
Dualismen »systematischer Bestandteil der Logiken und Praktiken der Herrschaft
tiber Frauen, farbige Menschen, Natur, ArbeiterInnen, Tiere [waren] — kurz, der
Herrschaft iiber all jene, die als Andere konstituiert werden [...].«>>

47  GRAHAM: Representations of the Post/Human, 203.
48  HARAWAY: Manifest fiir Cyborgs, 33.

49  Vgl. WESTERMANN: Anthropomorphe Maschinen, 242.
50 Ebd.

51 Vgl. THWEATT-BATES: Cyborg Selves, 37, 40.

52 HARAWAY: Manifest fiir Cyborgs, 34.

53 Vgl.ebd., 36-39.

54  Ebd., 39.

55 Ebd., 67 [Herv.im Orig.].

- 8m 14,02.2026, 07:37:3¢ Op:

333


https://doi.org/10.14361/9783839463055-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

334

Uber-Menschen

Cyborg-Identitit: Fluide, relational, verkirpert

Die Grenzverschwimmungen konstituieren eine besondere Identitit der Grenz-
gingerin >Cyborg.. Sie verweigert eine festgelegte, eindeutige Identitit>® und wen-
det sich gegen Essentialismen und Universalismen.>” Stattdessen ist ihre Iden-
titdt »fragmentiert[], partial[] und unabgeschlossen[]«ss. Die Offenheit der Cy-
borg eignet sich besonders gut dazu, um vor dem Hintergrund der biologischen
Determinismen,®® der transhumanistischen Entwiirfe des Menschen und der Ab-
grenzungsversuche von Mensch und Maschine eine »radikale[] Unbestimmtheit«®®
des Menschen starkzumachen. Die Cyborg kann »subversives Potential besitzen,
indem sie dazu auffordert, »jeder Reontologisierung des Menschen zu widerste-
hen«. %!

Die Identitit der Cyborg ist wesentlich relational verfasst. Die Cyborg braucht
Verbundenheit und Beziehungen - sie ist »needy for connection«®*
Kontakt«®?. »This ontology is one in which the posthuman subject is embedded
in multiple, overlapping, shifting relationships, with both human and nonhuman

, »stichtig nach

partners.«®* Besonders hebt Haraway die Verbundenheit mit nichtmenschlichen
Akteur*innen hervor. Dazu kénnen (Labor-)Tiere, Viren und Bakterien, Maschinen
und andere Gegenstinde zihlen.®® Eine wichtige Rolle spielen fiir Haraway Labor-
tiere. An Tierexperimenten wird deutlich, dass wir zum einen eine Verwandtschaft
von Mensch und Tier voraussetzen, zum anderen sie aber verneinen, um beliebig
tiber die Tiere verfugen zu konnen:

The logic of animal experimentation depends crucially but implicitly upon a
recognition of kinship between the human and the nonhuman; without such
kinship, there is nothing to learn from [them, A. P] [...]. At the same time, however,
a denial of kinship often functions as the rationalization for the morality and

necessity of nonhuman animal experimentation.®®

56  Vgl. GRAHAM: Representations of the Post/Human, 205.

57  Vgl. THWEATT-BATES: Cyborg Selves, 37.

58 HAMMER, Carmen/STIEB, Immanuel: Einleitung. In: HAMMER, Carmen/STIEB, Immanuel
(Hg.): Haraway: Die Neuerfindung der Natur. Primaten, Cyborgs und Frauen. Frankfurta. M./
New York 1995, 9-31, hier 30.

59  Vgl. Rur: Uber-Menschen, 282.

60 Ebd., 28s.

61 Ebd., 286.

62  HARAWAY: Manifesto for Cyborgs, of.

63  HARAWAY: Manifest fiir Cyborgs, 36.

64  THWEATT-BATES: Cyborg Selves, 144.

65  Vgl. HAMMER/STIER: Einleitung, 20.

66  THWEATT-BATES: Cyborg Selves, 39.

- 8m 14,02.2026, 07:37:3¢ Op:


https://doi.org/10.14361/9783839463055-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

9. Eine Reformulierung der Anthropologie?

»They are us insofar we can learn from them and their bodies; they are not us, so we
can do what's necessary to their bodies in order to learn from them.«*’ Haraway
driickt ihre Verbundenheit und Verwandtschaft aus, indem sie die OncoMouse®®
als ihre Schwester bezeichnet: »OncoMouse™ is my sibling, and more properly,
male or female, s/he is my sister.«® Sie setzt sich dafiir ein, dass der Mensch sich
seine Verwandtschaft mit dem Tier eingesteht.”® Die Welt der Cyborg kann fiir
eine Wirklichkeit stehen, »in der niemand mehr seine Verbundenheit und Nihe
zu Tieren und Maschinen zu fiirchten braucht und niemand mehr vor dauerhaft
partiellen Identititen und widerspriichlichen Positionen zuriickschrecken muf3«.”
Die transhumanistische Idee des Animal Enhancement bzw. Animal Uplifting (Kap.
2.2.4) verschirft hingegen die Unterscheidung von Mensch und Tier, indem es die
Transformation des Tiers am Menschen (bzw. der Vernunft) ausrichtet und letzt-
lich auf eine Angleichung des Tiers an den Menschen zielt.”*
Auffillig ist, dass die OncoMouse selbst eine hybride Figur ist:

OncoMouse™ is simultaneously a laboratory animal, transgenic species and
biotechnological commodity. As such, [..] this little rodent may occupy a variety
of categorical and discursive spaces. As a creature of technologized and commer-
cialized biology, OncoMouse™ straddles the boundaries of science, business and

nature, to defy definitions that depend on their purity and discreteness.”

Die Cyborg bleibt als hybride Figur also nicht allein. Vielmehr begegnen bei
Haraway eine Fiille solcher Figuren, die die »ontological hygiene« herausfordern:
»[S]limians, cyborgs and women [...] are smonstrous« in that they destabilize evolu-
tionary, technological and biological hierarchies that serve to privilege the rational
male subject.«”*

Des Weiteren ist die Identitit, die an der Cyborgfigur illustriert wird, eine ver-
korperte. Der Korper wird nicht wie im TH oder technologischen Konzepten ausge-
blendet. Die Hybriditit der Cyborg ist gerade eine materielle und vielfach verkér-
perte. Mittels ihrer Hybriditit thematisisiert sie nimlich die »multiple possibilities

67 Ebd.

68 Die OncoMouse ist eine Labormaus, die gentechnisch modifiziert und patentiert worden ist.
Mit dem Trademark-Symbol verweist Haraway auf die Vermarktung des Lebens.

69 HARAWAY, Donna J.: FemaleMan®©_Meets_OncoMouse™: Mice Into Wormholes: A Techno-
science Fugue in Two Parts. In: HARAWAY, Donna (Hg.): Modest_Witness@Second_Millen-
nium.FemaleMan©_Meets_OncoMouse™. Feminism and Technoscience. New York/London
22018, 49-118, hier 79.

70  Vgl. THWEATT-BATES: Cyborg Selves, 105.

71 HARAWAY: Manifest fiir Cyborgs, 40.

72 Vgl. THWEATT-BATES: Cyborg Selves, 100—106.

73 GRAHAM: Representations of the Post/Human, 33.

74  Ebd, 60.

- 8m 14,02.2026, 07:37:3¢ Op:

335


https://doi.org/10.14361/9783839463055-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

336

Uber-Menschen

of embodiment«.”® Sie riickt die »ontologically confusing bodies«”® in den Vorder-
grund. Haraways neuer Materialismus nimmt nicht nur das Embodiment in den
Blick, sondern auch die Unterschiede zwischen den Korpern. Beispielsweise sind
Frauen anders verkorpert als Minner, aber auch Frauenkdrper untereinander sind
verschieden.”” »The cyborg’s hybrid embodiment is not a generic universality, but
a specificity, and a multiciplity.«”8

Grenziiberschreitung geniefSen und Grenzen neu konstruieren

Wihrend sich das Verhiltnis von Organismus und Maschine in der Vergangenheit
vielmehr als ein »Grenzkrieg« gezeigt hat,”® fiirchtet sich die Cyborg nicht vor der
Grenziiberschreitung und feiert sie. »[Wlhy is it that Haraway can celebrate the bre-
ach of these boundaries, while others perceive only ontological threat?«®° Grenzen
zu verwischen, heifdt jedoch nicht, alle Grenzen aufzuheben. Stattdessen plidiert
Haraway fiir deren Neukonstruktion.8! Verantwortungsbewusst sollen bestehende
Grenzen verandert, neue soziale Praktiken entwickelt und neue Grenzen gezogen
werden.%? Thr geht es also um beides zugleich: »die Verwischung dieser Grenzen

zu genieflen und Verantwortung bei ihrer Konstruktion zu itbernehmen«®3.

Situiertes Wissen

Wissen ist bei Haraway kontingent, geschichtlich geworden, gebunden an Kon-
texte und interpretativ.®* Was als Wissen gilt, wird durch Machtverhiltnisse ein-
geschrinkt, aber auch moglich gemacht. Die Erzeugung von Wissen ist insofern
»ein unentrinnbar politischer Prozefd«. Fiir Haraway ist Wissenschaft wie fiir La-
tour letztlich »die Fortsetzung der Politik mit anderen Mitteln«.® Demzufolge sind
Korper, Organismus, Natur, Mensch, Tier und Maschine nicht vorgingig gegeben,

75  THWEATT-BATES: Cyborg Selves, 8of.

76~ HARAWAY, Donna J.: Fetus: The Virtual Speculum in the New World Order. In: HARAWAY,
Donna (Hg.): Modest_ Witness@Second_Millennium.FemaleMan©_Meets_OncoMouse™.
Feminism and Technoscience. New York/London 22018, 173212, hier 186 [Herv. getilgt:
»ontologically confusing bodies«]; auch zit. v. THWEATT-BATES: Cyborg Selves, 80.

77 Vgl. THWEATT-BATES: Cyborg Selves, 81.

78  Ebd.

79  HARAWAY: Manifest fiir Cyborgs, 34f.

80 THWEATT-BATES: Cyborg Selves, 21.

81  Vgl. WESTERMANN: Anthropomorphe Maschinen, 244.

82  Vgl. THWEATT-BATES: Cyborg Selves, 36; Vgl. WESTERMANN: Anthropomorphe Maschinen,
244.

83  HARAWAY: Manifest fiir Cyborgs, 35 [Herv. im Orig.].

84  Vgl. HAMMER/STIER: Einleitung, 22.

85 Ebd.,18.

- 8m 14,02.2026, 07:37:3¢ Op:


https://doi.org/10.14361/9783839463055-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

9. Eine Reformulierung der Anthropologie?

vielmehr ist das Wissen iiber sie diskursiv erzeugt. Sie werden genauso wenig wie
Zellen und Viren in der Biologie einfach »entdeckt«, sondern sind gemacht.®

Mit dem Konzept des »situierten Wissens«®7 betont sie zusitzlich (zur Kontin-
genz und Kontextualitit des Wissens) »die historische Spezifizitit und Verbind-
lichkeit von Wissen sowie dessen Verbundenheit mit einer Welt raumzeitlicher
Kt')rper«.88 Das bedeutet, dass Haraway Nicht-Menschliches wie (Labor-)Tiere, Ma-
schinen, alle Gerite und Wissensobjekte als Akteur*innen des Konstruktionspro-
zesses versteht. Sie schreibt ihnen »produktive[] Aktivitit« zu: Sie bringen eben-
falls (wie Menschen und speziell Wissenschaftler*innen) Bedeutungen hervor und
sind in diesem Sinne »>performattiv<«.89 »Situiertes Wissen entsteht [...] aus einem
Interaktionsprozefd materiell-semiotischer Akteurlnnen [..].«’® »Wissen ist [also,
A. P.] das Ergebnis eines Interaktionsprozesses, in den die Aktivitit aller Beteilig-
ten, einschlieflich die der Wissensobjekte, eingeht.« Haraway vermeidet auf diese
Weise nicht nur einen Anthropozentrismus, sondern schreibt auch den Kérpern ei-
ne zentrale Rolle zu. Die Aktivitit im Konstruktionsprozess und der Diskursbegrift
basieren nicht lediglich auf »sprachlich vermittelte[n] Handlungen und Praktiken«:
»[Dlas Verhiltnis von Diskurs, Sprache, Korper und Referentialitit [muss] so re-
formuliert werden [...], dafd Wissen immer als Verkniipfung von Kérpern und Be-
deutungen gedacht wird.«*! Damit wird die Dichotomisierung des »erkennenden
Subjekt[s]«, dem allein die »Bedeutungen und Materie erzeugende[] Aktivitit« zu-
gesprochen wird und des Kérpers, der nur »Rohstoff fir [...] [die] Aneignung einer
als passiv vorgestellten Natur« ist, gebrochen.?*

Allerdings sind Korper bei Haraway nicht ausschlieflich diskursiv hervorge-
bracht. Weder sind sie dem Diskurs vorgingig noch sind sie lediglich Ergebnis des
Diskurses.”® Stattdessen haben sie eine »eigene Dichte und Massivitit«®*. Zuvor
wurde z. B. auf die Widerstindigkeit des Korpers hingewiesen (Kap. 5.2.2). Am
Beispiel von Tieren in der Verhaltensbiologie wird besonders gut deutlich, dass sie
weder

86 Vgl.ebd., 19; Vgl. HARAWAY: Biopolitik, 170.

87  Dieswir dargelegt in Haraways Aufsatz: HARAWAY, Donna ).: Situiertes Wissen. Die Wissen-
schaftsfrage im Feminismus und das Privileg einer partialen Perspektive. In: HAMMER, Car-
men/STIEB, Immanuel (Hg.): Haraway: Die Neuerfindung der Natur. Primaten, Cyborgs und
Frauen. Frankfurt a. M./New York 1995, 73-97.

88  HAMMER/STIER: Einleitung, 22.

89 Ebd, 20.
90 Ebd, 21.
91  Ebd, 20-22.
92 Ebd, 21.

93 Vgl ebd,, 20f.
94 Ebd, 21.

- 8m 14,02.2026, 07:37:3¢ Op:

337


https://doi.org/10.14361/9783839463055-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

338

Uber-Menschen

nur pradiskursive Kérper [sind], die darauf warten, irgendeine diskursive Praktik
zu bestdtigen oder zu widerlegen, noch sind sie leere Flachen, die nur auf die kul-
turellen Projektionen der Menschen warten. Tiere sind aktive Teilnehmer der Kon-
stitution von wissenschaftlichem Wissen. Geht man von den Zielen der Biologln-
nen aus, so leisten Tiere Widerstand, sie ermdglichen, durchkreuzen und schran-
ken diese ein, sie sind engagiert und zeigen etwas. Sie handeln und bringen Be-
deutungen hervor [..]. Tiere in der Verhaltensbiologie sind nicht transparent, sie
besitzen ihre eigene Dichte.>

Wie kommt es bei Haraway zur Objektivitit? Objektivitit wird »nicht durch bloRRe
Addition von Einzelperspektiven zu einem abgeschlossenen Standpunkt erlangtc,
»sie ist nur im Rahmen einer Strategie der kritischen Positionierung denkbar, die
die Artikulation von Differenzen, die Anerkennung von Heterogenitit und das Ein-
gehen solidarischer Biindnisse anstrebt«. »Verkdrpertes Wissen, partiale Perspek-
tive, kritische Positionierung und Ubersetzung zwischen heterogenen Positionie-
rungen« gehoren zu den zentralen Bestandteilen von Haraways »Wissenschafts-
praxis«.%® Es geht ihr im Wesentlichen um Solidaritit — z. B. im Sinne »bewuf3ter
Koalition, Affinitit und politischer Verwandtschaft«®’ — und um Verantwortung:
»Verantwortung fiir die eigenen Darstellungen der Welt« und »fiir die eigenen Stra-
tegien der Verortung«®s.

9.3 Ein neues Menschen- und Korperverstandnis

Neue anthropologische Ansitze

Der KPH formuliert weder eine einheitliche Position noch befuirwortet er feste
Theorien und Labels (Kap. 9.2.2). Auch Haraway merkt an: »Cyborgs verspiiren kei-
nen Drang, eine umfassende Theorie zu produzieren [..].<*? Deswegen soll hier
vom KPH keine systematische, eindeutige Theorie der Anthropologie abgeleitet
werden. Dennoch bietet der KPH mannigfaltige Ansatzpunkte, um das Menschen-
und Korperverstindnis in der Postmoderne und vor dem Hintergrund der moder-
nen Technologien neu zu gestalten. Viele dieser Aspekte konnen zugleich als po-
sitive Gegenkonzeptionen zum transhumanistischen Menschen- und Kérperver-
stindnis gedeutet werden.

95  HARAWAY, DonnaJ.: Primate Visions. Gender, Race, and Nature in the World of Modern Sci-
ence. New York 1989, Kap. 12. Ubers. nach: HAMMER/STIEB: Einleitung, 22.

96  HAMMER/STIER: Einleitung, 26.

97  HARAWAY: Manifest fiir Cyborgs, 42.

98  HAMMER/STIER: Einleitung, 26.

99  HARAWAY: Manifest fiir Cyborgs, 71.

- 8m 14,02.2026, 07:37:3¢ Op:


https://doi.org/10.14361/9783839463055-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

9. Eine Reformulierung der Anthropologie?

Eine Stirke des KPH ist seine Trans-, Multi- und Interdisziplinaritit. Anthro-
pologie kann nur als ein multidisziplinires Projekt betrieben werden, das sich nicht
auf nur eine Methode und eine Disziplin beschrinken kann. Anthropologie kann
sich durch neue Formen und Methoden immer wieder neu ausprobieren. Haraway
hat z. B. den Mythos und die Ironie fiir die Anthropologie neu erschlossen.'® Dar-
iiber hinaus sind weitere Formen der Narration denkbar, die fiir die Anthropologie
fruchtbar gemacht werden kénnen. Uberdies stellt der KPH die enge Verkniipfung
von Wissen und (Natur-)Wissenschaft mit Gerechtigkeit, Verantwortung und Po-
litik heraus.

Die Figur der Cyborg plidiert dafiir, Grenzverschwimmungen und Hybriditit
wahrzunehmen. Dazu gehéren das Hinterfragen von Dualismen, klaren Grenzen
und eindeutigen Kategorisierungen. Wie in Kap. 8 gezeigt worden ist, lassen sich
vielfache Verbindungen von Mensch, Kérper und Technik feststellen. Und die Gren-
ze von »belebt« und »unbelebt« ist nicht so scharf, wie man vermuten mag. Die Cy-
borg betreibt keinen »Grenzkrieg«, sondern steht fir die Furchtlosigkeit gegeniiber
der Verwandtschaft des Menschen mit Tier und Maschine. Grenziiberschreitungen
und Hybriditit richten sich auflerdem gegen Essentialismus, Universalismen und
Totalisierungen.'

Eine Anthropologie, die die Cyborg ernst nimmt, kann nicht von einem festen
Eigenschaftskatalog des Menschen ausgehen. Die Cyborg kann als subversive Fi-
gur gelesen werden, die bestindig an die Unbestimmtheit des Menschen erinnert,
an seine Offenheit und Veridnderbarkeit. Die Cyborg und ihr Kérper, die sich nicht
universalisieren lassen, stehen fir eine Pluralitit der Menschen- und Kérperver-
stindnisse, die aber zugleich auch die Differenzen zwischen den Menschen und
die Unterschiede zwischen den verschiedenen Kérpern in den Blick nehmen.

Der KPH stellt einen Ansatz vor, der einen Wandel im anthropologischen Den-
ken bedeutet. Er bemiiht sich um eine Perspektive, die nicht anthropozentrisch
geprigt ist. Eine solche anthropozentrismuskritische Perspektive eignet sich be-
sonders gut vor dem Hintergrund erstens der heutigen technologischen Entwick-
lungen und der immer engeren Verbindung von Mensch und Maschine sowie zwei-
tens den Tier- und Umweltschutzbestrebungen, den Debatten um Klimawandel
und Nachhaltigkeit, die zu einem Neudenken der Beziehung von Mensch, Tier und
Mitwelt auffordern. Sie unterliuft die kategorische Unterscheidung von Mensch,
Tier, Mitwelt und Maschine, verweigert Speziesismus und ist von Verbundenheit,
Solidaritit und Verantwortung gepragt.

Eng damit verbunden ist die relationale Ausrichtung der Anthropologie. Zum
einen ist hier auf die zwischenmenschlichen Beziehungen hinzuweisen, die z. B.
im TH vernachlissigt werden. Zum anderen macht der KPH die Beziehung zu

100 Vgl ebd., 33.
101 Vgl ebd., 71.

- 8m 14,02.2026, 07:37:3¢ Op:

339


https://doi.org/10.14361/9783839463055-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

340

Uber-Menschen

Nicht-Menschlichem, zu Tieren, unbelebter Natur, Maschinen und Gegenstinden
stark. Die relationale Perspektive lisst sich auch auf das Gesundheits- und Krank-
heitsverstindnis anwenden. Gesundheit ist kein Mikro-, sondern ein Makrophi-
nomen.'®* Naturwissenschaftliche Methoden und die verschiedenen Gesundheits-
technologien (z. B. Informationstechnologien) gliedern den Menschen und dessen
Korper in verschiedene Daten auf (z. B. Herzschlag, Schritte, Blutdruck) und sug-
gerieren so eine ganzheitliche Verbesserung der Gesundheit. Gesundheit ist jedoch
kein Mikrophinomen, das sich nur dem Blick durch das Mikroskop, durch exakte
Datengewinnung und Zergliederung des Menschen in kleinste Informationen er-
schlieRt. Manche Dinge erkennt man nicht, indem man niher an sie herantritt,
sondern erst, indem man einen Schritt von ihnen weggeht. Gesundheit ist ein Ma-
krophinomen: Wir sehen Gesundheit erst durch den Blick aufs grofie Ganze — auf
die Einbettung in die Mitwelt, in zwischenmenschlichen Beziehungen und soziale
Anerkennungsprozesse, auf persénliches Wohlbefinden.'®?

Des Weiteren wird im KPH die Dichotomisierung von Natur und Kultur aufge-
hoben, die besonders (aber nicht nur) fiir die Neuzeit bedeutsam gewesen ist. Im
TH wurde diese Dichotomie auch festgestellt (z. B. Kap. 4.1). Haraway kritisiert,
dass Natur verobjektiviert und als passiv verstanden wird, wihrend der Mensch
ihr als aktives, handelndes Subjekt gegeniiber gestellt wird. Statt in wechselsei-
tiger Abhingigkeit wird das Naturverhiltnis im Modus der Herrschaft entworfen,
im Sinne von Aneignung, Verfigbarmachen und Unterwerfung. Haraway hingegen
sieht in der Natur eine Konstruktion zahlreicher menschlicher und nicht-mensch-
licher Akteur*innen, die eine eigene Aktivitit hat.'®

Eine Besonderheit der Ansitze des KPH sind deren enge Verkniipfung von An-
thropologie und ethischen Uberlegungen. Normative Implikationen und machtvol-
le Einschreibungen werden aufgedeckt und umformuliert. Mit Graham lasst sich
fragen: »In whose image?«'® Nach welchem Bilde werden die Figurationen des
Posthumanen (in der Science-Fiction) oder heutige Technologien entworfen? »To
ask >in whose image« [...] is [...] also to consider what — and who - is denied a place

in these projects.«°®

What kind of agenda is at work? What kind of representations of being post/hu-
man are favoured, and whose voices and experiences are muted? The power of

102 Das Bild ist dem neurowissenschaftlichen-phanomenologischen Konzept von Fuchs ent-
lehnt, der es jedoch ganz anders verwendet, indem er es auf die Frage nach Bewusstsein
und Ceist bezieht: Vgl. FucHs: Lebendiger Geist, 149.

103 Puzio/FiLipovié: Personen als Informationsbiindel?.

104 Vgl. HAMMER/STIER: Einleitung, 27, 30f.

105 GRAHAM: Representations of the Post/Human, 123.

106 Ebd., 61.

- 8m 14,02.2026, 07:37:3¢ Op:


https://doi.org/10.14361/9783839463055-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

9. Eine Reformulierung der Anthropologie?

sectional interest to construct models of human universals in the name of scien-
tific objectivity is, therefore, another element of [the] enquiry into the politics of

representations of the post/human.'®’

Auf diese Weise kénnen normative Implikationen, z. B. sexistische, speziesistische
oder rassistische Annahmen herausgestellt werden.®
Im Folgenden soll die Neuaushandlung des Menschen- und Kérperverstind-

nisses anhand von drei Schlaglichtern dargestellt werden:

Kdrper — neu zu verhandeln

Wie lassen sich die Ansitze des KPH fiir das Korperverstindnis fruchtbar machen?
Ankniipfend an Foucault verweigert der KPH die Annahme einer vorgingigen »Na-
tur des Menschen« oder eines urspriinglichen, natiirlich gegebenen Kérpers. »Kor-
per als Wissensobjekte sind materiell-semiotische Erzeugungsknoten. Ihre Gren-
zen materialisieren sich in sozialer Interaktion.« Was als Korper gilt und alles Wis-
sen iiber den Korper wird auf vielfache Weise hervorgebracht:

Die verschiedenen konkurrierenden biologischen Kdrper entstehen an einem
Schnittpunkt, wo sich biologisches Forschen, Schreiben und Veroffentlichen,
medizinische und andere kommerzielle Praktiken, eine Vielfalt kultureller Pro-
duktionen — einschlieflich der verfiigbaren Metaphern und Erzdhlungen — und

Technologien wie Visuaisierungstechnologien [sic'] iiberlagern [..]."%°

Hier finden sich alle in der Untersuchung (Teil II und III) diskutierten Akteur*in-
nen und Praktiken wieder: Technologien, (Natur-)Wissenschaft, Kultur und Gesell-
schaft, kommerzielle Strategien, Metaphern (z. B. die Maschinen- und Computer-
metapher) und Narrationen - sie alle bringen gemeinsam den Kérper hervor und
bestimmen, was Korper ist. Haraway illustriert am Beispiel des Immunsystems,
wie dieses die Grenzen eines Organismus festlegt und das Verstindnis von Gesund-
heit und Krankheit grundlegend pragt. Dabei sind in der Semantik der Immun-
biologie Begriffe wie Verteidigung oder Invasion gingig (z. B. das »Eindringen«
von »Fremd«-Korpern, die »Abwehr« des Immunsystems, die »Bekimpfung« einer
Krankheit), die auf Kolonialgeschichte zuriickzufithren sind, in der die fremden
Kérper der Kolonisierten mit Krankheit und Verschmutzung assoziiert wurden.®

Nicht nur in der Figur der Cyborg, sondern auch in Automaten, Robotern, Pro-
thesen und anderen Korpertechnologien wird das Verhiltnis zwischen Kérper und
Technik ausgehandelt.™ In der Untersuchung der Maschinengeschichte (Kap. 4.2)

107 Ebd., 111 [Herv. getilgt: »the politics of representations«].
108 Puzio: Digital and Technological Identities.

109 HARAWAY: Biopolitik, 171.

110 Vgl ebd.,170,189—192.

111 Vgl. WESTERMANN: Anthropomorphe Maschinen, 268.

- 8m 14,02.2026, 07:37:3¢ Op:

341


https://doi.org/10.14361/9783839463055-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

342

Uber-Menschen

ist bereits deutlich geworden, dass z. B. in Automaten und Robotern kultur- und
zeitabhingige Konzepte von Korper, Materie und Leben eingeschrieben sind. »Au-
tomaten und Roboter sind Medien der Verhandlung [..].<'** Sie sind »kulturelle
Formationen, aus denen sich Riickschliisse auf akute und aktuelle Konzeptionen
und Vorstellungen von Kérpern und Maschinen ableiten lassen<*3. Am Beispiel der
Prothese wurde aufgezeigt, wie sich hier Normierungen, kulturelle und technische
Formationen des Korpers feststellen lassen (Kap. 5, 8). Automaten, Roboter, Pro-
thesen und verschiedene Korpertechnologien sind allerdings immer beides, Frage
und Antwort, zugleich. Zum einen konnen sie als Frage nach der Korpervorstellung
(einer bestimmten Zeit, in einer spezifischen Kultur und vor dem Hintergrund be-
sonderer historischer Ereignisse) gelesen werden, zum anderen bieten sie schon
eine Antwort darauf."** Auf den Antwortcharakter dieser Technologien wurde be-
reits ausfithrlich eingegangen (z. B. Kap. 8), sie sollen hier jedoch auch als Fragen,
als Orte der Neugestaltung und Aushandlung stark gemacht werden. Die Technolo-
gien und verschiedenen Kérper-Maschine-Anniherungen erdffnen Riume, um Kon-
zepte von Mensch und Korper neu zu verhandeln.™ Sie bieten also nicht nur Ant-
worten, die u. a. mit der Methode der Dekonstruktion ermittelt werden kénnen,
sondern ihre Antwort verweist stets auf eine Frage zuriick, die verantwortungsvol-
le Gestaltung und Handlungsfihigkeit ermoglicht. Sie sind Fragen an uns, Fragen,
wie wir das Verhiltnis von Kérper und Technik gestalten wollen."® Auch in den
Visionen des TH wird das Verhiltnis von Mensch, Kérper und Technik verhandelt.
Die Untersuchung in Teil IT hat sich ausfithrlich damit beschiftigt, welche Antwor-
ten der TH gibt und appelliert fiir eine andere Aushandlung, als dies im TH der Fall
ist.

Die modernen Technologien kénnen so eine Chance sein, neu zu verhandeln,
was Korper bedeutet. Die Hybriditit der Cyborg weitet den Blick fiir viele Ge-
schlechter, fir queere Korper, verschiedene Hautfarben oder Menschen mit Behin-
derungen.™ Durch die modernen Technologien kommt es zu vielfiltigen Grenz-
verschwimmungen und Anniherungen von Kérper und Maschine, die eine Chan-
ce sein konnen, zu einem inklusiveren Kérperverstindnis beizutragen (statt z. B.
auf »Algorithmic Bias« zu basieren). So kann auf die Pluralitit und Diversitit von
Korpern aufmerksam gemacht werden und Technologien lassen sich als Teil des
Korpers wahrnehmen.

112 Ebd., 152.
113 Ebd., 80.
14 Vgl ebd., 152.
15 Vgl. ebd.

116  Zur theologischen Auseinandersetzung mit der Anthropologie im Kontext der Technologi-
sierung sowie dem KPH: Puzio: Digital and Technological Identities.
117 Vgl. THWEATT-BATES: Cyborg Selves, 133.

- 8m 14,02.2026, 07:37:3¢ Op:


https://doi.org/10.14361/9783839463055-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

9. Eine Reformulierung der Anthropologie?

Materie

In der Untersuchung der Maschinengeschichte stellte sich Materie ebenfalls als
»kulturell auszuhandelndes Konzept«*® heraus. Es war von einer »Ambivalenz des
Materiellen<™™ und der Kopplung von Materie mit Bewegung und Belebung die
Rede (Kap. 4.2). Auch die heutige Physik kennt verschiedene Interpretationen von
dem, was als Materie gilt."*® Der KPH wendet sich von der cartesianisch-neuzeit-
lichen Konzeption ab, die Materie als trige, passive und Naturgesetzen unterwor-
fene entwirft. Mit der Cyborg wird eine materialistische Position eingenommen.
Haraway versteht Materialitit »als strukturierende materiell-semiotische Aktivitit
innerhalb des Prozesses, in dem Korper ihre zeitlich-riumliche >Begrenzung« er-
halten«.”* Barad wehrt in dhnlicher Weise die Vorstellung einer passiven Materie
ab. Sie versteht Materie als im Werden begriffene und schreibt ihr Agency zu. Die-
se neuen materialistischen Ansitze des KPH werden auch unter den Begriff des
»Neuen Materialismus« (»New Materialism«) gefasst (z. B. Haraway, Barad, Brai-
dotti).}22

Maschine und Autonomie

Trotz der vielseitigen Anniherung von Mensch und Maschine kommt es hiufig
zu scharfen, polemischen Abgrenzungen des Menschen von der Maschine. Dies
fithrt zu Vorstellungen, in denen KI dem Menschen Arbeit »wegnimmt« oder die
Menschen ginzlich tiberfliissig macht. Maschinen werden hier als eigenstindiges,
machtvolles und stirkeres Gegeniiber imaginiert, denen der Mensch unterlegen
und hilflos ausgeliefert ist. Solche Vorstellungen griinden hiufig auf der Unkennt-
nis, was Maschinen zuzutrauen ist und kénnen durch Bildung tiber Technologien
entschirft werden. Auch der TH schiirt Angst mit dem sogenannten Kontrollpro-
blem (»the control problem«):**> Das Problem behandelt die Frage, wie Menschen
die Maschinen noch kontrollieren kénnten, wenn in der Zukunft Maschinen die
Macht iibernehmen. Bei Harari lief3en sich dhnliche Beobachtungen machen (Kap.
7). Die Eigenstindigkeit der Maschine wird also so weit radikalisiert, dass es zu
einer regelrechten Herrschaft der Maschine kommt. Eine solche Sichtweise ist fur
einen verantwortungsbewusste Umgang mit Technik nicht férderlich, weil sie die
Mitgestaltung technologischer Prozesse verhindert.

118  WESTERMANN: Anthropomorphe Maschinen, 50.

119 Ebd., 79.

120 Vgl.z. B. BAUBERGER, Stefan: Was ist die Welt? Zur philosophischen Interpretation der Physik
(KON-TEXTE 6). Stuttgart 42018, 25-76.

121 HAMMER/STIER: Einleitung, 21.

122 Vgl. HEBLER/LIGGIERI: Technikanthropologie, 16f.

123 Z.B. BosTROM: Superintelligence, 127—144.

- 8m 14,02.2026, 07:37:3¢ Op:

543


https://doi.org/10.14361/9783839463055-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

34k

Uber-Menschen

Haraway hingegen verweist auf die enge Verbundenheit mit Technik und denkt
Tier, Mensch und Maschine in Verwandtschaftskonstellationen. Wie die OncoMou-
se ihr zur Schwester wird, kénnte man ebenfalls provakant formulieren: »Meine
Schwester, die Maschine«. Dies mag befremdlich wirken, verweist aber darauf,
dass Maschinen vom Menschen gestaltet werden und deswegen keine »external
demonized force beyond our control« sind:*# »Die Maschine sind wir, unsere Pro-
zesse, ein Aspekt unserer Verkorperung. Wir kénnen fiir Maschinen verantwort-
lich sein; sie beherrschen oder bedrohen uns nicht. Wir sind fiir die Grenzen ver-
antwortlich, wir sind sie.«**> Auf diese Weise lisst sich gerade aus den Gedanken
der Maschinen als Konstrukte und Aushandlungsriume die Méglichkeit zur Ver-
antwortungsiibernahme und Autonomie ableiten. Dies gilt im Ubrigen auch fiir
die Ausfithrungen von Graham oder Ihde. Bei Letzterem wird Technik wesentlich
durch den konkreten menschlichen Gebrauch konstituiert.

124 GRAHAM: Representations of the Post/Human, 204.
125  HARAWAY: Manifest fir Cyborgs, 70 [Herv. im Orig.].

- 8m 14,02.2026, 07:37:3¢ Op:



https://doi.org/10.14361/9783839463055-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

9. Eine Reformulierung der Anthropologie? 345

Tab. 2: Transhumanismus, technologischer Posthumanismus und Kritischer Posthumanis-
mus im Uberblick

- 8m 14,02.2026, 07:37:3¢ Op:


https://doi.org/10.14361/9783839463055-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

- 8m 14,02.2026, 07:37:3¢


https://doi.org/10.14361/9783839463055-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

