
9. Eine Reformulierung der Anthropologie?

Die vielfältigen und tiefgreifenden Veränderungen im Verhältnis von Mensch und

Technikmachen neue anthropologische und ethische Ansätze notwendig.Die tech-

nologischen Entwicklungen stellen tradierte anthropologische und ethische Kon-

zepte infrage und fordern sie neu heraus. Inwiefern muss Anthropologie reformu-

liert werden? Dazu wird die Denkströmung des sogenannten »Kritische Posthu-

manismus« vorgestellt, dessen Ansatz in besonderer Weise für eine Neuverhand-

lung des Menschen- und Körperverständnisses vor dem Hintergrund der moder-

nen Technologien geeignet ist (Kap. 9.2).Der Zugang zumKritischen Posthumanis-

mus wird im Folgenden, womöglich überraschend, über eine kulturwissenschaft-

liche Analyse der Science-Fiction eröffnet (Kap. 9.1).1

9.1 Figurationen des Posthumanen: Von Monstern,
Superrobotern und Hybriden

Eingangs in Kap. 1 wurde das Versprechen gemacht, dass die Konzeptionen des

Trans- bzw. Posthumanen etwas Über-Menschen aussagen. In Teil 2 wurde das

Versprechen eingelöst, indem die anthropologischen Bestimmungen des TH of-

fengelegt wurden. Nun soll ein weiteres Mal aufgezeigt werden, wie die Figuren

der Science-Fiction etwas darüber aussagen, wie Menschsein verstanden wird.

 

Monster und anthropologisches Wissen: Die Monster, das sind unsere

Cohen hat Thesen zur Interpretation von Monstern in Literatur und Film formu-

liert. Darin bestimmt er den Körper des Monsters als kulturellen Körper: »The

monster’s body is a cultural body«2. Der Körper des Monsters ist ein kulturelles

Konstrukt und eine Projektion. Er entsteht aus einer bestimmten kulturellen Si-

tuation heraus – das Monster ist buchstäblich ein »Zeit-geist«. In die monströsen

1 Vgl. dazu auch Puzio: Helden und Monster.

2 Cohen, Jeffrey J. (Hg.): Monster Theory. Reading Culture. Minneapolis 1996, 4. Die in engli-

schen Überschriften gängige Großschreibung wurde getilgt.

https://doi.org/10.14361/9783839463055-012 - am 14.02.2026, 07:37:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463055-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


326 Über-Menschen

Körper werden Ängste, Lüste und Sehnsüchte hineinprojiziert. Diese erst erschaf-

fen das Monster. Etymologisch ist das Monster dasjenige, das etwas »zeigt«, auf

etwas »hinweist« (lat. monstrare), »mahnt« und vor etwas »warnt« (lat. monere).

Es verweist auf etwas anderes als sich selbst.3 Das besondere Charakteristikum des

Monsters ist, dass es sich jeglicher Kategorisierung verweigert. Cohen hat hierfür

den Begriff der »ontologischen Liminalität« geprägt (»ontological liminality«). Das

Monster steht an einer Schwelle und lässt sich in keine Kategorie einordnen.4 Da-

mit hängt zusammen, dass in das Monster eine Differenz eingeschrieben ist: »The

monster dwells at the gates of difference«. »The monster is difference made flesh,

come to dwell among us. In its function as dialectic Other or third term supple-

ment, the monster is an incorporation of the Outside, the Beyond […].« Welche

Alterität in das Monster eingeschrieben wird, ist variabel, meistens sind es jedoch

kulturelle, politische, ethnische und sexuelle Differenzen.5 Ein Monster kann dazu

geschaffen werden, die Grenzen des Möglichen zu bewachen: »The monster po-

lices the borders of the possible«. Beispielsweise kann es zu politischen Zwecken

bestimmte Verhaltensweisen und Handlungen verbieten. Der monströse Grenz-

wächter (»monstrous border patrol«) kann z. B. davor warnen, ein gewisses Terri-

torium zu betreten oder etwas weiter zu erforschen.6 Zugleich vermag das Mons-

ter aber auch anziehend zu wirken: »[The] fear of the monster is really a kind of

desire«. Die verbotenen Praktiken des Monsters reizen uns. Der Körper des Mons-

ters ist ein erlaubter Ort, um (Fantasien von) Aggression, Stärke, Angst, Lust und

Schmerz auszuleben. Das Monster ist abstoßend und anziehend zugleich.7

Was bringt die Analyse von Monstern bzw. von demjenigen, das in sie einge-

schrieben ist? Und was sagen sie über den Menschen aus? Cohen hat dies mit sei-

ner einschlägigen These treffend auf den Punkt gebracht: »The monster stands at

the threshold … of becoming«. »Monsters are our children. They can be pushed to

the farthest margins of geography and discourse, hidden away at the edges of the

world and the forbidden recesses of our mind, but they always return.«8 Wie weit

wir sie auch vertreiben, sie kehren immer wieder, denn: »The repressed, however,

like Freud himself, always seems to return.«9 Wir sind diejenigen, die die Monster

3 Ebd.

4 Ebd., 6.

5 Ebd., 7. Die in englischen Überschriften gängige Großschreibung wurde beim ersten Zitat

getilgt.

6 Ebd., 12f. Die in englischen Überschriften gängige Großschreibung wurde beim ersten Zitat

getilgt.

7 Ebd., 16f. Großschreibung getilgt.

8 Ebd., 20. Die in englischen Überschriften gängige Großschreibung wurde beim ersten Zitat

getilgt.

9 Ebd., 16.

https://doi.org/10.14361/9783839463055-012 - am 14.02.2026, 07:37:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463055-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


9. Eine Reformulierung der Anthropologie? 327

erschaffen. Die Monster, das sind unsere. Das Monster verkörpert anthropologi-

sches Wissen: Als das Andere sagt es zugleich darüber aus, wie das Menschsein

verstanden wird.10 Monster fordern uns auf, unsere kulturellen Annahmen zu eth-

nischer Herkunft, Gender, Sexualität und unsere Wahrnehmung von Differenz zu

hinterfragen. »Sie fragen uns, warum wir sie erschaffen haben«:

These monsters ask us how we perceive the world, and how we misrepresented

what we have attempted to place. They ask us to reevaluate our cultural assump-

tions about race, gender, sexuality, our perception of difference, our tolerance to-

wards its expression. They ask us why we have created them.11

 

Monströse Grenzgänger

Graham fasst (Technik-)Monster, Ungeheuer, Aliens und andere Figuren der

Science-Fiction als Repräsentationen des Posthumanen auf (»representations of

the post/human«12). Unter dem Posthumanen (»post/human«) versteht sie keine

ontologische Kategorie und kein unvermeidbares, zukünftiges Menschsein im

Sinne eines evolutionären Prozesses, wie der TH oder tPH es tun. Vielmehr dienen

ihr diese Repräsentationen als »interrogative Marker« zur kritischen Hinterfra-

gung der verschiedenen Berufungen auf (den Humanismus und) die »Natur des

Menschen«.13

Die Figuren des Posthumanen verweisen auf moralische Werte oder die

»ontological hygiene«, anhand derer sich in der Zukunft die Bestimmungen des

Menschen, Posthumanen oder Nicht-Menschlichen entscheiden könnten.14 Diese

»ontologische Hygiene« dichotomisiert und trennt den Menschen vom Nicht-

Menschlichen, den Organismus von der Maschine und die Natur von der Kultur.15

Graham geht dabei u. a. von Foucault aus, für den die »menschliche Natur« nicht

ontologisch gegeben, sondern ein Konstrukt ist, das in einem »Netzwerk von

Definition, Überwachung und Kontrolle« entworfen wird.16 Anhand des Mons-

ters werden schon seit langer Zeit Invasion und Kontamination (z. B. durch die

politischen Feinde), Assimilationsprozesse und Identitätsverlust verbildlicht. Das

Andere wird im Monster zum Unmenschlichen und Gefährlichen. Es wird patho-

logisiert. Auf diese Weise kommen im Monster Vorurteile und Xenophobie zum

Ausdruck. In seinem Körper wird Differenz zur Abweichung (»Difference becomes

10 Vgl. ebd., 20.

11 Ebd.

12 Graham, Elaine L.: Representations of the Post/Human.Monsters, Aliens, and Others in Pop-

ular Culture. New Brunswick, NJ 2002, Titel.

13 Ebd., 36–37, auch 11. Eigene Übersetzung.

14 Ebd., 13.

15 Ebd., 35. Eigene Übersetzung.

16 Ebd., 19. Eigene Übersetzung.

https://doi.org/10.14361/9783839463055-012 - am 14.02.2026, 07:37:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463055-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


328 Über-Menschen

deviance«). Das Monster stellt eine »Gefahr für Reinheit und Homogenität« dar.17

Als Grenzwächter warnt das Monster vor dem Überschreiten der Grenze (z. B. um

nicht von ihm angegriffen oder selbst zum Monster zu werden).18 Abweichungen

von der hegemonialen Norm sind meistens ethnische und sexuelle Minderheiten,

Frauen, politische Radikale sowie Menschen mit psychischen oder physischen

Beeinträchtigungen. Sie werden als Inhumanes inszeniert. Die Norm wird am

»white, male reasoning able-bodied subject« ausgerichtet.19

In den posthumanen Repräsentationen sind also moralische Werte, Tabus und

humanistische Vorstellungen eingeschrieben.20 Als das monströse Anderemarkie-

ren sie die »fault-lines of exemplary and normative humanity«21. Sie können dazu

dienen, die Bestimmungen des Menschen zu hinterfragen. Vor dem Hintergrund

der technologischen Entwicklungen lässt sich auch heute eine Orientierungskrise

beobachten. Besonders die Fortschritte in Künstlicher Intelligenz und die zuneh-

mend menschenähnlicheren Roboter, die immer mehr Tätigkeiten des Menschen

übernehmen, werfen uns auf die Frage zurück, was Menschsein überhaupt bedeu-

tet.Was unterscheidet den Menschen (noch) von der Maschine? Oder: Was soll den

Menschen von der Maschine unterscheiden?22 Die Analyse der heute entstehen-

den Monster, Superroboter, Technokörper und Mensch-Maschine-Hybride sowie

vieler weiterer Figuren des Posthumanen vermag Auskunft über anthropologische

Bestimmungen, moralische Grenzziehungen, Ängste, Sehnsüchte und Identitäts-

krisen zu geben. Die normativen Implikationen können kritisch hinterfragt wer-

den. Die gegenwärtigen technologischen Entwicklungen polarisieren. Zum einen

werden sie als beängstigend empfunden, zum anderen euphorisch begrüßt. Auch

Technophobie wird in die posthumanen Figuren eingeschrieben. Graham bemerkt,

dass Technikängste und Technikeuphorie jedoch sogar sehr ähnlich auf Technolo-

gien projiziert werden. Technologien werden aufgewertet, indem sie vor Vulnera-

bilität, Kontingenz und Sterblichkeit schützen sollen.23

DasHauptaugenmerk soll hier jedoch auf einenweiteren Aspekt gelegt werden.

(Technik-)Monster, Vampire, Zombies und gegenwärtig besonders Superroboter,

Technikhelden, Androide und Mensch-Maschine-Hybride verfestigen als Grenz-

gänger die Grenzen und Kategorisierungen nicht nur, sondern siemachen zugleich

17 Ebd., 53. Eigene Übersetzung.

18 Vgl. Cohen, Jeffrey J.: Monster Culture (Seven Theses). In: Cohen, Jeffrey (Hg.): Monster The-

ory. Reading Culture. Minneapolis 1996, 3–25, hier 12; Vgl. Graham: Representations of the

Post/Human, 53.

19 Graham: Representations of the Post/Human, 53.

20 Vgl. Herbrechter: Posthumanismus, 104.

21 Graham: Representations of the Post/Human, 19.

22 Vgl. auch Puzio: Ent- und Begrenzung.

23 Vgl. Graham: Representations of the Post/Human, 230.

https://doi.org/10.14361/9783839463055-012 - am 14.02.2026, 07:37:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463055-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


9. Eine Reformulierung der Anthropologie? 329

auf deren Brüchigkeit und Fluidität aufmerksam.24 Sie stärken die Grenzen nicht

nur, vielmehr sind sie Hybride, sie haben die Grenze schon überschritten. In der

Science-Fiction verschwimmen die Grenzen zwischen Organischem und Unorga-

nischem,Mensch und Nicht-Menschlichem, Frau und Mann, natürlich und künst-

lich.25 Dies gilt nicht allein für den Bereich der Science-Fiction. »Das Monster ist

ein Symptom für eine epistemologisch-ontologische Krisensituation in der Kul-

tur, die sich durch das Vibrieren ihrer Grenzen und Tabus […] erkennen lässt.«26

Die Unterscheidung von Mensch und Tier ist zunehmend fragwürdig geworden,

gentechnologische Experimente verflüssigen Speziesgrenzen, in der Medizin wer-

den Chimären erschaffen, der Mensch erscheint immer mehr mechanisiert und

die technologischen Eingriffe lassen die Grenze zwischen Natur und Kultur wei-

ter fragwürdig werden. Zuvor wurde auf die Infragestellung der Körpergrenzen

hingewiesen. Die in den Körper implantierten Technologien, technologische Ein-

griffe in den Körper, virtuelle Realität und virtuelle Körper verweigern eine klare

Einordnung, was Körper ist.27

Das im nächsten Kapitel zu verfolgende Ziel mag unbefriedigend wirken. Ziel

wird es nämlich nicht sein, das Monster zu zähmen. Das Monster soll ausgehalten

werden. Da es jeder Einordnung widersteht und seine Identität durch Hybridi-

tät bestimmt ist, birgt es ein kritisches Potenzial, das der Kritische Posthumanis-

mus in Form des Cyborgs nutzt. Der Zugang über die Science-Fiction eignet sich

gut, um den Kritischen Posthumanismus, dessen Anliegen und dessen Figur des

Cyborgs zu verstehen. Herbrechter bezeichnet die Science-Fiction sogar als »das

posthumanistische Genre par excellence«28.

9.2 Der Kritische Posthumanismus

9.2.1 Die Themen des Kritischen Posthumanismus

Transhumanismus, technologischer Posthumanismus und Kritischer Posthumanismus

Der Kritische Posthumanismus (KPH) muss vom TH und PH getrennt betrach-

tet werden. Er erinnert zwar vom Begriff her an den PH, möchte jedoch nicht die

menschliche Spezies, sondern das gegenwärtige (seines Erachtens humanistische)

Verständnis vomMenschen überwinden. Er strebt keine Transformation des Men-

schen oder die Erschaffung eines technologischen Posthumanen an, stattdessen

24 Vgl. ebd., 12, 39.

25 Vgl. Herbrechter: Posthumanismus, 103.

26 Ebd., 78f.

27 Vgl. ebd., 80f.

28 Ebd., 99 [Herv. getilgt: »das posthumanistische Genre par excellence«].

https://doi.org/10.14361/9783839463055-012 - am 14.02.2026, 07:37:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463055-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


330 Über-Menschen

ein neues Menschenverständnis.29 Sein Fokus liegt auf der Ausübung von Kritik,

wobei die Technik ihm dabei als Kernkategorie dieser Kritik dient. Technik fungiert

nicht als Mittel (wie im TH) oder Ziel (wie im PH), vielmehr hat sie »große emanzi-

patorische Kraft«, sie ist der »Hintergrund, vor dem die posthumanistische Kritik

die Bühne betritt«.30 Auffällig ist seine Kritik am Humanismus, während TH und

PH sich in diesem verwurzelt sehen.31 Außerdem gibt es viele Überschneidungen

mit dem Cyberfeminismus. Das »Kritische« im Kritischen Posthumanismus ver-

weist u. a. auch auf dessen (Literatur- und) Kulturkritik, die in der »critical and

cultural theory« sowie dem Poststrukturalismus verwurzelt sind.32

Als zentrale und erste inoffizielle Schrift des KPH gilt Donna J. Haraways fe-

ministischer und anti-essentialistischer Essay »Cyborg Manifesto«33 von 1985.34

Darin prägte sie die Cyborg-Figur, die charakteristisch für den KPH geworden ist.

Die Cyborg (Haraway verwendet die feminine Form35) zeigt als hybrides Wesen

die Fluidität der Grenzen zwischen Mensch und Tier, Organismus und Maschi-

ne sowie Physikalischem und Nichtphysikalischem.36 Als erste offizielle Kritische

Posthumanistin gilt N. Katherine Hayles mit ihrem Werk »How We Became Post-

human«37 (1999). Weitere bekannte Vertreter*innen des KPH sind Rosi Braidotti,

Karen Barad, Neil Badmington, Cary Wolfe, Patricia MacCormack, Francesca Fer-

rando, David Roden, Robert Pepperell und Pramod K.Nayar.38 Haraway und Bruno

Latour können zwar nicht als explizite Vertreter*innen des KPH ausgewiesen wer-

den, stehen ihm aber nahe, sofern sie dessen Konzepte stark geprägt haben.39

29 Vgl. Loh: Trans- und Posthumanismus, 130f.

30 Ebd., 131.

31 Vgl. ebd., 130.

32 Ebd., 12; Herbrechter: Posthumanismus, z. B. 7–8.

33 Haraway, Donna J.: A Manifesto for Cyborgs: Science, Technology, and Social Feminism in

the 1980s. In: Haraway, Donna (Hg.): The Haraway Reader. New York 2004, 7–45; Deutsche

Übersetzung: Haraway, Donna J.: Ein Manifest für Cyborgs. Feminismus im Streit mit den

Technowissenschaften. Übers. v. FredWolf. In: Hammer, Carmen/Stieß, Immanuel (Hg.): Ha-

raway: Die Neuerfindung der Natur. Primaten, Cyborgs und Frauen. Frankfurt a. M./New York

1995, 33–72.

34 Vgl. Loh: Trans- und Posthumanismus, 152.

35 Im Folgenden wird die feminine Form von Haraway übernommen. Außerdemwird dadurch-

die Cyborg als Figur des KPH unterscheidbar von dem zuvor behandelten technologischen

Cyborg in seiner maskulinen Form (Kap. 2).

36 Vgl. Haraway: Manifest für Cyborgs, 36–39.

37 Hayles: HowWe Became Posthuman.

38 Vgl. Loh: Trans- und Posthumanismus, 130–134.

39 Vgl. ebd., 146.

https://doi.org/10.14361/9783839463055-012 - am 14.02.2026, 07:37:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463055-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


9. Eine Reformulierung der Anthropologie? 331

Die in Kap. 2 aufgeführte Tabelle (Tab. 1) kann also nun – erneut ausgehend von

Loh, jedochmodifiziert und weiterentwickelt40 –durch den KPH erweitert werden

(vgl. Tab. 2 am Ende dieses Kap.).

 

Die Themen des Kritischen Posthumanismus

Vertreter*innen des KPH bemühen sich im Kontext der neuen Technologien um ei-

neDekonstruktion der Dichotomien vonMann und Frau,Mensch und Tier,Mensch

undMaschine, Natur und Kultur,Mensch undMaschine.41 Häufige Referenzpunk-

te sind Foucaults »Die Ordnung der Dinge« (1971), Derridas Essay »Das Ende des

Menschen« (»Les fins de l’homme«) (1968), Lyotards »Das postmoderne Wissen«

(1979), Lacan, Baudrillard und Althusser. Kritische Posthumanist*innen führen die

Ansätze und Themen des Poststrukturalismus, des Feminismus, der Postmoderne

und die Methode der Dekonstruktion fort. Sie kritisieren sie aber auch, z. B. wer-

fen sie ihnen Anthropozentrismus vor oder sehen in ihnen reine Sprachkritik, statt

Realität außerhalb sprachlicher Grenzen zu suchen.42

Loh ordnet dem KPH fünfThemen undMotive zu.43 Ein zentrales Motiv ist die

Kritik am Humanismus. Humanistische Konzepte werden grundlegend hinterfragt,

aber nur selten wird der Humanismus im Sinne eines Anti-Humanismus vollstän-

dig abgelehnt. Vielmehr soll dieser erweitert werden. Damit in Verbindung steht

die Anthropozentrismuskritik des KPH. Der KPH kritisiert Positionen, die demMen-

schen eine Sonderstellung gegenüber anderen Wesen einräumen, nur dem Men-

schen Erkenntnis- und Urteilsfähigkeit zugestehen und Speziesismus vertreten.

Tiere und Nicht-Menschliches sollen als Subjekte anerkannt werden. Latour ver-

tritt ein »Parlament der Dinge«44, in dem auch Nicht-Menschliches und unbeleb-

te Natur (z. B. Wasser, Steine) repräsentiert werden. Ein weiteres Thema ist die

Infragestellung des Essenzialismus und der philosophischen Anthropologie als Disziplin.

Kritische Posthumanist*innen lehnen es ab, den Menschen auf bestimmte Eigen-

schaften festzulegen und ihn kategorial vom Nicht-Menschlichen zu unterschei-

den. Sie machen relationale Ansätze stark, die die vielfältigen Vernetzungen der

Relata (Subjekte und Objekte) in den Vordergrund stellen. Statt der Relata fokus-

sieren sie die Relation.

Des Weiteren übt der KPH Kritik an denWissenskulturen, vor allem an den Gren-

zen der wissenschaftlichen Disziplinen und der Erzeugung von Wissen und Tat-

sachen. Es wird die Kontextabhängigkeit allen Wissens betont und die Annah-

40 Vgl. ebd., 14, 31.

41 Vgl. Herbrechter: Posthumanismus, 70.

42 Vgl. Loh: Trans- und Posthumanismus, 132f.

43 Vgl. im Folgenden für die beiden nächsten Absätze: ebd., 137–162.

44 Latour, Bruno: Das Parlament der Dinge. Für eine politische Ökologie. (Orig.: Politiques de

la nature) (Suhrkamp Taschenbuch Wissenschaft 1954). Berlin 2010.

https://doi.org/10.14361/9783839463055-012 - am 14.02.2026, 07:37:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463055-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


332 Über-Menschen

me eines vorgängigen, ahistorischen Wissens scharf kritisiert. Braidotti fordert

die Transformation der ganzen akademisch-geisteswissenschaftlichen Landschaft.

Der KPH weist Trans-, Multi- und Interdisziplinarität sowie große Methodenviel-

falt auf. Haraway und Barad beispielsweise sind beide sowohl in den Naturwis-

senschaften als auch in der Philosophie tätig, was sich in ihren Werken gut erken-

nen lässt. Außerdem scheut der KPH nicht vor Selbstkritik zurück, sondern hin-

terfragt immer wieder seine eigenen Methoden und Konzepte. Zuletzt zeichnet

sich der KPH besonders durch seinen Appellcharakter und seine ethischen sowie gesell-

schaftspolitischen Reflexionen aus, die ihn stark vom TH und PH unterscheiden. Die

verschiedenenTheorien des KPH sind stets appellativ und rufen zu Veränderungen

in Wissenschaft, Bildung oder Gesellschaft auf. Die »Fragen der (Natur-)Wissen-

schaften« sind für Barad immer auch »Fragen der Gerechtigkeit«45, weil in der (na-

tur-)wissenschaftlichen Arbeit z. B. kolonialistische, rassistische und sexistische

Geschichte präsent ist. Umgekehrt betreffen die Themen der Gesellschaft, Politik

undWirtschaft immer auch die (Natur-)Wissenschaften. Im KPHwerden enge Zu-

sammenhänge von Ontologie, Empirie oder (Natur-)Wissenschaft mit der Politik

gesehen. Sein und Wissenschaft werden politisch verstanden. Im Gegensatz zum

TH und PH, die Ethik bestenfalls bloß erwähnen, sind in das Denken des KPH

ethische und gesellschaftspolitische Aspekte fundamental integriert.

9.2.2 Haraway: Die Cyborg und situiertes Wissen

Die Ansätze des KPH sind vielfältig. Außerdem lehnen Kritische Posthumanist*in-

nen die Einordnungen ihrer Konzepte in spezifische, eng definierte Disziplinen

und unter bestimmte Labels ab.46 Deswegen kann der Einblick in das Denken des

KPH nur exemplarisch erfolgen. Besonders gut werden die Ansätze des KPH je-

doch anhand von Haraways Konzepten der Cyborg und des »situierten Wissens«

deutlich, die den KPH grundlegend geprägt haben.

 

Die Cyborg

Die Cyborg ist eine zentrale Figur des KPH, die breit rezipiert wird. Ausgehend

vom obigen Science-Fiction-Diskurs lässt sie sich nun gut verstehen. Denn mit der

Cyborg meint Haraway gerade nicht ein zukünftiges Menschsein als Folge eines

unvermeidlichen, evolutionären Prozesses. Ebenfalls ist ihr Konzept nicht mit den

zuvor diskutierten Körper-Technik-Verschmelzungen gleichzusetzen (Kap. 2.3.2).

Die Cyborg reiht sich in die hybriden Figuren der Science-Fiction ein, indem sie

Grenzen (z. B. diejenige zwischenMensch undMaschine) verwischt und die »onto-

45 Loh: Trans- und Posthumanismus, 157.

46 Vgl. ebd., 134, 152–157, 163.

https://doi.org/10.14361/9783839463055-012 - am 14.02.2026, 07:37:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463055-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


9. Eine Reformulierung der Anthropologie? 333

logical hygiene« hinterfragt.47 »Cyborgs sind kybernetische Organismen, Hybride

aus Maschine und Organismus, ebenso Geschöpfe der gesellschaftlichenWirklich-

keit wie der Fiktion.«48 Zum einen vermag die Cyborg als kritisches Instrument

zu fungieren, um Strukturen, Hierarchien und Dichotomien offenzulegen.49 Sie

stellt somit eine epistemologische und ontologische Position dar, ist eine »politi-

sche Akteurin«50 und ethische Figur.51 Zum anderen ist sie Teil der gesellschaft-

lichen Wirklichkeit, z. B. lassen sich in der heutigen Medizin zahlreiche Cyborgs,

also Verbindungen von menschlichem Organismus mit Maschinen, ausfindig ma-

chen. Aufgrund der vielfachen Verknüpfungen von Mensch und Technik kommt

Haraway zur Schlussfolgerung: »[W]ir sind Cyborgs«.52

Haraway stellt am Ende des 20. Jahrhunderts drei Grenzverschwimmungen

heraus, die für die Cyborg zentral sind. Im Blick auf z. B. Sprache, Sozialverhal-

ten oder Werkzeuggebrauch lässt sich keine klare Grenze mehr zwischen Mensch

und Tier ziehen (v. a. bei Affen) (vgl. auch Kap. 4.1.2). Genauso problematisch ist

die Trennung von lebendigem Organismus (z. B. Menschen und Tiere) und Ma-

schine geworden. Maschinen übernehmen Aufgaben des Menschen; ihnen wer-

denmenschliche Fähigkeiten und sogar Intelligenz (»Künstliche Intelligenz«) zuge-

schrieben. Menschliches Dasein ist imWesentlichen an Technik geknüpft und was

von Technik und Kultur unbeeinflusst ist, lässt sich nicht mehr festlegen (damit

verschwimmt also auch die Grenze von »künstlich« und »natürlich«, Kap. 4.1.2).

Außerdem lässt sich in der Physik erkennen, wie die Unterscheidung von Physika-

lischem und Nichtphysikalischem brüchig geworden ist.53 Die Cyborg als Grenzfi-

gur thematisiert diese Grenzverschwimmungen: »Mein Cyborgmythos handelt al-

so von überschrittenen Grenzen, machtvollen Verschmelzungen und gefährlichen

Möglichkeiten, die fortschrittlicheMenschen als einen Teil notwendiger politischer

Arbeit erkunden sollten.«54 Als weitere problematische Dichotomien nennt Hara-

way u. a. die Trennungen von Selbst und Andere,Mann und Frau,Geist und Körper,

Realität und Erscheinung,Natur und Kultur. Sie zeigt u. a. historisch auf, wie diese

Dualismen »systematischer Bestandteil der Logiken und Praktiken der Herrschaft

über Frauen, farbige Menschen, Natur, ArbeiterInnen, Tiere [waren] – kurz, der

Herrschaft über all jene, die als Andere konstituiert werden […].«55

47 Graham: Representations of the Post/Human, 203.

48 Haraway: Manifest für Cyborgs, 33.

49 Vgl. Westermann: Anthropomorphe Maschinen, 242.

50 Ebd.

51 Vgl. Thweatt-Bates: Cyborg Selves, 37, 40.

52 Haraway: Manifest für Cyborgs, 34.

53 Vgl. ebd., 36–39.

54 Ebd., 39.

55 Ebd., 67 [Herv. im Orig.].

https://doi.org/10.14361/9783839463055-012 - am 14.02.2026, 07:37:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463055-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


334 Über-Menschen

 Cyborg-Identität: Fluide, relational, verkörpert

Die Grenzverschwimmungen konstituieren eine besondere Identität der Grenz-

gängerin ›Cyborg‹. Sie verweigert eine festgelegte, eindeutige Identität56 und wen-

det sich gegen Essentialismen und Universalismen.57 Stattdessen ist ihre Iden-

tität »fragmentiert[], partial[] und unabgeschlossen[]«58. Die Offenheit der Cy-

borg eignet sich besonders gut dazu, um vor dem Hintergrund der biologischen

Determinismen,59 der transhumanistischen Entwürfe des Menschen und der Ab-

grenzungsversuche vonMensch undMaschine eine »radikale[] Unbestimmtheit«60

des Menschen starkzumachen. Die Cyborg kann »subversives Potential besitzen«,

indem sie dazu auffordert, »jeder Reontologisierung des Menschen zu widerste-

hen«.61

Die Identität der Cyborg ist wesentlich relational verfasst. Die Cyborg braucht

Verbundenheit und Beziehungen – sie ist »needy for connection«62, »süchtig nach

Kontakt«63. »This ontology is one in which the posthuman subject is embedded

in multiple, overlapping, shifting relationships, with both human and nonhuman

partners.«64 Besonders hebt Haraway die Verbundenheit mit nichtmenschlichen

Akteur*innen hervor. Dazu können (Labor-)Tiere, Viren und Bakterien, Maschinen

und andere Gegenstände zählen.65 Eine wichtige Rolle spielen für Haraway Labor-

tiere. An Tierexperimenten wird deutlich, dass wir zum einen eine Verwandtschaft

von Mensch und Tier voraussetzen, zum anderen sie aber verneinen, um beliebig

über die Tiere verfügen zu können:

The logic of animal experimentation depends crucially but implicitly upon a

recognition of kinship between the human and the nonhuman; without such

kinship, there is nothing to learn from [them, A. P.] […]. At the same time, however,

a denial of kinship often functions as the rationalization for the morality and

necessity of nonhuman animal experimentation.66

56 Vgl. Graham: Representations of the Post/Human, 205.

57 Vgl. Thweatt-Bates: Cyborg Selves, 37.

58 Hammer, Carmen/Stieß, Immanuel: Einleitung. In: Hammer, Carmen/Stieß, Immanuel

(Hg.): Haraway: Die Neuerfindung der Natur. Primaten, Cyborgs und Frauen. Frankfurt a. M./

New York 1995, 9–31, hier 30.

59 Vgl. Ruf: Über-Menschen, 282.

60 Ebd., 285.

61 Ebd., 286.

62 Haraway: Manifesto for Cyborgs, 9f.

63 Haraway: Manifest für Cyborgs, 36.

64 Thweatt-Bates: Cyborg Selves, 144.

65 Vgl. Hammer/Stieß: Einleitung, 20.

66 Thweatt-Bates: Cyborg Selves, 39.

https://doi.org/10.14361/9783839463055-012 - am 14.02.2026, 07:37:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463055-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


9. Eine Reformulierung der Anthropologie? 335

»They are us insofar we can learn from them and their bodies; they are not us, so we

can do what’s necessary to their bodies in order to learn from them.«67 Haraway

drückt ihre Verbundenheit und Verwandtschaft aus, indem sie die OncoMouse68

als ihre Schwester bezeichnet: »OncoMouse™ is my sibling, and more properly,

male or female, s/he is my sister.«69 Sie setzt sich dafür ein, dass der Mensch sich

seine Verwandtschaft mit dem Tier eingesteht.70 Die Welt der Cyborg kann für

eine Wirklichkeit stehen, »in der niemand mehr seine Verbundenheit und Nähe

zu Tieren und Maschinen zu fürchten braucht und niemand mehr vor dauerhaft

partiellen Identitäten und widersprüchlichen Positionen zurückschreckenmuß«.71

Die transhumanistische Idee des Animal Enhancement bzw.Animal Uplifting (Kap.

2.2.4) verschärft hingegen die Unterscheidung von Mensch und Tier, indem es die

Transformation des Tiers am Menschen (bzw. der Vernunft) ausrichtet und letzt-

lich auf eine Angleichung des Tiers an den Menschen zielt.72

Auffällig ist, dass die OncoMouse selbst eine hybride Figur ist:

OncoMouse™ is simultaneously a laboratory animal, transgenic species and

biotechnological commodity. As such, […] this little rodent may occupy a variety

of categorical and discursive spaces. As a creature of technologized and commer-

cialized biology, OncoMouse™ straddles the boundaries of science, business and

nature, to defy definitions that depend on their purity and discreteness.73

Die Cyborg bleibt als hybride Figur also nicht allein. Vielmehr begegnen bei

Haraway eine Fülle solcher Figuren, die die »ontological hygiene« herausfordern:

»[S]imians, cyborgs and women […] are ›monstrous‹ in that they destabilize evolu-

tionary, technological and biological hierarchies that serve to privilege the rational

male subject.«74

Des Weiteren ist die Identität, die an der Cyborgfigur illustriert wird, eine ver-

körperte.Der Körper wird nicht wie im TH oder technologischen Konzepten ausge-

blendet. Die Hybridität der Cyborg ist gerade eine materielle und vielfach verkör-

perte.Mittels ihrer Hybridität thematisisiert sie nämlich die »multiple possibilities

67 Ebd.

68 Die OncoMouse ist eine Labormaus, die gentechnisch modifiziert und patentiert worden ist.

Mit dem Trademark-Symbol verweist Haraway auf die Vermarktung des Lebens.

69 Haraway, Donna J.: FemaleMan©_Meets_OncoMouse™: Mice Into Wormholes: A Techno-

science Fugue in Two Parts. In: Haraway, Donna (Hg.): Modest_Witness@Second_Millen-

nium.FemaleMan©_Meets_OncoMouse™. Feminism and Technoscience. New York/London
22018, 49–118, hier 79.

70 Vgl. Thweatt-Bates: Cyborg Selves, 105.

71 Haraway: Manifest für Cyborgs, 40.

72 Vgl. Thweatt-Bates: Cyborg Selves, 100–106.

73 Graham: Representations of the Post/Human, 33.

74 Ebd., 60.

https://doi.org/10.14361/9783839463055-012 - am 14.02.2026, 07:37:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463055-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


336 Über-Menschen

of embodiment«.75 Sie rückt die »ontologically confusing bodies«76 in den Vorder-

grund. Haraways neuer Materialismus nimmt nicht nur das Embodiment in den

Blick, sondern auch die Unterschiede zwischen den Körpern. Beispielsweise sind

Frauen anders verkörpert als Männer, aber auch Frauenkörper untereinander sind

verschieden.77 »The cyborg’s hybrid embodiment is not a generic universality, but

a specificity, and a multiciplity.«78

 

Grenzüberschreitung genießen und Grenzen neu konstruieren

Während sich das Verhältnis von Organismus und Maschine in der Vergangenheit

vielmehr als ein »Grenzkrieg« gezeigt hat,79 fürchtet sich die Cyborg nicht vor der

Grenzüberschreitung und feiert sie. »[W]hy is it thatHaraway can celebrate the bre-

ach of these boundaries, while others perceive only ontological threat?«80 Grenzen

zu verwischen, heißt jedoch nicht, alle Grenzen aufzuheben. Stattdessen plädiert

Haraway für deren Neukonstruktion.81 Verantwortungsbewusst sollen bestehende

Grenzen verändert, neue soziale Praktiken entwickelt und neue Grenzen gezogen

werden.82 Ihr geht es also um beides zugleich: »die Verwischung dieser Grenzen

zu genießen und Verantwortung bei ihrer Konstruktion zu übernehmen«83.

 

Situiertes Wissen

Wissen ist bei Haraway kontingent, geschichtlich geworden, gebunden an Kon-

texte und interpretativ.84 Was als Wissen gilt, wird durch Machtverhältnisse ein-

geschränkt, aber auch möglich gemacht. Die Erzeugung von Wissen ist insofern

»ein unentrinnbar politischer Prozeß«. Für Haraway ist Wissenschaft wie für La-

tour letztlich »die Fortsetzung der Politikmit anderenMitteln«.85 Demzufolge sind

Körper, Organismus, Natur, Mensch, Tier und Maschine nicht vorgängig gegeben,

75 Thweatt-Bates: Cyborg Selves, 80f.

76 Haraway, Donna J.: Fetus: The Virtual Speculum in the New World Order. In: Haraway,

Donna (Hg.): Modest_Witness@Second_Millennium.FemaleMan©_Meets_OncoMouse™.

Feminism and Technoscience. New York/London 22018, 173–212, hier 186 [Herv. getilgt:

»ontologically confusing bodies«]; auch zit. v. Thweatt-Bates: Cyborg Selves, 80.

77 Vgl. Thweatt-Bates: Cyborg Selves, 81.

78 Ebd.

79 Haraway: Manifest für Cyborgs, 34f.

80 Thweatt-Bates: Cyborg Selves, 21.

81 Vgl. Westermann: Anthropomorphe Maschinen, 244.

82 Vgl. Thweatt-Bates: Cyborg Selves, 36; Vgl. Westermann: Anthropomorphe Maschinen,

244.

83 Haraway: Manifest für Cyborgs, 35 [Herv. im Orig.].

84 Vgl. Hammer/Stieß: Einleitung, 22.

85 Ebd., 18.

https://doi.org/10.14361/9783839463055-012 - am 14.02.2026, 07:37:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463055-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


9. Eine Reformulierung der Anthropologie? 337

vielmehr ist das Wissen über sie diskursiv erzeugt. Sie werden genauso wenig wie

Zellen und Viren in der Biologie einfach »entdeckt«, sondern sind gemacht.86

Mit dem Konzept des »situierten Wissens«87 betont sie zusätzlich (zur Kontin-

genz und Kontextualität des Wissens) »die historische Spezifizität und Verbind-

lichkeit von Wissen sowie dessen Verbundenheit mit einer Welt raumzeitlicher

Körper«.88 Das bedeutet, dass HarawayNicht-Menschliches wie (Labor-)Tiere,Ma-

schinen, alle Geräte und Wissensobjekte als Akteur*innen des Konstruktionspro-

zesses versteht. Sie schreibt ihnen »produktive[] Aktivität« zu: Sie bringen eben-

falls (wie Menschen und speziell Wissenschaftler*innen) Bedeutungen hervor und

sind in diesem Sinne »›performativ‹«.89 »Situiertes Wissen entsteht […] aus einem

Interaktionsprozeß materiell-semiotischer AkteurInnen […].«90 »Wissen ist [also,

A. P.] das Ergebnis eines Interaktionsprozesses, in den die Aktivität aller Beteilig-

ten, einschließlich die der Wissensobjekte, eingeht.« Haraway vermeidet auf diese

Weise nicht nur einen Anthropozentrismus, sondern schreibt auch den Körpern ei-

ne zentrale Rolle zu. Die Aktivität im Konstruktionsprozess und der Diskursbegriff

basieren nicht lediglich auf »sprachlich vermittelte[n] Handlungen und Praktiken«:

»[D]as Verhältnis von Diskurs, Sprache, Körper und Referentialität [muss] so re-

formuliert werden […], daß Wissen immer als Verknüpfung von Körpern und Be-

deutungen gedacht wird.«91 Damit wird die Dichotomisierung des »erkennenden

Subjekt[s]«, dem allein die »Bedeutungen und Materie erzeugende[] Aktivität« zu-

gesprochen wird und des Körpers, der nur »Rohstoff für […] [die] Aneignung einer

als passiv vorgestellten Natur« ist, gebrochen.92

Allerdings sind Körper bei Haraway nicht ausschließlich diskursiv hervorge-

bracht.Weder sind sie dem Diskurs vorgängig noch sind sie lediglich Ergebnis des

Diskurses.93 Stattdessen haben sie eine »eigene Dichte und Massivität«94. Zuvor

wurde z. B. auf die Widerständigkeit des Körpers hingewiesen (Kap. 5.2.2). Am

Beispiel von Tieren in der Verhaltensbiologie wird besonders gut deutlich, dass sie

weder

86 Vgl. ebd., 19; Vgl. Haraway: Biopolitik, 170.

87 Dies wir dargelegt in Haraways Aufsatz: Haraway, Donna J.: Situiertes Wissen. Die Wissen-

schaftsfrage im Feminismus und das Privileg einer partialen Perspektive. In: Hammer, Car-

men/Stieß, Immanuel (Hg.): Haraway: Die Neuerfindung der Natur. Primaten, Cyborgs und

Frauen. Frankfurt a. M./New York 1995, 73–97.

88 Hammer/Stieß: Einleitung, 22.

89 Ebd., 20.

90 Ebd., 21.

91 Ebd., 20–22.

92 Ebd., 21.

93 Vgl. ebd., 20f.

94 Ebd., 21.

https://doi.org/10.14361/9783839463055-012 - am 14.02.2026, 07:37:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463055-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


338 Über-Menschen

nur prädiskursive Körper [sind], die darauf warten, irgendeine diskursive Praktik

zu bestätigen oder zu widerlegen, noch sind sie leere Flächen, die nur auf die kul-

turellenProjektionenderMenschenwarten. Tiere sind aktive Teilnehmer der Kon-

stitution von wissenschaftlichemWissen. Geht man von den Zielen der BiologIn-

nen aus, so leisten Tiere Widerstand, sie ermöglichen, durchkreuzen und schrän-

ken diese ein, sie sind engagiert und zeigen etwas. Sie handeln und bringen Be-

deutungen hervor […]. Tiere in der Verhaltensbiologie sind nicht transparent, sie

besitzen ihre eigene Dichte.95

Wie kommt es bei Haraway zur Objektivität? Objektivität wird »nicht durch bloße

Addition von Einzelperspektiven zu einem abgeschlossenen Standpunkt erlangt«,

»sie ist nur im Rahmen einer Strategie der kritischen Positionierung denkbar, die

die Artikulation von Differenzen, die Anerkennung vonHeterogenität und das Ein-

gehen solidarischer Bündnisse anstrebt«. »Verkörpertes Wissen, partiale Perspek-

tive, kritische Positionierung und Übersetzung zwischen heterogenen Positionie-

rungen« gehören zu den zentralen Bestandteilen von Haraways »Wissenschafts-

praxis«.96 Es geht ihr im Wesentlichen um Solidarität – z. B. im Sinne »bewußter

Koalition, Affinität und politischer Verwandtschaft«97 – und um Verantwortung:

»Verantwortung für die eigenenDarstellungen derWelt« und »für die eigenen Stra-

tegien der Verortung«98.

9.3 Ein neues Menschen- und Körperverständnis

Neue anthropologische Ansätze

Der KPH formuliert weder eine einheitliche Position noch befürwortet er feste

Theorien und Labels (Kap. 9.2.2). Auch Haraway merkt an: »Cyborgs verspüren kei-

nen Drang, eine umfassende Theorie zu produzieren […].«99 Deswegen soll hier

vom KPH keine systematische, eindeutige Theorie der Anthropologie abgeleitet

werden. Dennoch bietet der KPHmannigfaltige Ansatzpunkte, um das Menschen-

und Körperverständnis in der Postmoderne und vor dem Hintergrund der moder-

nen Technologien neu zu gestalten. Viele dieser Aspekte können zugleich als po-

sitive Gegenkonzeptionen zum transhumanistischen Menschen- und Körperver-

ständnis gedeutet werden.

95 Haraway, Donna J.: Primate Visions. Gender, Race, and Nature in the World of Modern Sci-

ence. New York 1989, Kap. 12. Übers. nach: Hammer/Stieß: Einleitung, 22.

96 Hammer/Stieß: Einleitung, 26.

97 Haraway: Manifest für Cyborgs, 42.

98 Hammer/Stieß: Einleitung, 26.

99 Haraway: Manifest für Cyborgs, 71.

https://doi.org/10.14361/9783839463055-012 - am 14.02.2026, 07:37:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463055-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


9. Eine Reformulierung der Anthropologie? 339

Eine Stärke des KPH ist seine Trans-, Multi- und Interdisziplinarität. Anthro-

pologie kann nur als einmultidisziplinäres Projekt betriebenwerden, das sich nicht

auf nur eine Methode und eine Disziplin beschränken kann. Anthropologie kann

sich durch neue Formen und Methoden immer wieder neu ausprobieren. Haraway

hat z. B. denMythos und die Ironie für die Anthropologie neu erschlossen.100 Dar-

über hinaus sind weitere Formen der Narration denkbar, die für die Anthropologie

fruchtbar gemacht werden können. Überdies stellt der KPH die enge Verknüpfung

von Wissen und (Natur-)Wissenschaft mit Gerechtigkeit, Verantwortung und Po-

litik heraus.

Die Figur der Cyborg plädiert dafür, Grenzverschwimmungen und Hybridität

wahrzunehmen. Dazu gehören das Hinterfragen von Dualismen, klaren Grenzen

und eindeutigen Kategorisierungen. Wie in Kap. 8 gezeigt worden ist, lassen sich

vielfache Verbindungen vonMensch,Körper und Technik feststellen.Und die Gren-

ze von »belebt« und »unbelebt« ist nicht so scharf, wie man vermuten mag. Die Cy-

borg betreibt keinen »Grenzkrieg«, sondern steht für die Furchtlosigkeit gegenüber

der Verwandtschaft des Menschenmit Tier undMaschine. Grenzüberschreitungen

und Hybridität richten sich außerdem gegen Essentialismus, Universalismen und

Totalisierungen.101

Eine Anthropologie, die die Cyborg ernst nimmt, kann nicht von einem festen

Eigenschaftskatalog des Menschen ausgehen. Die Cyborg kann als subversive Fi-

gur gelesen werden, die beständig an die Unbestimmtheit des Menschen erinnert,

an seine Offenheit und Veränderbarkeit. Die Cyborg und ihr Körper, die sich nicht

universalisieren lassen, stehen für eine Pluralität der Menschen- und Körperver-

ständnisse, die aber zugleich auch die Differenzen zwischen den Menschen und

die Unterschiede zwischen den verschiedenen Körpern in den Blick nehmen.

Der KPH stellt einen Ansatz vor, der einen Wandel im anthropologischen Den-

ken bedeutet. Er bemüht sich um eine Perspektive, die nicht anthropozentrisch

geprägt ist. Eine solche anthropozentrismuskritische Perspektive eignet sich be-

sonders gut vor dem Hintergrund erstens der heutigen technologischen Entwick-

lungen und der immer engeren Verbindung vonMensch undMaschine sowie zwei-

tens den Tier- und Umweltschutzbestrebungen, den Debatten um Klimawandel

und Nachhaltigkeit, die zu einemNeudenken der Beziehung vonMensch, Tier und

Mitwelt auffordern. Sie unterläuft die kategorische Unterscheidung von Mensch,

Tier, Mitwelt und Maschine, verweigert Speziesismus und ist von Verbundenheit,

Solidarität und Verantwortung geprägt.

Eng damit verbunden ist die relationale Ausrichtung der Anthropologie. Zum

einen ist hier auf die zwischenmenschlichen Beziehungen hinzuweisen, die z. B.

im TH vernachlässigt werden. Zum anderen macht der KPH die Beziehung zu

100 Vgl. ebd., 33.

101 Vgl. ebd., 71.

https://doi.org/10.14361/9783839463055-012 - am 14.02.2026, 07:37:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463055-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


340 Über-Menschen

Nicht-Menschlichem, zu Tieren, unbelebter Natur, Maschinen und Gegenständen

stark. Die relationale Perspektive lässt sich auch auf das Gesundheits- und Krank-

heitsverständnis anwenden. Gesundheit ist kein Mikro-, sondern ein Makrophä-

nomen.102 NaturwissenschaftlicheMethoden und die verschiedenen Gesundheits-

technologien (z. B. Informationstechnologien) gliedern den Menschen und dessen

Körper in verschiedene Daten auf (z. B. Herzschlag, Schritte, Blutdruck) und sug-

gerieren so eine ganzheitliche Verbesserung der Gesundheit. Gesundheit ist jedoch

kein Mikrophänomen, das sich nur dem Blick durch das Mikroskop, durch exakte

Datengewinnung und Zergliederung des Menschen in kleinste Informationen er-

schließt. Manche Dinge erkennt man nicht, indem man näher an sie herantritt,

sondern erst, indemman einen Schritt von ihnen weggeht. Gesundheit ist ein Ma-

krophänomen: Wir sehen Gesundheit erst durch den Blick aufs große Ganze – auf

die Einbettung in die Mitwelt, in zwischenmenschlichen Beziehungen und soziale

Anerkennungsprozesse, auf persönliches Wohlbefinden.103

DesWeiteren wird im KPH die Dichotomisierung von Natur und Kultur aufge-

hoben, die besonders (aber nicht nur) für die Neuzeit bedeutsam gewesen ist. Im

TH wurde diese Dichotomie auch festgestellt (z. B. Kap. 4.1). Haraway kritisiert,

dass Natur verobjektiviert und als passiv verstanden wird, während der Mensch

ihr als aktives, handelndes Subjekt gegenüber gestellt wird. Statt in wechselsei-

tiger Abhängigkeit wird das Naturverhältnis im Modus der Herrschaft entworfen,

im Sinne von Aneignung, Verfügbarmachen undUnterwerfung.Haraway hingegen

sieht in der Natur eine Konstruktion zahlreicher menschlicher und nicht-mensch-

licher Akteur*innen, die eine eigene Aktivität hat.104

Eine Besonderheit der Ansätze des KPH sind deren enge Verknüpfung von An-

thropologie und ethischenÜberlegungen.Normative Implikationen undmachtvol-

le Einschreibungen werden aufgedeckt und umformuliert. Mit Graham lässt sich

fragen: »In whose image?«105 Nach welchem Bilde werden die Figurationen des

Posthumanen (in der Science-Fiction) oder heutige Technologien entworfen? »To

ask ›in whose image‹ […] is […] also to consider what – and who – is denied a place

in these projects.«106

What kind of agenda is at work? What kind of representations of being post/hu-

man are favoured, and whose voices and experiences are muted? The power of

102 Das Bild ist dem neurowissenschaftlichen-phänomenologischen Konzept von Fuchs ent-

lehnt, der es jedoch ganz anders verwendet, indem er es auf die Frage nach Bewusstsein

und Geist bezieht: Vgl. Fuchs: Lebendiger Geist, 149.

103 Puzio/Filipović: Personen als Informationsbündel?.

104 Vgl. Hammer/Stieß: Einleitung, 27, 30f.

105 Graham: Representations of the Post/Human, 123.

106 Ebd., 61.

https://doi.org/10.14361/9783839463055-012 - am 14.02.2026, 07:37:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463055-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


9. Eine Reformulierung der Anthropologie? 341

sectional interest to construct models of human universals in the name of scien-

tific objectivity is, therefore, another element of [the] enquiry into the politics of

representations of the post/human.107

Auf diese Weise können normative Implikationen, z. B. sexistische, speziesistische

oder rassistische Annahmen herausgestellt werden.108

Im Folgenden soll die Neuaushandlung des Menschen- und Körperverständ-

nisses anhand von drei Schlaglichtern dargestellt werden:

 

Körper – neu zu verhandeln

Wie lassen sich die Ansätze des KPH für das Körperverständnis fruchtbar machen?

Anknüpfend an Foucault verweigert der KPH die Annahme einer vorgängigen »Na-

tur des Menschen« oder eines ursprünglichen, natürlich gegebenen Körpers. »Kör-

per als Wissensobjekte sind materiell-semiotische Erzeugungsknoten. Ihre Gren-

zen materialisieren sich in sozialer Interaktion.«Was als Körper gilt und alles Wis-

sen über den Körper wird auf vielfache Weise hervorgebracht:

Die verschiedenen konkurrierenden biologischen Körper entstehen an einem

Schnittpunkt, wo sich biologisches Forschen, Schreiben und Veröffentlichen,

medizinische und andere kommerzielle Praktiken, eine Vielfalt kultureller Pro-

duktionen – einschließlich der verfügbaren Metaphern und Erzählungen – und

Technologien wie Visuaisierungstechnologien [sic!] überlagern […].109

Hier finden sich alle in der Untersuchung (Teil II und III) diskutierten Akteur*in-

nen und Praktiken wieder: Technologien, (Natur-)Wissenschaft, Kultur und Gesell-

schaft, kommerzielle Strategien, Metaphern (z. B. die Maschinen- und Computer-

metapher) und Narrationen – sie alle bringen gemeinsam den Körper hervor und

bestimmen, was Körper ist. Haraway illustriert am Beispiel des Immunsystems,

wie dieses die Grenzen einesOrganismus festlegt und das Verständnis vonGesund-

heit und Krankheit grundlegend prägt. Dabei sind in der Semantik der Immun-

biologie Begriffe wie Verteidigung oder Invasion gängig (z. B. das »Eindringen«

von »Fremd«-Körpern, die »Abwehr« des Immunsystems, die »Bekämpfung« einer

Krankheit), die auf Kolonialgeschichte zurückzuführen sind, in der die fremden

Körper der Kolonisierten mit Krankheit und Verschmutzung assoziiert wurden.110

Nicht nur in der Figur der Cyborg, sondern auch in Automaten, Robotern, Pro-

thesen und anderen Körpertechnologien wird das Verhältnis zwischen Körper und

Technik ausgehandelt.111 In der Untersuchung der Maschinengeschichte (Kap. 4.2)

107 Ebd., 111 [Herv. getilgt: »the politics of representations«].

108 Puzio: Digital and Technological Identities.

109 Haraway: Biopolitik, 171.

110 Vgl. ebd., 170, 189–192.

111 Vgl. Westermann: Anthropomorphe Maschinen, 268.

https://doi.org/10.14361/9783839463055-012 - am 14.02.2026, 07:37:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463055-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


342 Über-Menschen

ist bereits deutlich geworden, dass z. B. in Automaten und Robotern kultur- und

zeitabhängige Konzepte von Körper, Materie und Leben eingeschrieben sind. »Au-

tomaten und Roboter sind Medien der Verhandlung […].«112 Sie sind »kulturelle

Formationen, aus denen sich Rückschlüsse auf akute und aktuelle Konzeptionen

und Vorstellungen von Körpern undMaschinen ableiten lassen«113. AmBeispiel der

Prothese wurde aufgezeigt, wie sich hier Normierungen, kulturelle und technische

Formationen des Körpers feststellen lassen (Kap. 5, 8). Automaten, Roboter, Pro-

thesen und verschiedene Körpertechnologien sind allerdings immer beides, Frage

und Antwort, zugleich. Zum einen können sie als Frage nach der Körpervorstellung

(einer bestimmten Zeit, in einer spezifischen Kultur und vor dem Hintergrund be-

sonderer historischer Ereignisse) gelesen werden, zum anderen bieten sie schon

eine Antwort darauf.114 Auf den Antwortcharakter dieser Technologien wurde be-

reits ausführlich eingegangen (z. B. Kap. 8), sie sollen hier jedoch auch als Fragen,

als Orte der Neugestaltung und Aushandlung stark gemacht werden.Die Technolo-

gien und verschiedenen Körper-Maschine-Annäherungen eröffnen Räume, um Kon-

zepte von Mensch und Körper neu zu verhandeln.115 Sie bieten also nicht nur Ant-

worten, die u. a. mit der Methode der Dekonstruktion ermittelt werden können,

sondern ihre Antwort verweist stets auf eine Frage zurück, die verantwortungsvol-

le Gestaltung und Handlungsfähigkeit ermöglicht. Sie sind Fragen an uns, Fragen,

wie wir das Verhältnis von Körper und Technik gestalten wollen.116 Auch in den

Visionen des TH wird das Verhältnis von Mensch, Körper und Technik verhandelt.

Die Untersuchung in Teil II hat sich ausführlich damit beschäftigt, welche Antwor-

ten der TH gibt und appelliert für eine andere Aushandlung, als dies im TH der Fall

ist.

Die modernen Technologien können so eine Chance sein, neu zu verhandeln,

was Körper bedeutet. Die Hybridität der Cyborg weitet den Blick für viele Ge-

schlechter, für queere Körper, verschiedene Hautfarben oder Menschenmit Behin-

derungen.117 Durch die modernen Technologien kommt es zu vielfältigen Grenz-

verschwimmungen und Annäherungen von Körper und Maschine, die eine Chan-

ce sein können, zu einem inklusiveren Körperverständnis beizutragen (statt z. B.

auf »Algorithmic Bias« zu basieren). So kann auf die Pluralität und Diversität von

Körpern aufmerksam gemacht werden und Technologien lassen sich als Teil des

Körpers wahrnehmen.

112 Ebd., 152.

113 Ebd., 80.

114 Vgl. ebd., 152.

115 Vgl. ebd.

116 Zur theologischen Auseinandersetzung mit der Anthropologie im Kontext der Technologi-

sierung sowie dem KPH: Puzio: Digital and Technological Identities.

117 Vgl. Thweatt-Bates: Cyborg Selves, 133.

https://doi.org/10.14361/9783839463055-012 - am 14.02.2026, 07:37:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463055-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


9. Eine Reformulierung der Anthropologie? 343

 Materie

In der Untersuchung der Maschinengeschichte stellte sich Materie ebenfalls als

»kulturell auszuhandelndes Konzept«118 heraus. Es war von einer »Ambivalenz des

Materiellen«119 und der Kopplung von Materie mit Bewegung und Belebung die

Rede (Kap. 4.2). Auch die heutige Physik kennt verschiedene Interpretationen von

dem, was als Materie gilt.120 Der KPH wendet sich von der cartesianisch-neuzeit-

lichen Konzeption ab, die Materie als träge, passive und Naturgesetzen unterwor-

fene entwirft. Mit der Cyborg wird eine materialistische Position eingenommen.

Haraway versteht Materialität »als strukturierende materiell-semiotische Aktivität

innerhalb des Prozesses, in dem Körper ihre zeitlich-räumliche ›Begrenzung‹ er-

halten«.121 Barad wehrt in ähnlicher Weise die Vorstellung einer passiven Materie

ab. Sie versteht Materie als imWerden begriffene und schreibt ihr Agency zu. Die-

se neuen materialistischen Ansätze des KPH werden auch unter den Begriff des

»Neuen Materialismus« (»New Materialism«) gefasst (z. B. Haraway, Barad, Brai-

dotti).122

 

Maschine und Autonomie

Trotz der vielseitigen Annäherung von Mensch und Maschine kommt es häufig

zu scharfen, polemischen Abgrenzungen des Menschen von der Maschine. Dies

führt zu Vorstellungen, in denen KI dem Menschen Arbeit »wegnimmt« oder die

Menschen gänzlich überflüssig macht. Maschinen werden hier als eigenständiges,

machtvolles und stärkeres Gegenüber imaginiert, denen der Mensch unterlegen

und hilflos ausgeliefert ist. Solche Vorstellungen gründen häufig auf der Unkennt-

nis, was Maschinen zuzutrauen ist und können durch Bildung über Technologien

entschärft werden. Auch der TH schürt Angst mit dem sogenannten Kontrollpro-

blem (»the control problem«):123 Das Problem behandelt die Frage, wie Menschen

die Maschinen noch kontrollieren könnten, wenn in der Zukunft Maschinen die

Macht übernehmen. Bei Harari ließen sich ähnliche Beobachtungen machen (Kap.

7). Die Eigenständigkeit der Maschine wird also so weit radikalisiert, dass es zu

einer regelrechten Herrschaft der Maschine kommt. Eine solche Sichtweise ist für

einen verantwortungsbewusste Umgang mit Technik nicht förderlich, weil sie die

Mitgestaltung technologischer Prozesse verhindert.

118 Westermann: Anthropomorphe Maschinen, 50.

119 Ebd., 79.

120 Vgl. z. B. Bauberger, Stefan:Was ist dieWelt? Zur philosophischen Interpretation der Physik

(KON-TEXTE 6). Stuttgart 42018, 25–76.

121 Hammer/Stieß: Einleitung, 21.

122 Vgl. Heßler/Liggieri: Technikanthropologie, 16f.

123 Z. B. Bostrom: Superintelligence, 127–144.

https://doi.org/10.14361/9783839463055-012 - am 14.02.2026, 07:37:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463055-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


344 Über-Menschen

Haraway hingegen verweist auf die enge Verbundenheit mit Technik und denkt

Tier,Mensch undMaschine in Verwandtschaftskonstellationen.Wie die OncoMou-

se ihr zur Schwester wird, könnte man ebenfalls provakant formulieren: »Meine

Schwester, die Maschine«. Dies mag befremdlich wirken, verweist aber darauf,

dass Maschinen vom Menschen gestaltet werden und deswegen keine »external

demonized force beyond our control« sind:124 »Die Maschine sind wir, unsere Pro-

zesse, ein Aspekt unserer Verkörperung. Wir können für Maschinen verantwort-

lich sein; sie beherrschen oder bedrohen uns nicht. Wir sind für die Grenzen ver-

antwortlich, wir sind sie.«125 Auf diese Weise lässt sich gerade aus den Gedanken

der Maschinen als Konstrukte und Aushandlungsräume die Möglichkeit zur Ver-

antwortungsübernahme und Autonomie ableiten. Dies gilt im Übrigen auch für

die Ausführungen von Graham oder Ihde. Bei Letzterem wird Technik wesentlich

durch den konkreten menschlichen Gebrauch konstituiert.

124 Graham: Representations of the Post/Human, 204.

125 Haraway: Manifest für Cyborgs, 70 [Herv. im Orig.].

https://doi.org/10.14361/9783839463055-012 - am 14.02.2026, 07:37:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463055-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


9. Eine Reformulierung der Anthropologie? 345

Tab. 2: Transhumanismus, technologischer Posthumanismus und Kritischer Posthumanis-

mus im Überblick

https://doi.org/10.14361/9783839463055-012 - am 14.02.2026, 07:37:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463055-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839463055-012 - am 14.02.2026, 07:37:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463055-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

