
ANTHROPOS

110.2015: 397 – 414

Abstract. – This article seeks to understand the “gods” of Maya 
religion. It analyzes the semantic and contextual use of k’u, the 
Maya word for holy or God, and focuses on the power of dei-
ties and the concepts of nature and person to help us understand 
better the multiplicity of deities. Seven different features of Ma-
yan deities are described that show the primordial value of fer-
tility for agrarian societies and the organization of their corpora-
tive political system. They also underline the unitary perception 
of nature and the notion of a dividual and divisible personhood. 
[Mesoamerica, Mayan worldview, Mayan religion, Mayan gods, 
deity hierarchy, divine person]

Manuel Alberto Morales Damián, Doctor en Estudios Meso
americanos y Licenciado en Historia por la Universidad Nacio-
nal Autónoma de México. – Profesor-investigador en el área aca-
démica de Historia y Antropología de la Universidad Autónoma 
del Estado de Hidalgo; líder del cuerpo académico de Estudios 
Históricos y Antropológicos; coordinador general de investiga-
ción y posgrado en el Instituto de Ciencias Sociales y Humani-
dades de la UAEH; miembro del sistema nacional de investiga-
dores de México. – Recibido el premio Palenque 2004 (INAH/
CONACULTA). – Entre sus publicaciones figura: Árbol sagrado. 
Origen y estructura del universo en el pensamiento maya (Pachu-
ca 2006). – Véase tambien la bibliografía.

Introducción

El objetivo de este trabajo es delinear los rasgos 
esenciales de los seres sobrenaturales de la religión 
maya prehispánica que fueron reconocidos como 
dioses desde la época de la conquista española. Las 
consideraciones de este artículo se fundamentan en 
un análisis crítico de los diccionarios de la lengua 
maya así como de los contextos en que se utiliza el 
término k’u – y en menor medida el de ahaw – tanto 
en los documentos coloniales como en los códices.1

Los textos yucatecos en caracteres latinos y los 
códices difieren esencialmente por sus mecanismos 
de registro del lenguaje y por ello exigen técnicas 
diversas para su análisis. En el caso de la mayoría 
de los testimonios novohispanos contamos con edi-
ciones críticas que sólo demandan para su estudio el 
análisis hermenéutico y la revisión de la bibliografía 
especializada. No ocurre lo mismo con los códices, 
para los cuales es indispensable considerar los ele-
mentos iconográficos y epigráficos como parte de 
un todo, analizando el eje temporal que organiza los 
pasajes estudiados; aspecto importante de este tra-
bajo es la discusión en torno a la identidad del dios 
C así como el análisis de las propuestas de lectura 
de los glifos, silábicos o logográficos, tanto para k’u 
como para ahaw.

Independientemente de los instrumentos de aná-
lisis, este artículo se plantea desde el enfoque de 
la historia de las religiones (Eliade 1986) y es por 
ello que se utilizan elementos comparativos y se 
pretende sobre todo explicar la estructura simbó-
lica de las creencias religiosas mayas en torno a  
sus dioses. Asimismo consideramos que el fenóme-
no cultural que estudiamos (la noción de dios) ex-
presa un modelo explicativo de la realidad, el cual 
es socialmente compartido y construido histórica-

  1	 Todos los términos yucatecos utilizados en este artículo res-
petan la ortografía establecida en el “Diccionario Maya” 
coordinado por Barrera Vázquez (2001) a excepción hecha 
de aquellos casos en que se cita textualmente algún docu-
mento o trabajo de investigación, en los que se emplea la 
grafía de la referencia. Para otras lenguas mayas se utiliza la 
ortografía del diccionario citado.

Los dioses mayas

Fecundidad, poder e identidad comunitaria

Manuel Alberto Morales Damián

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-397 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 10:48:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-397


398 Manuel Alberto Morales Damián

Anthropos  110.2015

mente.2 La cosmovisión abarca el entramado social 
de actos mentales que explican la realidad dentro de 
la que se encuentra inserta una entidad social (Ló-
pez Austin 2012: 9) y, en este sentido, incluye las 
creencias y emociones propias de la religión, pero 
también otras manifestaciones del pensamiento, de 
manera que en ella se incluyen fenómenos cultura-
les que no son religiosos. Ahora bien, la religión no 
sólo es una cosmovisión (aunque suele reducírse-
le a “creencias”); también se manifiesta en la vida 
cotidiana del hombre religioso y los rituales que la 
condensan, puesto que le caracteriza un gran poder 
normativo y práctico para el establecimiento de las 
relaciones sociales (Geertz 2000: ​87–117). Dentro 
de la cosmovisión es esencial la percepción que tie-
nen de sí mismos los seres humanos y por ello el 
planteamiento de Fowler (2004) acerca de que la 
noción de persona es cultural, es clave para la pro-
puesta que hacemos en este artículo.

La cultura occidental les ha aplicado a los seres 
sobrenaturales de otras culturas el nombre de dioses 
en tanto que ha identificado ciertos elementos comu-
nes con su idea de dios, y ello ha conducido a que 
el análisis de las creencias en torno a dichos seres 
tome como punto de partida una idea preconcebida 
de sus características. Intentando acercarnos a ellos 
desde otra perspectiva buscaré establecer los rasgos 
de los llamados “dioses mayas” rastreando el campo 
semántico de los términos que se han utilizado para 
designar a dios en los diccionarios del siglo XVI, 
especialmente el de k’u.3 Los frailes debieron recu-
rrir a tales voces mayas para describir al Dios cris-
tiano en el proceso de la evangelización; analizar-
las podría llevarnos a establecer los rasgos comunes 
entre ambas culturas pero el objetivo es dilucidar la 
peculiaridad de la idea maya acerca de los dioses.

Destacaré dos aspectos esenciales: 1. La fecun-
didad y la autoridad como elementos distintivos de 
lo sagrado y por tanto de las deidades. 2. Su ca-
rácter de sujetos en los que se disuelve lo indivi-
dual en lo comunitario. Sotelo Santos (2002a: ​59; 
2002b: ​110 s.) caracterizó a los dioses mayas como 
“energías sagradas personificadas”, este trabajo bus-
ca precisar la naturaleza de dicha “energía sagrada” 
y clarificar la asunción de que las deidades asumen 
rasgos semejantes a los de una persona.

  2	 Véase López Austin (1996: ​472); Espinosa Pineda (2002: ​
19); Medina (2003: ​115).

  3	 En este trabajo nos centramos en los testimonios en maya 
yucateco; sin embargo haremos alusiones a los términos pa-
ralelos utilizados en otras lenguas. Es importante considerar 
que el protomaya k’uuh es equivalente al protocholano ch’uh 
(Kaufman and Justeson 2003: ​458). De esta suerte, términos 
como ch’ulel están englobados dentro del campo semántico 
de k’uuh, que abarca la idea de sacralidad o divinidad.

1	 K’u, lo que procrea

1.1	 El lugar donde las hembras paren

En el “Calepino maya de Motul” (Ciudad Real 
2001: ​342–344) se vierte el término k’u por Dios, 
de lo que se deriva yotoch k’u (literalmente “la casa 
de Dios”) por iglesia y k’u winik (Dios hombre) por 
“hombre de Dios, hombre divino … Dios hombre 
o hombre Dios”. El mismo diccionario colonial in-
dica que “divinidad …, cosa divina” es k’uil de lo 
cual devienen expresiones tales como k’uil t’an, 
“palabras y pláticas divinas”, k’uil buk y k’uil nok’, 
“vestidura o ropa bendita”, así como k’uil menyah, 
“oficio divino”. K’uul, por su parte se traduce como 
“Dios o ídolo” y k’ulem como “cosa divina, santa 
o sagrada”, por lo que “sagrada escritura” se dice 
k’ulem ts’ib; “misterio o cosa misteriosa” es k’uul 
talan, aludiendo a asuntos como el “misterio de 
nuestra redención”. Asimismo el verbo para indicar 
“tener por Dios y adoración así ” es k’uul.

He destacado los términos utilizados por Antonio 
de Ciudad Real, el franciscano autor del “Calepino 
maya de Motul”,4 porque se evidencia su pretensión 
de identificar los términos mayas que le permitirán 
comunicar elementos propios del credo y el ritual 
cristianos. Por ello mismo se nos oculta parcialmen-
te el campo semántico de k’u, al que sólo podemos 
acceder a través de la óptica evangelizadora.

La morfología del maya yucateco, permite com-
prender que k’u es un sujeto (dios) y k’uil la cualidad 
de ese sujeto (divinidad), puesto que -il es un sufijo 
que funciona como abstractivo (Álvarez 1998: ​53). 
De manera semejante, -ul es sufijo que permite for-
mar sustantivos intangibles o nombres propios, de 
suerte que se entiende nuevamente que el término 
genérico para Dios, k’u, se torne en k’uul, termino 
específico para designar a una deidad a quien los 
frailes identificaban con un “ídolo”, refiriendo a al-
guna escultura en madera o cerámica.5

Por otro lado, en el mismo “Calepino maya de 
Motul” y en otros diccionarios mayas, se señala que 
k’u es “nido de ave”; aunque el sentido se extiende 

  4	 Acuña ha sustentado que fray Antonio de Ciudad Real fue el 
compilador del “Calepino maya de Motul” y ha establecido 
la probabilidad de que se haya compuesto entre 1584 y 1610; 
asimismo a Acuña se deben dos ediciones: una facsimilar 
(Ciudad Real 1984) y otra más de carácter crítico (Ciudad 
Real 2001).

  5	 Aunque es claro que existe una diferenciación entre la repre-
sentación de la deidad y la deidad misma, los procedimien-
tos para la creación de imágenes de las deidades supone un 
proceso de incorporación de los poderes de la deidad en la 
representación de ésta, ello explica el carácter sagrado que 
posee la actividad escultórica en el pensamiento maya (Mo-
rales Damián 2002a).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-397 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 10:48:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-397


Los dioses mayas

Anthropos  110.2015

399

al lugar de parir y así u k’uu kuuk’ es el “nido de las 
ardillas, que son como los de los páxaros” y u k’uu 
t’ul es la “cama de los conejos, donde las hembras 
paren” (Ciudad Real 2001: ​342). De ahí parecen de-
rivar k’ul, la rabadilla o coxis y k’uul los genitales 
femeninos y el ano, aunque este último sentido está 
registrado sólo para el maya de Becal, Campeche 
(Barrera Vázquez 2001: ​421).6 En síntesis, el térmi-
no puede asociarse tanto al “lecho de parir” como a 
los órganos con los que “las hembras paren”.

Así como la etimología del término Dios remon-
ta al indoeuropeo dyeu y asocia el concepto de Dios 
con el Día y la Luz (Eliade 1988: ​83), en este caso 
me parece importante considerar que el término k’u 
establece una referencia a la capacidad reproduc-
tiva.

1.2	 Los que dan el sustento

Compárese con la descripción que hacen los na-
huas de sus propios dioses en el “Libro de los Co-
loquios”:

Decían [nuestros progenitores]: que ellos, los dioses, 
son por quien se vive, que ellos nos merecieron. ¿Cómo, 
donde? Cuando aún era de noche. Y decían [nuestros an-
cestros]: que ellos [los dioses] nos dan nuestro sustento, 
nuestro alimento, todo cuanto se bebe, se come, lo que es 
nuestra carne, el maíz, el frijol, los bledos, la chía. Ellos 
son a quienes pedimos el agua, la lluvia, por las que se 
producen las cosas en la tierra. Ellos mismos son ricos, 
son felices, poseen las cosas, son dueños de ellas, de tal 
suerte que siempre, por siempre, hay germinación, hay 
verdear en su casa (Sahagún 2006: ​105 s.).

La “riqueza”, la “felicidad”, que caracteriza a los 
dioses nahuas en este pasaje, es su capacidad para 
fecundar, germinar, verdear el mundo; dicho de otra 
manera, lo que los hace dioses es que garantizan la 
vida en tanto crean y fertilizan la tierra. Me parece 
que en el yucateco el término mismo con el que se 
nombra a Dios, k’u, revela este rasgo que define a la 
divinidad: su capacidad fecundante.

  6	 Debe considerarse que existe una asociación entre los orifi-
cios del ano y los genitales femeninos, asunto en el que no 
abundaremos pero que nos lleva a la discusión del orificio 
que expone Kimi con las piernas abiertas en los códices ma-
yas que ha sido interpretado como el ano del flatulento dios 
de la muerte (Sotelo Santos 2002b: ​107) y que en mi opinión 
es la vulva del andrógino dios del inframundo en posición de 
parto.

1.3	 Los glifos de k’u

En la actualidad los epigrafistas han realizado lec-
turas consistentes en las que la sílaba k’u o el logo-
grama para k’uul se han identificado con los glifos 
T1016c, T41, T14, T604, T149ef (Thompson 1962) 
y otro más, sin número de clasificación de Thomp-
son y que Macri y Vail (2009: ​219 s.) catalogan bajo 
el rubro 22B (Fig. 1).

T604 puede ser descrito como “huevos en nido” 
(Macri and Vail 2009: ​219). En las inscripciones pé-
treas los “huevos” están representados por dos óva-
los dispuestos horizontalmente que llevan en su in-
terior una línea diagonal y un par de puntos en la 
sección superior; el “nido” está indicado a través de 
una delgada barra doblada en forma de U que en su 
interior está hachurada y en su exterior muestra pe-
queños círculos marcando su perímetro; la versión 
del glifo en los códices nos muestra los dos óvalos 
con una línea ligeramente curvada formada por una 
sucesión de puntos sobre una U marcada por dos lí-
neas paralelas, la interior continua y gruesa, la ex-
terior punteada. T149ef parece ser la simplificación 
de T604, pues se figura exclusivamente con los dos 
óvalos con puntos en su interior.

Con sólo dos ejemplos en el Códice Madrid 
(1991: ​77 s.), en los que ocupa el lugar de T14 en 
una serie de trece cartuchos glíficos, el glifo sin nú-
mero de Thompson, 22B, tiene una forma que re-
cuerda a una pequeña rama de dos puntas dispues-
ta verticalmente al interior de una especie de  C 
cuadrangular; Macri y Vail (2009: ​220) plantean 
con reservas que pudiera ser la representación de 
un nido de pájaros. La rama tal vez pudiera ser la 
simplificación del cuello, cabeza y pico abierto de 
un ave; sin embargo el aspecto figurativo dista mu-
cho de ser claro.

Fig. 1: Glifos que se han identificado con la sílaba o el logogra-
ma K’u: a. T604 en las inscripciones; b. T604 en los códices; 
c. T149ef; d. 22B; e. T14; f. T41; g. T1016c (ilustración de María 
Fernanda Urbina Durán basada en Thompson 1962, Montgomery 
2002 y Macri and Vail 2009).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-397 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 10:48:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-397


400 Manuel Alberto Morales Damián

Anthropos  110.2015

T14 es un “arco de gotitas con grano de maíz” 
(Macri and Vail 2009: ​51), un prefijo del llamado 
grupo acuático y que refiere visualmente al líquido 
que se derrama. Taube (1989: ​37–39) identifica el 
elemento globular de T130, presente en algunas va-
riantes del grupo acuático como en T14 y en T39, 
con la representación logográfica de wah, término 
que alude a la tortilla, al tamal y en un sentido ge-
neral a la vida (Fig. 2). Remite al “Diccionario de 
Pío Pérez”, referenciado en el “Dicccionario Maya” 
(Barrera Vázquez 2001: ​906), en donde wah se vier-
te como “chorrear, salirse el grano o el líquido por 
la hendidura o rotura”. Ahora bien, las “gotitas” que 
lo constituyen han sido identificadas con agua, gra-
no, sangre y semen (Kelley 1976: ​213–215; Cog-
gins 1989: ​136 s.); con lo cual podríamos considerar 
que el círculo que muestra en su interior una línea 
semicircular y apaisada, figura más un glande que 
un tamal. Sea como fuere, es evidente que los ele-
mentos visuales que constituyen el glifo T14, refie-
ren de una manera directa al derrame de un líquido 
fecundante.

No nos detendremos en el análisis de T41 en 
tanto que integra las gotas del líquido de T14 con 
T1016c; éste último está conformado por la cabeza 
del Dios C de los códices.

1.4	 El dios C y el glifo T1016c

El personaje que Schellhas (1904: ​19) identifica con 
la letra C se caracteriza por un peculiar rostro que ha 
sido identificado como el de un mono; su glifo deno-
minativo, T1016c, no es más que su cabeza aislada 
(Fig. 3). Schellhas (1904: ​20), confundió el glifo del 
dios C con el que designa el norte, lo cual, junto con 
su representación en el Códice Madrid (1991: ​10c) 
en la que aparece circundado de elementos triangula-
res que semejan rayos, le llevó a concluir que se tra-
taba de la representación de la Estrella Polar. Förs-
temann (1904: ​563), aceptando tal identificación 
añade que debe ser la constelación de la Osa Me-
nor; señalando que ocupaba el lugar del día chuen, 
mono. Bricker (1983: ​348, 350 s.), por su parte, pro-
puso que en los glifos direccionales no se alude al 
norte y al sur sino al zenit (yax kaan) y el nadir; 
planteando, que T1016c es un logograma de kaan.

Existe un buen número de autores que recono-
cen que tanto el personaje como el glifo recuerdan 
los rasgos del mono,7 Sotelo Santos (2002a: ​97) es 
quien y lo describe con mayor precisión señalando 
los diversos recursos plásticos que permiten iden-
tificar la cabellera corta, la zona del rostro en que 
cambia de piel a pelaje, el ojo realista de frente, la 
nariz de perfil con la apertura lateral de uno de sus 
orificios, no dejando lugar a dudas de que se trata 
de la representación de un mono, específicamente 
del saraguato; asimismo plantea tentativamente la 
identificación de C con el dios Yaxal Chuen de los 
documentos coloniales (Fig. 4).

  7	 Schellhas (1904: ​21); Förstemann (1904: ​563); Frías (1968: ​
228); Kelley (1976: ​63).

Fig. 2: a. T130; b. T14; c. T39 (ilustración de María Fernanda 
Urbina Durán basada en Thompson 1962 y Taube 1989).

Fig. 3: El Dios C y el glifo T1016c 
(Códice Madrid 10c: ilustración 
de María Fernanda Urbina Durán 
basada en Lee 1985).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-397 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 10:48:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-397


Los dioses mayas

Anthropos  110.2015

401

Gates (1978: ​103 s.) rechazó la identificación del 
glifo del “mono” con el del norte, especialmente por 
la clara diferencia que encontró en su representa-
ción en el Códice Dresde (1200–1250) y puntualizó 
que el glifo del Dios C aparece en diversos contex-
tos y lo propone como un título honorífico para to-
dos los dioses. Por su parte, con base en una suge-
rencia previa de Barthel, Ringle (1988) afirma que 
T1016c debe leerse como k’u y que el Dios C es la 
representación genérica de deidad, más que una en 
específico; sus argumentos permiten verificar el uso 
del glifo con el significado de “dios” o “sagrado”, 
así como el papel intercambiable de la figura del 
Dios C para referir a otros dioses como A, B, D o E 
(Fig. 5). Taube (1992: ​31) afirma que el Dios C en-
carna el concepto maya de deificación. Vail (1996: ​
203–232) dedica un capítulo entero de su tesis doc-
toral a analizar el glifo T1016c, en donde debate 

ampliamente su lectura y sustenta la conclusión de 
Ringle y Taube.

1.5	 K’u, el mono fecundador

¿Por qué los rasgos de un mono sirven para iden-
tificar el concepto genérico de deidad? En varios 
artículos, Nájera Coronado (2000, 2002a, 2002b) 
ha estudiado el simbolismo del mono. En el área 
maya se distinguen tres tipos de monos: el aulla-
dor (Alouatta palliata y Alouatta pigra), el araña 
(Ateles geoffroyi) y el capuchino (Cebus capucinus) 
(Fig. 4). El capuchino destaca por su pulgar oponi-
ble y quizá por ello se ha asociado con la artesanía; 
el saraguato, quien habita las copas de los árboles 
y tiene un rugido semejante al del jaguar, se ha re-
lacionado con las nubes, la lluvia y el trueno como 
se puede ver en los cantos lacandones (Bruce 1976: ​
82); el araña es muy activo sexualmente y, de hecho, 
igual que los saraguatos acostumbran reproducirse 
durante todo el año.

El arte, de acuerdo con los mitos quichés, se en-
cuentra bajo el patronazgo de los dioses creadores, 
especialmente de Hun Batz y Hun Chouen, los mo-
nos gemelos (Morales Damián 2002a: ​112) y en 
El ritual de los Bacabes (1987: ​411, 415) chuen se 
identifica con los genitales y en él se guarda “el se-
men de la creación, el semen del nacimiento”; de 
la morada del primigenio mono brotan las tintas 
roja, amarilla, blanca y negra con las que se crea el  
mundo.

Analizando los rituales carnavalescos contempo-
ráneos en el área maya, Nájera Coronado (2002b: ​
136) destaca que quienes se visten de monos (identi-
ficados con el diablo por influencia del pensamiento 

Fig. 4: Rasgos del mono en la representación del dios C (ilustra-
ción de María Fernanda Urbina Durán).

Fig. 5: Códice Madrid ​79c. El 
glifo T1016c como apelativo del 
Dios D y el Dios A (ilustración de 
María Fernanda Urbina Durán ba-
sada en Lee (1985).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-397 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 10:48:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-397


402 Manuel Alberto Morales Damián

Anthropos  110.2015

cristiano) actúan en forma obscena, utilizando pa-
labras soeces y simulando que copulan pues “cele-
bran la vida fecunda e invitan a la recreación de un 
ciclo universal”.

En fin, es lógico que el glifo T1016c y el Dios 
C que identifican a k’u logográfica e iconográfica-
mente, se inspiren en la figura del mono pues éste 
representa una sexualidad desbordante que permite 
referir a la sagrada fecundidad.

2	 Ahaw, lo que manda

2.1	 Señor, dueño y padre

De acuerdo con Siméon (2006: ​490, 538) teotl o 
teutl, término náhuatl para dios o diosa, en palabras 
compuestas extiende su sentido a sagrado, maravi-
lloso, raro, sorprendente y penoso; asimismo con-
sidera que su raíz es teuctli, señor, noble, juez. De 
hecho, entre los nahuas, al decir de Dehouve (2012: ​
43) el término tecuhtli no sólo se refiere a los go-
bernantes, también “designaba a los dioses que rei-
naban sobre porciones espaciales o temporales del 
universo”. No es el objetivo de este trabajo abundar 
sobre la noción náhuatl de teotl (véase López Austin 
2001 y Espinosa 2008) pero lo que hemos señala-
do arroja luz sobre otro aspecto de lo sagrado en el 
pensamiento mesoamericano: el poder.

En yucateco el término para señor, es ahaw. En 
un buen número de lenguas mayances el término 
ahaw se vierte por señor o dueño, pero también 
se entiende por dios en q’anjob’al, q’eqchi’, pop-
ti’, mam, poqomchii’, uspanteko, sakapulteko, ka-
qchikeel y k’iche’ (Kaufman and Justeson, 2003: ​
84 s.). Así, hoy en día, el término ahaw entre los tsel-
taltes implica “divino” (Méndez Pérez 2013: 334).

Puesto que los diccionarios coloniales, como ya 
se ha señalado, expresan el proceso de intercambio 
cultural entre los frailes y los pueblos indios, pudie-
ra ser que los evangelizadores asumieran el térmi-
no ahaw como apelativo del Dios cristiano ya que a 
éste se le reconoce como Señor o Rey. Algo seme-
jante ocurre con el término yum, padre en yucateco, 
que en otras lenguas mayances puede referir a due-
ño o señor y que en mopán es el término para lla-
mar a dios (Kaufmann and Justeson 2003: ​110). Tat, 
también refiere a padre en muchas lenguas mayan-
ces y se utiliza por dios en pokomam y kaqchikeel 
(Kaufmann and Justeson 2003: ​111). Mam, abuelo, 
también se aplica a una deidad anciana y creadora.

En síntesis, el uso de tat, yum y ahaw como 
“dios” se extendió en algunas lenguas mayas posi-
blemente por influencia del cristianismo; sin embar-
go, ello no obsta para que tales términos se hayan 

aplicado a los dioses en contextos específicos du-
rante el período prehispánico. Así, por ejemplo, el 
término tat o tot, padre, unido con el de madre, en 
el muy extendido paralelismo “nuestro padre, nues-
tra madre” refiere al progenitor por excelencia y, en 
este sentido, se aplica al dios creador. Igualmente, 
ahaw es un título que reciben algunos personajes 
sobrenaturales y los gobernantes divinos desde la 
época prehispánica (Méndez Pérez 2013: ​334).

2.2	 Quien domina el lenguaje sagrado

Ahaw incluye la partícula ah-, un agentivo y el tér-
mino -aw, raíz verbal. Jackson y Stuart (2001: ​222) 
consideran, con base en evidencias procedentes de 
diversas lenguas mayas que ah- es una partícula que 
no implica un género específico (a diferencia de ix- 
que si especifica el género femenino), sino que in-
dican sólo a un agente personal, un “hacedor”. Con 
respecto al yucateco, con base en una de las entra-
das del “Calepino maya de Motul”, indican que an-
tepuesta a nombres de lugares es “el que o la que es 
de aquel lugar” (véase Ciudad Real 2001: ​32). En 
el mismo diccionario colonial, la primera entrada 
de ah señala que “antepuesta a los apellidos de lina-
jes, denota los varones” (Ciudad Real 2001: ​32), sin 
embargo, hay otros ejemplos en los que se emplea 
para indicar no sólo a un agente masculino sino a 
uno femenino, como en ah al, “la parida”; ah aal 
kab, “andariego o andariega …”: ah alansah “parte-
ra”; ah kanan k’u, “velandero o velandera en alguna 
iglesia”; ah kele mach “amançebado o amançeba-
da”, etc. De esta suerte, coincidimos con la idea de 
que ah- en principio no tiene adjudicación de géne-
ro, sino que caracteriza a quien realiza cierto tipo de 
acciones. Por su parte, el término -aw parece derivar 
de awat: “dar gritos, chillidos y bozes, y el tal grito 
o aullido”, así como “balar las ouejas, cantar l<a>s 
aues o çigarras, y el balido o canto así ”.

Houston y Stuart (1995: ​295) consideran que en 
sí mismo, el término ahaw no posee la connotación 
de divino y plantean que debe entenderse como “el 
del grito” o “gritón”; con ello establecen un parale-
lismo con el náhuatl tlatoani (el que habla). Grube 
(2011: ​24) matiza la lectura proponiendo “el de 
la voz potente” o “el de la voz de mando”. Stuart 
(2001: ​52) relaciona la cualidad de emitir sonidos 
del ahaw con la lectura en voz alta, estableciendo 
una relación entre la capacidad de mando y la que 
se necesita para entender los textos escritos. Es fac-
tible que el gobernante debiera ser quien leyera en 
voz alta los textos de las inscripciones clásicas y 
con ello se arrogara un conocimiento exclusivo; sin 
embargo, me parece que la posesión del sonido al 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-397 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 10:48:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-397


Los dioses mayas

Anthropos  110.2015

403

que refiere el término ahaw, implica el dominio de 
un lenguaje compartido con los animales y por ello 
sagrado.

Awat, refiere a sonidos emitidos por animales. 
Ahaw es “quien chilla”, “quien aulla”, “quien canta 
como ave”, etc. En muchas tradiciones religiosas, 
el dominio del “lenguaje de los animales” es una de 
las habilidades propias de quienes han desarrollado 
poderes sobrenaturales (Eliade 1982: ​93–95). En la 
religión maya se concibe la existencia de un lengua-
je sobrenatural, ininteligible al individuo común; di-
cho lenguaje en el período colonial es reconocido 
como el lenguaje de Suyuá y su posesión debía ser 
demostrada a través de un rito iniciático que garan-
tizaba la pertenencia a la élite gobernante (Morales 
Damián 2011: ​37–44, 57–60).

2.3	 El sagrado señor

Ahaw es el nombre del último de los veinte días del 
calendario maya. T533 es el glifo con el que se de-
signa a este día. Grube (1992) planteó que dicho 
glifo es el logograma de nik, flor; aunque dicha lec-
tura ha sido cuestionada por Stuart (2005: ​25). En 
el calendario náhuatl el vigésimo día es justamente 
xóchitl, flor; más en el calendario zapoteca es pilla-
lao, “cara del señor” o “cara del dios”, refiriendo 
específicamente al rostro solar (Cruz 1995: ​170 s.). 
Los elementos icónicos del glifo T533 (Fig. 6b), re-
cuerda la esquematización de un rostro de tal suer-
te que Knorozov (1992: ​132) lo identifica con una 
cara humana; aunque pudiese ser el rostro frontal de 
un mono (Macri and Vail 2009: ​47). El glifo T1000, 
que también ha sido leído como ahaw en las inscrip-
ciones en piedra (Fig. 6a), consiste en el rostro de 
perfil de un varón joven que lleva una banda en la 
cabeza y un círculo achurado en la mejilla; en algu-
nos ejemplos el tocado muestra a T533 confirmando 
que el glifo refiere al ahaw.

En las inscripciones clásicas el apelativo para 
el gobernante máximo de un sitio se compone de 
T14.168, lo que se ha leído en chol como ch’ul ajaw 
o k’ul ahaw en su variante yucateca (Figs. 6c, 6d). 
T168, compuesto de T584 y T687a, fue leído como 
ah pop y ahaw por Lounsbury (1973: ​120 s.). Seña-
la que T584, como glifo calendárico para el día ben 
del calendario yucateco, equivalía al ah de otros ca-
lendarios mayas (caña) concluyendo que debía leer-
se ah; asimismo reconoció que T687a devenía de la 
representación icónica de pom, copal y tenía el va-
lor silábico po, destacando que su reduplicación era 
un reforzador fonético para el nombre del mes pop. 
Eventualmente T168 presenta como postfijo a T130, 
el cual, como señalamos previamente se lee logo-
gráficamente wah, “tortillas de maíz de esta tierra” y 
“la vida en cierta manera” (Ciudad Real 2001: ​567) 
y se emplea silábicamente como wa; debido a ello la 
lectura más comúnmente aceptada en la actualidad 
es ahaw (véase Schele and Freidel 1990: ​54; Macri 
and Vail 2009: ​224). 

De cualquier forma, el apelativo para el gober-
nante de algún sitio durante el período clásico es 
k’ul ahaw, sagrado señor, con lo que se implica su 
naturaleza de intermediario, conocedor de un len-
guaje que le permite comunicarse con los dioses y 
poseedor de una fuerza fecundante con la cual ga-
rantiza la perpetuación de su linaje y la productivi-
dad agrícola. Dicho título, claro está, es utilizado 
por quienes han realizado los rituales propios de as-
censo al trono, los cuales no son más que un proceso 
iniciático (véase Sotelo Santos 1992: ​129–135; Gar-
za Camino 1984: ​304 s.; 2002: ​252–258).

2.4	 El señorío de los dioses

T168:612/613 funciona como un epíteto de varias 
deidades en los códices, el cual pudiese transcri-
birse como AHAW:le y leerse ahawel. Siguiendo la 
estructura del yucateco colonial, el sufijo -el marca 
una relación inalienable del nombre con su posee-
dor (Álvarez 1998: ​53) lo cual en términos prácticos 
indica que el señorío le pertenece al sujeto que así 
es calificado. De acuerdo con Vail (1996: ​339–341) 
podemos reconocer que este epíteto aparece en el 
Códice Madrid (1991) especialmente acompañan-
do a los dioses B, D, H, E y en un menor número de 
ocasiones a M, C, R e I. Tales personas divinas son 
reconocidas pues como señores.

T24.533:24 es un epíteto utilizado fundamental-
mente con el Dios D. Vail (1996: ​324–330) consi-
dera que debe ser leído como nikil; considerando al 
glifo T533 como un logograma de nik o nich, flor. 
T24 en posición vertical sería entonces un reforza-

Fig. 6: a. T1000cdef: ahaw; b. T533: ahaw; c. T168 (T584.687): 
ah po/phaw; d. T14.168: k’ul ahaw (ilustración de María Fernan-
da Urbina Durán basada en Thompson 1962).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-397 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 10:48:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-397


404 Manuel Alberto Morales Damián

Anthropos  110.2015

dor fonético (na) y el mismo en posición horizontal 
la sílaba li, que funcionaría como sufijo abstractivo, 
de manera que debería ser entendido como “floral”. 
No concuerdo con tal interpretación, ya hemos men-
cionado que Stuart duda que T533 debiera ser leído 
nik, restableciendo su sentido logográfico de ahaw; 
por otro lado T24 dispuesto verticalmente puede ser 
considerado el logograma de nah, primero, princi-
pal, honrado (Macri and Vail 2009: ​209). De esta 
suerte considero que debiera leerse: NAH.AHAW.li, 
Nah Ahawil, entendiendo como Señorío Principal, o 
Reverenciado Señorío. Dicho epíteto, como lo hizo 
notar Schellhas (1904: ​22), es utilizado esencial-
mente con el nombre y figura del Dios D; aunque 
también sirve para calificar a otros dioses, en me-
nor medida: B, C (con las figuras de H y K), E, H, 
M, N, R e I (Vail 1996: ​327 s.). Lo cual nos permite 
considerar que el señorío pertenece esencialmente 
al Dios D, Itzamná, pero que la autoridad también 
puede ser compartida con otras deidades.

2.5	 La autoridad compartida

Si los gobernantes, a través del arte monumental y 
suntuario, pretenden establecer que sus antepasados 
y ellos mismos son “deidades” es explicable que el 
término ahaw se convierta, finalmente, en una for-
ma de referir a un dios. Asimismo se implicaría que 
las deidades se distinguen por su “poder”, como sea 
que esto haya sido entendido en el mundo maya.

No es extraño que las relaciones entre las diver-
sas deidades se fueran delineando en torno a las for-
mas de organización política maya. No es este el 
espacio para discutir el sistema político maya; sin 
embargo es importante considerar que los trabajos 
recientes de Izquierdo y de la Cueva (2004) y Gil-
lespie (2008) evidencian que, independientemente 
de las diversas transformaciones que sufrió en va-
rios siglos, la política maya nunca llegó a consoli-
dar una autoridad única y vertical. Por el contrario, 
prevaleció un poder corporativo, es decir el poder 
se compartía entre diferentes grupos o segmentos 
de la sociedad limitando la tendencia hacia la acu-
mulación del poder en forma individual (Gillespie 
2008: ​67); existió una fragmentación del poder, ya 
que el gobernante “dependía de un grupo de líderes 
comunitarios” (Izquierdo y de la Cueva 2004: 64).

Gillespie (2008: ​72, 82) observa, en la iconogra-
fía de los relieves escultóricos, la disolución de la 
individualidad en el grupo social. Sostiene que las 
representaciones de los gobernantes durante el Clá-
sico maya, lejos de ser retratos individualizados son 
la manifestación de un grupo corporativo, la casa 
real, de manera que en la imaginería se puede apre-

ciar como el soberano conjunta en su persona sus 
relaciones con los otros. Deberíamos añadir que la 
iconografía manifiesta que ellos son una encarna-
ción no sólo de su grupo social o del Estado sino del 
cosmos mismo, asumiendo el papel de axis mundi 
(Garza Camino 2007: ​24).

Esto conceptualiza la autoridad como una toma 
de decisiones que nunca es definitiva, que puede 
modificarse y que depende de la conjunción de va-
rias voluntades. Es así que los dioses establecen sus 
relaciones jerárquicas y colaborativas; Itzamná, por 
ejemplo, podrá ser el Dios “supremo”, en la misma 
medida en que gestiona su autoridad en relación con 
otras deidades que también gobiernan algún sector 
de la realidad social o natural.

3	 K’u, sujeto uni-versal

3.1	 La multiplicación de k’u

En documentos mayas coloniales de carácter re-
ligioso podemos encontrar el uso de k’u en diver-
sos contextos que pueden darnos otras pistas de su 
área de significación. En El ritual de los Bacabes 
(1987) he encontrado el término en las siguientes 
expresiones, a las que acompaño con la traducción 
de Arzápalo: Kantul ti’ k’u, Cuatro-deidad, Oxlahun 
ti’ k’u, Trece-deidad, Bolon ti’ k’u, Nueve-deidad y 
Hun pik ti’ k’u, Deidad-ocho-mil. En los “Libros de 
Chilam Balam” (Barrera Vázquez y Rendón 1982) 
además de las anteriores aparece también Hunab k’u 
y Hahal k’u, sustantivos nominales que Barrera Váz-
quez y Rendón (1982) vierten como “Única deidad” 
y “Deidad verdadera”.

Kan, cuatro, oxlahun, trece, bolon, nueve y hun 
pik, ocho mil, dotan de un carácter múltiple al tér-
mino k’u. Debemos aclarar que -tul es un clasifica-
dor numérico para personas o, como señala el “Dic-
cionario de Ticul” “cuenta para ángeles, almas y 
hombres” o, más claramente en el “Arte del idioma 
maya”, “partícula numeral para seres racionales” 
(véase Barrera Vázquez 2001: ​818); de esta suerte 
kantul ti k’u supone que se han contado cuatro per-
sonas divinas, aunque el término k’u sigue expre-
sándose en singular, pues en yucateco el pluraliza-
dor indefinido (o’ob) no es necesario si le precede 
un número definido.

La partícula ti’, por su parte, tiene función de-
mostrativa equivalente a las preposiciones ahí, en, 
de, a o dentro (Álvarez 1998: ​50; Ciudad Real 2001: ​
543). El Bocabulario de Maya Than (1993) aclara 
sobre ti’: “en, preposición de lugar, en donde, de, de-
notando de donde o para quien, en él o en ella …”.  
Puede entenderse que el número definido está ahí, 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-397 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 10:48:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-397


Los dioses mayas

Anthropos  110.2015

405

en k’u, o también que ese número proviene de k’u. 
De esta suerte Kantul ti k’u podría entenderse como 
“[c]uatro (personas) en k’u” o “[c]uatro (personas) 
de k’u”, implicando que k’u es un lugar (aquel en 
que las hembras paren), el espacio de la fecundidad, 
o el sujeto (simple o complejo) del que emergen 
los múltiples sujetos, dentro de una lógica numéri-
ca (dos, cuatro, nueve, trece, ocho mil o innumera-
ble). Se trata de una manera sutil de considerar la 
multiplicidad de personas divinas integradas en una 
sola; no se trata de cuatro, nueve, trece u ocho mil 
dioses, sino de una entidad que se desdobla tal nú-
mero de veces.

La lógica del desdoblamiento que multiplica a 
los dioses se expresa con claridad con los nombres 
de “Amayte k’u” y “Amayte kauil”, cuyo significa-
do ha sido analizado por Barrera Vázquez y Rendón 
(1982: ​160 s.) estableciendo que se refiere a la “dei-
dad de los cuatro ángulos del cielo” ya que amay es 
“esquina o cantero”. La deidad se proyecta a cada 
una de las “esquinas” del mundo convirtiéndose en 
una deidad cuádruple; de la misma manera lo hace 
al dividirse para corresponder a los niveles del infra-
mundo (nueve) o del cielo (trece) y al desdoblarse 
para abarcar cielo y tierra, masculino y femenino, 
húmedo y seco, frío y calor.

3.2	 Los diversos dioses

Los conquistadores no pudieron dejar de observar-
lo, los mayas tenían muchos dioses, cada uno de 
ellos diferenciado: “La gente común también tenía 
particulares ídolos a quienes sacrificaban cada uno 
según su oficio y facultad que tenía y eran tan ce-
remoniáticos que para cualquier cosa que hubiesen 
de hacer ofrecían primero a los ídolos” (Relaciones 
histórico-geográficas 1983/I: ​73, cursivas mías).

Vail (1996: ​203–232) analiza diversos com-
puestos glíficos en los que aparece T1016c, en-
tre los cuales destacan: T14.1016c, ah k’u, térmi-
no genérico para dios o sacerdote; T24:1016c, Nah 
k’u, empleado como otro nombre para el Dios del 
maíz; T58:1016c, Sak k’u, que sustituye en oca-
siones el nombre de la Diosa lunar; T95:1016c, Ek 
k’u, que reemplaza el nombre del negro Dios M; 
T147:1016c, ¿Nik? k’u, usado en lugar del nombre 
del Dios H. En otras palabras T1016c, k’u, se em-
plea como genérico de dios pudiendo indicar al dios 
en general, al que personifica al dios o, acompaña-
do de un adjetivo referir a alguna deidad específi-
ca (el Dios Blanco, el Dios Negro, el Dios Flor, el 
Dios Maíz, etc.).

Hasta aquí es posible establecer que los mayas 
reconocían la existencia de entidades individuales, 

con capacidades para actuar de manera semejante 
a la del ser humano, pero que contaban con ciertos 
atributos o rasgos diferentes a los de aquel. El tér-
mino genérico para designarlo, k’u, fue identificado 
por los frailes con el castellano “Dios”, ya que ob-
servaron que tales entidades eran tratadas como se-
res sagrados que poseían poderes sobrenaturales a 
los que se reverenciaba, se alimentaba, se servía y se 
les solicitaba actuar en beneficio de la comunidad.

3.3	 El único y verdadero Dios

Los frailes, al acercarse a la religión indígena tu-
vieron que hacer esfuerzos para incorporar aquellas 
creencias a su universo mental adecuando la infor-
mación que reciben de los indios o las experiencias 
que viven, a los patrones de su propia cosmovisión. 
Un ejemplo muy claro de esto son las referencias a 
que los indios conocieron el “verdadero Dios”, es 
decir el cristiano: “… en muchas partes de la tie-
rra firme tenían cognoscimiento particular del ver-
dadero Dios, teniendo creencia que había criado el 
mundo y era señor del y lo gobernaba y a él acu-
dían con sus sacrificios y culto y veneración y con 
sus necesidades” (Las Casas 1967/I: ​648); o que tal 
dios era el “único”, intentando ir más allá del poli-
teísmo manifiesto: “… tenían conocimiento de sólo 
un Dios que creó el cielo y la tierra y todas las co-
sas y que su asiento era el cielo” (Relaciones histó-
rico-geográficas 1983/I: ​72, 269). Tales apreciacio-
nes les permitieron considerar que la razón natural 
condujo a los indios al conocimiento del “verdade-
ro Dios” aunque el demonio actuase posteriormen-
te para engañarlos y hacerlos caer en la veneración 
de falsas deidades, ídolos (véase Gubler 2007: ​110).

Hunab, formado por el sufijo pasivo -ab y el nú-
mero uno, hun, suele traducirse como “único (es el 
uno)” (Álvarez 1998: ​54). Hahal, es “cosa verda-
dera, sin falta y sin duda, y verdaderamente y de 
veras” (Ciudad Real 2001:236). Roys, en comuni-
cación personal a Thompson (2004: ​253) señalaba: 
“Yo propongo de modo enteramente provisional que 
Hunab Ku fue una invención posterior a la Conquis-
ta, aunque pudo haber habido [antes] alguna idea 
vaga de un dios todopoderoso que no tenía represen-
tación”. Creo que no puede dudarse que Hunab k’u 
y Hahal k’u fueron términos aprovechados por la 
evangelización para expresar el monoteísmo y el ca-
rácter verdadero de su Dios frente a los “falsos ído-
los”; pero ¿fueron términos acuñados en el proceso 
de conversión de los indígenas? La preocupación 
por una deidad “verdadera” en oposición a las “fal-
sas” es propia del monoteísmo judeocristiano y por 
tanto es muy probable que Hahal k’u sea una expre-

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-397 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 10:48:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-397


406 Manuel Alberto Morales Damián

Anthropos  110.2015

sión acuñada por los frailes. El caso de Hunab k’u 
no es del todo igual puesto que tal vez el término hu-
nab refiera no a “unicidad” – significado que le otor-
garon los frailes – sino a uno en orden de prelación.

En el “Calepino maya de Motul” (Ciudad Real 
2001: ​262 s.), se indica que Hunab k’u es “vnico 
dios biuo y verdadero, y era el mayor de los dioses 
de los de Yucatán, y no tenía figura porque dezían 
que no podía figurarse por ser incorpóreo”. Los ca-
lificativos de “vivo” y “verdadero” son claramente 
cristianos, pero el “decían” remite a que se ha verti-
do información recabada directamente de los indios.

Se tiene, por tanto, información acerca de una 
deidad “única” o, mejor dicho, “sola, solitaria, desa-
compañada” – lo cual parece ser una traducción más 
precisa de hunab (Ciudad Real 2001: ​262) –, pero 
este testimonio está mediado por la óptica evangeli-
zadora y los únicos documentos mayas que consig-
nan el término son los “Libros de Chilam Balam” 
(Garza Camino 1992; Barrera Vázquez y Rendón 
1982) y los “Cantares de Dzitbalché” (Garza Ca-
mino 1992; Nájera Coronado 2007), documentos 
posteriores a la conquista espiritual. Así que debe-
ríamos considerar que la idea maya de un dios des-
acompañado, “único”, parece ser resultado del mes-
tizaje cultural aunque su incorporación al panteón 
indígena no significó la disolución de la creencia en 
múltiples deidades.

Sin embargo, debe considerarse paralelamente 
que hun también refiere a precedencia sobre el res-
to, es decir lo “primero” o “principal” y, en este 
sentido, quizá pudo haber un Hunab k’u en el pe-
ríodo prehispánico, pero entonces dicho término no 
aludía a la unicidad de Dios sino a un dios específi-
co considerado el más importante, “el mayor de los 
dioses”. De hecho, el Bocabulario de Maya Than 
(1993), afirma que Hunab k’u es “Dios principal 
que tenían los indios de esta tierra”, expresión mis-
ma que implica que dicho título se había utilizado 
para designar a una deidad en el pasado.

3.4	 Padre y madre

Las Casas (1967/I: ​649) consigna la creencia en una 
trinidad maya en la cual el Padre es Itzam Na, el 
Hijo es Bakab y el Espíritu Santo es Ek Chuah; es 
evidente que la información ha sido manipulada, vo-
luntariamente o no, para amoldarla al pensamiento 
cristiano. Herrera y Tordesillas (1934/IX: ​112), en 
cambio explica mejor las creencias indígenas al re-
ferir a una pareja, padre y madre; dato confirmado 
por Román y Zamora (1897/II: ​51 s.) que habla de 
un matrimonio divino. 

La creencia en la pareja divina, padre y madre 

del mundo, está completamente confirmada por los 
testimonios coloniales. En El ritual de los Baca-
bes (1987) aparecen diversas advocaciones para esta 
deidad dual: Kan Ahaw Ti Kab, Cuatro Ahaw de 
la tierra – Kan Ahaw Kaanal, Cuatro Ahaw celes-
te; K’olop U Uich K’in, El ojo desollado del día, El 
Sol – K’olop U Uich Ak’ab, El ojo desollado de la 
noche, La Luna; Chakal K’anal, El rojo maíz madu-
ro – Sakal K’anal, El blanco maíz maduro; Chakal 
Ah Chuk, El incendiario rojo – Sakal Ah Chuk, El 
incendiario blanco; Itzam Na, El brujo – Ix Chel, La 
señora tendida; Itzam Na, El brujo celeste – Itzam 
Kab, El brujo de la tierra. También el Popol Vuh8 
refiere a Alom Qaholom, los progenitores, que se 
fusionan en Gukumatz, serpiente emplumada. En 
realidad, la dualidad de los dioses se expresa con 
una gran cantidad de variantes simbólicas que se re-
suelven en una deidad andrógina (Morales Damián 
2002b).

3.5	 Dioses polimorfos

Nájera Coronado (1989: ​1343–1347) hace un agudo 
análisis de los epítetos de las deidades creadoras en 
el Popol Vuh, destacando su carácter antropomorfo 
así como el simbolismo dual construido a partir de 
elementos provenientes de la naturaleza. Su estudio 
incluye la revisión de las características biológicas 
de las especies animales mencionadas que permiten 
reconocer con claridad su carácter complementario 
masculino y femenino. Remitimos a aquel estudio 
y sólo destacamos algunas de las parejas señala-
das: Hun Ah Pu Vuch, “Uno cazador tlacuache”, la 
dos veces madre – Hun Ah Pu ‘Utiu, “Uno caza-
dor coyote”, el dos veces padre; Zaqi-Nima Tziis, 
“Gran pizote blanco”, abuela del alba – Zaqi-Nima 
Aq, “Gran jabalí blanco”; Ah Raxa Tzel, “El espíri-
tu de la jícara azul” – Ah Raxa Lac, “El espíritu del  
plato verde”; U K’ux Palou, “El corazón del mar” – 
U K’ux Cho, “El corazón del lago”. 

Me interesa destacar que en este caso, como en 
los epítetos pareados de El ritual de los Bacabes alu-
didos en el apartado previo, la pareja sagrada se ma-
nifiesta no sólo con una apariencia humana (padre –  
madre, brujo) sino también es zoomorfa (tlacua-
che – coyote, pizote – pecarí, serpiente empluma-
da), vegetal (maíz rojo – maíz blanco) o astral (Sol – 
Luna). Aún más, se manifiesta como tiempo (Cuatro 
Ahaw o día – noche), como un fenómeno peculiar 
(fuego rojo – fuego blanco) o se extiende a ser toda 
una región del cosmos (cielo – tierra, lago – mar).

  8	 Garza Camino (1992: ​12–14); Tedlock (1986: ​71 s.); Chris-
tenson (2003:59–66).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-397 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 10:48:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-397


Los dioses mayas

Anthropos  110.2015

407

3.6	 Ser humano y naturaleza

Los dioses no tienen una identidad cerrada ni mu-
cho menos exclusivamente antropomorfa, pero eso 
no es extraño si consideramos la percepción que se 
tiene de humano y naturaleza. Las expresiones me-
tafóricas sobre el ser humano lo identifican con la 
piedra y el árbol, así como con el maíz y la piedra 
preciosa o con el mundo mismo, huyub tacah, mon-
taña-valle (Morales Damián 2007). 

El ser humano es de la misma sustancia de la 
que está conformado su medio ambiente. Sociedad, 
animales, plantas, astros, elementos topográficos y 
decurso temporal conforman un orden en una rela-
ción de interdependencia que convierte al humano 
en centro responsable de su funcionamiento. Todos 
los elementos que componen el mundo son suje-
tos, están vivos y tienen corazón, pueden hablar, tie-
nen conciencia, son “sagrados”; las relaciones entre 
ellos y el ser humano, por tanto, están mediadas por 
el ritual (Morales Damián 2010).

En realidad, esto supone que las nociones sobre 
el cuerpo humano o sobre la identidad de la persona 
no son cerradas ni mucho menos individualizadas 
como las de Occidente.

3.7	 El cuerpo

Los conquistadores y los frailes que llevarían a cabo 
la evangelización concebían el cuerpo y el alma 
como entidades separadas e incluso en oposición. 
Platón y los pitagóricos suponen un alma enterrada 
en un cuerpo; Agustín y Tomás, por su parte, consi-
deran al cuerpo como la sede de los impulsos sexua-
les y con ellos del pecado (Aguado Vázquez 2004: ​
120, 40). Así que el cristianismo del siglo XVI con-
sidera al alma como “desterrada en el mundo” y 
ante ello los tlaxcaltecas se sorprendían pues obser-
vaban de los españoles que “[c]uando todos se re-
gocijan éstos dan voces y lloran” (Muñoz Camargo 
1892: ​165).

Esta diferencia fue una de las tantas que produ-
jo desconcierto en los conquistados, ya que en su 
cosmovisión el mundo, el cuerpo y las entidades 
anímicas se entrelazan y los límites de la anatomía 
humana se abren a un intercambio con otros. Eso 
es lo que observa Marcos (2006: ​64) en su análisis 
del erotismo en Mesoamérica, destacando que en 
el cuerpo confluyen entidades diversas, materiales 
e inmateriales. Ruz Sosa (2004:18) señala que el 
cuerpo mesoamericano “se desborda proyectándose 
a la naturaleza completa”.

3.8	 Animales y entidades anímicas

La proyección del cuerpo humano más allá de sí 
mismo es evidente en las diferentes creencias en 
torno a la relación del humano con un animal o fe-
nómeno natural. Holland (1961: ​169 s.) asienta que 
entre los tzotziles el wayijel, el compañero animal, 
comparte con el humano un ch’ulel, espíritu, con lo 
cual tienen el mismo destino; por ello, en la monta-
ña sagrada, los compañeros animales reproducen la 
vida de San Andrés Larraínzar. Villa Rojas (1963) 
precisando las diferencias entre tonalismo y nagua-
lismo, señala que tanto la idea de un compañero ani-
mal para cada miembro del grupo, como la de un 
animal poderoso en el que se pueden convertir los 
ancianos o brujos, son mecanismos que garantizan 
el orden social. Erice, en su intento por acercar el 
concepto de nagualismo con el de totemismo y or-
ganizar las diferentes relaciones del ser humano con 
los animales compañeros con base en las categorías 
de Leach, termina concluyendo que “la vida social 
transforma el sistema natural imponiendo a cada in-
dividuo animal o vegetal una personalidad propia y 
el universo natural, igualmente, aparece representa-
do en forma de relaciones sociales como los grupos 
humanos” (1986: ​267). Por lo que interesa al tema 
de este trabajo, estas creencias manifiestan el carác-
ter social y fluido del cuerpo humano que no se en-
cierra en sí mismo bajo su piel.

Como lo ha señalado de la Garza Camino (1984: ​
94, 125, 145), la relación entre el ser humano y el 
animal es “consubstancial” y los animales son in-
termediarios entre lo profano y lo sagrado. Al ser 
consubstanciales al ser humano, los animales tie-
nen voz y voluntad, son sujetos, son personas (Val-
verde Valdés 2004: ​33) y justamente son el vínculo 
entre el mundo humano y el de los dioses porque 
igualmente manifiestan la acción divina en el entor-
no natural que la capacidad del ser humano para sa-
lir de sí mismo y ponerse en contacto con lo sagra-
do (véase Craveri 2012: ​154). No se olvide que el 
elemento común entre el humano, los animales, las 
plantas, los elementos topográficos, los fenómenos 
meteorológicos y los dioses es lo que en kakchiquel 
se denomina como k’ux (Hinojosa 2002).

3.9	 Cuerpos y entidades anímicas

Pitarch (2010) analiza, bajo el enfoque teórico pers-
pectivista y a partir de su propio trabajo etnográfi-
co entre los tzeltales, la concepción de persona en-
tre los mayas y propone un modelo cuaternario con 
dos cuerpos y dos almas: cuerpo-presencia, cuer-
po-carne, alma-humana, alma-espíritu. Un cuer-

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-397 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 10:48:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-397


408 Manuel Alberto Morales Damián

Anthropos  110.2015

po tiene sangre y carne como el de los animales 
y otro lo identifica con su especie y le permite en-
tablar las relaciones intersubjetivas siendo su apa-
riencia misma. A la vez considera un alma que se 
ajusta a la forma corporal del ser humano y otra 
que no tiene una forma específica pues puede adop-
tar la de otros cuerpos-presencia no humanos. Con 
esos datos construye un cuadrado semiótico a tra-
vés del cual reconoce los elementos de contradic-
ción y complementariedad de los dos cuerpos y las 
dos almas. Concluye planteando que el ser huma-
no “contiene en sí mismo las relaciones potencia-
les de conjunción y disyunción con el resto de los 
seres. La persona se encuentra internamente consti-
tuida por sus relaciones externas con los no huma-
nos, tal y como estos son definidos y distinguidos 
entre sí desde una perspectiva indígena” (Pitarch  
2010: ​173).

Dicho de otra manera, el ser humano tiene un 
cuerpo que lo une con todos los cuerpos animales 
del mundo natural y tiene otro cuerpo que le iden-
tifica como especie; por otro lado posee un “alma” 
distintiva pero también otra que comparte con el 
resto de los seres.9 El modelo de Pitarch parece ar-
tificial y no fundamentado en la filología propia del 
pensamiento maya, pero es un intento por explicar 
un aspecto del pensamiento indígena: la persona no 
es una entidad individual, sino una entidad que a pe-
sar de su “individualidad” es “comunitaria”.

Lo individual no lo es, es comunitario y lo co-
munitario es cósmico. De la Garza Camino (1978: ​
129) concluía sobre la concepción náhuatl y maya 
sobre el ser humano que: “… siendo un ser diferen-
ciado por una peculiar naturaleza, no se ve como 
una realidad autónoma y desvinculada, sino que se 
explica por su fundamental relación con los dioses 
y con el mundo”.

3.10	 La persona divina comunitaria

Retornando a nuestro tema principal, lo que me pa-
rece importante destacar es que la concepción de 
persona en Mesoamérica en general y entre los ma-
yas en particular, no está autocontenida ni mucho 
menos; está abierta y es múltiple. El cuerpo humano 
está en comunión con los otros cuerpos de la natura-
leza, sin dejar de tener una identidad como especie; 
las entidades anímicas se multiplican y se expanden 

  9	 Prefiero el término “entidad anímica” que definió primera-
mente López Austin (1989: ​197) debido a que la connotación 
cristiana del término alma y la traducción indiscriminada de 
los términos indígenas al vocablo “alma” han generado mu-
cha confusión (Véase Martínez González 2007: ​154).

abarcando todo el medio ambiente. La identidad no 
es individual, es comunitaria y cósmica.

Fowler (2004) ha hecho notar el carácter histó-
rico y cultural de la noción de persona. En las so-
ciedades occidentales predomina la concepción de 
la persona como una entidad individual e indivisi-
ble, de tal manera que es única y está fijada en sí 
misma. Existen también, siguiendo a Fowler, otros 
dos modos de asumir la persona: uno en donde se 
reconocen identidades relacionales pero sobre las 
que predomina la identidad individual y otro en el 
que la persona es dividual y divisible, compuesta y 
múltiple.

K’u es una “persona” en el sentido de que puede 
ser enumerada con el clasificador tul, que se aplica a 
seres racionales, ángeles o humanos, como afirman 
los diccionarios coloniales. Ahora bien, lo hemos 
señalado previamente, entre los mayas puede ates-
tiguarse la presencia de muchas deidades, personi-
ficaciones de poderes sagrados específicos (k’uul) 
que ejercen su influencia sobre diversas actividades 
humanas, las cuales en ocasiones se integran en otra 
deidad distinta reintegrando sus poderes diferencia-
dos en uno solo; asimismo también debe observar-
se la presencia de ciertas deidades que sin perder su 
identidad se multiplican.

Esto significa, que las deidades mayas se pueden 
fusionar pero también fisionar, siguiendo la afortu-
nada expresión acuñada por López Austin (1983: ​
75 s.), quien pretende encontrar tras este fenóme-
no de la religión mesoamericana las relaciones y 
procesos sociales así como la normatividad política; 
sin embargo, como lo ha señalado Espinosa Pineda 
(1996: ​55), la cosmovisión, como abstracción de la 
experiencia cultural tiene como triple fuente: el me-
dio natural, el cuerpo y la sociedad. A fin de cuen-
tas, la expresión de la polaridad, cuadruplicidad y 
multiplicidad de las divinidades viene a ser reflejo 
de la manera en que se vive y entiende la realidad 
la cual se experimenta desde el cuerpo a través de 
la experiencia medioambiental y del constructo so-
cial y cultural.

Debe considerarse que la cultura de los antiguos 
mayas, por las evidencias históricas, arqueológicas 
y antropológicas, implica una noción comunitaria 
de persona y que al referir a personas no humanas 
necesariamente también las considerará comunita-
rias. Esto nos explica que los dioses mayas sean mu-
chos y formen una comunidad en la que sus rasgos 
son intercambiables, de manera que pueden dividir-
se o reintegrarse.

Espinosa Pineda (2008: ​97) afirma, a propósito 
de los dioses nahuas que “[s]on entidades que pa-
recieran no tener un borde bien delimitado: es difu-
so y extenso; se confunde y aún mezcla con el de 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-397 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 10:48:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-397


Los dioses mayas

Anthropos  110.2015

409

otros dioses; parecen interpenetrarse unos a otros; 
se amalgaman, intercambian sus naturalezas, y aún 
parecen transformarse los unos en los otros ante 
nuestros ojos”. Creemos que este rasgo de las deida-
des deviene tanto de la percepción de la propia natu-
raleza como un conjunto de fenómenos que se inter-
conectan en forma fluida, así como de la concepción 
social de persona en el mundo mesoamericano.

3.11	 Las carencias de los dioses

Por otro lado, una de las diferencias fundamenta-
les entre el Dios cristiano y los dioses mayas es que 
el primero es todopoderoso y los segundos son, al 
igual que los humanos, falibles, carentes y limitados 
(Sotelo Santos 2002b: ​111). Dicha diferencia pue-
de explicarse en gran medida a partir de las distintas 
nociones de personas.

Dado que la persona, en la cultura occidental, 
está individualizada se le concibe como autosufi-
ciente, lo cual se proyecta en la imagen de Dios 
como una personificación de la individualidad en 
su máxima expresión, lo que implica que las “crea-
turas” no puedan existir más que en su precariedad 
y deban ser subsumidas ante el poder absoluto.

En cambio en la cultura maya, la persona requie-
re de la acción comunitaria para existir, dicha ac-
ción comunitaria involucra tanto lo corpóreo como 
lo anímico, lo social y lo cósmico. De la Garza Ca-
mino (1978: ​56 s.) explica cómo en los mitos nahuas 
y mayas, se expresa una concepción del ser humano 
como motor pasivo del cosmos del que los mismos 
dioses y el resto de los seres dependen, de manera 
que “[e]l hombre es un ser insuficiente y sus dioses 
también lo son, pero la armonía dinámica que am-
bos constituyen les da la suficiencia, y como todos 
los demás seres del cosmos ocupan jerarquías infe-
riores, su existencia depende de esta armonía”. De-
bemos aclarar que esta “insuficiencia” de los dioses 
con respecto a los humanos sólo se produce en el es-
pacio y tiempo en que se desarrolla la vida cotidia-
na; en el espacio y tiempo sagrados, los dioses están 
más allá del poder humano; sin embargo, nunca lle-
gan a ser “omnipotentes” en tanto que se comparten 
y distribuyen entre ellos mismos, la autoridad tal y 
como lo hace la élite maya.

4	 Consideraciones finales

En 1970, en su “Historia y religión de los mayas”, 
Thompson (2004: ​246–249), enumeró trece caracte-
rísticas de los dioses. Entre ellas menciona sus ras-
gos antropozoomorfos, la cuadruplicidad referida a 

los rumbos cardinales, su dualidad, el carácter de 
deidad que tienen los segmentos temporales, la je-
rarquización de las deidades reproduciendo el orden 
social, el carácter “tribal” de algunos de ellos, el he-
cho de que animales u objetos inanimados puedan 
ser considerados divinos, la multiplicidad de nom-
bres que en realidad refieren a diversas funciones de 
una misma deidad y alude también a la existencia de 
cierto monoteísmo de élite. Sin embargo su descrip-
ción de los dioses no deja de enfrentarlo a una se-
rie de problemas que le resulta difícil explicar, entre 
ellos lo que considera “inconsecuencias y duplici-
dad de funciones” que supone debiera ser resultado 
del traslape entre creencias de la élite y de la comu-
nidad campesina.

En realidad, el conflicto estriba en la misma com-
plejidad del panteón maya. En 1984, Garza Camino 
volvía a considerar la dificultad de explicar y clasifi-
car a dioses que son plurivalentes ya que “[e]l pan-
teón maya escapa a toda lógica conceptual y que-
da fuera del principio de no contradicción, como el 
mundo de los sueños y de las fantasías” (1984: ​48). 
De esta suerte, ella será la primera en buscar una ex-
plicación del panteón a través del lenguaje simbóli-
co propio del pensamiento religioso.

En “The Major Gods of Ancient Yucatan”, publi-
cado en 1992, Taube afirmaba que no podía existir 
un modelo simple y elegante que lograra integrar y 
organizar a los que llama “muy variados dioses, se-
midioses y demonios”, planteando entre otras co-
sas que “[l]a religión yucateca era fuertemente poli-
teísta, con una miríada de divinidades traslapándose 
frecuentemente si no es que compitiendo en atribu-
tos y funciones” (1992: 1).

En 1998, Garza Camino, titulaba su obra so-
bre los dioses “Rostros de lo sagrado en el mundo 
maya”, expresando con ello que los dioses mues-
tran lo sagrado. Considera que lo etéreo y sutil de 
su naturaleza no es percibido en lo ordinario pero 
algunas plantas, animales o fenómenos pueden ser 
sus epifanías; y, aunque su ámbito propio sea un es-
pacio ajeno al del mundo humano, pueden transitar 
en él (Garza Camino 1998: ​87–89).

En 2002 Sotelo Santos publicaba lo que había 
sido su tesis doctoral sobre los dioses en el Códice 
Madrid y ese mismo año escribía un artículo gene-
ral sobre los dioses para el volumen sobre religión 
maya de la “Enciclopedia Iberoamericana de Reli-
giones”, en ellos, siguiendo los planteamientos ini-
ciales de Garza Camino, Sotelo Santos intenta de-
finir a los dioses afirmando que “se conciben como 
energías sagradas personificadas, que actúan en el 
tiempo” (2002b: ​110). Sin añadir algo más a la dis-
cusión, en 2006, Rivera Dorado, afirmaba que los 
dioses “[s]on energías espirituales que pueden ex-

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-397 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 10:48:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-397


410 Manuel Alberto Morales Damián

Anthropos  110.2015

plicarse como esencias sagradas, pero que se ma-
terializan ocasionalmente bajo formas humanas o 
animales, incluso vegetales o inorgánicas. Tienen 
entonces forma, nombre y rostro” (2006: ​222).

Paralelamente ha habido un rechazo de algunos 
investigadores a la idea de que podamos considerar 
la existencia de “dioses” en la religión maya, al me-
nos para toda su historia. De esta suerte Proskou-
riakoff (1965) – como lo han observado Houston y 
Stuart (1995) – al describir las imágenes de la es-
cultura maya clásica prefería llamarles “monstruos” 
o referir a las complejas figuras como formas mix-
tas que combinaban elementos antropomorfos, zoo-
morfos y fitomorfos, eludiendo el término dios pues 
consideraba que la religión maya era más bien un 
animismo que un teísmo. Hablar de “dioses” mayas 
era aplicar incorrectamente un concepto occidental. 
Kubler (1969: ​32) eventualmente consideraría que 
podría hablarse de dioses hasta el posclásico tardío. 
Baudez en 2002, retomaría estas ideas y plantea-
ría que definitivamente para el Clásico no se podría 
afirmar más que la existencia de un animismo y que 
aquellas figuras que han sido consideradas deidades 
no son tales. Sin embargo, ya desde 1994, Hous-
ton y Stuart habían derrumbado esta oposición a la 
creencia en dioses durante el Clásico, presentando 
evidencias epigráficas de personajes específicamen-
te reconocidos como dioses (k’u). En un apartado de 
su artículo afirman que “… es difícil desarrollar una 
inclusiva y satisfactoria definición para ‘dioses’ ma-
yas. Ellos asumen especiales formas humanas o ani-
males (a menudo ambas) y encarnan ciertas fuerzas 
naturales, tales como el rayo, el viento o la esencia 
del maíz”.

De cualquier forma, los investigadores coinciden 
hoy día en ciertos rasgos de las deidades mayas: su 
naturaleza dual y cuádruple, su pertenencia a la vez 
a distintas categorías, la importancia de las deidades 
cronológicas, las formas mixtas combinando rasgos 
animales y humanos, la divinización de animales, el 
uso de diversas advocaciones para los dioses.

Dichos rasgos pueden explicarse si partimos de 
la idea de que k’u refiere a una persona sagrada, 
persona desde el punto de vista maya y, como tal, 
abierta y comunitaria, que puede manifestarse igual-
mente a través de animales, plantas, fenómenos me-
teorológicos, astros, espacios geográficos o tramos 
temporales. Las propias limitaciones de los dioses 
y los seres humanos, que se requieren mutuamente, 
no son más que otra consecuencia de esta percep-
ción comunitaria de la existencia.

Por otro lado, Thompson (2004: ​247) está domi-
nado por una idea puritana de la cultura maya que le 
llevó a considerar que las relaciones con las divini-
dades implicaban “la limpieza ritual y la ausencia de 

preocupaciones sexuales”, sin referir, por ejemplo, 
que los dioses mayas exponen abiertamente sus ge-
nitales en los códices. En realidad dudo mucho que 
antes de la conquista espiritual la sexualidad fuese 
concebida impura o pecaminosa, en tanto que la na-
turaleza propia de lo sagrado es su ilimitado poder 
fecundante. No por otra razón la serpiente es el sím-
bolo animal por excelencia en la religión maya, pues 
representa, al decir de Garza Camino (1984: ​161 s.) 
“la energía sagrada que todos ellos [los dioses] po-
seen para generar la vida en el mundo”.

En el presente trabajo hemos hecho un recorri-
do por diversos tipos de testimonios buscando esta-
blecer con mayor claridad el significado de k’u, el 
término yucateco que se ha traducido como “dios”, 
con la finalidad de matizar su significado y de esta 
manera profundizar nuestra comprensión de la re-
ligión maya. Hemos asentado que k’u se inserta en 
un campo simbólico que incluye el nido del ave, los 
genitales femeninos, el líquido seminal, así como el 
mono celeste y fecundador; es decir k’u alude a una 
fuerza sagrada, que se manifiesta en todo lo exis-
tente y que se simboliza con la fecundidad que ani-
ma al cosmos y garantiza la vida misma. No quiero 
decir con ello que lo sagrado sea la fecundidad. En 
general lo sagrado se reconoce en el pensamiento 
religioso como lo real, lo que es (Eliade 1985: ​20) 
y aunque dicha existencia ontológica se pueda sim-
bolizar de muchas formas, en una sociedad que vive 
de la agricultura, la caza, la pesca y la recolección, 
la fecundidad misma es su signo más característico.

También referimos a un modelo corporativo del 
sistema político maya que aparentemente es repro-
ducido por los dioses quienes son, por su propia 
naturaleza, señores. Al mismo tiempo se ha preci-
sado que k’u entra en el rubro de los sujetos y que 
es una persona dividual y divisible lo que explica 
la existencia de múltiples deidades y su capacidad 
para fisionarse o fusionarse.

Sinteticemos, a partir de lo que se ha revisado 
en este trabajo, las siguientes características de los 
dioses mayas:

1.  Los dioses mayas son la personificación de lo sa-
grado simbolizado preferentemente a través de imá-
genes que refieren a la fecundidad. Su naturaleza 
propia es la de producir vida, dotar de existencia, 
animar el cosmos. 
2.  Esta fuerza sagrada se manifiesta en todos los 
elementos que componen el cosmos: plantas, ani-
males, humanos, tramos temporales, fenómenos 
meteorológicos, astros y regiones del cosmos. Por 
ello los dioses pueden poseer cualquiera de estas 
formas. Los dioses son antropomorfos, zoomorfos, 
fitomorfos, cronomorfos, polimorfos.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-397 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 10:48:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-397


Los dioses mayas

Anthropos  110.2015

411

3.  La fuerza sagrada es compartida por todos los 
elementos que componen el cosmos en diferentes 
medidas y es por ello que todo lo que existe es co-
dependiente. Esto explica la necesidad mutua entre 
dioses y humanos y el papel central del ser huma-
no como mediador para garantizar la existencia de 
esta energía sagrada en el mundo a través del ritual.
4.  Los dioses mayas, como personas, son divi-
duales y divisibles. La lógica de su divisibilidad la 
ofrece el mismo marco de la cosmovisión de ma-
nera que se desdoblan en dos (masculino-femeni-
no, seco-húmedo, frío-cálido, noche-día, cielo-tie-
rra, blanco-rojo) pero también pueden proyectarse 
en cuatro o cinco (hacia las esquinas y el centro), 
en nueve o trece (de acuerdo a los niveles del infra-
mundo y el cielo) o ser innumerables (en tanto dicha 
fuerza se manifiesta en todos los entes).
5.  Como personas son también comunitarios. Su 
divisibilidad viene acompañada de su capacidad 
para reintegrarse, en tanto que lo múltiple se une 
para responder a las necesidades comunes.
6.  Los dioses también son señores, ejercen la auto-
ridad y deciden sobre la vida humana; ahora bien, 
dicho poder nunca llega a ser omnímodo en tanto 
que la estructura organizativa de los dioses reprodu-
ce una jerarquía corporativa, ajena a la verticalidad 
y a la concentración absoluta del poder.
7.  Los dioses mayas como personas comparten ras-
gos humanos como razón y voluntad, lo mismo que 
emociones y carencias; sus limitaciones los hacen, 
en cierto grado, dependientes de los humanos o de 
otras deidades, que también son carentes, pero que 
se complementan entre sí.

Los rasgos enunciados no difieren en mucho de 
lo que ha sido planteado por la literatura académica 
sobre el tema; considero que la aportación de este 
trabajo consiste más que nada en organizarlos a par-
tir de la lógica propia del pensamiento maya en tor-
no a lo que es sagrado, lo que es persona y cómo se 
organiza la autoridad. A fin de cuentas la cosmovi-
sión – la creencia en dioses es parte de ella – repro-
duce la percepción que se tiene sobre el ser huma-
no y sobre la naturaleza, todo ello en el marco de la 
propia organización social.

La noción maya de k’u, fecundidad que simbo-
liza la existencia, persona uni-versal, comunitaria 
(dividual y divisible), poder que se ejerce corpo-
rativamente, se puso en contacto con la noción oc-
cidental de Dios, ser celestial y luminoso, persona 
(individual e indivisible) sobrehumana (omnipoten-
te, omnisciente, omnipresente), generando con ello 
manifestaciones religiosas aún más complejas, las 
del período colonial y contemporáneo, las cuales, 
de acuerdo con la información etnográfica, no han 

borrado totalmente la idea de las deidades ocupadas 
en garantizar los mantenimientos y que hacen pa-
tente la identidad comunitaria de los pueblos indios.

Agradezco al Dr. Gabriel Espinosa Pineda sus puntuales 
observaciones y amables comentarios a una primera ver-
sión de este trabajo. 

Bibliografía

Aguado Vázquez, José Carlos
2004	 Cuerpo humano e imagen corporal. Notas para una antro-

pología de la corporeidad. México: Universidad Nacional 
Autónoma de México.

Álvarez, María Cristina
1998	 Descripción estructural del maya del Chilam Balam de 

Chumayel. México: Universidad Nacional Autónoma de 
México. (Centro de Estudios Mayas, 1)

Barrera Vázquez, Alfredo (dir.)
2001	 Diccionario Maya. Maya-español, español-maya. Méxi-

co: Editorial Porrúa.

Barrera Vázquez, Alfredo y Silvia Rendón 
1982	 El libro de los libros de Chilam Balam. México: Fondo 

de Cultura Económica. (Colección popular, 42)

Baudez, Claude-François
2002	 Une histoire de la religion des Mayas. Du panthéisme au 

panthéon. París: Albin Michel.

Bocabulario de Maya Than
1993	 Bocabulario de Maya Than. Codex Vindobonensis N. S. 

3833. (Facsímil, edición y transcripción crítica anotada 
de René Acuña.) México: Universidad Nacional Autó-
noma de México (Fuentes para el estudio de la cultura 
maya, 10) [Orig. ¿siglo XVIII?] 

Bricker, Victoria R.
1983	 Directional Glyphs in Maya Inscriptions and Codices. 

American Antiquity 48/2: ​347–353. 

Bruce, Robert D.
1976	 Textos y dibujos lacandones de Najá. (Edición trilingüe: 

lacandón, español, inglés.) México: Instituto Nacional de 
Antropología e Historia. (Colección científica; Instituto 
Nacional de Antropología e Historia, 45)

Christenson, Allen J.
2003	 Popol Vuh. The Sacred Book of the Maya. Alresford: 

O Books.

Ciudad Real, Antonio de
1984	 Calepino maya de Motul. (Ed. de R. Acuña.) 2  vols. 

México: Universidad Nacional Autónoma de México. 
[c. 1584–1610]

2001 [c. 1584–1610]  Calepino maya de Motul. (Ed. crítica y 
anotada por R. Acuña.) México: Plaza y Valdés Eds.

Códice Dresde
1200–1250  Codex Dresdensis. Mscr. Dresd. R.310. Dresden: 

Sächsische Landesbibliothek – Staats- und Universitäts-
bibliothek Dresden.  < http://digital.slub-dresden.de/ 
werkansicht/dlf/2967/1/cache.off > [30. 07. 2015]

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-397 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 10:48:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-397


412 Manuel Alberto Morales Damián

Anthropos  110.2015

Códice Madrid
1250–1500  Codex Tro-Cortesianus. Muséo de América de 

Madrid. (Tro-Cortesiano. Madrid: Testimonio Compañía 
Editorial, 1991) < http://ceres.mcu.es/pages/ResultSearch 
?Museo=MAM&txtSimpleSearch=C%F3dice%20

	 trocortesiano%20o%20de%20Madrid&simpleSearch=
	 0&hipertextSearch=1&search=simple&MuseumsSearch
	 =MAM%7C&MuseumsRolSearch=11&listaMuseos=
	 %5BMuseo%20de%20Am%E9rica%5D > [30. 07. 2015]

Coggins, Clemency
1989	 The Manikin Scepter. Emblem of Lineage. Estudios de 

Cultura Maya 17: ​123–158. 

Craveri, Michela
2012	 Contadores de historias, arquitectos del cosmos. El sim-

bolismo del Popol Vuh como estructuración de un mun-
do. México: Universidad Nacional Autónoma de México. 
(Cuadernos del Centro de Estudios Mayas, 38)

Cruz, Víctor de la
1995	 Los nombres de los días en el calendario zapoteca piye en 

comparación con el calendario nahua. Estudios de Cultu-
ra Náhuatl 25: ​149–176. 

Dehouve, Danièle
2012	 Asientos para los dioses en el México de ayer y hoy. Es-

tudios de Cultura Náhuatl 44: ​41–64. 

Eliade, Mircea
1982	 El chamanismo y las técnicas arcaicas del éxtasis. Méxi-

co: Fondo de Cultura Económica. [Orig. 1951]
1985	 Lo sagrado y lo profano. Barcelona: Labor. [Orig. 1957]
1986	 Observaciones metodológicas sobre el estudio del simbo-

lismo religioso. En: M. Eliade y J. M. Kitagawa (comp.), 
Metodología de la historia de las religiones, pp. 116–139. 
Buenos Aires: Paidós. (Biblioteca ciencia e historia de las 
religiones, 6) [1965]

1988	 Tratado de historia de las religiones. (Pref. de G. Dumé-
zil; tr. por T. Segovia.) México: Era. [1964]

Erice, Ana
1986	 Reconsideración de las creencias mayas en torno al na-

hualismo. Estudios de Cultura Maya 16: ​255–270. 

Espinosa Pineda, Gabriel
1996	 El medio natural como estructurador de la cosmovisión. 

El caso mexica. Cuicuilco 2/6: ​51–74. 
2002	 La serpiente de luz. El arcoíris en la cosmovisión prehis-

pánica (el caso mexica). México. [Tesis de doctorado en 
Antropología; Escuela Nacional de Antropología e His-
toria; México]

2008	 La variante nahua de los dioses mesoamericanos. En: S. 
Limón Olvera (ed.), La religión de los pueblos nahuas: 
pp. 97–124. Madrid: Editorial Trotta. (Enciclopedia Ibe-
roamericana de Religiones, 7)

Förstemann, Ernst
1904	 The Day Gods of the Mayas. En: E. Seler et al., Mexi-

can and Central American Antiquities, Calendar Systems, 
and History. Twenty-Four Papers. (Traducción al ingles 
supervisada por C. P. Bowditch); pp. 557–572. Washing-
ton: Government Printing Office. (Smithsonian Institu-
tion, Bureau of American Ethnology; Bulletin, 28)

Fowler, Chris
2004	 The Archaeology of Personhood. An Anthropological 

Approach. London: Routledge.

Frías, Martha A.
1968	 Catálogo de las características de los personajes en los 

Códices de Dresde y Madrid. Estudios de Cultura Maya 
7: ​195–239. 

Garza Camino, Mercedes de la
1978	 El hombre en el pensamiento religioso náhuatl y maya. 

México: Universidad Nacional Autónoma de México 
(Cuadernos del Centro de Estudios Mayas, 14).

1984	 El universo sagrado de la serpiente entre los mayas. Mé-
xico: Universidad Nacional Autónoma de México.

1992	 Literatura maya. Popol Vuh … (Comp. y prólogo M. de 
la Garza.) Caracas: Ayacucho. (Biblioteca Ayacucho, 57)

1998	 Rostros de lo sagrado en el mundo maya. México: Paidós. 
(Biblioteca iberoamericana de ensayo, 4)

2002	 El puesto del gobernante en el cosmos y sus ritos de po-
der. Estudios de Cultura Maya 22: ​247–259.

2007	 Palenque como imago mundi y la presencia en ella de It-
zamná. Estudios de Cultura Maya 30: ​15–36.

Gates, William
1978	 An Outline Dictionary of Maya Glyphs. With a Concor-

dance and Analysis of Their Relationship. New York: Do-
ver Publications.

Geertz, Clifford
2000	 La interpretación de las culturas. Barcelona: Gedisa. 

[Orig. 1970]

Gillespie, Susan D.
2008	 Aspectos corporativos de la persona (personhood) y la 

encarnación (embodiment) entre los mayas del periodo 
Clásico. Estudios de Cultura Maya 31: ​65–89.

Grube, Nikolai
1992	 Is the T533 “Ahau”-Face a Logogram for nik, “Flower”? 

En: L. Schele, Workbook for the XVIth Maya Hiero-
glyphic Workshop at Texas, March 14–15, 1992, With 
Commentaries on the Group of the Cross at Palenque; 
pp. 217–220. Austin: Art Dept., University of Texas.

2011	 La figura del gobernante entre los mayas. Arqueología 
mexicana 19/110: ​24–29. 

Gubler, Ruth
2007	 El informe contra idolorum cultores del obispado de Yu-

catán. Estudios de Cultura Maya 30: ​107–138.

Herrera y Tordesillas, Antonio de
1934	 Historia general de los hechos de los castellanos en las is-

las y tierra firme del mar océano. 13 vols. Madrid: Acade-
mia de la Historia. Tipografía de Archivos. [1601–1615]

Hinojosa, Servando Z.
2002	 K’u’x como vínculo corporal en el cosmos. Estudios de 

Cultura Maya 22: ​185–197. 

Houston, Stephen, and David Stuart
1994	 Classic Maya Place Names. Washington: Dumbarton 

Oaks. (Studies in Pre-Columbian Art and Archaeology 
33).

1995	 Of Gods, Glyphs, and Kings. Divinity and Rulership 
among the Classic Maya. Antiquity 70/268: ​289–312.

Holland, William R.
1961	 El tonalismo y el nagualismo entre los tzotziles. Estudios 

de Cultura Maya 1: ​167–181. 

Izquierdo y de la Cueva, Ana Luisa
2004	 Unidad y fragmentación del poder entre los mayas. Estu-

dios de Cultura Maya 25: ​57–76. 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-397 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 10:48:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-397


Los dioses mayas

Anthropos  110.2015

413

Jackson, Sarah, and David Stuart
2001	 The Aj K’uhun Title. Deciphering a Classic Maya Term 

of Rank. Ancient Mesoamerica 12/2: ​217–228. 

Kaufman, Terrence, and John Justeson
2003	 A Preliminary Mayan Etymological Dictionary. < http:// 

www.famsi.org/reports/01051/pmed.pdf > [18. 03. 2015] 

Kelley, David H.
1976	 Deciphering the Maya Script. Austin: University of Texas 

Press.

Knorozov, Yuri
1992	 Compendio Xcaret de la escritura jeroglífica maya desci-

frada (por Yuri V. Knorozov). Vol. 1. México: Universi-
dad de Quintana Roo.

Kubler, George
1969	 Studies in Classic Maya Iconography. New Haven: Acad-

emy of Arts and Sciences. (Memoirs of the Connecticut 
Academy of Arts and Sciences, 18)

Las Casas, Bartolomé de
1967 [c. 1550]  Apologética historia sumaria. Cuanto a las cua-

lidades, disposición, descripción, cielo y suelo destas tie-
rras y condiciones naturales, policías, repúblicas, manera 
de vivir e costumbres de las gentes destas Indias occi-
dentales y meridionales cuyo imperio soberano pertene-
ce a los reyes de Castilla. (Ed. prep. por E. O’Gorman.) 
2 vols. México: Universidad Nacional Autónoma de Mé-
xico (Serie de historiadores y cronistas de Indias, 1)

Lee, Thomas A.
1985	 Los códices mayas. (Introd. y bibliografía por T. A. Lee.) 

México: Universidad Autónoma de Chiapas.

López Austin, Alfredo
1983	 Nota sobre la fusión y la fisión de los dioses en el pan-

teón mexica. Anales de Antropología – II. Etnología y 
Lingüística 20: ​75–87. 

1989	 Cuerpo humano e ideología. Las concepciones de los an-
tiguos nahuas. Vol. 1/Vol. 2 México: Universidad Nacio-
nal Autónoma de México.

1996	 La cosmovisión mesoamericana. En: S. Lombardo (co
ord.), Temas mesoamericanos; pp. 471–507. México: 
Instituto Nacional de Antropología e Historia.

2001	 La religión, la magia y la cosmovisión. En: L. Manzanilla 
y L. López Luján (coords.), Historia antigua de México. 
Vol. 4: Aspectos fundamentales de la tradición cultural 
mesoamericana; pp. 227–272. México: Instituto Nacio-
nal de Antropología e Historia. 

2012	 Cosmovisión y pensamiento indígena. En: P. González 
Casanova (coord.), Conceptos y fenómenos fundamen-
tales de nuestro tiempo. México: Universidad Nacional 
Autónoma de México. < http://conceptos.sociales.unam. 
mx/conceptos_final/495trabajo.pdf > [18. 03. 2015] 

Lounsbury, Floyd G.
1973	 On the Derivation and Reading of the “Ben-Ich” Affix. 

In: E. P. Benson (ed.), Mesoamerican Writing Systems. A 
Conference at Dumbarton Oaks, October 30th and 31st, 
1971; pp. 99–143. Washington: Dumbarton Oaks Re-
search Libr.

Macri, Martha J., and Gabrielle Vail
2009	 The New Catalog of Maya Hieroglyphs. Vol. 2: The Cod-

ical Texts. Norman: University of Oklahoma Press.

Marcos, Sylvia
2006	 Taken from the Lips. Gender and Eros in Mesoamerican 

Religions. Leiden: Brill. (Religion in the Americas Se-
ries, 5)

Martínez González, Roberto
2007	 Las entidades anímicas en el pensamiento maya. Estudios 

de Cultura Maya 30: ​153–174. 

Medina, Andrés
2003	 En las cuatro esquinas, en el centro. Etnografía de la cos-

movisión mesoamericana. México: Universidad Nacional 
Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Antro-
pológicas.

Méndez Pérez, Marceal
2013	 El Ch’ul Ajaw. Señor de la Montaña y la Naturaleza en-

tre los actuales tseltales de Chiapas. En: A. Sheseña (ed.), 
Religión maya. Rasgos y desarrollo histórico; pp. 331–
354. Tuxtla Gutiérrez: Universidad de Ciencias y Artes 
de Chiapas.

Montgomery, John
2002	 Dictionary of Maya Hieroglyphs. New York: Hippocrene 

Books.
2006	 Dictionary of Maya Hieroglyphs. New York: Hippocrene 

Books.

Morales Damián, Manuel Alberto
2002a	 La creación de imágenes en la cultura maya. Estudios 

Mesoamericanos 3–4: ​111–119. 
2002b	 Unidad y dualidad. El dios supremo de los antiguos ma-

yas. Coincidencias de opuestos. Estudios de Cultura 
Maya 22: ​199–224. 

2007	 Uinicil te uinicil tun. La naturaleza humana en el pensa-
miento maya. Estudios de Cultura Maya 29: ​83–102. 

2010	 Territorio sagrado. Cuerpo humano y naturaleza en el pen-
samiento maya. Cuicuilco 17/48: ​279–298. < http://www. 
scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0185- 
16592010000100014&lng=es&nrm=iso > [18.03.2015] 

2011	 Palabras que se arremolinan. Lenguaje simbólico en el 
libro de Chilam Balam de Chumayel. México: Plaza y 
Valdés.

Muñoz Camargo, Diego
1892	 Historia de Tlaxcala. (Publ. y anotada por A. Chavero.) 

México: Oficina Tip. de la Secretaría de Fomento. [1576–
1591]

Nájera Coronado, Martha Ilia
1989	 Sobre el carácter naturalista de los seres divinos de la 

creación quiché en el Popol Vuh. En: Memorias del Se-
gundo Coloquio Internacional de Mayistas; 17–21 de 
agosto de 1987. Vol. 2; pp. 1343–1360. México: Univer-
sidad Nacional Autónoma de México.

2000	 Análisis e interpretación de una imagen maya a través de 
diferentes tipos de documentos. En: Jornadas Filológicas 
1999; pp. 97–120. México: Universidad Nacional Autó-
noma de México.

2002a	 Los escribas. Mediadores entre dioses y hombres. En: 
Terceras Jornadas Académicas 2001, Nueva Gaceta Bi-
bliográfica; pp. 42–48. México: Instituto de Investigacio-
nes Bibliográficas, Universidad Nacional Autónoma de 
México.

2002b	 Imágenes del inframundo en las danzas rituales. Estudios 
Mesoamericanos 3–4: ​134–141. 

2007	 Los cantares de Dzitbalché en la tradición religiosa me-
soamericana. México: Universidad Nacional Autónoma 
de México.

Pitarch, Pedro
2010	 Los dos cuerpos mayas. Esbozo de una antropología ele-

mental indígena. Estudios de Cultura Maya 37: ​149–178.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-397 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 10:48:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-397


414 Manuel Alberto Morales Damián

Anthropos  110.2015

Proskouriakoff, Tatiana
1965	 Sculpture and Major Arts of the Maya Lowlands. In: 

G. R. Willey (vol. ed.), Handbook of Middle American 
Indians. Vol. 2: Archaeology of Southern Mesoamerica. 
Part One; pp. 469–497. Austin: University of Texas Press.

Relaciones histórico-geográficas de la Gobernación de Yucatán
1983	 Relaciones histórico-geográficas de la Gobernación de 

Yucatán. (Ed. preparada por M. de la Garza Camino.) 
México: Universidad Nacional Autónoma de México. 
(Fuentes para el estudio de la cultura maya, 1) [c. 1579–
1580]

Ringle, William M.
1988	 Of Mice and Monkeys. The Value and Meaning of T1016, 

the God C Hieroglyph. Washington: Center for Maya Re-
search. (Research Reports on Ancient Maya Writing, 18–
19)

El ritual de los Bacabes
1987	 El ritual de los Bacabes. (Ed. facs. con transcripción rít-

mica, trad., notas, índ., glosario y cómputos estadísticos 
de R. Arzápalo Marín.) México: Universidad Nacional 
Autónoma de México. (Fuentes para el estudio de la cul-
tura maya, 5) [c. 1779]

Rivera Dorado, Miguel
2006	 El pensamiento religioso de los antiguos mayas. Madrid: 

Editorial Trotta.

Román y Zamora, Jerónimo
1897	 Repúblicas de Indias. Idolatrías y gobierno de México 

y Perú antes de la conquista. 2 vols. Madrid: Victoriano 
Suárez Editor (Colección de libros raros o curiosos que 
tratan de América, 14–15) [1569]

Ruz Sosa, Mario Humberto
2004	 Átomos de fuego europeos, alientos de dioses mesoame-

ricanos. Prólogo. En: J. C. Aguado Vázquez; pp. 15–22.

Sahagún, Bernardino de
2006	 ¿Nuestros dioses han muerto? Confrontación entre fran-

ciscanos y sabios indígenas, México, 1524. (Ed., introd., 
versión del náhuatl de M. León Portilla.) México: Ed. 
Jus. [1524]

Schele, Linda, and David Freidel
1990	 A Forest of Kings. The Untold Story of the Ancient 

Maya. New York: William Morrow.

Schellhas, Paul
1904	 Representation of Deities of the Maya Manuscripts. Cam-

bridge: Peabody Museum of American Archaeology and 
Ethnology. (Papers of the Peabody Museum of American 
Archaeology and Ethnology; Harvard University, 4/1)

Siméon, Rémi
1977	 Diccionario de la lengua náhuatl o mexicana. Redactado 

según los documentos impresos y manuscritos más au-
ténticos y precedido de una introducción. México: Siglo 
XXI. [1885]

Sotelo Santos, Laura Elena
1992	 Yaxchilán. México: Gobierno del Estado de Chiapas.
2002a	 Los dioses del Códice Madrid. Aproximación a las re-

presentaciones antropomorfas de un libro sagrado maya. 
México: Universidad Nacional Autónoma de México.

2002b	 Los dioses. Energías en el espacio y en el tiempo. En: M. 
de la Garza Camino y M. Ilia Nájera Coronado (eds.), Re-
ligión maya; pp. 83–114. Madrid: Editorial Trotta. (Enci-
clopedia Iberoamericana de Religiones, 2)

Stuart, David S.
2001	 Lectura y escritura en la corte maya. Arqueología Mexi-

cana 48: ​48–53. 
2005	 The Inscriptions from Temple XIX at Palenque. A Com-

mentary. San Francisco: Pre-Columbian Art Research In-
stitute.

Taube, Karl Andreas
1989	 The Maize Tamale in Classic Maya Diet, Epigraphy, and 

Art. American Antiquity 54/1: ​31–51. 
1992	 The Major Gods of Ancient Yucatan. Washington: 

Dumbarton Oaks Research Library and Collection. 
(Studies in Pre-Columbian Art & Archaeology, 32)

Tedlock, Dennis
1986	 Popol Vuh. The Mayan Book of the Dawn of Life. New 

York: Simon and Schuster.

Thompson, J. Eric S.
1962	 A Catalog of Maya Hieroglyphs. Norman: University of 

Oklahoma Press.
2004	 Historia y religión de los mayas. México: Siglo XXI. 

[Orig. 1970]

Vail, Gabrielle
1996	 The Gods in the Madrid Codex. An Iconographic and 

Glyphic Analysis. Ann Arbor: UMI Microform. [PhD 
Diss., Dept. of Anthropology, Tulane University, New 
Orleans] 

Valverde Valdés, María del Carmen
2004	 Balam. El jaguar a través de los tiempos y los espacios 

del universo maya. México: Universidad Nacional Autó-
noma de México.

Villa Rojas, Alfonso
1963	 El nagualismo como recurso de control social entre los 

grupos mayances de Chiapas, México. Estudios de Cul-
tura Maya 3: ​243–260.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-397 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 10:48:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-397

