Dewe, Bernd; Otto, Hans-Uwe: Reflexive Sozialpadagogik.
Grundstrukturen eines neuen Typs dienstleistungsorientierten
Professionshandelns. In: Thole, Werner (Hrsg.): Grundriss So-
zialer Arbeit. Ein einfiihrendes Handbuch. Opladen 2002
Derrida, Jacques: The Politics of Friendship. In: Journal of Phi-
losophy 85/1988

Haupert, Bernhard: Gegenrede wider die neoliberale Inva-
sion der Sozialen Arbeit. In: neue praxis 6/2000, S. 544
Heyde, L.: AbriB der Sozialpolitik. Leipzig 1920

Honneth, Axel: Das Andere der Gerechtigkeit. Habermas und
die ethische Herausforderung der Postmoderne. In: Deutsche
Zeitschrift fir Philosophie 42/1994

Kersting, Heinz J.: Die Nacktheit des Antlitzes. Ethik der Ver-
antwortung. In: ders. (Hrsg.): Zirkelzeichen. Supervision als
konstruktivistische Beratung. Aachen 2002

Konrad, Franz-Michael: Wurzeln jiidischer Sozialarbeit in Pa-
|astina. Einflisse der Sozialarbeit in Deutschland auf die Ent-
stehung moderner Hilfesysteme in Paldstina 1948-1990.
Miinchen 1993

Lange, Helene: Die Frauenbewegung und ihre modernen
Probleme. Leipzig 1914

Levy, Albert: Die berufliche und fachliche Ausbildung in der
Armenpflege. Berlin 1907

Lyotard, Jean-Francois: Der Widerstreit. Miinchen 1987
Martin, Ernst: Sozialpadagogische Berufsethik. Auf der Suche
nach dem richtigen Handeln. Miinchen 2001

Nussbaum, Martha C.: Langfristige Fiirsorge und Gerechtig-
keit. In: Deutsche Zeitschrift fir Philosophie 51/2003
Salomon, Alice: Soziale Diagnose. Berlin 1921
Schaarschuch, Andreas: Theoretische Grundelemente
Sozialer Arbeit als Dienstleistung. In: neue praxis 6/1999
Spatscheck, Christian: Soziale Arbeit im neoliberalen Kon-
text. In: Soziale Arbeit 3/2005

Staub-Bernasconi, Silvia: Das fachliche Selbstverstandnis
Sozialer Arbeit. Wege aus der Bescheidenheit. In: Wendt, R.W.
(Hrsg.): Soziale Arbeit im Wandel ihres Selbstverstandnisses.
Beruf und Identitat. Freiburg 1995

Staub-Bernasconi, Silvia: Soziale Arbeit — Umgang mit Wi-
derspriichen. In: www.sozialarbeit.at/staub.doc. Wien 2001
Steinvorth, Ulrich: Staat und Legitimitat. Zur Vertraglichkeit
von Rechts- und Sozialstaat. In: Bayertz, Kurt (Hrsg.): Prakti-
sche Philosophie. Hamburg 1991

Thiersch, Hans: (Hrsg.): Die herausgeforderte Moral. Lebens-
bewaltigung in Erziehung und Sozialer Arbeit. Bielefeld 1987
Thiersch, Hans: Lebenswelt und Moral. Beitrage zur morali-
schen Orientierung Sozialer Arbeit. Weinheim 1995

Thole, Werner; Cloos, Peter: Soziale Arbeit als professionelle
Dienstleistung. Zur ,Transformation des beruflichen Handelns”
zwischen Okonomie und eigenstandiger Fachkultur. In: Miller.
S.; Stinker, H. u. a. (Hrsg.): Soziale Arbeit zwischen Politik und
Dienstleistung. Neuwied 2000

White, Stephen K.: Political Theory and Postmodernism. Cam-
bridge 1991

Wiese, L. von: Einfiihrung in die Sozialpolitik. Leipzig 1910
Wronsky, Siddy: Jidische Wohlfahrtspflege. In: Zeitschrift fiir
das Armenwesen 16/1915

Wronsky, Siddy; Muthesius, Hans: Methoden individualisie-
render Fiirsorge in Deutschland. In: Internationale Konferenz
fir Wohlfahrtspflege und Sozialpolitik. Karlsruhe 1928
Zeller, Susanne: Geschichte der Sozialarbeit als Beruf. Bilder
und Dokumente (1893-1939). Pfaffenweiler 1994

21673.216.36, am 17.01.2026, 19:31:31. Inhalt.
mit,

Zeitvertreib und Langeweile

Die Last der,langen Weile"”
und die Sehnsucht nach MuBe

Johannes Vorlaufer

. So verflieSt das ganze Leben. Man sucht die Ruhe,
indem man einige Hindernisse bekdmpft, und wenn
man sie tiberstiegen hat, wird die Ruhe unertrag-
lich.” Pascal

Zusammenfassung

Langeweile ist ein vielschichtiges Phdnomen, das
sowohl in gesellschaftstheoretischer wie in phano-
menologischer Weise im Hinblick auf eine angemes-
sene Weise sozialarbeiterischen Handelns gedeutet
werden soll. Dabei erhalt der (iberlieferte Begriff von
MuBe zunehmend eine kritisch-aktuelle Bedeutung.
Abstract

Boredom is a complex phenomenon which in view
of appropriate ways of social work intervention is
to be interpreted in terms of social theory and in
phenomenological terms. In this process the tradi-
tional concept of leisure takes on an increasingly
critical and topical meaning.

Schliisselworter

Philosophie — Gesellschaft — Theorie — Sozialarbeit
— Emotion — Freizeit — Langeweile

Einleitung

Obwobhl die Kiirze des Lebens offensichtlich ist, ja un-
sere Lebenszeit vielfach als zu kurz empfunden wird,
um das Leben zu leben (Gronemeyer 1993), ist die
.lange Weile" ein bestimmendes Zeit-Gefiihl und
eine latente Stimmung nicht nur der Gegenwart: Die
Zeit wird lang, quélend lang, und bedarf des — pro-
fessionell unterstiitzten und kulturindustriell gema-
nagten— Zeitvertreibs. Der gesamtgesellschaftliche
Aufwand, Zeit und Langeweile wenigstens ,zeit-
weilig” zu vertreiben, wenn schon nicht auf Dauer
totzuschlagen, verschlingt beachtliche Ressourcen
an Geld, Phantasie und — Zeit. In seiner Schrift , Die
Welt als Wille und Vorstellung” aus dem Jahr 1818
bemerkt Schopenhauer (1988, S.369) die gesellschaft-
liche, ja staatsrelevante Bedeutung der Langeweile:
.Die Langeweile aber ist nichts weniger, als ein ge-
ring zu achtendes Uebel: sie malt zuletzt wahre Ver-
zweiflung auf das Gesicht. Sie macht, dal3 Wesen,
welche einander so wenig lieben, wie die Menschen,
doch so sehr einander suchen, und wird dadurch die
Quelle der Geselligkeit. Auch werden berall gegen
sie, wie gegen andere allgemeine Kalamitaten, of-
fentliche Vorkehrungen getroffen, schon aus Staats-
klugheit; weil dieses Uebel, so gut als sein entge-

Casiolo All_ii 0 AARO

far oder In KI-Systemen, KI-Madellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0490-1606-2008-8-292

gengesetztes Extrem, die Hungersnoth, die Menschen
zu den groBten Zigellosigkeiten treiben kann: pa-
nem et Circenses braucht das Volk."

Und sein danischer Zeitgenosse Kierkegaard, dessen
Bemerkung ,Was ist die Langeweile doch schreck-
lich — ja, schrecklich langweilig!” (2007, S. 47) zu
den immer wieder zitierten Texten zahlt, sieht in ihr
sogar eine Wurzel allen Ubels: , Was Wunder also,
dass es riickwarts geht mit der Welt, daB das Ubel
immer mehr um sich greift, da die Langeweile zu-
nimmt und Langeweile eine Wurzel alles Ubels ist”
(ebd., S.332).1m 20. Jahrhundert gehort Erich Fromm
zu jenen, welche die bei Schopenhauer angespro-
chenen Ziigellosigkeiten der Langeweile bemerken
und in ein gesellschaftstheoretisches Konzept auf-
nehmen, so vor allem in seinen Studien zur Aggres-
sivitat (Fromm 1989).

Betrachtet man Langeweile unter dem Aspekt ihrer
geschichtlichen Entwicklung, so zeigen sich Bezie-
hungen zur Melancholie ebenso wie zum im euro-
paischen Mittelalter bedrangenden Lebensgefiihl
der acedia (Theunissen 1996, Lambrecht 1996), der
Tragheit, wie sie vor allem in Klostern erfahren wur-
de. Laster- und Tugendlehren (Pieper 2006) und vor
allem der inhaltliche Wandel dieser Lehren spiegeln
gesellschaftliche Prozesse, wo das gegenwartig mit
Langeweile Bezeichnete eine kritische Rolle spielte.
Aktuell sind Dispute zu Zeit und Zeiterfahrung zeit-
gemaB, die Literatur dazu spannt sich ber samtliche
Disziplinen, von der Philosophie (Svendsen 2002)
tiber die Soziologie (Rosa 2005) und die Geschichts-
wissenschaft (Bieber u.a. 2002) bis hin zur theologi-
schen Ethik (H6hn 2006) und Lebensberatungen’.
Auch der Sozialarbeit ist die Langeweile als bestim-
mender Faktor nicht unbekannt (Maier 2002), wenn-
gleich sie derzeit nicht im Mittelpunkt des sozialar-
beitswissenschaftlichen Interesses steht. Umso drén-
gender macht sich Langeweile in einzelnen Hand-
lungsfeldern und deren wissenschaftlichen Reflexio-
nen breit, etwa im Bereich der Freizeitpddagogik
und -wissenschaft (Opaschowski 2006, S. 226 ff.).
Die folgenden Uberlegungen versuchen, sich der
Langeweile zu nahern, ausgehend von gesellschaft-
lichen Beobachtungen und Reflexionen (iber eine
phanomenologische Interpretation hin zur archaisch
anmutenden Reanimierung im Sinne einer Neuinter-
pretation des antiken MuBebegriffs samt einer klei-
nen Nachbemerkung zur Sozialarbeit.

Ein gesellschaftstheoretischer Befund

im Anschluss an Adorno

Scharfsinnig hat in der Mitte des 20. Jahrhunderts
Theodor W. Adorno Langeweile vor den dialektischen

21673.216.36, am 17012026, 1:31:31. Inhalt.
mit,

Blick gebracht. In seinem gesellschaftstheoretischen
Ansatz der , Dialektik der Aufklarung” wird sichtbar,
dass ,Aufklarung”sich im Sinne der Herrschaftsra-
tionalitét einer instrumentellen Vernunft vom My-
thos emanzipiert, aber in spezifischer Weise wieder
in Mythos um- und zuriickschlagt. Ist ein bestim-
mendes Moment mythologischer Welterfahrung die
zirkulare Zeiterfahrung, in deren perpetuierter Im-
mergleichheit die Welt sich in spezifischer Weise in
einer ewigen Wiederkehr zeigt, so impliziert aufkla-
rerische Emanzipation auf der Grundlage einer iden-
tifizierenden Logik, dass diese Immergleichheit
nicht tiberwunden wird, sondern sich im Gegenteil
gerade verfestigt: ,Die Menschen bezahlen die Ver-
mehrung ihrer Macht mit der Entfremdung von dem,
worliber sie die Macht ausiiben. Die Aufklarung
verhalt sich zu den Dingen wie der Diktator zu den
Menschen. Er kennt sie, insofern er sie manipulieren
kann. Der Mann der Wissenschaft kennt die Dinge,
insofern er sie machen kann. Dadurch wird ihr An
sich Fiir ihn. In der Verwandlung enthdillt sich das
Wesen der Dinge immer als je dasselbe, als Substrat
von Herrschaft” (Adorno 1981, S. 25).

Im Horizont eines (be)rechnenden Entwurfs von Welt
und Begegnung — im weiten Sinn des Wortes — wird
das Einzelne nur als Fall eines Allgemeinen identifi-
ziert, das heiBt in einer spezifischen abstrakten Be-
griffsbildung zu begreifen vermocht. Damit wird von
Adorno etwas gesehen, was sein philosophischer
Gegenspieler Martin Heidegger analog im Hinblick
auf eine Grundtendenz moderner menschlicher Be-
gegnung bemerkt hat: dass ein verdinglichtes , Mit-
sein...mit den Anderen (,rechnet’), ohne daB es
ernsthaft ,auf sie zahlt’ oder auch nur mit ihnen,zu
tun haben’ mochte” (Heidegger 1979, S.125). Zeit-
erfahrung und Auslegung von Zeit und Zeiterfah-
rung sind also menschlicher Lebenswelt nichts Au-
Berliches und Additives, sondern sind konstitutiv fir
unser Dasein und Miteinandersein.

Dem totalitaren Moment der modernen, von instru-
menteller Rationalitat beherrschten Kultur entspricht
eine Zeiterfahrung, die aus dem Innersten dieses ge-
schichtlichen Entwurfs stammt: Obwohl die , Neu-
zeit” jene Epoche ist, die sich durch Neuigkeit defi-
niert und , das Neue” und , Aktuelle” zu ihrer Trieb-
feder macht, ist ihr Zeit- und Geschichtsentwurf ein
eindimensionaler, in dessen Horizont alles, was Ge-
genstand wird, immer nur ,als je dasselbe” sich zei-
gen kann. Eine Herrschaftslogik kann ihr Gegeniiber
nur im Rahmen ihres Rasters erfassen und in seinem
Anders-Sein nicht zulassen. Und sie kann auch im-
mer wieder nur sich selbst reproduzieren — eine Form
der Wiederkehr des Immergleichen, die 6konomisch

far oder In KI-Systemen, KI-Madellen oder Generativen


https://doi.org/10.5771/0490-1606-2008-8-292

in der Warenform des Neuen und Allerneuesten zu
verschleiern versucht wird. In Korrelation zu den lo-
gischen Grundlagen der Aufklarung wird eine Kultur
des Immergleichen eine spezifische Zeitstruktur aus-
bilden, in der es darum geht, die Widerspriiche nicht
in einer dialektischen Bewegung emanzipatorisch
werden zu lassen, sondern geschichtslos niederzu-
halten.

Massenkultur, die keinen Konflikt duldet, aber auch
keine offenbare Montage, hat in jedem ihrer Produkte
den Tribut an die Zeit zu entrichten. Das ist ihr Para-
doxon: je geschichtsloser, vorentschiedener sie ver-
lauft; je weniger die Zeitrelation ihr zum Problem
wird und in die dialektische Einheit der Momente
sich umsetzt; je schlauer sie mit der Statik der Tricks
ums Neue als Inhalt der Zeit betrligt, um so weniger
hat sie der Zeit drauBen entgegenzustellen, um so
todlicher wird sie deren Beute. Ihre Geschichtslosig-
keit ist die Langeweile, die sie zu kiirzen pratendiert.
Sie weckt die Frage, ob nicht gar die eindimensio-
nale Zeit des blinden Geschichtsverlaufs mit der Zeit-
losigkeit des Immergleichen, dem Schicksal, iden-
tisch sei” (Adorno 1981, S.314). Verdeutlicht werden
kann Adornos Gedanke mit einem Hinweis auf ein
signifikantes Moment der gegenwartigen Zeiter-
fahrung, der Beschleunigung (Rosa 2005) als einer
Grundbewegung, das heiBt einer Bewegung, die
maglicherweise einen Grund — und sei er noch so
abgriindig—freilegt. Wenn das Immergleiche unsere
Zeit- und Welterfahrung tragt, so kann dieses zirku-
lare Moment des Ganzen nur beschleunigt werden,
nicht aber bei sich und dem Anderen ,sein”. Da das
durch Beschleunigung Eingesparte nichts qualitativ
Anderes, sondern das Eingesparte selbst wiederum
ist, wird sie zum in sich kreisenden Selbstzweck.
Glinther Anders hat dies in seiner , Antiquiertheit
des Menschen” treffend formuliert: , Einerseits sind
wir ungeduldig, weil Mittel und Wege ,dauern’, also
Zeit in Anspruch nehmen. Anderseits aber ertragen
wir es nicht, am Ziele, also bei der energeia, wirk-
lich anzukommen, da durch diesen Aufenthalt die-
jenige Zeit, die fiir die Zurlicklegung von Wegen ver-
wendet werden konnte, erst recht vergeudet zu wer-
den scheint” (Anders 1988, S.346).

Symptom dafiir ist, dass Langeweile durchaus mit
Beschleunigung einhergeht: Wer gezwungen ist, Zeit
nur als knappes Gut zu messen und mit ihr zu wirt-
schaften, wird auch die , Frei-Zeit" damit verbringen,
Zeit als leere Zeit zu erfahren und totzuschlagen,
das heiBt, das Da unseres Da-Seins als Ort urspriing-
licher Zeiterfahrung, Gegenwart als offene Prasenz,
in der die Leere und das Nichts der Zeit sich als Fiille
zeigen konnte, mit angespanntem Aktivismus zu ver-

21673.216.36, am 17012026, 1:31:31. Inhalt.
mit,

lassen und mit hektischer Geschaftigkeit zu fillen:
.Die Langeweile, vor der die Menschen davonlau-
fen, spiegelt bloB den ProzeB des Davonlaufens zu-
riick, in dem sie langst begriffen sind. Darum allein
erhélt der monstrodse Vergniigungsapparat sich am
Leben und schwillt immer mehr auf, ohne daB ein
einziger Vergnligen davon hatte” (Adorno 1980,
S.156). Langeweile ist fiir Adorno daher ein , Reflex”,
eine , Antithese” objektiver Unfreiheit, sie ,gehort
als Komplement zur entfremdeten Arbeit, als Erfah-
rung der antithetisch ,freien Zeit', sei es, daf diese
bloB die verausgabte Kraft reproduzieren soll, sei
es, daB die Aneignung fremder Arbeit als Hypothek
auf ihr lastet. Die freie Zeit bleibt der Reflex auf den
dem Subjekt heteronom auferlegten Rhythmus der
Produktion, der auch in den miiden Pausen zwangs-
haft festgehalten ist. Das BewuBtsein der Unfreiheit
der ganzen Existenz, das der Druck der Anforderun-
gen des Erwerbs, also Unfreiheit selber, nicht auf-
kommen |aBt, tritt erst im Intermezzo der Freiheit
hervor” (ebd., S.197).

Langeweile — , ein BewuBtsein der Unfreiheit der gan-
zen Existenz”, ein ,Reflex auf das objektive Grau”
(Adorno 1977, S. 650) ist fiir Adorno , objektive Ver-
zweiflung. Zugleich aber auch der Ausdruck von De-
formationen, welche die gesellschaftliche Gesamt-
verfassung den Menschen widerfahren [aBt. Die
wichtigste ist wohl die Diffamierung der Phantasie
und deren Schrumpfung” (ebd.). Der in Produktion
und Reproduktion des Immergleichen eingespannte
Mensch, langst regrediert zum Appendix des Totali-
taren, flhrt ein verstimmeltes Dasein, geleitet von
einer verstimmelten Erfahrungsmoglichkeit, der im
kulturindustriell vermittelten , Zustand des Ddsens”
(ebd., S. 649) die Erfahrung der ,Fiille der Zeit" ver-
wehrtist. Diese, das , Andere” der Langeweile, scheint
aber durch sie hindurch, sie ist in vielfaltiger Weise
Ausdruck des Ganzen, aber auch versteckter und ver-
borgener Protest. In den Worten Adornos: ,Wem die
Zeit qualvoll sich dehnt, der wartet vergeblich, ent-
tauscht dartiber, daB es ausblieb, dal morgen schon
wieder gestern weitergeht” (Adorno 1980, S.197).

Ent-Tauschung ist ein aufklarerisches Moment inner-
halb der Erfahrung von Langeweile, sie desillusioniert
zwar nicht auf begrifflicher, sondern primar leitend
auf emotionaler — bis hin auf eine krank machende
— Ebene, dennoch aber: Enttauschung ist eine inten-
sive Zeiterfahrung im Zwischenraum von gestern und
morgen, eine Erfahrung, dass die Gegenwart als Zei-
tigungsmoment nicht tragt, das ,es” in ihr ausbleibt,
jaimmer neu ausbleibt. Es ist offenbar ,nichts” mit
der Gegenwart, nichts in Relation zum Erhofften, Er-
warteten, Ersehnten. Dass wir dennoch enttauscht

Casiolo All_ii 0 AARO

far oder In KI-Systemen, KI-Madellen oder Generativen


https://doi.org/10.5771/0490-1606-2008-8-292

Lwarten” - ist dies ein immer wiederkehrender sanf-
ter Protest gegen das , Nihilistische” des Immer-wie-
derkehrend-Enttauschenden? Ist das je ausgeblie-
bene , Es” vielleicht doch nicht einfachhin , nichts”,
sondern wie verstliimmelt und verborgen etwas die
Gegenwart Griindendes? Anders gefragt: Was ist der
Grund der Langeweile? Ist er abgriindig-griindend
oder doch nur grundlos die Zeit und damit unser Da-
sein auffressend? Kierkegaard hat sehr eindringlich
dieses ,Nichts” der Langeweile gesehen, dem im
Folgenden nachgegangen werden soll: ,Langeweile
ruht auf dem Nichts, das sich durch das Leben schlingt,
ihr Schwindel ist wie jener, der uns befallt, wenn wir
in einen unendlichen Abgrund blicken, unendlich”
(Kierkegaard 2007, S.338).

Vom Grund der Langweiligkeit

der Langeweile

Im Wintersemester 1929/30 hielt der Freiburger Phi-
losoph Martin Heidegger eine vierstiindige Vorlesung
zum Thema , Die Grundbegriffe der Metaphysik.
Welt — Endlichkeit — Einsamkeit” (Heidegger 1983).
Auf iiber 100 Seiten? finden sich darin Uberlegungen
zur Langeweile, die tiber das spezifische philosophi-
sche Anliegen Heideggers hinaus vielfach rezipiert
wurden.? Ist fiir Adorno Langeweile Ausdruck und
Moment eines tieferliegenden epochalen Grundpro-
zesses, dessen Konsequenz vor allem die ist, dass
Langeweile als gesellschaftliche nur ,negativ’, als
Nicht-sein-Sollendes erfahren werden kann, so sucht
Heidegger gerade die Tiefendimension der Lange-
weile zu fassen, das heilt die Langeweile als Lange-
weile denkend zu erfahren, was impliziert, dass sie
in ihrem ,Wesen®, ihrem ,Langweilen” zugelassen
wird. Heidegger sieht im Verlauf seiner Analyse drei
Formen der Langeweile:

4 Das Gelangweiltwerden von etwas: Die Lange-
weile hat hier einen identifizierbaren Grund, dem
die Langeweile zugeschrieben werden kann.

4 Das Sichlangweilen bei etwas: Die Langeweile
kommt sowohl von innen als auch von auBen und
kann nicht mehr eindeutig einem Gegenstand zu-
geordnet werden.

4 Die ,tiefe” Langeweile: Sie besitzt keinen erkenn-
baren Grund.

Diese drei Momente stehen in einem Fundierungs-
verhaltnis und werden von Heidegger (1983) jeweils
im Hinblick auf ihre je spezifische Weise des Zeitver-
treibs analysiert. Seine Absicht ist, ,durch die Aus-
legung des Wesens der Langeweile zum Wesen der
Zeit vordringen” (ebd., S.201): Das Dasein findet
sich in dieser Gestimmtheit vor als auf sich selbst zu-
riickgeworfen, findet sich vor in seiner spezifischen
Zeitlichkeit. In der Langeweile zeigt sich so das Da

21673.216.36, am 17.01.2026, 1:31:31. Inhalt.
mit,

seines Da-Seins als Zeitliches. Langeweile, so deutet
Heidegger, ,entspringt aus der Zeitlichkeit des Da-
seins” (ebd., S. 191): ,, ... wir sehen, die Langeweile
ist, je tiefer sie wird, um so vélliger in der Zeit ver-
wurzelt — in der Zeit, die wir selbst sind” (ebd., S.
201). Mit seinen Uberlegungen zielt Heidegger auf
die Frage nach dem Grund unseres Existierens: ,Wie
steht es mit uns?” (ebd., S.114). Worin griindet die
Langweiligkeit der Langeweile? Ist die Langeweile
selbst langweilig? Hat die Langeweile einen Grund,
wie abgriindig auch immer er sein mag?

Heideggers Analysen werden im Folgenden nicht in
ihrer ganzen Breite nachgezeichnet, sondern wir wen-
den uns nur der tiefen Langeweile zu*, beschranken
uns dabei nochmals auf wenige Momente, gehen
aber mit Heidegger dessen eigener Frage nach: ,Die
Frage ist: Was geschieht darin, was geschieht in die-
sem ,es ist einem langweilig'?” (ebd., S. 203). Er fasst
dieses Geschehen wie folgt zusammen: ,Nicht die-
ses oder jenes Seiende ist es, davon wir gelangweilt
werden. Nicht wir sind es, die gelegentlich dieser
bestimmten Situation sich gerade langweilen — son-
dern: es ist einem langweilig. Nicht dieses oder je-
nes Seiende in der handgreiflichen Nahe dieser be-
stimmten Situation versagt sich uns, sondern alles
Seiende, das uns in der Situation gerade umféngt,
tritt in eine Gleichgiiltigkeit zurlick. Aber nicht nur
alles Seiende der betreffenden Situation, in der wir
zufallig sind, da, wo dieses ,es ist einem langweilig’
aufsteigt, sondern das ,es ist einem langweilig’
sprengt gerade die Situation und stellt uns in die
volle Weite dessen, was je dem betreffenden Dasein
als solchem im Ganzen offenbar ist, offenbar je ge-
wesen ist und je sein konnte. Dieses Seiende im
Ganzen versagt sich, und das wiederum nicht nur

in einer bestimmten Hinsicht, mit Riicksicht auf ein
Bestimmtes, in Absicht auf Bestimmtes, das wir mit
dem Seienden etwa anfangen wollen, sondern die-
ses Seiende im Ganzen in der genannten Weite
nach jeder Hinsicht und in jeder Absicht und fir je-
de Riicksicht. Dergestalt im Ganzen wird das Seien-
de gleichgliltig” (ebd., S.214 1.).

Charakteristisch fiir diese tiefe Langeweile im Un-
terschied zu den anderen Erscheinungsformen ist,
dass , fiir diese Langeweile...der Zeitvertreib (fehlt)”
(ebd., S.204). In den ersten beiden Formen der Lan-
geweile — Heideggers Beispiele sind das Warten am
Bahnhof und die Langeweile bei geselligem Beisam-
mensein—konnte diese gerade vom Modus des Zeit-
vertreibs her gedeutet werden. Die tiefe Langeweile
ist aber weder auf eine bestimmte Situation noch
auf eine bestimmte Veranlassung bezogen, sie ist
im Vergleich zu den beiden ersten Formen unauffal-

far oder In KI-Systemen, KI-Madellen oder Generativen


https://doi.org/10.5771/0490-1606-2008-8-292

liger, entsprechend ist der Zeitvertreib unkenntlicher.
So unauffallig, dass es fir die tiefe Langeweile auch
kein typisches Beispiel gibt, denn sie tiberkommt uns
in unterschiedlichen Situationen, vielleicht sogar in-
mitten hektischer Aktivitaten. Gerade weil jeder Zeit-
vertreib gegentiber dieser Langeweile machtlos ist,
zeigt sich fir Heidegger, dass sie libermachtig ist,
dass sie , offenbart, wie es um uns steht” (ebd.,
S.205). Uber die Erfahrung der Leere und Leergelas-
senheit als einer , Gleichgiiltigkeit, die im Ganzen
das Seiende umfangt” (ebd., S. 208), und der ,Aus-
geliefertheit an das sich im Ganzen versagende Sei-
ende” (ebd., S. 211) bringt uns diese Stimmung ,in
die Mdglichkeit eines ausgezeichneten Verstehens”
(ebd., S.205).

Das Ver-Sagen versteht Heidegger somit gleichzeitig
positiv als ,ein Sagen, das heiBt Offenbarmachen™
(ebd., S.211). Es sagt ,von dem, was dem Dasein
irgendwie beschieden sein konnte und sollte. Und
was ist das? Eben die Mdglichkeiten seines Tuns
und Lassens” (ebd., S. 211 f.) — und bringt dadurch
das Selbst , zu ihm selbst als das Selbst das da ist
und sein Da-sein iibernommen hat” (ebd., S. 215).
Betroffen von dieser Langeweile und seinem versa-
genden Charakter ist folglich nicht etwas an uns,
sondern die Tiefe der tiefen Langeweile reicht und
beriihrt die Tiefe unseres Seins, das Da-Sein als sol-
ches, ,das heiBt das, was zu seinem Sein-Kénnen
als solchem gehort, was die Moglichkeit des Da-
seins als solche angeht. Was eine Madglichkeit aber
als solche angeht, das ist das sie Ermdglichende,
was ihr selbst als diesem Moglichen die Moglichkeit
verleiht. Dieses AuBerste und Erste, alle Méglichkei-
ten des Daseins als Mdglichkeiten Erméglichende,
dieses, was das Seinkénnen des Daseins, seine Mog-
lichkeiten tragt, ist von dem sich im Ganzen versa-
genden Seienden betroffen” (ebd., S. 215 f.).

Anders gewendet: Das versagende Sagen ist ein
Anrufen, ja sogar ,ein Hinzwingen” (ebd., S.216)
menschlicher Existenz in jene Dimension seines
Selbst-Seins, die im Alltagsgetriebe nicht zugelas-
sen, sondern verschiittet wird, das Da seines Da-
Seins. , Gebannt von der Zeit kann das Dasein nicht
zum Seienden finden” (ebd., S. 221): In Heideggers
weiterer Interpretation ist es, wie angedeutet, die
Zeit, welche als Versagende aber zugleich das ist,
was , freigibt und die Mdglichkeit des Daseins im
Grunde erméglicht” (ebd., S. 223). Dies bedeutet,
dass das Dasein als das in der Zeit Ruhende das-
jenige ist, was es sein kann, wenn es ,je zu seiner
Zeit, das heiBt zugleich je hier und jetzt, mit Bezug
auf dieses gerade so offenbare Seiende, da ist, das
heiBt sich in seiner Offenbarkeit aufschlieBt, das

21673.216.36, am 17012026, 1:31:31. Inhalt.
mit,

heiBt sich entschlieBt. Nur im sich EntschlieBen des
Daseins zu sich selbst, im Augenblick macht es von
dem Gebrauch, was es eigentlich erméglicht, nam-
lich der Zeit als dem Augenblick selbst” (ebd., S. 224).
+Augenblick” meint eine Entschlossenheit, in der
sich die volle Situation eines Handelns offnet, , die
Grundméglichkeit der eigentlichen Existenz des Da-
seins” (ebd.).

Aus der Zeitlichkeit gedeutet, ergibt sich fiir das Ver-
standnis der Langeweile: Die Weile wird lang, der
Horizont des Weilens, der sich uns zunéchst als der
einer Gegenwart zeigt, weitet sich in die ganze Weite
der Zeitlichkeit des Daseins (ebd., S.229). ,Das Lang-
werden der Weile ist das Weitwerden des Zeithori-
zontes, dessen Weitwerden dem Dasein nicht etwa
Befreiung und Entlastung bringt, sondern es gerade
umgekehrt mit der Weite bedrangt” (ebd.). Somit
folgt fiir unsere Fragestellung, dass das in der tiefen
Langeweile Langweilende, , das einzig und eigent-
lich Langweilende, ...die Zeitlichkeit in einer be-
stimmten Weise der Zeitigung (ist)” (ebd., S. 237).

Suchen wir uns Heideggers Uberlegungen fiir unsere
Fragen begrifflich anzueignen, so kdnnte man zu-
sammenfassend formulieren: Meint der Begriff des
Da-Seins eine in der alltdglichen Raum- und Zeiter-
fahrung verschiittete Grundmaglichkeit des Men-
schen, das heiBt eine Mdglichkeit, in der ihm sein
eigener Grund offenbar wird, so bedeutet also Lan-
geweile, dass der Mensch sich selbst in seiner Tiefe
und Weite berlihrt, dass wir, wenn wir die Lange-
weile in ihrem Langweilen erfahrend denken, wir
uns selbst abgriindig , begegnen”. Wo Langeweile
nicht mehr mit dem Chronometer gemessen werden
kann, weil wir selbst es sind, die in unserem Sein
infrage stehen, dort reicht auch die herkdmmliche
Zeitinterpretation als eine chronologische fiir ein
zureichendes Verstandnis nicht mehr aus, die , tiefe”
Langeweile erweist sich also als eine spezifische
qualitative Zeiterfahrung jenseits der quantitativen
Zeitmessung. Im Begriff des Augenblicks deutet sich
diese qualitative Dimension urspriinglicher Zeiter-
fahrung an — ein Begriff, der bei Heidegger in einer
eigentimlichen Schwebe zwischen ontologischer
und personaler Erfahrung gelassen wird.”

Archaische MuBe? Versuch einer
reanimierenden Neuinterpretation

Die Alten kannten eine Zeiterfahrung, die den Zeit-
genossinnen und -genossen heute archaisch anmu-
tet: MuBe. Als paradigmatisch fiir die Denkweise der
griechischen Antike kann Aristoteles herangezogen
werden, wenn er in der Nikomachischen Ethik for-
muliert: Es gilt ,daB das Gliick MuBe voraussetzt.

Casiolo All_ii 0 AARO

far oder In KI-Systemen, KI-Madellen oder Generativen


https://doi.org/10.5771/0490-1606-2008-8-292

Denn wir arbeiten, um dann MuBe zu haben, und
flihren Krieg, um dann in Frieden zu leben” (Aristo-
teles 1969, S.289). Er, und mit ihm eine ganze Epo-
che, setze Arbeit und MuBe in eine Zweck-Mittel-
Relation, die dann bis in die Gegenwart beibehal-
ten, aber spatestens mit Beginn der Neuzeit in ihrer
Bewertung umgekehrt wird.

Sieht man von den kaum zu iiberschatzenden Folgen
dieser Dichotomie ab, etwa der Frage nach der Kor-
per- und Leiberfahrung®, der Bewertung von , Geist”
und , Materie” und so weiter, so ist doch auch zu
bedenken, dass die antike MuBe nicht einfachhin
mit gegenwartiger Freizeiterfahrung gleichzusetzen
ist: MuBe, , das war ein Privileg unbeengten Lebens,
daher auch dem Inhalt nach wohl etwas qualitativ
anderes, Gliickvolleres” (Adorno 1977, S. 645). Bei
aller Verzerrung durch die vorgangige Zweck-Mittel-
Setzung war MuBe noch anderes als bloBes Nichts-
Tun, Sinnbild gliicklichen und gegliickten Lebens,
Identitat im repressiven Ganzen. In der MuBe leuch-
tet Utopisches in die Gegenwart, die Moglichkeit
freier Existenz.

Dass in hektischen Zeiten MuBe als anachronistisch
wahrgenommen wird, hat Nietzsche deutlich gese-
hen: ,Man schamt sich jetzt schon der Ruhe; das
lange Nachsinnen macht beinahe Gewissensbisse.
Man denkt mit der Uhr in der Hand, wie man zu Mit-
tag iBt, das Auge auf das Bérsenblatt gerichtet, —
man lebt wie einer, der fortwahrend etwas ,versau-
men konnte'" (Nietzsche 1980, S. 556; dazu auch
Vorlaufer 1999). Als Luxus beneidet, den man sich
eigentlich nicht leisten kann, ist MuBe gleichzeitig
aber das, was unter den Bedingungen des fortge-
schrittenen Uberflusskapitalismus notwendend wi-
re. Ist Hans Blumenbergs These , die Enge der Zeit
ist die Wurzel des Bosen” (Blumberg 1986, S. 71)
zutreffend, dann ist MuBe als zeit-lassendes Dasein
als zukiinftige’ Tugend zu werten und nicht als Zeit-
Diebstahl abzuwerten. Sollte der Mensch sich noch
einmal aufraffen, sich als mehr zu begreifen denn als
Appendix unbegrenzter Kapitalakkumulation, sollte
er sich in seiner Mdglichkeit zulassen, dann findet
er in der (iberkommenen MuBe einen Lern-Ort: Hier
gilt es, jenseits aller Herrschaftsrationalitat das zu-
zulassen, was den Menschen als Menschen konsti-
tuiert, das heiBt das zuzulassen, worin er a priori ein-
gelassen ist.2 Zusammengefasst: MuBe meint das
den Menschen Auszeichnende, sich zu sammeln,
ganz anwesend zu werden, im Da prasent zu sein,
was auch meint: die Langeweile der Gegenwart er-
tragen und darin der Tiefe der tiefen Langeweile
und ihrem Anruf an das Selbst-Sein gewahr zu wer-
den.

21673.216.36, am 17012026, 1:31:31. Inhalt.
mit,

Epilog: Zu einer Sozialarbeit

der Langeweile

So unterschiedlich bis gegensétzlich die interpretie-
renden Zugénge Heideggers und Adornos zur Lange-
weile auch sein mégen, beide sehen die alltégliche
Erscheinungsweise als Ausdruck eines anderen, als
Abgeleitetes. Langeweile als Ausdruck repressiver,
totalitarer Strukturen , miBte nicht sein. Wann im-
mer das Verhalten in der freien Zeit wahrhaft auto-
nom, von freien Menschen fiir sich selbst bestimmt
ist, stellt Langeweile schwerlich sich ein” (Adorno
1977, S.650). Diese Uberzeugung Adornos kénnte
auch mit den Augen Heideggers gelesen werden:
Wenn Adorno die Autonomie betont, so ist es bei
Heidegger die Frage nach der zeitlichen Struktur des
Selbst-Seins. Notwendig ist ein emanzipatorisch-
erfahrendes Denken, das die Tiefendimension der
Langeweile zulasst und diese dadurch verwandelt.
MuBe, so lautete unsere These, kdnnte jener Lern-
ort sein, wo Autonomie und Identitét angeeignet
werden konnen.

Und die Sozialarbeit? Was soll die Sozialarbeit im
Hinblick auf die Langeweile tun? Kénnte es vielleicht
sein, dass, wenn Sozialarbeit die Langeweile be-
kampft, sie diese gerade dadurch prolongiert? Oder
miisste/konnte sie ihr Tun loslassen, alles Tun aus
der Kraft des Nicht-Tuns speisen? Wie soll sie hier
ihrem gesellschaftlichen Handlungsauftrag gerecht
werden? Soll sie ihre Klientel integrieren in eine Kul-
tur beschleunigter Langeweile, hektischer Betrieb-
samkeit, zeitsparender Vergeudung von Lebenszeit
oder kann und soll sie gar zum Ort der MuBe wer-
den? Welche Art von , Tun" ist die Tatigkeit der So-
zialarbeit aber iiberhaupt, wenn es um solch ent-
scheidende Grundformen des Handelns geht?

Gewagt sei die These: Nur wo Sozialarbeit zum Ort
wird, wo der Langeweile Zeit gewdhrt wird, um als
Zeiterfahrung zugelassen zu werden, wo man sich
dem Langweilenden der Langeweile 6ffnet als einer
Erfahrung der Tiefe, kann das Nichts als die Leere
der Zeit als solche erfahren werden. Diese Leere er-
fahrend zuzulassen heiBt ihrer Tiefe gewahr werden
und das Nichts der Zeit in ihrer Abgriindigkeit zu be-
rihren. Den Zeit-Raum fir diese Erfahrungsdimen-
sion zu 6ffnen, kénnte ein Selbstversténdnis von So-
zialarbeit sein. Wird der abgriindige Grund mensch-
licher Existenz erfahrend zugelassen, konnte er sich
von einem angst- und fluchtbesetzten Nichts zu ei-
nem frei-gebenden Nichts® entbergen. Nichts spra-
che dagegen, dass Sozialarbeiter und Sozialarbei-
terinnen , Aktionen setzen”, Aktivitdten managen,
Projekte planen und vieles andere mehr. Aber alles
sprache dafiir, dass Aktivitét nicht zur Ideologie ei-

far oder In KI-Systemen, KI-Madellen oder Generativen


https://doi.org/10.5771/0490-1606-2008-8-292

nes Aktivismus wird, der als Flucht vor der Lange-
weile diese verfestigt.

Anmerkungen

1 Hier ist das Buch von Klein 2007 positiv hervorzuheben,
aufgrund seiner Reflexionstiefe ware es einer ethischen Re-
flexion zuzuordnen.

2 Zentrale AuBerungen dazu auf den Seiten 117 bis 249.

3 Eine ausflihrliche Analyse der Langeweile in ihrer Relevanz
fir Fragen nach der Bedeutung von Stimmung und Gestimmt-
heit findet sich bei Ferreira 2002.

4 Aus Platzgriinden konnen Heideggers phanomenologische
Analysen und die Einbindung in sein Gesamtwerk nicht nach-
vollzogen werden.

5 Ob Heideggers Denken hier wie auch an anderen Stellen
seines Werkes auf eine mogliche personal-dialogische Inter-
pretation hin offen ist, steht zur Diskussion (Vorlaufer 1986).
6, Der ausgebeutete Korper sollte den Unteren als das Schlech-
te und der Geist, zu dem die andern MuBe hatten, als das
Hochste gelten” (Adorno 1981, S. 266).

7 ... die eigentliche Tugend ist jetzt, etwas in weniger Zeit zu
tun als ein anderer” (Nietzsche 1980, S. 556).

8 Dies ist auch der Ort der Erfahrung und Reflexion von , Ge-
lassenheit” (Vorlaufer 1994 und 1998).

9 Dieses Nichts in seiner Vielfalt zu begreifen ist seit Beginn
der europadischen Philosophiegeschichte in unterschiedlicher
Weise unternommen worden, vergleiche dazu einfiihrend
Welte 1975.

Literatur

Adorno, Theodor W.: Freizeit. Gesammelte Schriften Band 10.2.
Frankfurt am Main 1977

Adorno, Theodor W.: Minima Moralia. Gesammelte Schriften
Band 4. Frankfurt am Main 1980

Adorno, Theodor W.: Dialektik der Aufklarung. Gesammelte
Schriften Band 3. Frankfurt am Main 1981

Anders, Glnther: Die Antiquiertheit des Menschen. Band 2.
Uber die Zerstérung des Lebens im Zeitalter der dritten indus-
triellen Revolution. Miinchen 1988

Aristoteles: Nikomachische Ethik. Stuttgart 1969

Bieber, Hans-Joachim u.a. (Hrsg.): Die Zeit im Wandel der
Zeit. Kassel 2002

Blumenberg, Hans: Lebenszeit und Weltzeit. Frankfurt am
Main 1986

Ferreira, Boris: Stimmung bei Heidegger. Das Phanomen der
Stimmung im Kontext von Heideggers Existenzialanalyse des
Daseins. Dordrecht 2002

Fromm, Erich: Aggressionstheorie. Gesamtausgabe Band 8.
Miinchen 1989

Gronemeyer, Marianne: Das Leben als letzte Gelegenheit.
Sicherheitsbediirfnisse und Zeitknappheit. Darmstadt 1993
Heidegger, Martin: Sein und Zeit. Tibingen 1979
Heidegger, Martin: Die Grundbegriffe der Metaphysik. Welt
— Endlichkeit — Einsamkeit. Gesamtausgabe Band 29/30.
Frankfurt am Main 1983

Hohn, Hans-Joachim: Zeit-Diagnose. Theologische Orientie-
rung im Zeitalter der Beschleunigung. Darmstadt 2006
Kierkegaard, Seren: Entweder — Oder. Miinchen 2007
Klein, Olaf Georg: Zeit als Lebenskunst. Berlin 2007
Lambrecht, Roland: Der Geist der Melancholie. Eine Heraus-
forderung philosophischer Reflexion. Miinchen 1996

Maier, Uwe: Langeweile. Ihre Bedeutung fiir die moderne So-
zialarbeit. Marburg 2002

21673.216.36, am 17012026, 1:31:31. Inhalt.
mit,

Nietzsche, Friedrich: Die frohliche Wissenschaft. Samtliche
Werke Band 3. Miinchen 1980

Opaschowski, Horst W.: Einfiihrung in die Freizeitwissen-
schaft. Wiesbaden 2006

Pieper, Josef: Schriften zur Philosophischen Anthropologie
und Ethik. Das Menschenbild der Tugendlehre. Werke Band 4.
Berlin 2006

Rosa, Hartmut: Beschleunigung. Die Verédnderung der Zeit-
strukturen in der Moderne. Frankfurt am Main 2005
Schopenhauer, Wilhelm: Die Welt als Wille und Vorstellung.
Sémtliche Werke Band 2, Jubildumsausgabe. Mannheim 1988
Svendsen, Lars: Kleine Philosophie der Langeweile. Frankfurt
am Main 2002

Theunissen, Michael: Vorentwiirfe der Moderne. Antike Me-
lancholie und die Acedia des Mittelalters. Berlin 1996
Vorlaufer, Johannes: Aktzentrum und Person-sein. Zu Martin
Heideggers Ablehnung eines Personalismus. In: Wissenschaft
und Weisheit 49/1986, S. 217-233

Vorlaufer, Johannes: Das Sein-lassen als Grundvollzug des
Daseins. Eine Anndherung an Heideggers Begriff der Gelassen-
heit. Wien 1994

Vorlaufer, Johannes: Gestimmtheit und Erfahrung. Heideg-
gers Gelassenheit als Krisis der Alltaglichkeit. In: Keintzel,
Brigitta (Hrsg.): Bewegliche Ziele. Positionen zur Philosophie
der Gefiihle. Wien 1998, S. 38-52

Vorlaufer, Johannes: Mensch ohne Zeit. Phanomenologische
Aspekte einer Dialektik von Geldstruktur und Zeiterfahrung.
In: Zeitschrift fiir Katholische Theologie 2/1999, S. 121-138
Welte, Bernhard: Uber die verschiedenen Bedeutungen des
Nichts. In: Denken im Schatten des Nihilismus. Festschrift fiir
Wilhelm Weischedel zum 70. Geburtstag. Darmstadt 1975,
S.26-33

Casiolo All_ii 0 AARO

far oder In KI-Systemen, KI-Madellen oder Generativen


https://doi.org/10.5771/0490-1606-2008-8-292

