
4.	 Die Vergebung

Was es bedeutet, dass Gabe wie Vergebung von der Ereignishaftigkeit geprägt 
sind? Beide weisen eine formale Übereinstimmung in ihrer spezifischen 
Kopplung von Möglichkeits- und Unmöglichkeitsbedingungen auf. Wir nen­
nen diese Stafflung von Unterscheidungen différance.

Dieser beliebig erscheinenden Fortsetzung entziehen wir eine Folgerich­
tigkeit, die mit der formal-diskursiven Anschlussfähigkeit von Beobachtungen 
in Verbindung steht. Wir nehmen die etymologische Verbundenheit von Gabe 
und Vergebung in einigen Sprachen1 zum Anlass eines Spiels, bei dem das 
Verhältnis zwischen Beobachtungen erster Ordnung (die an der Frage nach 
dem Wesen der Gabe bezeichnenderweise scheitern) und höherer Ordnung 
(die der Frage nachgehen, worin die wesensmäßigen Gründe liegen, warum 
die Wesensfrage auf eine genau solche Art scheitert) erst offensichtlich wer­
den. Wir machen den blinden Fleck der Gabe auf diese Weise erst beobachtbar. 
Die Leitunterscheidung von möglicher Ökonomie und unmöglicher Anökono­
mie des Gebens und Nehmens untersuchen wir demzufolge mithilfe der Un­
terscheidung von Schuld und Vergebung. Der Begriff der Gabe gibt weder An­
haltspunkte über sein Wesen noch über sein Subjekt, das gibt oder empfängt; 
er ermöglicht aber die Transition eines ökonomischen Diskurses, der an die 
Grenzen seiner Anökonomie stößt, in einen Folgediskurs, der thematisch nicht 
nur mit der Ereignishaftigkeit der Gabe korreliert, sondern auch ein Korrektiv 
zur Aporetik der Gabe darstellen kann. Die paradoxe Wiedergutmachung einer 
unwiderruflichen Verletzung in der Vergebung kann instruieren, wie Hand­
lungsalternativen für eine derart ausweglose Gabe formuliert werden.

Die Aporien unserer Transaktionen bieten erst den Anreiz für einen ethi­
schen Neuanfang, wie wir ihn in der Vergebung finden können.2 Wir sind in 

1 | Vgl. Derrida, Jacques: Pardonner: l’impardonnable et l’imprescriptible, Paris 2005 

[Pa], 7 + 10-13.

2 | Vgl. Derrida, Jacques: Pa, 8: »Et nous aurons plus d’une fois à reporter les problèmes 

et les apories du ›don‹ (telles que j’ai tenté par exemple de les formaliser dans Donner 

le temps et notamment dans le dernier chapitre de ce livre, intitulé › L’excuse et le par-

https://doi.org/10.14361/9783839440803-007 - am 14.02.2026, 11:43:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe232

unserem Handeln so durch ökonomische Zwänge bestimmt, wir sind in Kreis­
läufe eingezwängt, die uns die Rückkehr des Immergleichen und Ewigfalschen 
aufoktroyieren, dass sich Konzepte (wie die Vergebung oder auch die Ironie3) 
aufdrängen, die ein Abbiegen der zirkulären Wiederkehr, die Proklamation von 
Freiheitsgraden aufgrund des in der Aporetik entdeckten Nicht-Seins erlauben. 

Die Gabe gelangt in der Reziprozität des Tausches an ihre Grenzen, die in 
der schuldhaften Verpflichtung des Gegenübers im Akt der Gabe ihren Aus­
druck findet. Die Schuld kann darin bestehen, dass das Unvergleichliche ver­
glichen und gemein gemacht wird, dass wir mit einer Gabe den Empfänger in 
die Position eines Schuldners drücken, dass wir im Vergleich zu dem, was uns 
gegeben wurde, nur Almosen verteilen, oder dass wir darüber hinaus dem ein­
zigartigen Anspruch des Nächsten nicht gerecht werden, wenn wir ihn ökono­
misch abmessen.4 Eine Verschuldung, weil wir nie genug geben können, was 
wir so überreich erhalten haben, weil wir uns nie rückhaltlos verausgaben. Wir 
haben das daran gesehen, dass selbst im Konzept des Potlatsch ein Hinterhalt 
aus selbstsüchtigem Nutzen gelegt ist.

4.1	 Die Ereignishaf tigkeit von Gabe und Vergebung

Diese Vergeblichkeit des Gebens wird durch die Vergebung transponiert und 
aufgefangen. Die Ummöglichkeit, eine Gabe rückhaltlos zu geben oder als 
Gnade anzunehmen übersetzt sich in die unmögliche Möglichkeit, Vergebung 
der Schuld zu erlangen. Es ist, als würde die schuldhafte Vergeblichkeit der 
Gabe eine Bedürftigkeit formulieren, die Vergebung als supplementäres Inst­
rument hervorruft. 

Das Verhältnis von Gabe und Vergebung kann als Beobachtungsverhältnis 
dargestellt werden: Während die Wesensbestimmung der Gabe an der Selbst­
vernichtung des Tauschs scheitert und die Gabe sich in einer selbstreflexiven 
Aporetik von unmöglicher Ermöglichung versteigt, bietet die Vergebung einen 
Ausstieg aus einer solchen selbstbezüglichen Kreisläufigkeit. Sie knüpft an die 

don‹), pour les transférer, si je puis dire, sur les problèmes et ces non-problèmes que 

sont des apories analogues et d’ailleurs liées du pardon.«

3 | Vgl. das Einführungskapitel dieser Arbeit: »Definitionsversuch von ›Postmoderne‹/

Ironie«.

4 | Vgl. Derrida, Jacques: Pa, 9: »[…] l’aporie, qui me rend incapable de donner as-

sez, ou d’être assez hospitalier […], d’être assez présent au présent que je donne, et 

à l’accueil que j’offre, si bien que je crois, j’en suis même sûr, toujours avoir à me faire 

pardonner, à demander pardon de ne pas donner, de ne jamais assez donner, de ne pas 

assez offrir ou accueillir. On est toujours coupable, on a toujours à se faire pardonner 

quant au don.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-007 - am 14.02.2026, 11:43:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Die Vergebung 233

Aporetik der Gabe an und öffnet deren Grenzen für Überschreitungen. Sie 
steuert der Transaktion von Geben und Nehmen eine weitere ethische Kom­
ponente bei, indem sie die Fragerücksicht der Gabe erweitert. Die Vergebung 
funktioniert als eine Beobachtung zweiter Ordnung, die die Paradoxien der 
Gabe unter einem neuen Licht erscheinen lässt: Die Vergebung thematisiert, 
inwieweit die Widersprüchlichkeit von Geben und Nehmen unterbrochen wer­
den kann, inwieweit die Verschuldung eines Empfängers durch eine Gabe auf­
gehoben werden kann. Kann diese Aufhebung der Schuld in einer Art rezipro­
ker Wiedergutmachung geschehen? Oder muss sie in einer anökonomischen 
Bewegung gedacht werden?

4.1.1 Unbedingte Aporetik von Gabe und Vergebung

Beide Vorgänge von Gabe und Vergebung sind aporetisch einer men­
schenmöglichen Erfahrung entzogen.5 Sie versteigen sich dadurch in eine we­
sensmäßigen Unbedingtheit. Sie orientieren sich beide an einem unbedingten 
Anspruch, der keinen Einwand, keine Berechnung, kein Räsonieren, keine 
Verwässerung und keine Ausreden erlaubt. Es ist weder möglich, den unbe­
dingten Anspruch der Vergebung, noch die Freigebigkeit der unbedingten 
Gabe in eine allgemein gültige Vorschrift zu kleiden, sie zu einer Gesetzesma­
xime zu erklären, sie zu einer berechenbaren Regel zu entwickeln – weil deren 
aporetische Struktur jegliche Bedingungen und gesetzliche Normierungsver­
suche mit in den Abgrund reißt. Mit jeder Angabe von Möglichkeitsbedingun­
gen, unter denen Vergebung oder eine Gabe funktionieren könnten, würde 
der Auftakt zu einem Automatismus gegeben werden, der in einer Wiederkehr 
mündet und zur Selbstvernichtung führen würde.6 

5 | Vgl. Derrida, Jacques: Pa, 9: »›Expérience‹ du pardon ou du don, disais-je, mais 

déjà le mot ›expérience‹ peut paraître abusif ou précipité. Le pardon et le don ont peut-

être en commun de ne jamais se présenter comme tels à ce qu’on appelle couramment 

une expérience, une présentation à la conscience ou à l’existence, justement en raison 

même des apories que nous devrons prendre en compte; […].«

6 | Zur Aporetik der gesetzlichen Normierung: vgl. Derrida, Jacques: Gesetzeskraft, 

48: »Jeder Fall ist anders, jede Entscheidung ist verschieden und bedarf einer voll-

kommen einzigartigen Deutung, für die keine bestehende, eingetragene, codier te Re-

gel vollkommen einstehen kann und darf. Wenn eine solche Regel ein ausreichender, 

ein ausreichend sicherer Garant für die Deutung ist, erweist sich der Richter als eine 

Rechenmaschine (was manchmal zutrif f t) und kann nicht als gerecht, frei und verant-

wortungsbewußt gelten. Umgekehrt kann er auch dann nicht als gerecht, frei und ver-

antwortungsbewußt gelten, wenn er sich auf kein Recht, keine Regel bezieht, oder wenn 

er keine Regel für vorgegeben hält, die über seine Deutung hinausgeht, und deshalb die 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-007 - am 14.02.2026, 11:43:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe234

Vergebung und Gabe finden in einer aporetischen Formverschlingung 
statt. Beide binden ihre unbedingte Unmöglichkeit an ihre Möglichkeits­
bedingungen: Die freigebige Unangemessenheit der Gabe steht als uner­
reichbares Korrektiv für die Angemessenheit eines gerechten Tauschs von 
Gegebenem und Entnommenem. Der unbedingte Anspruch, selbst das Un­
verzeihliche zu vergeben, instruiert die Entschuldigung lässlicher Sünden, die 
Bestrafung von Verbrechen oder den Vergleich von Täter und Geschädigtem.7

Wobei sich die Vergebung insofern auf die Gabe in Form einer Beob­
achtung zweiter Ordnung beziehen kann, als sie Geben und Nehmen unter 
dem Aspekt der Schuld thematisiert. Die Vergebung kommt da ins Spiel, wo 
ein Gabenakt den Empfänger in die Position eines Schuldners drückt, wo der 
reziproke Tauschcharakter die Freigebigkeit der Gabe überschattet.8 

In der Folge weist Gabe wie Vergebung eine weitergehende Übereinstim­
mung auf, die aus ihrer Unbedingtheit entsteht: Beiden ist eine modellhafte 
Asozialität gemeinsam. Ein Gabenvorgang wie auch ein Akt der Vergebung 
lassen sich als Verhältnis von einem Ego zu seinem Alter Ego schematisieren, 
ohne dies dabei auf eine Gesellschaft, eine Moral oder eine staatstragende Idee 

Entscheidung suspendier t, beim Unentscheidbaren stehenbleibt oder bar aller Regeln 

und Prinzipien improvisier t.«

7 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: Le pardon, Paris 1967, 10: »Tout au contraire, la grâce 

du désintéressement absolu, semblable en cela à l’impossible pur amour fénelonien, 

est plutôt une limite idéale et un horizon inaccessible dont on se rapproche asympto-

tiquement sans jamais l’atteindre en fait. Ou ce qui revient au même: la grâce du pardon 

et de l’amour désintéressé nous est concédée dans l’instant et comme une apparition 

disparaissante, — c’est-à-dire qu’elle est au même moment trouvée et reperdue.«

8 | Vgl. Derrida, Jacques: Pa, 9-10: » On est toujours coupable, on a toujours à se faire 

pardonner quant au don. Et l’aporie s’aggrave quand on prend conscience que si on a à 

demander pardon de ne pas donner, de ne jamais donner assez, on peut aussi se sentir 

coupable, et donc avoir à demander pardon au contraire, de donner, pardon pour ce 

qu’on donne, et qui peut devenir appel à la reconnaissance, un poison, une arme, une 

affirmation de souveraineté, voire de toute-puissance. On prend toujours en donnant, 

nous avions longuement, naguère, insisté sur cette logique du donner-prendre. On doit 

a priori, donc, demander pardon pour le don même, on doit avoir à se faire pardonner le 

don, la souveraineté ou le désir de souveraineté qui toujours hante le don.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-007 - am 14.02.2026, 11:43:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Die Vergebung 235

zu beziehen.9 Der Eindruck einer »Einsamkeit zwischen zweien« stellt sich bei 
Gabe und Vergebung gemeinsam ein.10

4.1.2 Eigenart der Vergebung: Vergangenheitsbezug

Das Beobachtungsverhältnis von Vergebung und Gabe ist bis zu dem Punkt 
interessant, bis zu dem es auseinanderzubrechen droht.11 Die Aporien der 
Vergebung lassen sich nicht von denen der Gabe vollständig instruieren. Die 
anökonomische Ökonomie der Gabe wird in der Vergebung zwar formal apore­
tisch nachvollzogen, es lassen sich aber in der Reflexion des Beobachtungsver­
hältnisses neuartige Bezüge eröffnen.

Die Vergebung verschiebt den Schwerpunkt, wie ein Ereignis interpretiert 
werden kann, von der singulären Unvergleichlichkeit einer Gabe, die eben 
nicht angemessen (in einer Rückgabe) wieder vergolten werden kann, hin zu 
einer Vereinbarkeit des Unvergleichlichen: In der Vergebung geschieht para­
digmatisch das Wunder, dass doch etwas wieder gut gemacht werden kann, 
das unwiderruflich vertan ist.

Diese Schwerpunktverlagerung lässt sich aus einer unterschiedlichen Her­
angehensweise an die Zeit erklären. Während die Gabe mit einem spezifischen 
Präsenzdenken einhergeht, bezieht sich die Vergebung auf das Problem einer 
Vergangenheit, deren Einflüsse immer noch gegenwärtig bestimmend sind 
und Gegenwart wie auch Zukunft zu ersticken drohen.12

9 | Kann diese archaische Vorgesellschaftlichkeit eines »ego« zu seinem »alter ego« 

von Gabe und Vergebung aus der spezifischen Brüchigkeit eines Sprachmodells erklär t 

werden, wie es sich unter der Bedingung der Dif férance präsentier t? Ist das Verhältnis 

von Autor und Rezipient prägend für das Verhältnis von Geber und Empfänger wie auch 

für Büßer und Demjenigen, der die Vergebung gewährt? Die »postmoderne« Brüchigkeit 

dieses Verhältnisses, die Unmöglichkeit, es in seiner Funktionstüchtigkeit generell auf-

recht zu erhalten, erschwert eine Universalisierung und eine vorschrif tsmäßige Anwen-

dung auf die Regelung einer Gemeinschaft.

10 | Vgl. Derrida, Jacques: Pa, 17: »D’une certaine manière, le pardon nous semble ne 

pouvoir être demandé ou accordé que ›seul à seul‹, en face-à-face, si je puis dire, sans 

médiation, entre celui qui a commis le mal irréparable ou irréversible et celui ou celle 

qui l’a subi, et qui est seul(e) à pouvoir l’entendre, la demande de pardon, l’accorder ou 

le refuser. Cette solitude à deux […].«

11 | Vgl. Derrida, Jacques: Pa, 8: »Mais il ne faudra ni céder à ces analogies entre don et 

pardon, ni bien sûr, en négliger la nécessité. Nous devrions plutôt tenter de les ar ticuler 

ensemble, de les suivre jusqu’au point où, d’un coup, elles cessent d’être pertinentes.«

12 | Vgl. Derrida, Jacques: Pa, 8-9: »[…] l’un et l’autre, don, et pardon, don par don, 

ont un rapport essentiel au temps, au mouvement de la temporalisation. Et pourtant, 

lié à un passé qui d’une certaine façon ne passe pas, le pardon reste une expérience 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-007 - am 14.02.2026, 11:43:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe236

4.2	 Die Unmöglichkeit der Vergebung

Die formale Gebrochenheit, die Gabe und Vergebung gleichermaßen verbindet 
und voneinander unterscheidet, betont die aporetische Ereignishaftigkeit der 
Vergebung. Derrida untersucht diese Thematik der Vergebung in der Folge 
von Vladimir Jankélévitch. Für Jankélévitch stellt sich die Vergebung als apo­
retisches Problem: Wie ist es möglich, dass die Mechanismen der Vergebung 
nicht greifen? Warum kommt die Vergebung nicht in Gang? Warum können 
die Verbrechen, die während des II. Weltkrieges und der deutschen Besatzung 
in Frankreich begangen wurden, nicht vergeben werden? Warum versinkt das 
Gedenken an die Verbrechen und die Opfer mit fortschreitender Zeit? Wie ge­
fährdet das schändliche Stillschweigen über die verheimlichten Untaten die 
Ermöglichung der Vergebung? Diese skandalöse Unmöglichkeit der Verge­
bung lässt ihn nicht zur Ruhe kommen.

Das Denken der Möglichkeitsbedingungen von ihren Rändern her, das 
Denken der Vergebung aufgrund ihrer Vergeblichkeit, ist der Grund für die 
Faszination Derridas, der seine dekonstruktive Untersuchung der Vergebung 
maßgeblich von Jankélévitch beeinflussen lässt.13

4.2.1 Die historische Unmöglichkeit der Vergebung

Vladimir Jankélévitch, als Verfolgter des Naziregimes, als Überlebender der 
Shoah,14 als Mitglied der Résistance, tritt in der Nachkriegszeit gegen das Ver­
gessen der Verbrechen ein. Er hält den Opfern die Treue. Er stemmt sich gegen 
dieses Vergessen, vor allem auch um eine mnemotechnisch-wiederholte Ver­

irréductible à celle du don, d’un don qu’un accorde plus couramment au présent, à la 

présentation ou à la présence du présent.«

13 | Auch wir verlassen uns nicht auf eine monolithische Vergebung, die (unter dem 

diskriminierenden Ideal des inneren Friedens und einer universel-amorphen Liebe) im 

Rahmen einer esoterischen Therapie ermöglicht werden müsste. Vgl. Chapman, Gary: 

Liebe als Weg. Wie die 7 Qualitäten der Liebe unser Leben verändern, München 2008. 

Vgl. Borris-Dunchunstang, Eileen: Verzeihen. Die 7 Stufen zur Vergebung. Mit einem Vor-

wort des Dalai-Lama, München 2010. Vgl. Dawson, Michael: Der Weg der Vergebung. 

Inneren Freieden und Heilung finden mit dem KURS, München 2006. Vgl. Strauss, Kon-

rad: Die heilende Kraft der Vergebung. Die sieben Phasen spirituell-therapeutischer 

Vergebungs- und Versöhnungsarbeit, München 2012.

14 | Die organisier te Vernichtung von ganzen Bevölkerungsgruppen durch die Deut-

schen in Europa zwischen 1933 und 1945 werden wir im Folgenden als »Shoah« be-

zeichnen. Die teilweise gebräuchliche Bezeichnung »Holocaust« wird bewusst nicht 

verwendet, da dies schon in der Wortbedeutung der Vernichtung eine Ar t von Sinnstif-

tung zugrunde legen würde. Die massenweise Ermordung von Menschen wäre damit als 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-007 - am 14.02.2026, 11:43:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Die Vergebung 237

nichtung der Opfer zu vermeiden,15 aber auch um die Vergangenheit für eine 
Kommunikation der Vergebung offen zu halten,16 die sonst verschlossen sein 
würde.17 Aus dieser Wendung gegen das Vergessen ist es auch zu erklären, 

»geheiligter Opfer tod« verkannt. Vgl. Agamben, Giorgio: Was von Auschwitz bleibt. Das 

Archiv und der Zeuge, Frankfur t a.M. 2003, 25-28.

15 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: Rede am Mahnmal des unbekannten jüdischen Märty-

rers anlässlich (des Jahrestages) des Aufstandes im Warschauer Ghetto im April 1969, 

in: ders.: Pardonner?, Paris 1971, 68-73: Die totale Verlassenheit der Aufständischen 

im Warschauer Ghetto, die ohne Aussicht auf äußere Hilfe, ohne Hoffnung und ohne 

die Aussicht auf ein Überleben den Kampf gegen die Deutschen aufgenommen haben, 

würde durch ein Vergessen nur erneut reinszenier t werden.

16 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: Verzeihen?, in: ders.: Das Verzeihen. Essays zur Moral 

und Kulturphilosophie, Frankfur t a.M. 2003 [V?], 245: »Dieses schändliche Geheim-

nis, das wir nicht benennen können, ist das Geheimnis des Zweiten Weltkrieges und in 

gewisser Weise das Geheimnis des modernen Menschen: Auf unserer Moderne lastet 

nämlich der ungeheure Holocaust wie ein unsichtbares Schuldgefühl, selbst wenn man 

nicht darüber spricht. […] So [durch verschiedene Schuldvermeidungsstrategien, Anm. 

d. Ver f.] entlasten sich unsere Zeitgenossen von ihrer Sorge. Denn alle Alibis sind recht, 

die es ihnen letztendlich gestatten, an etwas anderes zu denken. Auf den folgenden Sei-

ten beabsichtigen wir, sie an diese Sorge zu erinnern.« Vgl. Jankélévitch, Vladimir: V?, 

277-278: »Darum sagen wir: Man hat noch nie über diese Sache gesprochen. Es muss 

doch zu guter Letzt darüber gesprochen werden! Es muss doch gesagt werden, was es 

damit auf sich hat, nicht wahr?« Vgl. Jankélévitch, Vladimir: V?, 272: »Um Verzeihung 

bitten! Wir haben lange auf ein Wort, ein einziges, gewartet, ein Wort des Verständnis-

ses und der Sympathie… Erhoff t haben wir es, dieses brüderliche Wort! Gewiß, wir rech-

neten nicht damit, daß man unsere Verzeihung er flehte… Aber ein Wort des Verständ-

nisses hätten wir mit Dankbarkeit, mit Tränen in den Augen entgegengenommen. Ach!«

17 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: V?, 268-269: »Heute ist die Verzeihung seit langem Fait 

accompli, begünstigt durch Gleichgültigkeit, moralische Amnesie und allgemeine Ober-

flächlichkeit. Längst ist alles vergeben und vergessen.« (Man bemerkt die sarkastische 

Ironie bei diesem Zitat? — Vergeben ist eben nicht Vergessen. Sie ist das letzte Mittel, 

die Allmacht des Vergessens aufzuhalten. Gegen das Vergessen muss angegangen wer-

den, weil es doppelt ungerecht die Opfer schändet und die Täter schont.) Vgl. Jankélé-

vitch, Vladimir: V?, 279-280: »Die Vergangenheit bedarf der Hilfe, sie hat es nötig, daß 

man die Vergeßlichen, die Leichtfer tigen und die Gleichgültigen an sie erinnert, daß 

unsere Feiern sie unaufhörlich vor dem Nichts retten oder wenigstens das Nicht-Sein 

verzögern, dem sie geweiht ist; die Vergangenheit hat es nötig, daß man ausdrücklich 

zusammenkommt, um ihrer zu gedenken: Denn die Vergangenheit braucht unsere Erin-

nerung… Nein, der Kampf zwischen den unwiderstehlichen Gezeiten des Vergessens, 

die auf Dauer alle Dinge überfluten, und den verzweifelten, doch intermittierenden Ein-

sprüchen der Erinnerung ist keineswegs gleichgültig; […].«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-007 - am 14.02.2026, 11:43:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe238

dass eine Amnestierung der Untaten, die in den Jahren des Krieges und der 
Besatzung begangen wurden, unterbleiben muss.

Zum einen, weil solche unermesslichen Gräueltaten jedes Vergleichs
maß sprengen und somit weder durch das Verstreichen einer Frist,18 noch 
juristisch,19 noch ökonomisch20 vergolten werden können. Sie sind ob ihrer 
Grausamkeit einzigartig und schließen damit jeden Austausch, jeden Aus­
gleich, jede angemessene Vergeltung aus.21 Das Inkommensurable kann nicht 

18 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: V?, 250: »Die Zeit, die alle Dinge abstumpft, die Zeit, 

die an der Abmilderung des Kummers wie an der Erosion der Berge arbeitet, die Zeit, 

die das Verzeihen und das Vergessen fördert, die Zeit, die Trost bringt, die tilgende und 

heilende Zeit lindert in keiner Weise die ungeheure Hekatombe: Sie hört im Gegenteil 

nicht auf, das Entsetzen darüber wiederaufleben zu lassen. […] Die Verbrechen gegen 

die Menschlichkeit sind unverjährbar, das heißt, sie können nicht abgebüßt werden; die 

Zeit hat keinen Einfluß auf sie. […] Es ist überhaupt unverständlich, daß die Zeit, ein na-

türlicher Vorgang ohne normativen Wert, eine mildernde Wirkung auf das unerträgliche 

Grauen von Auschwitz ausüben konnte.«

19 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: V?, 253-254: »Nichts kann man tun. Diesem unendlich 

großen Berg elender, sterblicher Überreste wird man das Leben nicht zurückgegeben. 

Man kann den Verbrecher nicht mit einer Strafe bestrafen, die zu seinem Verbrechen in 

einem angemessenen Verhältnis steht: Denn angesichts des Unendlichen neigen alle 

endlichen Größen dazu, einander auszugleichen, so daß die Bestrafung beinahe gleich-

gültig wird; das, was geschehen ist, ist im buchstäblichen Sinne unsühnbar.«

20 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: V?, 270: »Deutschland hat die Verjährung um fünf 

Jahre verlängert, so wie es Reparationen an Israel bewilligt oder den Ausgeplünderten 

Entschädigungen angeboten hat — weil das sein momentanes Interesse war, weil es 

bestrebt ist, ›sich reinzuwaschen‹ […].« Vgl. ders.: 278-279: »Behaltet eure Entschädi-

gungen, die Verbrechen lassen sich nicht in klingende Münze umsetzen; es gibt keinen 

Schadenersatz, der uns für sechs Millionen zu Tode Gemarter ter entschädigen könnte, 

es gibt keine Wiedergutmachung für das Nichtwiedergutzumachende. Wir wollen euer 

Geld nicht. Eure Mark versetzt uns in Schrecken […].«

21 | Vgl. Amery, Carl: Ressentiments, in: ders.: Jenseits von Schuld und Sühne. Be-

wältigungsversuche eines Überwältigten, Stuttgart 2004, 123-124: »Ich kann es nicht 

nachweisen, doch bin ich gewiß, daß es kein Opfer gibt, das auch nur daran gedacht 

hätte, den Menschen Bogner aus dem Auschwitz-Prozeß in die Bogner Schaukel zu hän-

gen. Noch weniger hätte irgend ein Vollsinniger unter uns sich je in die moralische Den-

kunmöglichkeit verstiegen, es sollten vier bis sechs Millionen Deutsche gewaltsam vom 

Leben zum Tode geführt werden. Nirgendwo anders könnte das jus talionis weniger […] 

Vernunft haben als in diesem Falle. Weder kann es sich um Rache auf der einen Seite 

handeln, noch um eine problematische, nur theologisch sinnvolle und darum für mich 

gar nicht relevante Sünde auf der anderen Seite, und selbstverständlich um keinerlei 

ohnehin historische undenkbare Bereinigung mit Brachialmitteln.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-007 - am 14.02.2026, 11:43:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Die Vergebung 239

bemessen werden. Die Einzigartigkeit dieser Verbrechen besteht in ihrer in­
dustriellen Durchführung und ihrer minutiösen Planung,22 vor allem aber 
in dem Versuch der Zerstörung der Menschlichkeit der erniedrigten Opfer,23 
ihre Reduktion auf das dem Menschen Unwesentliche: auf ihr abgestumpftes, 
sinnloses Leiden.24

Von einer solchen Unvergleichlichkeit des Unermesslichen, die eine Ver­
geltung oder Verzeihung verunmöglicht, muss hauptsächlich ausgegangen 
werden, weil die begangenen Gräueltaten gegen die Menschlichkeit des Men-
schen gerichtet sind. Die Vernichtung der Juden wurde betrieben, nicht aus be­
stimmten, eingeschränkten Gründen, sondern weil die Mörder es unverzeih­
lich gefunden haben, dass die Juden leben. Ihre pure Existenz wurde zu ihrem 
Todesurteil, deswegen wurden sie nicht am Leben gelassen. Die sogenannte 
»Endlösung« ist nicht nur ein Verbrechen gegen das Wesen des Menschen, 
sondern damit zugleich ein Verbrechen gegen den Geist der Menschlichkeit, 
der sich in der Verzeihung äußert:25 Dieses unmenschliche Absprechen jeg­

22 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: V?, 265: »Sie [die Vernichtung der Juden, Anm. d. Ver f.] 

ist schulmäßig begründet, philosophisch erklär t, methodisch vorbereitet, systematisch 

verübt worden von den pedantischsten Doktrinären, die je existier t haben; sie ent-

spricht einer Vernichtungsintention, die wohlüberlegt und lange gereif t ist; sie ist die 

Anwendung einer Theorie, die noch existier t und die sich Antisemitismus nennt.«

23 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: V?, 253: »Seife machen oder Lampenschirme aus der 

Haut der Deportier ten… darauf muss man erst einmal kommen. Man muß ein Metaphy-

siker der Menschenschinderei sein, um einen solchen Geistesblitz zu haben. Man darf 

sich also nicht wundern, wenn ein unergründliches Verbrechen gewissermaßen eine 

unerschöpfliche Grübelei er fordert. Die noch nicht dagewesenen Er findungen der Grau-

samkeit, die Abgründe der teuflischsten Perversität, die unvorstellbaren Raffinements 

des Hasses, all dies macht uns sprachlos und verwirr t zunächst den Geist.«

24 | In der Figur des »Muselmanns« manifestier t sich diese unmenschliche Abstump-

fung des auf sein Martyrium reduzier ten und dadurch entmenschlichten Körper. Vgl. 

Agamben, Giorgio: Auschwitz bleibt, 36-75. Vgl. Amery, Jean: An den Grenzen des Gei-

stes, in: ders.: Jenseits von Schuld und Sühne, 28-29: »Der sogenannte ›Muselmann‹, 

wie die Lagersprache den sich aufgebenden und von den Kameraden aufgegebenen 

Häftling nannte, hatte keinen Bewußtseinsraum mehr, in dem Gut oder Böse, Edel oder 

Gemein, Geistig oder Ungeistig sich gegenüberstehen konnten. Er war ein wankender 

Leichnam, ein Bündel physischer Funktionen in den letzten Zuckungen«.

25 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: V?, 249 »Doch das Verbrechen, Jude zu sein, ist ein 

unsühnbares Verbrechen. Nichts kann diesen Fluch auslöschen: weder das Ralliement 

noch das Reichwerden noch die Konversion.« Dieser Aspekt erinnert an Hegel, der als 

einzig Unverzeihliches den Verstoß gegen den Geist der Verzeihung erkennt. Vgl. Hegel, 

Georg Wilhelm Friedrich: Vorlesungen über die Geschichte der Religion II, Werke Band 

17 (Theorie Werkausgabe), (Dritter Teil. Die Absolute Religion, C Einteilung, III Die Idee 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-007 - am 14.02.2026, 11:43:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe240

licher Existenzberechtigung äußert sich nicht nur in der physischen Auslö­
schung der Juden, sondern auch darin, dass den Juden vorgeworfen wurde, 
mit ihrer bloßen Existenz eine unverzeihliche Sünde begangen zu haben. Die 
Unverzeihlichkeit der Verbrechen der Nazis besteht also in der Vernichtung 
der Juden und zudem in der Vernichtung der Menschlichkeit, die sich auch 
in der Verzeihung äußert.26 Dieses Fehlen jeglichen Maßstabs, diese Unaus­
sprechlichkeit27 der Gräueltaten setzt sich so in der zum Schweigen verdamm­
ten Kommunikationslosigkeit zwischen Täter und Opfer fort.28 Daraus speist 

im Element der Gemeinde, 2. Die Realisierung der Gemeinde, b), Frankfur t 1969, 325: 

»Hier ist vielmehr der Widerspruch schon an sich gelöst; es wird im Geiste das Böse 

als an und für sich über-wunden gewußt, und vermittels dessen, daß es an und für sich 

überwunden ist, hat das Subjekt nur seinen Willen gut zu machen, so ist das Böse, die 

Böse Tat verschwunden. Hier ist das Bewußtsein, daß keine Sünde ist, die nicht verge-

ben werden kann, wenn der natürliche Wille aufgegeben wird, — nur nicht die Sünde 

gegen den Heiligen Geist, das Leugnen des Geistes; denn er nur ist die Macht, die alles 

aufheben kann.« Vgl. ders.: 298: »Die Versöhnung, an die geglaubt wird in Christo, hat 

keinen Sinn, wird Gott nicht als der Dreieinige gewußt, wird nicht erkannt, daß er ist, 

aber auch als das Andere, als das sich Unterscheidende (ist) so daß dieses Andere Gott 

selbst ist, an sich die göttliche Natur an ihm hat, und daß das Aufheben dieses Unter-

schieds, Andersseins, diese Rückkehr, diese Liebe der Geist ist.«

26 | Vgl. Derrida, Jacques: Pa, 73-74: »Portés par le même mot, ›inexpiable‹ […], nous 

avons ici deux mouvements antagonistes et complémentaires: comme si c’était parce 

que les nazis ont traité l’être de leur victime, le juif, comme un crime inexpiable (il n’est 

pas pardonnable d’être juif) qu’ils se sont comportés de façon elle-même inexpiable, 

au-delà de tout pardon possible. Si l’on tient compte de ces deux occurrences du mot 

›inexpiable‹, et de leur logique, on dira que le crime des nazis paraît inexpiable parce 

qu’ils ont eux-mêmes tenu leur victimes comme coupables du péché (inexpiable) d’ex-

ister ou de prétendre exister comme hommes.«

27 | Vgl. Agamben, Giorgio: Auschwitz bleibt, 8: »Einerseits nämlich erscheint den 

Überlebenden das, was in den Lagern geschehen ist, als das einzig Wahre und als 

solches Unvergeßliche; andererseits ist diese Wahrheit in genau demselben Maß un-

vorstellbar, d.h. nicht auf die sie konstituierenden Wirklichkeitselemente reduzierbar. 

Tatsachen, die so wirklich sind, daß verglichen damit nichts mehr wahr ist; Wirklichkeit, 

die notwendig ihre faktischen Elemente übersteigt: das ist die Aporie von Auschwitz.«

28 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: V?, 257: »Den Grad der Schuld jener Schurken zu be-

urteilen, die die jüdischen Kinder in Massen massakrier t und dann die kleinen Schuhe 

gesammelt haben, diese Einschätzung ist kein Anlaß zur Kontroverse. In einer Kontro-

verse gibt es das Pro, und es gibt das Contra, und es gibt das Gemisch des Contra und 

des Pro […]. Doch Auschwitz, wir wiederholen es, ist kein Kolloquiumsthema; Auschwitz 

schließt die Dialoge und literarischen Gespräche aus, und allein die Idee, das Pro und 

das Contra einander gegenüberzustellen, hat hier etwas Schändliches und Höhnisches; 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-007 - am 14.02.2026, 11:43:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Die Vergebung 241

sich das Unvermögen, das Jankélévitch von einer Vergebung der Verbrechen 
abhält: weil ein Vergleich des Unvergleichlichen unmöglich ist.

Eine Vergebung der Gräueltaten erweist sich auch als unmöglich, weil die 
einzigen, die zu einer Vergebung berechtigt wären, die ermordeten Opfer die­
ser Untaten sind. Die Abwesenheit der zur Vergebung berechtigten lässt eine 
Vergebung ins Leere laufen.29 Selbst wenn um Vergebung gebeten worden 
wäre, könnte niemand mehr auf diese Anfrage antworten. Und diejenigen, die 
den Massenmord überlebt haben, verzweifeln in ihrer Zeugenschaft vor der 
Unermesslichkeit des Erlebten.30 Insofern ist die »Verzeihung in den Todesla­
gern gestorben«.31

diese Konfrontation ist eine schwerwiegende Ungebührlichkeit gegenüber den Gemar-

ter ten.« Vgl. ders.: 244: »[…] eine unnennbare, unaussprechbare und grauenerregende 

Angelegenheit, eine Sache, von der man sein Denken abwendet und die kein mensch-

liches Wort zu beschreiben wagt… Die Orchester spielten Schubert, während man die 

Inhaftier ten henkte… Man sammelte die Haare der Frauen… Man entnahm den Leichen 

die Goldzähne. Diese unsagbare Sache, deren Namen man nur zögernd nennt, heißt 

Auschwitz.«

29 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: V?, 275-276: »Inwiefern sind die Überlebenden be-

rechtigt, an Stelle der Opfer oder im Namen der Davongekommenen, ihrer Eltern, ihrer 

Familie zu verzeihen? Nein, es steht uns nicht zu, für kleine Kinder zu verzeihen, an de-

ren Todesmarter die Bestien sich vergnügten. Die kleinen Kinder selbst müßten verzei-

hen. Wenden wir uns also den Bestien zu und den Freunden dieser Bestien und sagen 

wir ihnen: Die kleinen Kinder, bittet sie selbst um Verzeihung.«

30 | Vgl. Agamben, Giorgio: Auschwitz bleibt, 31: »Die so’ah ist im doppeltem Sinn 

ein Ereignis ohne Zeugen: Es ist ebenso unmöglich, von innen her davon Zeugnis ab-

zulegen — denn es ist nicht möglich, aus dem Inneren des Todes Zeugnis abzulegen, 

es gibt keine Stimme für das Verschwinden der Stimme — wie von außen her —, denn 

der outsider ist per definitionem vom Ereignis ausgeschlossen: […].« — Diese paradoxe 

Abwesenheit der einzig anwesenden Zeugen, die Vergebung gewähren könnten, führt 

Derrida zu Gott als dem Platzhalter für Entparadoxierungsbedarf. Vgl. Derrida, Jacques: 

Pa, 79: »C’est peut-être l’une des raisons, sinon la seule, pour lesquelles le pardon est 

souvent demandé à Dieu. À Dieu non parce qu’il serait seul capable d’un pardon, d’un 

pouvoir-pardonner autrement inaccessible à l’homme, mais parce que, en l’absence 

de la singularité d’une victime qui parfois n’est même plus là pour recevoir la demande 

ou pour accorder le pardon, ou en l’absence du criminel ou du pécheur, Dieu est le seul 

nom, le nom du nom d’une singularité absolue et nommable comme telle. Du substitut 

absolu. Du témoin absolu, du superstes absolu, du témoin survivant absolu.«

31 | Jankélévitch, Vladimir: V?, 271.

https://doi.org/10.14361/9783839440803-007 - am 14.02.2026, 11:43:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe242

Jankélévitch glaubt darüber hinaus nicht, dass Vergebung gewährt werden 
kann, weil von den Tätern in keiner Weise um Vergebung gebeten wurde.32 Ein 
Bekenntnis zur Verantwortung gegenüber diesen Verbrechen oder eine reuige 
Bitte um Vergebung seitens der Täter, die sich in Schuldvermeidungsstrategi­
en zurückziehen, ist stillschweigend unterblieben.33 Die Täter vermeiden jede 
Kommunikation, die zu einem Schuldeingeständnis und zu einer Ansprache 
der Opfer, einer Anerkennung ihrer Leiden, führen könnte: Sie bestreiten 
die Einzigartigkeit und die Unvergleichlichkeit der Shoah.34 Sie betonen die 
eigenen Leiden der Bevölkerung während des Krieges so über Gebühr, dass 

32 | Eine Bitte um Vergebung, die von Jankélévitch lange erwartet wurde, und die lange 

Zeit ausblieb. Im Juni schreibt der Deutsche Wiard Raveling Jankélévitch einen Brief, 

in dem er die Leiden der Opfer anerkennt und im Namen der Täter (mit denen er selbst 

nichts zu tun hat) um Vergebung bittet. Jankélévitch schreibt als Antwort: »Cher Mon-

sieur, Je suis ému par votre lettre. J’ai attendu cette lettre pendant trente-cinq ans. 

Je veux dire une lettre dans laquelle l’abomination est pleinement assumée et par 

quelqu’un qui n’y est pour rien. C’est la première fois que je reçois une lettre d’Alle-

mand, une lettre qui ne soit pas une lettre d’autojustification plus ou moins déguisée. 

Apparemment les philosophes allemands ›mes collègues‹ […] n’avaient rien à me dire, 

rien à expliquer. Leur bonne conscience était imperturbable.« in: Magazine Littéraire, 

Vladimir Jankélévitch Philosophie Histoire Musique, Nr. 333, Paris Juni 1995, 57.

33 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: V?, 272-273: »Man muß es aussprechen: Ganz 

Deutschland, seine Jugend, seine Denker, sie sind allesamt an der grauenvollen Tra-

gödie der Geschichte vorbeigegangen; sie haben keinerlei Beziehung zu den Millionen 

Vernichteten ohne Grabstätte, keinerlei Mittel, um dieses Unglück zu denken; sie fühlen 

sich überhaupt nicht schuldig, bekennen sich keines Unrechts schuldig.«

34 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: Pardonner?, 29-36: Diese Singularität wird dadurch 

bestritten, dass behauptet wird, die Vernichtung der Juden wären in der Folge des Zwei-

ten Weltkrieges als Methode der Kriegsführung passier t. Die Singularität wird zusätzlich 

dadurch versucht zu relativieren, dass die Shoa mit den Massakern an den Armeniern 

oder dem Stalinistischen Massenterror gleich gemacht wird. Vgl. ders.: V?, 255: »Ein 

Journalist, er füllt von gesundem Menschenverstand, hat sogar herausgefunden, daß 

der Unterschied zwischen den Verbrechen Hitlers und den anderen einfach (!) quanti-

tativ war. Den qualitativen Auffassungen dieses brillanten Journalisten entsprechend, 

waren die Millionen von vernichteten Juden und Widerstandskämpfern zweifellos kei-

ne hinlänglich ausgezeichneten Opfer. Auf der Suche nach Alibis haben andere Essay-

isten kürzlich entdeckt, daß es jüdische ›Kapos‹ gab, die von den Deutschen selbst 

beauftragt waren, ihre Kameraden zu überwachen und zu denunzieren. Während sie, 

wie jedermann weiß, niemals christliche Komplizen in den besetzten Ländern fanden, 

haben die Deutschen also solche unter den Juden gefunden? Welcher Glücksfall für 

ein gutes Gewissen, das sich trotz allem ein bißchen belastet und sogar vage schuldig 

fühlt! Man stelle sich die Eilfer tigkeit vor, mit der sich eine gewisse Öffentlichkeit auf 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-007 - am 14.02.2026, 11:43:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Die Vergebung 243

die Leiden der Opfer dagegen verblassen.35 Sie kultivieren ihren Antisemitis­
mus unter dem Deckmantel des Antizionismus weiter.36 Die Täter vermeiden 
überhaupt jede Kommunikation, die zu einem Schuldeingeständnis und da­
mit zu einer Vergebung führen könnte, nicht nur indem sie sich auf den wirt­
schaftlichen Wiederaufbau nach dem Krieg konzentrieren,37 sondern indem 
sie einfach stumm bleiben.38 Eine solch ungewollte Vergebung kann nicht zu­
stande kommen. Ihr Gewähren wäre sinnlos desorientiert.

Die Vergebung der Shoah muss für Jankélévitch unterbleiben. Sie kommt gar 
nicht in Gang, weil sie von den Tätern nicht gewollt, von den im Tod abwesen­
den Opfern nicht gewährt werden kann und prinzipiell kein Verhältnis findet 
zur Unvergleichlichkeit der Verbrechen. Diese Unmöglichkeit der Vergebung 

diese verlockende Perspektive gestürzt hat: Im Grunde waren die Juden vielleicht selbst 

Kollaborateure?«

35 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: V?, 263: »Wenn man mit den Verdorbenen […] über 

Auschwitz spricht, halten sie uns die Leiden der Deutschen während des Krieges ent-

gegen, die Zerstörung ihrer Städte, die Flucht einzelner Bevölkerungsgruppen vor der 

siegreichen russischen Armee. Jedem seine Märtyrer, nicht wahr? Allein die Idee, den 

unsäglichen Leidensweg der Deportier ten und die gerechte Bestrafung ihrer Henker ge-

geneinander abzuwägen oder auf dieselbe Ebene zu stellen, diese Idee ist eine wohl-

überlegte Niedertracht, wenn nicht eine regelrechte Perversion des moralischen Sinns.«

36 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: V?, 245: »Der ›Antizionismus‹ ist in dieser Hinsicht ein 

ungesuchter Glücksfall, denn er gibt uns die Erlaubnis und sogar das Recht, ja selbst die 

Pflicht, im Namen der Demokratie Antisemit zu sein! Der Antizionismus ist der gerechtfer-

tigte, schließlich jedermann verständlich gemachte Antisemitismus. Er ist die Erlaubnis, 

demokratischerweise Antisemit zu sein. Und wenn die Juden selbst Nazis wären? Das 

wäre wunderbar. Es wäre nicht länger nötig, sie zu bedauern; sie hätten ihr Los verdient.« 

Vgl. Jankélévitch, Vladimir u. Berlowitz, Béatrice: Irgendwo im Unvollendeten, Wien 2008, 

136: »Der Antizionismus ist der wundersame glückliche Fund, der providentielle Glücks-

fall, der die antiimperialistische Linke und die antisemitische Rechte versöhnt; der Anti-

zionismus gibt die Erlaubnis, auf demokratische Weise antisemitisch zu sein.«

37 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: V?, 271: »Es ist die Verlorenheit und es ist die Verlassen-

heit des Schuldigen, die allein der Verzeihung einen Sinn und eine Existenzberechtigung 

geben würden. Wenn der Schuldige fett und gut genährt ist, prosperierend und reich ge-

macht durch das ›Wirtschaftswunder‹, ist die Verzeihung ein unheimlicher Scherz.«

38 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: V?, 272: »Dem Opfer zuvorkommen, das war es: Um 

Verzeihung bitten! Wir haben lange auf ein Wort, ein einziges, gewartet, ein Wort des 

Verständnisses und der Sympathie… Erhoff t haben wir es, dieses brüderliche Wort! 

Gewiß, wir rechneten nicht damit, daß man unsere Verzeihung er flehte… Aber ein Wort 

des Verständnisses hätten wir mit Dankbarkeit, mit Tränen in den Augen entgegenge-

nommen. Ach!”

https://doi.org/10.14361/9783839440803-007 - am 14.02.2026, 11:43:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe244

ist jedoch gerade nicht mit einer Unverzeihlichkeit zu verwechseln. Die uner­
messlichen Gräueltaten, der Unwille der Täter und die Abwesenheit der ver­
nichteten Opfer – diese Bedingungen der Unmöglichkeit der Vergebung – be­
deuten eine zum Himmel schreiende Ungerechtigkeit, die – wenn überhaupt 
– durch das Wunder der Vergebung auf eine Lösung hoffen kann. Gerade hier 
wäre sie nötig! Wenn die Hoffnung vor ihrer Enttäuschung kapituliert, wenn 
kein Weg mehr weiterführt, wenn die verbrecherische Zerstörung mit den Op­
fern auch jede Erinnerung, jeden Sinn und jede Möglichkeit der Verständi­
gung weggerafft hat, formuliert sich im Elend der Entbehrung, in der heillosen 
Verstrickung, ein Angewiesen-Sein auf eine Vergebung. Erst in der Bedürf­
tigkeit jedes unangemessenen Vergleichs, jeder inadäquaten Bestrafung, jegli­
cher Form der unangebrachten Rekompensation, erweist sich die aporetische 
Vergebung. Ihr Wirken geschieht auf Grund ihrer existenziellen Unmöglich­
keit.39 Für Jankélévitch ist die Vergebung in einer konstitutiven Unmöglichkeit 
aufgehoben, die einer generellen historischen Beispiellosigkeit40 entspricht, 
was aber für ihn nicht bedeutet, die Hoffnung auf Vergebung aufzugeben.41

4.2.2 Die Unterschiedenheit der Vergebung

Diese historische Unmöglichkeit der Vergebung findet bei Vladimir Jankélé­
vitch ihre Entsprechung in einer mehrfach gestaffelten Unterschiedenheit des 
Vergebungsbegriffs.

Die Vergebung ist bei Jankélévitch zunächst durch eine externe Unter
scheidung definiert. Ihre nähere Kennzeichnung wird durch eine Absetzung 
von der Vergänglichkeit und dem entschuldigenden Verständnis geschaffen.

Die Vergebung ist nicht zu verwechseln mit dem Vergessen, das aus dem 
unerbittlichen Fortschreiten der Zeit resultiert. Die Vergänglichkeit der Zeit 

39 | Vgl. Derrida, Jacques: Pa, 84: »[…] il n’y a de pardon, s’il y en a, que de l’im-par-

donnable. Donc le pardon, s’il y en a, n’est pas possible, il n’existe pas comme possible, 

il n’existe qu’en s’exceptant de la loi du possible, qu’en s’im-possibilisant, si je puis 

dire, et dans l’endurance infinie de l’im-possible comme impossible; et c’est là ce qu’il 

aurait en commun avec le don.«

40 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: Pardon, 149: »[…] le pardon pur est un événement qui 

n’est peut-être jamais arrivé dans l’histoire de l’homme; le pardon pur est une limite 

à peine psychologique, un état de pointe à peine vécu; la cime ponctuelle du pardon, 

acumen veniae, est à peine existante ou, ce qui revient au même, presque inexistante!”

41 | Wir wiederholen an dieser Stelle: Jankélévitch, Vladimir: V?, 272: »Um Verzeihung 

bitten! Wir haben lange auf ein Wort, ein einziges, gewartet, ein Wort des Verständnis-

ses und der Sympathie… Erhoff t haben wir es, dieses brüderliche Wort! Gewiß, wir rech-

neten nicht damit, daß man unsere Verzeihung er flehte… Aber ein Wort des Verständ-

nisses hätten wir mit Dankbarkeit, mit Tränen in den Augen entgegengenommen. Ach!«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-007 - am 14.02.2026, 11:43:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Die Vergebung 245

birgt die Gefahr, dass sich eine geschehene Untat spurlos überlebt, dass im 
Fortschritt des zeitlichen Ablaufs das immer weiter Zurückliegende verschüt­
tet und vergessen wird.42 Eine Vergebung, die sich einem erinnerungslosen 
Vergessen überantwortet, verhöhnt nicht nur die Opfer, die aufgrund ihrer an­
dauernden Traumatisierung nicht Vergessen können,43 sondern negiert, dass 
überhaupt etwas stattgefunden hat, das der Vergebung harrt.44 Das Vergessen 
negiert die Idee der Vergebung. Das Vergessen in seiner fortschreitenden Ver­
gänglichkeit findet damit nicht nur keine Antwort auf die Untröstlichkeit des 
Opfers, sondern bedroht die Vergebung, indem sie die Bewahrung und die 
ethische Aufarbeitung des Geschehenen verhindert.45 Die unabänderliche Tat­
sache, dass nur genügend Zeit vergehen muss, damit sich das Problem der 
Vergebung nicht mehr stellt, weil der Zorn verraucht ist, weil das schlechte 
Gewissen verstummt oder weil Opfer oder Täter gar schon verstorben sind, 
bedeutet eine Dispension der ethischen Diskursivität. Ein Diskurs, der gerade 
seine Kraft aus dem Widerstreit zieht, der sich in der ereignishaft-gebrochenen 
Zeitvorstellung der Vergebung abzeichnet: Die einmal verbrochene Untat stellt 

42 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: Pardon, 26: »[…] et finalement aussi on en vient à dou-

ter que la faute impardonnée ait jamais été réellement commise; le fait et le nonfait, 

factum et infectum, résorbés danse un même non-être, deviennent indiscernables l’un 

de l’autre.«

43 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: Pardon, 27: »On dit souvent: les circonstances ont 

changé, l’actualité et l’opportunité se sont déplacées, les problèmes se posent au-

jourd’hui tout autrement etc.; les vieilles rancunes, refoulées par le présent et par la 

transformation du contexte historique, deviennent aussi irréelles que les revenants, 

aussi inactuelles que des survivances superstitieuses, aussi risibles que les robes dé-

modées de nos grand-mères.«

44 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: Pardon, 30-31: »L’accelerando de la futurition im-

plique donc par le fait même le ritardando de la prétérition; l’avènement de l’avenir et le 

refoulement des souvenirs ne sont qu’un seul et même devenir, considéré, comme tout 

à l’heure, à l’endroit, ou comme maintenant, à l’envers. En tant que le devenir est une 

continuelle création tournée vers l’avenir, il nous conseille simplement d’accueillir autre 

chose, de penser à autre chose, de nous ouvrir à l’altérité du lendemain: la conscience 

sans mémoire regarde continuellement au delà comme s’il ne s’était rien passé.«

45 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: Pardon, 65: »Si le temps tout seul, si le temps sans 

drames suffisait à métamorphoser un pécheur, et si l’intention, comme le vin, se bonifi-

ait en vieillissant, il serait sans doute inutile de prendre au sérieux la spontanéité de la 

conversion et l’autonomie de la volonté: le temps-providence, mûrissant la disposition 

éthique, se chargerait de notre amélioration; l’automatisme du progrès et du perfec-

tionnement continu nous dispenserait de toute pénitence et de toute crise morale.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-007 - am 14.02.2026, 11:43:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe246

einen Anfang ohne Ende dar und ruft die Vergebung auf,46 uneigenständig, 
initiativlos, ohne selbst angefangen zu haben, ein Ende der andauernden Ver­
brechensfolgen herbeizuführen. Die Vergebung nutzt dabei die Diskontinuität 
des Ereignisses, sie unterbricht die kontinuierliche Verschüttung durch die 
vergehende Zeit: Sie macht einerseits die zurückliegende, verschollene Vergan­
genheit wiederholbar;47 eine ereignishafte Vergebung gibt auf keinen Fall ihre 
Erinnerung auf; sie stemmt sich gegen die vernichtende Macht des Verges­
sens.48 Andererseits sorgt die Ereignishaftigkeit der Vergebung aber für einen 

46 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: Pardon, 62: »D’autre part, l’insaisissable mouvement 

du péché constitue un événement: car l’initiative de la liber té fait destin; la Quoddité 

est cet élément destinal inscrit dans le noyau métaphysique de la faute. Avec le temps, 

tout ce qui a été fait peut être défait, tout ce qui a été défait peut être refait: mais le 

fait-d’avoir-fait (fecisse) est indéfaisable; on peut défaire la chose faite, mais non point 

faire que la chose faite n’ait pas été faite, mais non point, comme disait Cicéron après 

Aristote, faire du factum un infectum. Ou plus simplement: les effets du méfait peuvent 

être réparés, de même que toute malfaçon se prête à la réfection; mais la malveillance, 

c’est-à-dire le fait de la mauvaise volonté en général, c’est-à-dire le seul fait d’avoir une 

fois mal voulu, c’est-à-dire le seul fait d’avoir eu la mauvaise intention, voilà qui est à 

proprement parler inexpiable. […] Commettre un crime est un acte qui arrive une fois 

dans la chronique, mais l’avoir-commis durera toujours!”

47 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: Pardon, 75: »[…] le passé, n’existant plus, a besoin qu’on 

l’honore et qu’on l’honore et qu’on lui soit fidèle; car si nous cessions d’y penser, il serait 

complètement anéanti. […] Comme le passé est inactuel, il faut bien que nous prenions 

spontanément l’initiative d’aller à lui. […] Car cette fidélité est fidèle jusqu’à l’absurde et 

en dépit de l’absurde; paradoxalement fidèle à ce qui est anachronique et inutile…«

48 | Dabei sind es weniger die Täter, die mit einem schlechten Gewissen in Bezug zur 

Vergangenheit treten, sondern vor allem die stigmatisier ten Opfer, die durch ihre Ver-

wundungen immer wieder und immer noch erinnert werden. Ihr Groll ist es — ihr Res-

sentiment —, der eine Erinnerung an die Untat wach hält und so die Aussicht auf eine 

Vergebung am Leben erhält. Vgl. Amery, Jean: Ressentiments; in: ders.: Jenseits von 

Schuld und Sühne, 102-129. Vgl. Jankélévitch, Vladimir: V?, 281-282: »Wir denken am 

Tag daran, in der Nacht träumen wir davon. Un da man nun einmal nicht auf die Touri-

sten spucken oder Steine nach ihnen werfen kann, bleibt ein einziges Mittel übrig: Sich 

erinnern, sich innerlich sammeln. Da, wo man nichts ›tun‹ kann, kann man wenigstens 

verspüren (ressentir), unerschöpflich. Das ist ohne Zweifel das, was unsere brillianten 

Advokaten der Verjährung unser Ressentiment nennen werden, unser Unvermögen, die 

Vergangenheit auf sich beruhen zu lassen. […] Denn das ›Ressentiment‹ kann auch ein 

erneuertes und intensiv erlebtes Gefühl der unsühnbaren Sache sein; es protestier t ge-

gen eine moralische Amnestie, die lediglich eine schändliche Amnestie ist; es unterhält 

die heilige Flamme der Unruhe und der Treue zu den unsichtbaren Dingen.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-007 - am 14.02.2026, 11:43:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Die Vergebung 247

Neuanfang, der für ein zukünftiges, von der Vergangenheit unbeschwertes 
Zusammenleben, wichtig ist.49

Die Vergebung ist ebenso wenig mit einer verstandesmäßigen Ent
schuldigung zu verwechseln. Diese beruht auf einer intellektuellen Durch­
dringung der Welt, die einerseits in Bezug auf eine Vergebung zur faktischen 
Aberkennung des Bösen führt. Das Böse weist dieser Auffassung zufolge keine 
eigene Wirksamkeit auf, weil es nur aus einem mangelnden Weltverständnis 
heraus resultiert. Es wird damit zu einer Frage des Unwissens und nicht mehr 
zu einer Frage der Verantwortungslosigkeit,50 wenn es um die Beurteilung 
einer Untat geht. Der Mensch ist dieser Ansicht nach von der Überkomplexi­
tät der Welt überfordert, er tut absichtslos Böses,51 weil er sich nicht über die 
Folgen seines Handelns im Klaren ist. Diese universelle, intellektuelle Ent­
schuldbarkeit führt andererseits zur Herabwertung des Grolls und der Unter­
minierung der Untat selbst. Die Untat und der Täter sind aus vielerlei Gründen 
erklär- und entschuldbar: Der Täter – wie auch das Opfer – verfügt einfach 
nicht über genug Wissen über die Welt, um uneingeschränkt gut handeln zu 
können. Das Opfer muss die Absichtslosigkeit seiner Verletzung wie auch die 
intentionale Unschuld des Täters einsehen und ihm eine Entschuldigung ge­
währen. Bei der Sünde und der Untat handelt es sich nur noch um ein Missver­
ständnis.52 Eine grollende Erinnerung an die Narben der Untat hat dadurch 
ihren Sinn verloren.

49 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: Pardon, 24-25: »[…] l’événement remémoré porte bien 

sa date dans le passé des chroniques, mais la remémoration elle-même est chaque 

fois une nouveauté dans le présent de la chronologie; mes souvenirs actuels sont un 

événement de la journée d’aujourd’hui.«

50 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: Pardon, 81: »Ce qui, à vrai dire, est intellectualiste, 

ce n’est pas tant de nier la substantialité du mal, c’est plutôt de refuser l’idée d’une 

méchanceté absolue, inhérente à la volonté de l’homme: car si la source du mal est un 

contre-principe, une hypostase transcendante ou je ne sais quel archée diabolique, le 

coupable n’est plus tellement responsable!”

51 | Jankélévitch verweist hier auf Platons Hippias Minor. Vgl. Jankélévitch, Vladimir: 

Pardon, 81. Vgl. Croiset, Maurice (Hg.): Platon. Oeuvres Complètes, Tome I, Paris 1963, 

373b: »Mon bon Hippias, ce n’est pas volontairement que j’agis ainsi: car alors, je serais 

savant et habile, d’après ce que tu viens de dire. Non, c’est bien malgré moi. Il faut donc 

me pardonner, puisque tu déclares, d’autre part, qu’il faut être indulgent pour qui fait 

mal sans le vouloir.«

52 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: Pardon, 81: »La rancune personnelle ici ne trouve 

même pas à qui s’en prendre! Adressez-vous plutôt au serpent qui perver tit le pécheur, 

ou à Satan qui chargea son serpent de perver tir la créature et trama toute la machi-

nation. Paradoxalement, ce pessimisme radical est un moyen d’excuser le pécheur en 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-007 - am 14.02.2026, 11:43:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe248

Diese intellektuelle Entschuldbarkeit unterscheidet sich zunächst durch 
ihre Bedingtheit von der Vergebung. Eine Untat kann so nur vergeben wer­
den, weil sie aus einer Unwissenheit des Täters heraus entsprungen ist, weil 
sie unabsichtlich begangen ist. Sie muss entschuldigt werden, damit sie zur 
Besserung der Beteiligten führen kann. Sie wird nur gewährt unter den Be­
dingungen, dass der Täter unschuldig ist, und dass er sich bessert. Und damit 
unterscheidet sie sich vom unbedingten Anspruch der Vergebung.53 Im Ge­
gensatz zur Vergebung weiß die Entschuldigung in ihrem Verständnis alles zu 
erklären: Die entschuldigenden Gründe für eine Untat können so als Ausreden 
fungieren.54 Die Bedingtheit der Entschuldigung steht der unbedingten Offen­
heit der Vergebung entgegen.

Zudem unterscheidet sich die Entschuldigung von der Vergebung, weil sie 
eine Art von Tausch inszeniert. Das Opfer verzichtet bei der Entschuldigung 
auf seine Rache, auf eine Bestrafung des Täters, um endlich von dieser Last 
der Vergangenheit befreit zu sein. Das Opfer äußert seine Entschuldigung, 
unter der Bedingung, dass es selbst enthoben wird von seinem Leiden.55 Eine 
solche Entschuldigung handelt lediglich in einem Akt der Selbstaffektation ein 

accusant le séducteur qui lui monta la tête. Plus Satan est méchant, plus Adam est 

innocent! Si le diable est l’inspirateur du péché, le pécheur n’est qu’une dupe.«

53 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: Pardon, 125: »En réalité, l’innocent était déjà innocent 

avant la reconnaissance de son innocence: l’excuse n’est donc pas un véritable événe-

ment, et elle n’advient, qu’en apparence. Cette excuse si justifiée, quand il s’agit d’un 

innocent qui n’a besoin ni de grâce ni de pardon, cette excuse si raisonnable est une 

excuse ›hypothétique‹, c’est-à-dire conditionnelle et assortie de réserves; l’excuse est 

un pardon ›à condition‹. Mais un pardon conditionnel n’est justement pas le pardon…«

54 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: Pardon, 126: »[…] le scandale du pardon et la folie 

de l’amour ont ceci en commun d’avoir pour objet celui qui ne le ›mérite‹ pas. Aussi 

le pardon ne pardonne-t-il pas parce que; le pardon néglige de se justifier lui-même 

et de donner ses raisons: car des raisons, il n’en a pas. L’excuse au contraire, étant 

idéologiquement motivée, annonce ses propres raisons et ses ›attendus‹; ici un parce 

que répond obligatoirement au pourquoi. Et non seulement l’excuse dit pourquoi, mais 

elle est elle-même le motif ou la circonstance atténuante: c’est ainsi que le fautif 

allègue spontanément des ›excuses‹ pour aider les autres à lui pardonner.«

55 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: Pardon, 134: »Le rancunier dit adieu à la saison de 

la bouderie et de l’inimitié, convient d’en finir une bonne fois et de tirer un trait sur les 

choses révolues. Il interrompt l’escalade; ou mieux — car la ver tigineuse escalade est 

plutôt un mouvement circulaire! —, il conjure le cercle infernal: ayant décidé de suspen-

dre l’auction des vendettas et de se soustraire au crescendo de la folle enchère, le ran-

cunier délivré de sa rancune, amorce une émulation nouvelle, une émulation de paix.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-007 - am 14.02.2026, 11:43:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Die Vergebung 249

bedingtes Geben ab.56 Die Entschuldigung wird nur gewährt, um den inneren 
Frieden wiederzuerlangen; es wird gegeben, weil genommen werden will.

Die Vergebung ist bei Jankélévitch durch eine mehrfache Unterscheidung ge­
kennzeichnet, die sowohl das Definiendum in einer externen Unterscheidung 
von seinen umliegenden Wortfeldern und Sachgebieten kontrastiert, als auch 
die Struktur im Inneren des Definitionsgegenstandes prägt. Diese interna-
lisierte Unterschiedenheit der Vergebung kann in der Form der Différance 
dargestellt werden: In einer verräumlichenden Unterscheidung wird eine eta­
blierte hierarchische Opposition umgekehrt. Die traditionellen Konzepte der 
Verzeihung, die aus einem annäherndem Vergessen und einem entschuldi­
gendem Verständnis bestehen, werden abgelehnt und einer Vergebung entge­
gengesetzt, die sich durch eine paradoxe Absurdität antreibt. Diese Unterschei­
dung wird mithilfe einer weiteren verzeitlichenden Formung auf die Grenzen 
ihrer internen Unmöglichkeit angewendet. So zeigt sich, dass das Zentrum 
der Vergebung wesentlich von seinen Äußerlichkeiten geprägt ist: Der zirku­
läre Tausch und die Bedingtheit, die vorher als unwesentlich der Vergebung 
aberkannt wurden, treten in das Wesen der Vergebung wieder ein. Die Ver­
gebung beinhaltet Phänomene, wie das Mitleid, die Dankbarkeit und die Re­
aktion auf die vorangegangene Untat, die als Bedingungen ihrer Gewährung 
fungieren, die ihrer Unbedingtheit aber eigentlich fremd sein müssten. Das 
Mitleid kommt zur Vergebung hinzu, indem das Opfer durch das Unglück 
des bereuenden Täters bewegt wird.57 Die Dankbarkeit kann auf eine Verge­
bung folgen wie eine Antwort auf eine Frage.58 Das alles aus dem Grund, weil 

56 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: Pardon, 134-135: »[…] il [der Verzeihende, Anm. d. 

Ver f.] a l’intention de vivre en paix, débarrassé des problèmes gênants et des souvenirs 

délicats; aussi cette intention n’implique-t-elle rien d’autre qu’egoïsme et paresse, fri-

volité et même lâcheté. Le frivole dit bonsoir et bonne nuit à ses soucis; […] C’est cela 

seul importe au frivole: s’il traite l’of fense comme un malentendu, ce n’est cer tes pas 

par amour pour l’ennemie d’hier…«

57 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: Pardon, 160: »La pitié secondaire, comme toute émo-

tion, dépend d’une occasion extérieure qui la suscite ou la déclenche; on dit que le 

miséricordieux est ›touché‹, — touché par une rencontre, par un incident dont il fut le 

spectateur, par une conjoncture for tuite. La pitié s’éveille devant le spectacle de la 

misère de l’autre, à la vue de ses loques, de sa mansarde glacée, de sa souffrance et 

de sa solitude.«

58 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: Pardon, 162: »Aussi la gratitude n’est elle pas cet 

amour efférent et purement gratuit qui ne pose jamais de conditions, ne s’attend à au-

cun avantage et, loin d’aimer d’un amour de reconnaissance, comme on fait normale-

ment avec ses bienfaiteurs, aime bien plutôt d’un amour irréciproque, comme on fait 

paradoxalement avec ses persécuteurs.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-007 - am 14.02.2026, 11:43:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe250

sich die Vergebung an keine Bedingungen knüpfen lässt: Die Vergebung hängt 
nicht vom Mitleid mit dem vom schlechten Gewissen geplagten Täter ab und 
sie wird nicht gewährt, um Dankbarkeit zu bewirken.

Die Vergebung weist darüber hinaus sogar eine Diffusivität gegenüber ihr 
äußerlichen Phänomenen auf, deren Zirkularität sie wesentlich abstoßen müs­
ste. Durch diese zweite verzeitlichende Unterscheidung wird die Äußerlichkeit 
der Unterschiedenheit auf das Innerste der Vergebung rückbezogen. Die Aus­
schlusskriterien der Zirkularität und der Bedingtheit werden in einer »unrei­
nen Vergebung« inkorporiert. Die Äußerlichkeit diffundiert mit dem inneren 
Wesen der Vergebung, deren unbedingte Unmöglichkeit sich mit Möglich­
keitsbedingungen durchsetzt.59 Zum einen handelt es sich dabei um einen 
Vorschuss, der bei der Entschuldigung dem Täter gewährt wird und der ihm 
eine spätere Einsicht in die Falschheit seiner Untat und eine zukünftige Bes­
serung ermöglichen soll.60 Zum anderen um eine Verpflichtung des Täters 
durch die Gabe der Vergebung: Dadurch dass dem Täter Vergebung gewährt 
wird, soll dieser verpflichtet werden, sich erkenntlich zu zeigen und in Dank­
barkeit an seiner Besserung zu arbeiten.61 In beiden Fällen handelt es sich um 
eine Art von Kreislauf, wobei die Vergebung immer als Investition gesehen 
wird, um einen Nutzen erzielen zu können.62 Des Weiteren kann sich eine 

59 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: Pardon, 140: »Le pardon impur. — A l’intérieur du par-

don proprement dit, trois cas transitionnels peuvent encore être distingués, qui nous 

achemineront vers la limite hyperbolique du pardon pur.«

60 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: Pardon, 141-142: »Ce pardon-là est en réalité une ex-

cuse intellectualiste à retardement, une excuse motivée dont la motivation est particu-

lièrement aventureuse et al.éatoire; c’est la hardiesse seule qui lui donne l’apparence de 

la gratuité; la grâce en ce cas a ses raisons, si fragiles soient-elles, et ce n’est donc pas 

une grâce! Celui qui absout un coupable fait confiance à ce coupable, et il espère que 

l’avenir justifiera sa confiance, que son calcul s’avérera exact… Mais c’est un calcul!”

61 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: Pardon, 143: »Un autre genre de spéculation, com-

portant d’autres risques, peut se glisser à l’intérieur du pardon le plus gratuite; cette 

spéculation est l’espoir d’améliorer le criminel par l’ef fet même de sa gratitude envers 

celui qui l’a gracié.«

62 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: Pardon, 146: »Ce qui est impur, c’est l’arrière-con-

science d’un lien unissant la remise de la peine et la conversion du coupable; ce qui est 

impur, c’est l’intention expresse et un peu indiscrète de sauveur une âme immortelle en 

pardonnant. […] Le pardon, dans ces conditions, n’est plus la résolution de surmonter la 

faute par amour pour les hommes, le pardon n’est plus lui-même la conversion de la ran-

cune à la charité; le pardon est devenue le moyen hypothétique d’autre chose; le pardon 

en veine de prosélytisme implique un calcul à longue portée, une intelligente manoeuvre, 

ou mieux un stratagème pédagogique; et il espère bien être payé de retour […].«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-007 - am 14.02.2026, 11:43:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Die Vergebung 251

Vergebung, die Gründe für ihre Gewährung angeben muss, immer nur in ihre 
begrenzte Bedingtheit zurückversetzen.63

Die Vergebung bezieht sich mit ihrer Aporetik auf das Unbegründbare, das Un­
verständliche und das Unbedingte. Während die bedingte Entschuldigung nur 
eine Kompensation des Entschuldbaren leisten kann, setzt sich die Vergebung 
zum Unmöglichen in Verbindung.64 Sie ist selbst dann noch leistungsfähig, 
wo das Wissen nicht mehr ausreicht, wo sich Erklärungsmuster als unzurei­
chend herausstellen. Ihre Existenz ist durch ihre unheimlichen Eigenschaften 
verunmöglicht: Sie ist fast unwirklich.65 In dieser Unerreichbarkeit kann sie 
als Vorbild wirken.66 Sie ist verschwiegen in ihrer Unwissenheit und misstraut 
der verallgemeinernden, vergleichenden Sprache, die nur allzu schnell mit Be­
gründungen und Entschuldigungen aufwartet.67

63 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: Pardon, 148: »Il y a enfin des cas hybrides, des formes 

mixtes où l’excuse se mêle au pardon; non parce qu’il se découvrira plus tard que le 

pardon était une excuse, comme dans la spéculation du premier genre, mais parce que 

l’excuse et le pardon sont donnés à la fois; des circonstances atténuantes viennent 

renforcer notre décision gratuite d’absoudre le coupable. […] Le pardon est à cet égard 

comme la confiance et l’amour; une toute petite méfiance suffit à nihiliser la confiance 

sans limites; un minuscule soupçon, un seul, — et de cette confiance vaste et profonde 

comme la mer, reste rien.«

64 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: Pardon, 139: »Nous disions: l’excuse motivée n’excuse 

que l’excusable; le pardon immotivé pardonne l’inexcusable; c’est là sa fonction propre. 

Car l’inexcusable justement n’est pas impardonnable; et l’incompréhensible non plus 

n’est pas impardonnable!”

65 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: Pardon, 149: »[…] le pardon pur est un événement qui 

n’est peut-être jamais arrivé dans l’histoire de l’homme […].«

66 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: Pardon, 151: »Même si personne, depuis que le monde 

est monde, n’a jamais pardonné sans réserves ni arrière-pensées, sans restrictions 

mentales, sans une dose infinitésimale de ressentiment, il suffit que la possibilité d’un 

pur pardon soit concevable; même si elle n’est jamais atteinte en fait, la limite du par-

don pur nous désignerait encore notre devoir, réglerait et orientait nos effor ts, fournirait 

un critérium pour nous permettre de distinguer le pur et l’impur, donnerait un étalon de 

mesure à l’évaluation et un sens à la charité; […].«

67 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: Pardon, 155: »[…] et si on parlait au lieu de donner 

silencieusement le baiser de paix, ce serait pour dérouler des objections contre le par-

don, pour argumenter contre le pardon, pour prouver l’entière responsabilité du coup-

able ou tout au contraire pour démontrer la nécessité de l’indulgence et plaider les 

circonstances atténuantes; car on parle pour accuser, — et on parle aussi pour excuser, 

quand l’accusé est innocent du crime dont on l’accuse; seul, en somme, le pardon au 

coupable n’a rien a dire.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-007 - am 14.02.2026, 11:43:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe252

Eine solch aporetische Unerreichbarkeit, in die sich die Vergebung bei Jan­
kélévitch versperrt, kann in eine Mehrdimensionalität von Ereignishaftigkeit, 
Gabenhaftigkeit und Intimität der Beziehung zum Anderen aufgefaltet wer­
den. Diese Beobachtungsmuster, die auf das Kreuzen der Grenze zwischen 
Unmöglichkeit und Möglichkeit eingestellt sind, erlauben die sinnvolle Weiter­
führung eines Diskurses über die Vergebung, die sich in die Unzugänglichkeit 
einer Aporie zurückzuziehen droht.

Die Ereignishaftigkeit der Vergebung, die den Zeitaspekt dieser Aporie 
näher beschreibt, fokussiert den Zwischenstatus der unterschiedenen Un­
terschiedenheit auf ein Datum. Die Kontingenz einer jeden Handlung, die 
auch immer anders hätte stattfinden können, führt zu einem Aufbruch der 
Realität,68 die im Datum neben ihrer aktualen Realisierung immer das Nicht-
Sein als unrealisierte Alternativen mitzieht. Das Datum weist damit eine ab­
rupte Plötzlichkeit auf, die eine chronologische Homogenität zerreißt, die nach 
Rache dürstende Erinnerung stört und eine neue Zeit anbrechen läßt.69 

Des Weiteren kann die Vergebung in einer Sachdimension beschrieben 
werden, die sich in einer bestimmten Gabenhaftigkeit ausdrückt.70 Dazu ge­
hört zuallererst, dass die Vergebung keinen Tausch organisiert, sie drängt auf 

68 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: Pardon, 191-192: »Et d’abord un événement, — car le 

pardon est quelque chose qui advient, et il est en cela à la mesure du péché, c’est-

à-dire du clinamen contingent et de l’’avoir-pu-être-autrement‹. […] Le pardon exclut 

ce consentement réfléchi. Le pardon, comme la repentance, implique bien plutôt un 

événement arbitraire qui est toujours synthétique par rapport à l’ancienne vie: à la dif-

férence de tant de conversions apparemment soudaines et qu’un lent et invisible pro-

cessus préparé en réalité depuis longtemps, la décision de pardonner est contingente; 

elle ne mûrit pas peu à peu, ne se dégage aucunement du passé par une évolution 

immanente et continue, ne résulte pas d’une incubation progressive… Cette décision 

est une fin qui est un commencement.«

69 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: Pardon, 193: »En fait, le pardon est à la fois l’oméga 

et l’alpha: la conclusion est du même coup une initiative; c’est ainsi que la mort, selon 

l’espérance eschatologique, est dans le même instant la fin de la vie et le seuil de la 

survie, la conclusion de l’ordre antérieur et, ipso facto, le début d’un tout autre ordre: 

terminal et initial tout ensemble, l’événement appelé pardon clôt une continuation pour 

en instituer une autre; l’instant du pardon termine l’intervalle antérieur et fonde l’inter-

valle nouveau. […] A la lettre, le pardon fait époque, aux deux sens du mot: il suspend 

l’ordre ancien, il inaugure l’ordre nouveau.«

70 | Zwar unterscheidet Jankélévitch die Vergebung von einem Begrif f der Gabe, der je-

doch nicht mit dem von uns verwendeten übereinstimmt. Tatsächlich weist Jankélévitch 

der Vergebung Attribute zu, die unserer Verwendungsweise von Gabe überraschend 

nahe kommen.

https://doi.org/10.14361/9783839440803-007 - am 14.02.2026, 11:43:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Die Vergebung 253

keine Rückgabe.71 Sie ist nicht als Investition anzusehen, die irgendwann zum 
Geber zurückkehrt.72 Sie gibt, nicht nur ohne etwas wiederzuerhalten, sie be­
steht vielmehr in einer enteignenden Hingabe des Vergebenden, der rückhalt­
los vergibt und damit auf jeden weiteren Anspruch, auf eine Rekompensation 
oder Rache verzichtet. In dieser aufopfernden Entleerung des Grolls besteht 
das freigebige Geschenk eines Neuanfangs für den Täter.73 

Diese Opferbereitschaft äußert sich deutlicher in der Sozialdimension 
der Vergebung, die in der Intimität der Beziehung zum Anderen besteht. Die 
Opferbereitschaft besteht in der freudvollen Interesse- und Absichtslosigkeit 
der Vergebung, die von einer selbstsüchtigen Wiederkehr und von jeglicher 
Nutzbarmachung Abstand nimmt.74 Darin liegt ihre Unbedingtheit. Und dar­

71 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: Pardon, 194: »Certes le don, quand il n’est pas un sim-

ple restitution fait époque comme le pardon; le don aura des suites, et sur tout s’il inau-

gure l’ère de la réconciliation et de paix.«

72 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: Pardon, 144: »[…] ce pardon au coupable réputé coup-

able n’est pas la spéculation d’un joueur qui raisonne d’après le calcul des probabilités 

et la loi des grands nombres; ni davantage le calcul d’un spéculateur prévoyant qui, 

pour jouer le plus possible à coup sûr, achète ou vend à la Bourse des valeurs après 

étude le marché…«

73 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: Pardon, 167: »Mais même en ce cas le sacrifice ne con-

cerne que l’avoir et les appartenances du donataire: le possesseur se sépare coûteuse-

ment de ses possessions; un point c’est tout. Au contraire le pardon, qui est un don sans 

chose donnée, une datio sans donum, le pardon doit dans tous les cas franchir un obsta-

cle et passer par-dessus un barrage; le barrage et l’obstacle, c’est selon les cas, l’injure 

subie par l’offensé ou la faute commise par le pécheur: dans le premier cas le pardonnant 

affronte la difficulté dressée en lui par la philautie et l’amour-propre, par l’instinct vindi-

catif et la passion; dans le second il fait face aux préjugés d’une morale close fondée sur 

la seule justice. Ni dans le premier cas ni dans le second il ne s’agit des propriétés d’un 

propriétaire: le pardonnant a besoin de tout son courage pour sacrifier non pas une par-

tie de son avoir, mais son être lui-même, et plus encore pour braver les tabous sociaux, 

récuser le devoir de punir, se soustraire aux soi-disant cas de conscience.«

74 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: Pardon, 157: »[…] un amour sans espoir qui n’est pas 

seulement désappropriation de la volonté-propre, mais nihilisation totale et perdition 

extatique de l’ego, est par là même théoriquement possible; l’amant, cessant d’exister 

pour soi, s’abïme en soi Autre. Le pardon, à vrai dire, ne nous demande pas de sacrifier 

le tout de notre être-propre, ni de devenir nous-mêmes le pécheur lui-même: le pardon 

n’en demande pas tant! Le pardon nous demande simplement, quand il s’agit d’une of-

fense, de renoncer à la hargne, à l’agression passionnelle et à la tentation vindicative; 

et quand il s’agit du péché, de renoncer aux sanctions, au prêté-rendu et aux exigences 

les plus légitimes de la justice. Le pardon est en somme plus désintéressé que radicale-

ment désespéré.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-007 - am 14.02.2026, 11:43:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe254

in lauern Gefahren für die Vergebung: In ihrer Unbedingtheit ist sie nicht vor­
herzuberechnen und in ihrem Zustandekommen in höchstem Maß durch ihre 
Unwahrscheinlichkeit bedroht. Zum einen, weil der um Vergebung Bittende 
nicht mit Vergebung rechnen kann und mit seiner Bitte auf Ablehnung stoßen 
kann. Zum anderen, weil der Vergebung Gewährende das Risiko der Undank­
barkeit des Täters eingeht, wenn diesem einmal verziehen wurde.75 Die Ver­
gebung ist derart risikoreich, weil sie in einem dialogischen Prozess besteht, 
der anfälliger für Störungen ist als etwa eine monologische Entschuldigung 
aufgrund einer wissentlichen Einsicht.76 Die Unbedingtheit und die Unmög­
lichkeit der Vergebung sind so radikal zu denken, dass sie ihr tatsächliches 
Zustandekommen zu verunmöglichen drohen.

Die Vergebung bei Jankélévitch ist im Innersten von dieser paradoxen Span­
nung bestimmt. Sie ist auf ihre Unbedingtheit angewiesen, sonst wird sie, 
wenn sie an Bedingungen geknüpft ist, bis zur Strangulation beengt, reguliert, 
automatisiert. Gleichzeitig riskiert eine unbedingte Vergebung, nicht mehr 
zugänglich für das Menschenmögliche zu sein.77 Dieses aporetische Nicht-
Sein der Vergebung ist eigenartigerweise die Bedingung für ihre Wirksam­
keit: Die historische Beispiellosigkeit ist die Bedingung der Möglichkeit ihrer 

75 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: Pardon, 196: »Mais quand bien même l’offenseur ne 

serait pas désespéré, les noires ténèbres l’envelopperaient encore: car sa déréliction 

est d’une certaine manière plus poignante que celle du repentant; l’inquiétude se dou-

ble ici d’une incertitude, et l’incertitude est elle-même suspendue à ce libre geste de 

gracier qui est toute l’essence du pardon. Ce n’est pas seulement pour le coupable que 

le pardon est une aventure: le pardonnant s’expose lui aussi aux aléas que comporte 

toute relation avec autrui; il accepte d’avance le risque de l’ingratitude.«

76 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: Pardon, 196: »Le repentir, drame purement personnel, 

ne met en cause que ma rédemption-propre et ma destinée-propre; il concerne donc 

avant tout l’intimité morale et le perfectionnement solitaire; c’est en effet le même qui 

a péché et s’en repent: la faute à racheter est la faute-propre. Aussi s’agit-il de contri-

tion beaucoup plus que d’expiation. Le pardon, lui, n’est pas un monologue, mais un 

dialogue; le pardon, étant un rapport à deux, comporte un aléa supplémentaire: cet 

élément aventureux tient à la présence de l’autre. Le printemps du coupable, comme 

nous l’appelions, ne dépend plus du coupable seul…«

77 | Doch geht es Jankélévitch gerade um die Betonung der leitbildhaften Entrücktheit 

und nicht um die Resignation vor der Menschenunmöglichkeit der Vergebung wie bei 

anderen Autoren, die sich der Unmöglichkeit der Vergebung widmen. Vgl. Wolf, Jean-

Claude: Das Böse, Berlin, Boston 2011, 137: »Wenn alles nichts hilf t, weder Vergessen 

noch der Wille zur Erleichterung des eigenen Lebens noch das Entgegenkommen der 

Reue, wird die Aufgabe der Vergebung zur Herkulesarbeit. Vergeben ohne Vergessen 

und nur aus altruistischer Regung für die Täter ist eine Tugend für Heilige.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-007 - am 14.02.2026, 11:43:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Die Vergebung 255

moralischen Beispielhaftigkeit.78 Weil die paradoxe Kommunikation über die 
Vergebung die Frage nach den Existenzbedingungen und Definitionsmerkma­
len der Vergebung ausklammern kann, kann auf der Ebene der Beobachtung 
zweiter Ordnung operiert werden, bei der die wundersame Wirkungsweise der 
aporetischen Vergebung in den Blick gerät. Erst wenn sich die Vergebung als 
unmöglich herausstellt, fällt auf, wie inspirierend eine solche unbedingte Ver­
gebung für unser Handeln ist.79

Die Vergebung scheint für Jankélévitch unmöglich, weil sie kaum gegen 
die Allmacht des Vergessens ankommt, gegen die Vergänglichkeit der Er­
innerung, gegen die Vernichtung der Opfer der Shoah, die nicht nur in ihrer 
Ermordung passiert ist, sondern im Vergessen immer weiter passiert.80 Und 
genau diese überwältigte Ohnmacht gegenüber dem Vergessen stößt die Ver­
gebung an.

78 | Vgl. Lubrina, Jean-Jacques: Vladimir Jankélévitch. Dernières traces du maître, Pa-

ris 2009, 75: »Pour Vladimir Jankélévitch, ce qui fait l’existence d’un concept moral, et 

ce qui lui en donne son intensité, ne peut être pris que dans les deux extrémités de sa 

manière d’être, qui en constitue la contradiction.«

79 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: Pardon, 69-70: »En d’autres termes: la naturalité du 

pardon, si le pardon était naturel, serait plutôt une raison de ne jamais pardonner. 

Depuis quand la morale a-t-elle pour fonction d’imiter la nature ou d’en reproduire les 

traits? Puisque la peinture elle-même refuse d’être purement photographique et de 

copier le donné, mais préfère s’en inspirer, le remanier, le styliser, le déformer, ajout-

er au corps féminin, comme le fait Ingres, une ver tèbre supplémentaire, à plus for te 

raison la vie morale commence-t-elle avec la déréalisation de la réalité. Le réalisme 

lui-même, en ar t, n’est réaliste que par cette idéalisation naissante. […] Mieux encore: 

il suffit à l’ar t d’être irréel ou surréel; l’éthique au contraire veut être scandaleusement, 

paradoxalement anti-réelle; son objet n’est aucunement de transfigurer le sensible, 

mais de renier le plaisir; sa fonction n’est nullement de ratifier la nature, mais plutôt 

de la contredire et de la démentir, et de protester contre elle.« Vgl. Lemcke, Verena: Der 

Begrif f Verzeihen bei Vladimir Jankélévitch, Würzburg 2008, 67-68: »Das ist der ent-

scheidende Punkt in Jankélévitchs Konzeption des moralischen Aktes des Verzeihens, 

in welchem die konstruktive Spannung zwischen dem apriorischen Idealismus, welcher 

nur Vollkommenheiten kennt, und dem Leben ihren Ausdruck findet. Erlebte Wertgehal-

te dispensieren immer von der uneingeschränkten Reinheit des Absoluten.«

80 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: Vorlesung über Moralphilosophie. Mitschrif ten aus den 

Jahren 1962-1963 an der freien Universität zu Brüssel, Wien 2007, 190: »Dieser Protest 

gegen das Vergessen hat einen moralischen Wert. Er ist oft an einen mnemotechnischen 

Kalender, an Zeremonien verbunden, aber er rettet jedoch vor dem allmächtigen Verges-

sen einen Teil der Vergangenheit, und gewinnt daher einen gewissen moralischen Wert. 

Der Mensch, der vergisst, spielt das Spiel der materiellen und von der Zeit verblendeten 

Kräfte, man kann sagen, dass er einen Toten zum zweiten Mal tötet.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-007 - am 14.02.2026, 11:43:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe256

4.2.3 Dekonstruktive Lesart der Vergebung bei Derrida

Die aporetische Architektur, die an der Konzeption der Vergebung bei Janké­
lévitch Verwendung findet, bietet der dekonstruktiven Herangehensweise von 
Jacques Derrida übereinstimmende Anschlusspunkte. Am meisten ist dabei 
Derrida vom Verhältnis von Bedingtheit und Unbedingtheit der Vergebung fas­
ziniert. Er bringt seine Faszination in Form einer Paradoxie zum Ausdruck:81 
Jankélévitch knüpfe seine unbedingte Vergebung widersprüchlicherweise 
doch an Bedingungen. Er richte sich deswegen in einer Art von zirkulärem 
Austausch ein, wenngleich er diesen vorher ausgeschlossen hatte.82 

81 | Vgl. Derrida, Jacques: Cosmopolitanism and Forgiveness, 32: »In order to approach 

now the very concept of forgiveness, logic and common sense agree for once with the 

paradox: it is necessary, it seems to me, to begin from the fact that, yes, there is the 

unforgivable. Is this not, in truth, the only thing to forgive? The only thing that calls for 

forgiveness? If one is only prepared to forgive what appears forgivable, what the church 

calls ›venial sin‹, then the very idea of forgiveness would disappear. If there is something 

to forgive, it would be what in religious language is called mortal sin, the worst, the un-

forgivable crime or harm. From which comes the aporia, which can be described in its 

dry and implacable formality, without mercy: forgiveness forgives only the unforgivable.«

82 | Vgl. Derrida, Jacques: Pa, 34: »Dans L’Imprescriptible, donc, et non pas dans Le 

Pardon, Jankélévitch s’installe dans cette corrélation, dans cette proportionnalité, 

dans cette symétrie, dans cette commune mesure entre les possibilités de punir et 

de pardonner: le pardon n’a plus de sens là où le crime est devenu, comme la Sho-

ah, ›inexpiable‹, hors de proportion avec toute mesure humaine.« — Derrida trennt hier 

unnötig zwischen der Intention von Le Pardon und Pardonner?/bzw. L’imprescriptible 

[in der Übersetzung, auf die wir uns beziehen, sind alle diese Aufsätze versammelt in: 

Jankélévitch, Vladimir: Das Verzeihen. Essays zur Moral und Kulturphilosophie, Frank-

fur t a.M. 2003 [V?], Anm. d. Ver f.] — ist doch Le Pardon als stellenweise wortgleiche 

Fortführung der vorangegangenen Aufsätze zu verstehen, ist doch Le Pardon gerade in 

der Intention geschrieben, zu erklären, warum »unverzeihlich« nicht deckungsgleich mit 

»nicht-zu-vergeben« ist, warum das Wunder der Vergebung nur dort stattfinden kann, wo 

es sich um unverzeihliche Verbrechen handelt. Vgl. Jankélévitch, Vladimir: Pardon, 203: 

»Le pardon, en un premier sens, va à l’infini. Le pardon ne demande pas si le crime est 

digne d’être pardonné, si l’expiation a été suffisante, si la rancune a assez duré… Ce qui 

revient à dire: il y a un inexcusable, mais il n’y a pas d’impardonnable. Le pardon est là 

précisément pour pardonner ce que nulle excuse ne saurait excuser: car il n’y a pas de 

faute si grave qu’on ne puisse, en dernier recours, la pardonner. Rien n’est impossible 

à la toute-puissante rémission! […] car s’il y a des crimes tellement monstrueux que le 

criminel de ces crimes ne peut même pas les expier, il reste toujours la ressource de les 

pardonner, le pardon étant fait précisément pour ces cas désespérés ou incurables.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-007 - am 14.02.2026, 11:43:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Die Vergebung 257

Die Vergebung bei Jankélévitch kommt nur in Gang, wenn der Täter ernst­
haft um Vergebung bittet.83 Diese Ernsthaftigkeit der Bitte schlägt sich in der 
reuigen Zerknirschung des Täters nieder, die zeigt, dass sich dieser von seiner 
Tat distanziert und eine neue Sichtweise auf die Tat öffentlich macht. Die Ver­
gebung ist die Antwort in einer Kommunikation, die damit begonnen hat, dass 
der Täter seine Tat bereut und damit fragend um Vergebung gebeten hat: 

»Le pardon ne connaît pas d’impossibilité; et pourtant nous n’avons pas dit encore la 

première condition sans laquelle le pardon serait dénué de sens. Cette condition élé-

mentaire, c’est la détresse et l’insomnie et la déréliction du fautif; et encore que ce ne 

soit pas au pardonnant à poser lui-même cette condition est pourtant ce sans quoi la 

problématique entière du pardon devient une simple bouffonnerie. A chacun son be-

sogne: au criminel le remords désespéré, à sa victime le pardon. Mais la victime ne se 

repentira pas à la place du coupable: il faut que le coupable y travaille lui-même; il faut 

que le criminel se rédime tout seul. Quant à notre pardon, ce n’est pas son affaire; c’est 

l’af faire de l’of fensé. Le repentir du criminel, et sur tout son remords donnent seuls un 

sens au pardon, de même que le désespoir donne seul un sens à la grâce.«84

Diese dialogische Komponente ist Teil der intimen Beziehung zum Anderen, 
die in der Vergebung hergestellt wird. Damit ist die Vergebung doch einer 
Bedingung unterworfen, einer Vergebung, die widersprüchlicherweise ihre 
ganze Kraft aus ihrer Unbedingtheit und Unmöglichkeit bezieht. Die Verge­
bung, die als unbegründet und unendlich sich jeder Bedingung entsagt. Selbst 
wenn Jankélévitch die Beziehung von Täter und Opfer, von Sünde und Ver­
gebung so lose wie möglich gestalten will,85 besteht er doch auf diese Art der 
Kommunikation von Reue und Vergebung und gerät so in eine kreisläufige 
Tauschbeziehung.86 Es kommt ein Kreislauf in Gang, der auf eine Bitte mit der 

83 | Vgl. Zouggari, Najate: L’Impardonnable, l’imprescriptible et l’exigence éthique 

de pardon, in: Chamarette, Jenny u. Higgins, Jennifer (Hg.): Guilt and Shame: Essays 

in French literature, thought an visual culture, Bern 2010, 116: »Outre la cohérence 

logique, Jankélévitch impose à la possibilité du pardon une seconde condition: il faut 

que le pardon soit demandé.«

84 | Jankélévitch, Vladimir: Pardon, 204.

85 | Jankélévitch versucht hier eine Ar t von Paralleldistinktion durchzuführen zwischen 

Materialursache und causa efficiens, wobei er der Materie jede Ursächlichkeit für die 

Vergebung absprechen will. Vgl. Jankélévitch, Vladimir: Pardon, 168: »[…] il apparaît 

maintenant que le rapport du pardon avec la faute n’est en rien comparable à celui de 

la pitié avec la misère: le péché est la matière du pardon, mais il n’en est pas ›la cause‹; 

Cause, — il serait plutôt de la rancune!«

86 | Vgl. Derrida, Jacques: Cosmopolitanism and Forgiveness, 34-35: »However, I 

would be tempted to contest this conditional logic of the exchange, this presupposition, 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-007 - am 14.02.2026, 11:43:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe258

Antwort der Vergebung aufwartet.87 Das ist es, was Derrida sagen will. Das ist 
der Ansatzpunkt Derridas, mit dem er auf den performativen Widerspruch in 
der Konzeption der Vergebung bei Jankélévitch hinweisen will: Sie dehnt ihre 
Unbedingtheit bis an ihre Grenzen aus, schreckt aber dann zurück, diese Un­
bedingtheit darüber hinaus auf das Unmögliche auszuweiten. Damit folglich 
eine Hoffnung auf Vergebung bestehen kann, darf sie sich nicht restlos verun­
möglichen. Und doch darf sie sich keinerlei Bedingungen unterwerfen, wenn 
sie ihre allumfassende, das Böse aufhebende Macht erhalten will. In dieser 
Aporie fasst Derrida die Grenzen der Vergebung bei Jankélévitch zusammen:

»L’inconditionnel et le conditionnel sont, cer tes, absolument hétérogènes, à jamais, 

des deux côtés d’une limite, mais ils sont aussi indissociables. Il y a dans le mouve-

ment, dans la motion du pardon inconditionnel, une exigence interne de devenir-ef-

fectif, manifeste, déterminé, et, en se déterminant, de se plier à la conditionnalité.«88

Diese widersprüchliche Bindung der bedingten und der unbedingten Ver­
gebung geschieht nicht aufgrund einer mangelhaften Konzeption von Janké­
lévitch, sondern ist Ausdruck des hyperbolischen Anspruchs einer Ethik, die 
das Unmögliche zum Auftrag hat:89 Das Böse durch das Gute auszugleichen, 

so widespread, according to which forgiveness can only be considered on the condi-

tion that it be asked, in the course of a scene of repentance attesting at once to the 

consciousness of the fault, the transformation of the guilty, and the at least implicit 

obligation to do everything to avoid the return of evil. There is here an economic trans-

action […]. It is important to analyse at its base the tension at the heart of the heritage 

between, on the one side, the idea which is also a demand for the unconditional, gra-

cious, infinite, aneconomic forgiveness granted to the guilty as guilty, without coun-

terpart, even to those who do not repent or ask forgiveness, and on the other side, as 

a great number of texts testify through many semantic refinements and dif ficulties, a 

conditional forgiveness proportionate to the recognition of the fault, to repentance, to 

the transformation of the sinner who then explicitly asks forgiveness.«

87 | Vgl. Dürr, Thomas: Hannah Arendts Begrif f des Verzeihens, Freiburg u. München 

2009, 314: »Derrida stößt sich an dem Tauschvorgang, zu dem das Verzeihen so wer-

de: Du bereust, und ich verzeihe. Und gerade in der Absetzbewegung davon sieht er 

das Verzeihen erst möglich werden, und zwar im Angesicht des Unverzeihlichen, das 

für Jankélévitch wie für Arendt mit dem Geschehen in den Konzentrations- und Vernich-

tungslagern beschrieben ist.«

88 | Derrida, Jacques: Pa, 76.

89 | Vgl. Hansel, Joëlle: Vladimir Jankélévitch. Une philosophie du charme, Paris 2012, 

41: »Le goût du paradoxe s’accorde avec cette sensibilité à l’équivocité de la liber té et 

des autres choses premières. La ›paradoxologie‹ est l’un des signes auxquels se re-

connaît la ›manière‹ de Jankélévitch. ›Apparition-disparaissante‹, ›organe-obstacle‹, 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-007 - am 14.02.2026, 11:43:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Die Vergebung 259

obwohl diese beiden Extreme doch keinen Ausgleich, keinen Kreislauf und kei­
ne gegenseitige Bedingung dulden.90 Ein unmöglicher Ausgleich, der gleich­
wohl den Auftrag formuliert für die Wiederherstellung der Brüderlichkeit der 
Menschen angesichts der allfälligen Gefahr ihrer Auslöschung.91 Gerade die 
abscheulichsten Verbrechen, die sich jedem Vergleichsmaß entziehen, die 
unverzeihlichen Gräueltaten bedürfen der Vergebung. Sie sind nur durch das 
Wunder der Verbrüderung zwischen den Menschen zu überwinden,92 der Un­

›espresso-inexpressif‹, ›impossible-nécessaire‹, ›coupable-innocent‹: tels sont, parmi 

tant d’autres, les couples antinomiques qu’il af fectionne. À ses yeux, le paradoxe n’est 

pas un mode de philosopher parmi d’autres; il est la philosophie même.«

90 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: Pardon, 211: »Heureusement, le dernier mot est tou-

jours l’avant-dernier… En sorte que le débat du pardon et de l’impardonnable n’aura ja-

mais de fin. Insoluble est le cas de conscience qui en résulte: car si l’impératif d’amour 

est inconditionnel et ne souffre aucune restriction, l’obligation d’annihiler la méchan-

ceté et, sinon de la haïr (car il ne faut jamais haïr personne), du moins de nier sa force 

négatrice, de mettre hors d’état de nuire sa rage destructrice, cette obligation n’est 

pas moins impérieuse que le devoir d’amour; l’amour des hommes est entre toutes les 

valeurs la plus sacrée, mais l’indif férence aux crimes contre l’humanité, mais l’indif-

férence aux attentats contre l’essence même et contre l’hominité de l’homme est entre 

toutes les fautes la plus sacrilège. Et nous n’avons aucun moyen de choisir l’un de ces 

deux superlatifs plutôt que l’autre, ni aucun moyen de les honorer ensemble: la choix 

d’un Absolu laisse nécessairement l’’autre Absolu‹ en dehors; le cumul et la conciliation 

des deux Absolus est impossible; le sacrifice d’un Absolu fait naître en nous les scru-

pules et le remords; la synthèse des deux Absolus serait un miracle: car l’Absolu est 

plural et irrémédiablement déchiré.«

91 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: Pardon, 210: »Disons simplement: l’homme qui par-

donne s’abstient de renier sa similitude essentielle avec le coupable; il ne profite pas 

de la position avantageuse que son innocence lui confère, il ne garde pas pour lui ce 

privilège d’être seul infaillible, seul impeccable, seul irréprochable, et il renonce sur ce 

point à tout monopole; il fait donc le sacrifice d’une très passagère et précaire supériorité 

qui tient peut-être à la chance… Aussi n’abandonnera-t-il pas le méchant son frère, ce 

méchant en détresse et en péril de mort. Pitié pour le profond malheur d’être méchant!”

92 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: Pardon, 209: »C’est en cela que le méchant est un pau-

vre homme comme chacun de nous, un pauvre homme voué à la mort comme nous tous, 

solitaire comme nous tous, et infiniment plus seul encore, un pauvre homme coupable 

qui a bien besoin de notre aide. C’est ce que sous-entend la merveilleuse douceur du 

pardon. Le pardon chuchote à voix basse: Et ego! Et moi aussi… […] Vous êtes des 

pécheurs, mais j’en suis un autre. Moi aussi j’ai péché, ou je pécherai; j’aurais pu faire 

comme vous, je ferai peut-être comme vous. Je suis, comme vous, faible, faillible et 

misérable.« — In einer christlichen Perspektive drückt sich das so aus: Vgl. Begasse 

de Dhaem, Amaury: Théologie de la filiation et universalité du salut. L’anthropologie 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-007 - am 14.02.2026, 11:43:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe260

terbrechung ihrer traumatisch bestimmenden Vergangenheit und der Erneue­
rung ihrer Beziehung untereinander, ohne dass die Untat selbst im Vergessen 
ausgelöscht würde.93 Auf diese aporetische Ordnung der Vergebung, die sich 
bei Jankélévitch als unmöglich bedingt und möglich unbedingt zeigt, wird bei 
Derrida pointiert hingewiesen.94 

4.3	V ergebung als Beobachtung 2. Ordnung

Die Vergebung ist durch eine ereignishafte Gebrochenheit geprägt, was sie als 
Formprinzip mit der Gabe gemeinsam hat. Es zeigt sich sogar, dass die Gabe 
einen wesentlichen Mangel formuliert, den sie selbst nicht beheben kann. Das 
Risiko der Ökonomie der Gabe, die in der Etablierung eines Vergleichsmaß­
stabs besteht, anhand der ein Austausch regulär und bewertbar in Gang ge­
setzt wird, kann nicht aufgefangen werden in einer anökonomischen Unmög­

théologique de Joseph Wresinski, Paris 2011, 450-451: »Le salut intéresse l’humanité 

dans son ensemble. Dans la mesure où l’esprit fait de l’homme un fils, le salut de toute 

homme nous concerne parce qu’en lui nous accueillons un frère. La vie dans l’Esprit 

passe donc par l’épreuve de la fraternité.«

93 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: Pardon, 212: »Et l’homme, au contraire, il pardonne 

pour ne pas ressembler à la mort, pour être invincible dans un tout autre sens que la 

mort. Comme la pensée de la mort, comme le vouloir qui peut moralement tout ce qu’il 

veut (car vouloir, c’est pouvoir) et pourtant ne peut pas à la lettre tout ce qu’il veut, le 

pardon est à la fois tout-puissant et impuissant.«

94 | Vgl. Dooley, Mark: The catastrophe of memory. Derrida, Millbank, and the (im)pos-

sibility of forgiveness, in: Caputo, John, Dooley, Mark u. Scanlon, Michael (Hg.): Ques-

tioning God, Bloomington 2001, 143: »Derrida tries always to situate himself between 

what is possible and the impossible, between the conditional and the unconditional. 

He endeavors, that is, to ensure that the law of the oikonomia does not become too 

conditional and rigid by exposing it to the unconditional demand.« Vgl. Queyroux, Nath-

alie: L’acte philosphique selon Vladimir Jankélévitch et Emmanuel Levinas. Tentative 

de lectures croises, Paris 2003, 378-379: »Levinas et Jankélévitch, par ce geste, ont 

voulu déranger l’ordre philosophique, sclérosé dans son dogmatisme, en le rendant 

sensible moins à un ordre esthétique qu’à une humanité: car un roman ne parle pas en 

général, comme la philosophie; il ne s’agit pas des notions, mais des personnages, dont 

on suit les pérégrinations concrètes du début à la fin. Il s’agit de personnes vivantes, 

qui naissent et qui meurent, qui aiment, qui sont en relations les unes avec les autres, 

qui sont confrontées à la douleur, la joie, à la prise de décisions morales — tout comme 

chacun de nous. Or Levinas et Jankélévitch ont écrit des philosophies morales, refusant 

la pensée de système et l’abstraction normative, au profit d’une pensée résolument 

tournée vers le vivant, l’être humain ayant sa vie à vivre.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-007 - am 14.02.2026, 11:43:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Die Vergebung 261

lichkeit. Die Entwürdigung der Welt durch den vergleichbaren Wert weist eine 
Bedürftigkeit nach einer weiteren Supplementierung auf. 

Die Vergebung kann hier die Gabe ergänzen, weil diese an deren apore­
tischer Grundstruktur anknüpfen kann, und gleichzeitig eine Lösung für das 
Verunmöglichen eines ökonomischen Kreislaufs vorschlagen kann. Die Ver­
gebung ist selbst dann noch handlungsfähig, wenn jegliche Vergleichbarkeit 
scheitert, wenn sich ein Vergleich wegen der Unermesslichkeit der Verbrechen 
verbietet. Die Aporien der Vergebung stellen dort ein Beschreibungswerkzeug 
bereit, machen dort Beobachtungen möglich, die unter der Maßgabe der apore­
tischen Ökonomie unbeobachtbar und anökonomisch bleiben. Die Aporien der 
Vergebung machen so erst den wesentlichen Mangel der Ökonomie beobacht­
bar, der in ihrer Kreisläufigkeit und vergleichsweisen Entwürdigung besteht. 

4.3.1 Entdeckung des Neuanfangs

Vergebung erlaubt der Gabe die Einführung von zeitlichen Diskontinuitäten, 
einen Ausbruch aus einem bestimmenden Kreislauf von Geben und Neh­
men, von Untat und angemessener Vergeltung. Die Vergebung erlaubt dem 
Gabendiskurs eine Unterbrechung der Reziprozität. Sie stellt dem selbstver­
nichtenden Kreislaufmodell der Gabe eine produktive Komponente bei, eine 
Möglichkeit des Neuanfangs, der in der Änderung der Beziehung zwischen 
Opfer und Täter besteht. Sie können sich aufgrund der Vergebung als Men­
schen begegnen und eben nicht mehr nur als Verursacher einer Untat und 
als ihr Erleidender. Die Änderung der Beziehung besteht nicht mehr in einer 
Tauschbeziehung, nicht mehr in irgendeiner Art der Reziprozität, sondern in 
einem Geschenk. In einem Akt, so unbedingt, spontan, unbegründet und so 
unerklärlich wie die Liebe – derart dass sich als Möglichkeitsbedingung seine 
Unmöglichkeit erweist.95

95 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: Pardon, 197-198: »Le pardon qui nous met en rapport 

avec la personne du pécheur, le pardon qui est un événement instantané, est donc par 

la même une rémission illimitée: ce pardon soudain est à la fois totale et définitif. Par-

donner n’est pas changer d’avis sur le compte du coupable ni se rallier à la thèse de 

l’innocence… Bien au contraire! La surnaturalité du pardon consiste en ceci que mon 

opinion au sujet du fautif n’a précisément pas changé: mais sur ce fond immuable c’est 

tout l’éclairage de mes relations avec le coupable qui se trouve modifié, c’est toute l’ori-

entation de nos rapports qui se trouve inversée, renversée, bouleversée! Le jugement 

de condamnation est resté le même, mais un changement arbitraire et gratuit est inter-

venu, une diamétrale et radicale interversion, […] qui transfigure la haine en amour.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-007 - am 14.02.2026, 11:43:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe262

4.3.2 Neuanfang verlangt das Opfer des Verzichts

Diese Supplementierung, die die Vergebung für die Gabe leistet, dieser neue 
Blickwinkel, den die aporetische Vergebung wie eine Beobachtung zweiter 
Ordnung an die Gabe anschließen lässt, findet aber keinen Halt. Der immer 
weiter fortschreitende Unterscheidungsgebrauch der Différance verschiebt 
eine endgültige Anwesenheit. Es erweist sich eine supplementäre Unabge­
schlossenheit des Fragens. Die Bedürftigkeit der Gabe, wie auch der Verge­
bung, setzt sich weiter fort. Die Vergebung entdeckt die Beziehung zu unseren 
Mitmenschen wieder, die in der Ökonomie der Gabe verloren wurde, sie führt 
zur Reflexion der Würde aufgrund einer vom Tausch induzierten Entwertung. 
Jedoch offenbart sich in der Folge ein Reflexionsbedarf dieser Würde, die wir 
in der menschlichen Begegnung mit dem Anderen finden. Es wirft sich die 
Frage nach der absoluten Hingabe und nach dem Opfer auf. Wie verhält es sich 
mit der Würde des Menschen angesichts unserer Hinfälligkeit im Tod?

Bei Bataille hat sich schon gezeigt, dass die Gabe den Begriff des Opfers 
implizieren kann. Dass der gabenhafte Ausbruch der Verschwendung im 
Potlatsch, welcher der im Tauschgeschäft entsakralisierten Ware ihre Würde 
zurückgeben will, der absoluten Hingabe im Sacrificium sehr nahe kommt.96 
Und auch bei Jankélévitch zeigt sich, dass die Vergebung das Opfer geradezu 
verlangt: Der Geschädigte muss auf seine berechtigte Rache verzichten, seinen 
Groll begraben, um dem Täter Vergebung gewähren zu können und in eine 
neue Beziehung einzutreten.97

96 | Wir haben diesen Punkt im Kapitel »3.1.1 Ökonomie in der Form der Dif férance« 

schon angesprochen.

97 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: Pardon, 167: »[…] il arrive que le don implique un sacrifice. 

Mais même en ce cas le sacrifice ne concerne que l’avoir et les appartenances du donataire: 

le possesseur se sépare coûteusement de ses possessions; un point c’est tout. Au contraire 

le pardon, qui est un don sans chose donnée; une datio sans donum, le pardon doit dans tous 

les cas franchir un obstacle et passer et passer par-dessus un barrage; le barrage et l’obsta-

cle, c’est selon les cas, l’injure subie par l’offensé ou la faute commise par le pécheur: dans le 

premier cas le pardonnant affronte la difficulté dressé en lui par la philautie et l’amour-propre, 

par l’instinct vindicatif et la passion; dans le second il fait face aux préjugés d’une morale close 

fondée sur la seule justice. Ni dans le premier cas ni dans le second il ne s’agit des propriétés 

d’un propriétaire: le pardonnant a besoin de tout son courage pour sacrifier non pas une partie 

de son avoir, mais son être lui-même, et plus encore pour braver les tabous sociaux, récuser le 

devoir de punir, se soustraire aux soi-disant cas de conscience.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-007 - am 14.02.2026, 11:43:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

