4. Die Vergebung

Was es bedeutet, dass Gabe wie Vergebung von der Ereignishaftigkeit geprigt
sind? Beide weisen eine formale Ubereinstimmung in ihrer spezifischen
Kopplung von Mdéglichkeits- und Unméglichkeitsbedingungen auf. Wir nen-
nen diese Stafflung von Unterscheidungen différance.

Dieser beliebig erscheinenden Fortsetzung entziehen wir eine Folgerich-
tigkeit, die mit der formal-diskursiven Anschlussfihigkeit von Beobachtungen
in Verbindung steht. Wir nehmen die etymologische Verbundenheit von Gabe
und Vergebung in einigen Sprachen' zum Anlass eines Spiels, bei dem das
Verhiltnis zwischen Beobachtungen erster Ordnung (die an der Frage nach
dem Wesen der Gabe bezeichnenderweise scheitern) und héherer Ordnung
(die der Frage nachgehen, worin die wesensmifligen Griinde liegen, warum
die Wesensfrage auf eine genau solche Art scheitert) erst offensichtlich wer-
den. Wir machen den blinden Fleck der Gabe auf diese Weise erst beobachtbar.
Die Leitunterscheidung von moglicher Okonomie und unméglicher Anskono-
mie des Gebens und Nehmens untersuchen wir demzufolge mithilfe der Un-
terscheidung von Schuld und Vergebung. Der Begriff der Gabe gibt weder An-
haltspunkte tiber sein Wesen noch iiber sein Subjekt, das gibt oder empfingt;
er ermoglicht aber die Transition eines 6konomischen Diskurses, der an die
Grenzen seiner Anékonomie st6f3t, in einen Folgediskurs, der thematisch nicht
nur mit der Ereignishaftigkeit der Gabe korreliert, sondern auch ein Korrektiv
zur Aporetik der Gabe darstellen kann. Die paradoxe Wiedergutmachung einer
unwiderruflichen Verletzung in der Vergebung kann instruieren, wie Hand-
lungsalternativen fiir eine derart ausweglose Gabe formuliert werden.

Die Aporien unserer Transaktionen bieten erst den Anreiz fiir einen ethi-
schen Neuanfang, wie wir ihn in der Vergebung finden kénnen.? Wir sind in

1| Vgl. Derrida, Jacques: Pardonner: I'impardonnable et I'imprescriptible, Paris 2005
[Pa], 7 + 10-13.

2 | Vgl. Derrida, Jacques: Pa, 8: »Et nous aurons plus d’une fois a reporter les problémes
et les apories du »don« (telles que j'ai tenté par exemple de les formaliser dans Donner
le temps et notamment dans le dernier chapitre de ce livre, intitulé » Lexcuse et le par-

- am 14.02.2026, 11:43:1!


https://doi.org/10.14361/9783839440803-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

232

Die vergebliche Gabe

unserem Handeln so durch ckonomische Zwinge bestimmt, wir sind in Kreis-
ldufe eingezwingt, die uns die Riickkehr des Immergleichen und Ewigfalschen
aufoktroyieren, dass sich Konzepte (wie die Vergebung oder auch die Ironie’)
aufdringen, die ein Abbiegen der zirkuliren Wiederkehr, die Proklamation von
Freiheitsgraden aufgrund des in der Aporetik entdeckten Nicht-Seins erlauben.

Die Gabe gelangt in der Reziprozitit des Tausches an ihre Grenzen, die in
der schuldhaften Verpflichtung des Gegeniibers im Akt der Gabe ihren Aus-
druck findet. Die Schuld kann darin bestehen, dass das Unvergleichliche ver-
glichen und gemein gemacht wird, dass wir mit einer Gabe den Empfinger in
die Position eines Schuldners driicken, dass wir im Vergleich zu dem, was uns
gegeben wurde, nur Almosen verteilen, oder dass wir dariiber hinaus dem ein-
zigartigen Anspruch des Nichsten nicht gerecht werden, wenn wir ihn 6kono-
misch abmessen.* Eine Verschuldung, weil wir nie genug geben kénnen, was
wir so iiberreich erhalten haben, weil wir uns nie riickhaltlos verausgaben. Wir
haben das daran gesehen, dass selbst im Konzept des Potlatsch ein Hinterhalt
aus selbstsiichtigem Nutzen gelegt ist.

4.1 Die EREIGNISHAFTIGKEIT VON GABE UND VERGEBUNG

Diese Vergeblichkeit des Gebens wird durch die Vergebung transponiert und
aufgefangen. Die Umméoglichkeit, eine Gabe riickhaltlos zu geben oder als
Gnade anzunehmen iibersetzt sich in die unmégliche Moglichkeit, Vergebung
der Schuld zu erlangen. Es ist, als wiirde die schuldhafte Vergeblichkeit der
Gabe eine Bediirftigkeit formulieren, die Vergebung als supplementires Inst-
rument hervorruft.

Das Verhiltnis von Gabe und Vergebung kann als Beobachtungsverhiltnis
dargestellt werden: Wahrend die Wesensbestimmung der Gabe an der Selbst-
vernichtung des Tauschs scheitert und die Gabe sich in einer selbstreflexiven
Aporetik von unmoglicher Erméglichung versteigt, bietet die Vergebung einen
Ausstieg aus einer solchen selbstbeziiglichen Kreisliaufigkeit. Sie kniipft an die

donv), pour les transférer, si je puis dire, sur les problémes et ces non-problémes que
sont des apories analogues et d’ailleurs liées du pardon.«

3 | Vgl. das Einfiihrungskapitel dieser Arbeit: »Definitionsversuch von »Postmoderne/
Ironie«.

4 | Vgl. Derrida, Jacques: Pa, 9: »[...] I'aporie, qui me rend incapable de donner as-
sez, ou d'étre assez hospitalier [...], d’étre assez présent au présent que je donne, et
a I'accueil que j'offre, si bien que je crois, j'en suis méme siir, toujours avoir a me faire
pardonner, a demander pardon de ne pas donner, de ne jamais assez donner, de ne pas
assez offrir ou accueillir. On est toujours coupable, on a toujours a se faire pardonner
quant au don.«

- am 14.02.2026, 11:43:1!


https://doi.org/10.14361/9783839440803-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Die Vergebung

Aporetik der Gabe an und 6ffnet deren Grenzen fiir Uberschreitungen. Sie
steuert der Transaktion von Geben und Nehmen eine weitere ethische Kom-
ponente bei, indem sie die Frageriicksicht der Gabe erweitert. Die Vergebung
funktioniert als eine Beobachtung zweiter Ordnung, die die Paradoxien der
Gabe unter einem neuen Licht erscheinen ldsst: Die Vergebung thematisiert,
inwieweit die Widerspriichlichkeit von Geben und Nehmen unterbrochen wer-
den kann, inwieweit die Verschuldung eines Empfingers durch eine Gabe auf-
gehoben werden kann. Kann diese Aufhebung der Schuld in einer Art rezipro-
ker Wiedergutmachung geschehen? Oder muss sie in einer anékonomischen
Bewegung gedacht werden?

4.1.1 Unbedingte Aporetik von Gabe und Vergebung

Beide Vorginge von Gabe und Vergebung sind aporetisch einer men-
schenméglichen Erfahrung entzogen.® Sie versteigen sich dadurch in eine we-
sensmifligen Unbedingtheit. Sie orientieren sich beide an einem unbedingten
Anspruch, der keinen Einwand, keine Berechnung, kein Risonieren, keine
Verwisserung und keine Ausreden erlaubt. Es ist weder méglich, den unbe-
dingten Anspruch der Vergebung, noch die Freigebigkeit der unbedingten
Gabe in eine allgemein giiltige Vorschrift zu kleiden, sie zu einer Gesetzesma-
xime zu erkliren, sie zu einer berechenbaren Regel zu entwickeln — weil deren
aporetische Struktur jegliche Bedingungen und gesetzliche Normierungsver-
suche mit in den Abgrund reifit. Mit jeder Angabe von Mdglichkeitsbedingun-
gen, unter denen Vergebung oder eine Gabe funktionieren kénnten, wiirde
der Auftakt zu einem Automatismus gegeben werden, der in einer Wiederkehr
miindet und zur Selbstvernichtung fithren wiirde.®

5 | Vgl. Derrida, Jacques: Pa, 9: mExpérience« du pardon ou du don, disais-je, mais
déja le mot expérience« peut paraitre abusif ou précipité. Le pardon et le don ont peut-
étre en commun de ne jamais se présenter comme tels a ce qu’on appelle couramment
une expérience, une présentation a la conscience ou a I'existence, justement en raison
méme des apories que nous devrons prendre en compte; [...].«

6 | Zur Aporetik der gesetzlichen Normierung: vgl. Derrida, Jacques: Gesetzeskraft,
48: »Jeder Fall ist anders, jede Entscheidung ist verschieden und bedarf einer voll-
kommen einzigartigen Deutung, fiir die keine bestehende, eingetragene, codierte Re-
gel vollkommen einstehen kann und darf. Wenn eine solche Regel ein ausreichender,
ein ausreichend sicherer Garant fiir die Deutung ist, erweist sich der Richter als eine
Rechenmaschine (was manchmal zutrifft) und kann nicht als gerecht, frei und verant-
wortungsbewuRt gelten. Umgekehrt kann er auch dann nicht als gerecht, frei und ver-
antwortungsbewuft gelten, wenn er sich auf kein Recht, keine Regel bezieht, oder wenn
er keine Regel fiir vorgegeben halt, die Giber seine Deutung hinausgeht, und deshalb die

- am 14.02.2026, 11:43:1!

233


https://doi.org/10.14361/9783839440803-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

234

Die vergebliche Gabe

Vergebung und Gabe finden in einer aporetischen Formverschlingung
statt. Beide binden ihre unbedingte Unméglichkeit an ihre Mdoglichkeits-
bedingungen: Die freigebige Unangemessenheit der Gabe steht als uner-
reichbares Korrektiv fiir die Angemessenheit eines gerechten Tauschs von
Gegebenem und Entnommenem. Der unbedingte Anspruch, selbst das Un-
verzeihliche zu vergeben, instruiert die Entschuldigung lisslicher Stinden, die
Bestrafung von Verbrechen oder den Vergleich von Titer und Geschidigtem.’

Wobei sich die Vergebung insofern auf die Gabe in Form einer Beob-
achtung zweiter Ordnung beziehen kann, als sie Geben und Nehmen unter
dem Aspekt der Schuld thematisiert. Die Vergebung kommt da ins Spiel, wo
ein Gabenakt den Empfinger in die Position eines Schuldners driickt, wo der
reziproke Tauschcharakter die Freigebigkeit der Gabe iiberschattet.®

In der Folge weist Gabe wie Vergebung eine weitergehende Ubereinstim-
mung auf, die aus ihrer Unbedingtheit entsteht: Beiden ist eine modellhafte
Asozialitit gemeinsam. Ein Gabenvorgang wie auch ein Akt der Vergebung
lassen sich als Verhiltnis von einem Ego zu seinem Alter Ego schematisieren,
ohne dies dabei auf eine Gesellschaft, eine Moral oder eine staatstragende Idee

Entscheidung suspendiert, beim Unentscheidbaren stehenbleibt oder bar aller Regeln
und Prinzipien improvisiert.«

7 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: Le pardon, Paris 1967, 10: »Tout au contraire, la grace
du désintéressement absolu, semblable en cela a I'impossible pur amour fénelonien,
est plutdt une limite idéale et un horizon inaccessible dont on se rapproche asympto-
tiguement sans jamais I'atteindre en fait. Ou ce qui revientau méme: la grace du pardon
et de I'amour désintéressé nous est concédée dans I'instant et comme une apparition
disparaissante, — c’est-a-dire qu’elle est au méme moment trouvée et reperdue.«

8 | Vgl. Derrida, Jacques: Pa, 9-10: » On est toujours coupable, on a toujours a se faire
pardonner quant au don. Et I'aporie s’aggrave quand on prend conscience que sion a a
demander pardon de ne pas donner, de ne jamais donner assez, on peut aussi se sentir
coupable, et donc avoir a demander pardon au contraire, de donner, pardon pour ce
qu’on donne, et qui peut devenir appel a la reconnaissance, un poison, une arme, une
affirmation de souveraineté, voire de toute-puissance. On prend toujours en donnant,
nous avions longuement, naguére, insisté sur cette logique du donner-prendre. On doit
a priori, donc, demander pardon pour le don méme, on doit avoir a se faire pardonner le
don, la souveraineté ou le désir de souveraineté qui toujours hante le don.«

- am 14.02.2026, 11:43:1!


https://doi.org/10.14361/9783839440803-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Die Vergebung

zu beziehen.’ Der Eindruck einer »Einsamkeit zwischen zweien« stellt sich bei
Gabe und Vergebung gemeinsam ein."

4.1.2 Eigenart der Vergebung: Vergangenheitshezug

Das Beobachtungsverhiltnis von Vergebung und Gabe ist bis zu dem Punkt
interessant, bis zu dem es auseinanderzubrechen droht."! Die Aporien der
Vergebung lassen sich nicht von denen der Gabe vollstindig instruieren. Die
andkonomische Okonomie der Gabe wird in der Vergebung zwar formal apore-
tisch nachvollzogen, es lassen sich aber in der Reflexion des Beobachtungsver-
hiltnisses neuartige Beziige eréffnen.

Die Vergebung verschiebt den Schwerpunkt, wie ein Ereignis interpretiert
werden kann, von der singuliren Unvergleichlichkeit einer Gabe, die eben
nicht angemessen (in einer Riickgabe) wieder vergolten werden kann, hin zu
einer Vereinbarkeit des Unvergleichlichen: In der Vergebung geschieht para-
digmatisch das Wunder, dass doch etwas wieder gut gemacht werden kann,
das unwiderruflich vertan ist.

Diese Schwerpunktverlagerung lisst sich aus einer unterschiedlichen Her-
angehensweise an die Zeit erkliren. Wihrend die Gabe mit einem spezifischen
Prisenzdenken einhergeht, bezieht sich die Vergebung auf das Problem einer
Vergangenheit, deren Einfliisse immer noch gegenwirtig bestimmend sind
und Gegenwart wie auch Zukunft zu ersticken drohen."?

9 | Kann diese archaische Vorgesellschaftlichkeit eines »ego« zu seinem »alter ego«
von Gabe und Vergebung aus der spezifischen Briichigkeit eines Sprachmodells erklart
werden, wie es sich unter der Bedingung der Différance prasentiert? Ist das Verhaltnis
von Autor und Rezipient pragend fiir das Verhé&ltnis von Geber und Empfénger wie auch
fiir BiRer und Demjenigen, der die Vergebung gewéhrt? Die »postmoderne« Briichigkeit
dieses Verhaltnisses, die Unmoglichkeit, es in seiner Funktionstiichtigkeit generell auf-
recht zu erhalten, erschwert eine Universalisierung und eine vorschriftsméagige Anwen-
dung auf die Regelung einer Gemeinschaft.

10 | Vgl. Derrida, Jacques: Pa, 17: »D’une certaine maniére, le pardon nous semble ne
pouvoir étre demandé ou accordé que »seul a seuls, en face-a-face, si je puis dire, sans
médiation, entre celui qui a commis le mal irréparable ou irréversible et celui ou celle
qui I'a subi, et qui est seul(e) a pouvoir I'entendre, la demande de pardon, I'accorder ou
le refuser. Cette solitude a deux [...].«

11 | Vgl. Derrida, Jacques: Pa, 8: »Mais il ne faudra ni céder a ces analogies entre don et
pardon, ni bien sdr, en négliger la nécessité. Nous devrions plutdt tenter de les articuler
ensemble, de les suivre jusqu’au point ol, d’un coup, elles cessent d’étre pertinentes.«
12 | vgl. Derrida, Jacques: Pa, 8-9: »[...] 'un et l'autre, don, et pardon, don par don,
ont un rapport essentiel au temps, au mouvement de la temporalisation. Et pourtant,
lié a un passé qui d'une certaine fagon ne passe pas, le pardon reste une expérience

- am 14.02.2026, 11:43:1!

235


https://doi.org/10.14361/9783839440803-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

236

Die vergebliche Gabe

4.2 Die UNMOGLICHKEIT DER VERGEBUNG

Die formale Gebrochenheit, die Gabe und Vergebung gleichermaflen verbindet
und voneinander unterscheidet, betont die aporetische Ereignishaftigkeit der
Vergebung. Derrida untersucht diese Thematik der Vergebung in der Folge
von Vladimir Jankélévitch. Fiir Jankélévitch stellt sich die Vergebung als apo-
retisches Problem: Wie ist es moglich, dass die Mechanismen der Vergebung
nicht greifen? Warum kommt die Vergebung nicht in Gang? Warum kénnen
die Verbrechen, die wihrend des II. Weltkrieges und der deutschen Besatzung
in Frankreich begangen wurden, nicht vergeben werden? Warum versinkt das
Gedenken an die Verbrechen und die Opfer mit fortschreitender Zeit? Wie ge-
fihrdet das schindliche Stillschweigen tiber die verheimlichten Untaten die
Erméglichung der Vergebung? Diese skandalése Unméoglichkeit der Verge-
bung lisst ihn nicht zur Ruhe kommen.

Das Denken der Moglichkeitsbedingungen von ihren Rindern her, das
Denken der Vergebung aufgrund ihrer Vergeblichkeit, ist der Grund fiir die
Faszination Derridas, der seine dekonstruktive Untersuchung der Vergebung
mafgeblich von Jankélévitch beeinflussen lisst.”

4.2.1 Die historische Unmaglichkeit der Vergebung

Vladimir Jankélévitch, als Verfolgter des Naziregimes, als Uberlebender der
Shoah,* als Mitglied der Résistance, tritt in der Nachkriegszeit gegen das Ver-
gessen der Verbrechen ein. Er hilt den Opfern die Treue. Er stemmt sich gegen
dieses Vergessen, vor allem auch um eine mnemotechnisch-wiederholte Ver-

irréductible a celle du don, d’un don qu’un accorde plus couramment au présent, a la
présentation ou a la présence du présent.«

13 | Auch wir verlassen uns nicht auf eine monolithische Vergebung, die (unter dem
diskriminierenden Ideal des inneren Friedens und einer universel-amorphen Liebe) im
Rahmen einer esoterischen Therapie erméglicht werden misste. Vgl. Chapman, Gary:
Liebe als Weg. Wie die 7 Qualitaten der Liebe unser Leben verdndern, Miinchen 2008.
Vgl. Borris-Dunchunstang, Eileen: Verzeihen. Die 7 Stufen zur Vergebung. Mit einem Vor-
wort des Dalai-Lama, Miinchen 2010. Vgl. Dawson, Michael: Der Weg der Vergebung.
Inneren Freieden und Heilung finden mit dem KURS, Miinchen 2006. Vgl. Strauss, Kon-
rad: Die heilende Kraft der Vergebung. Die sieben Phasen spirituell-therapeutischer
Vergebungs- und Verséhnungsarbeit, Miinchen 2012.

14 | Die organisierte Vernichtung von ganzen Bevdlkerungsgruppen durch die Deut-
schen in Europa zwischen 1933 und 1945 werden wir im Folgenden als »Shoah« be-
zeichnen. Die teilweise gebrduchliche Bezeichnung »Holocaust« wird bewusst nicht
verwendet, da dies schon in der Wortbedeutung der Vernichtung eine Art von Sinnstif-
tung zugrunde legen wiirde. Die massenweise Ermordung von Menschen wére damit als

- am 14.02.2026, 11:43:1!


https://doi.org/10.14361/9783839440803-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Die Vergebung

nichtung der Opfer zu vermeiden,” aber auch um die Vergangenheit fiir eine
Kommunikation der Vergebung offen zu halten,'® die sonst verschlossen sein
wiirde.” Aus dieser Wendung gegen das Vergessen ist es auch zu erkliren,

»geheiligter Opfertod« verkannt. Vgl. Agamben, Giorgio: Was von Auschwitz bleibt. Das
Archiv und der Zeuge, Frankfurt a.M. 2003, 25-28.

15 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: Rede am Mahnmal des unbekannten jiidischen Marty-
rers anldsslich (des Jahrestages) des Aufstandes im Warschauer Ghetto im April 1969,
in: ders.: Pardonner?, Paris 1971, 68-73: Die totale Verlassenheit der Aufstdndischen
im Warschauer Ghetto, die ohne Aussicht auf dufere Hilfe, ohne Hoffnung und ohne
die Aussicht auf ein Uberleben den Kampf gegen die Deutschen aufgenommen haben,
wiirde durch ein Vergessen nur erneut reinszeniert werden.

16 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: Verzeihen?, in: ders.: Das Verzeihen. Essays zur Moral
und Kulturphilosophie, Frankfurt a.M. 2003 [V?], 245: »Dieses schandliche Geheim-
nis, das wir nicht benennen kénnen, ist das Geheimnis des Zweiten Weltkrieges und in
gewisser Weise das Geheimnis des modernen Menschen: Auf unserer Moderne lastet
namlich der ungeheure Holocaust wie ein unsichtbares Schuldgefiihl, selbst wenn man
nicht dariiber spricht. [...] So [durch verschiedene Schuldvermeidungsstrategien, Anm.
d. Verf.] entlasten sich unsere Zeitgenossen von ihrer Sorge. Denn alle Alibis sind recht,
die esihnen letztendlich gestatten, an etwas anderes zu denken. Auf den folgenden Sei-
ten beabsichtigen wir, sie an diese Sorge zu erinnern.« Vgl. Jankélévitch, Vladimir: V?,
277-278: »Darum sagen wir: Man hat noch nie iiber diese Sache gesprochen. Es muss
doch zu guter Letzt dariiber gesprochen werden! Es muss doch gesagt werden, was es
damit auf sich hat, nicht wahr?« Vgl. Jankélévitch, Vladimir: V?, 272: »Um Verzeihung
bitten! Wir haben lange auf ein Wort, ein einziges, gewartet, ein Wort des Verstandnis-
ses und der Sympathie... Erhofft haben wir es, dieses briiderliche Wort! Gewif, wir rech-
neten nicht damit, da man unsere Verzeihung erflehte... Aber ein Wort des Verstand-
nisses hatten wir mit Dankbarkeit, mit Tranen in den Augen entgegengenommen. Ach!«
17 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: V?, 268-269: »Heute ist die Verzeihung seit langem Fait
accompli, begiinstigt durch Gleichgiltigkeit, moralische Amnesie und allgemeine Ober-
flachlichkeit. Langst ist alles vergeben und vergessen.« (Man bemerkt die sarkastische
Ironie bei diesem Zitat? — Vergeben ist eben nicht Vergessen. Sie ist das letzte Mittel,
die Allmacht des Vergessens aufzuhalten. Gegen das Vergessen muss angegangen wer-
den, weil es doppelt ungerecht die Opfer schédndet und die Tater schont.) Vgl. Jankélé-
vitch, Vladimir: V?, 279-280: »Die Vergangenheit bedarf der Hilfe, sie hat es notig, dal
man die VergeRlichen, die Leichtfertigen und die Gleichgiiltigen an sie erinnert, daf
unsere Feiern sie unaufhérlich vor dem Nichts retten oder wenigstens das Nicht-Sein
verzégern, dem sie geweiht ist; die Vergangenheit hat es notig, dafl man ausdriicklich
zusammenkommt, um ihrer zu gedenken: Denn die Vergangenheit braucht unsere Erin-
nerung... Nein, der Kampf zwischen den unwiderstehlichen Gezeiten des Vergessens,
die auf Dauer alle Dinge Uberfluten, und den verzweifelten, doch intermittierenden Ein-
spriichen der Erinnerung ist keineswegs gleichgiiltig; [...].«

- am 14.02.2026, 11:43:1!

237


https://doi.org/10.14361/9783839440803-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

238

Die vergebliche Gabe

dass eine Amnestierung der Untaten, die in den Jahren des Krieges und der
Besatzung begangen wurden, unterbleiben muss.

Zum einen, weil solche unermesslichen Griueltaten jedes Vergleichs-
mafl sprengen und somit weder durch das Verstreichen einer Frist,”® noch
juristisch,” noch dkonomisch?® vergolten werden kénnen. Sie sind ob ihrer
Grausamkeit einzigartig und schliefen damit jeden Austausch, jeden Aus-
gleich, jede angemessene Vergeltung aus.”! Das Inkommensurable kann nicht

18 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: V?, 250: »Die Zeit, die alle Dinge abstumpft, die Zeit,
die an der Abmilderung des Kummers wie an der Erosion der Berge arbeitet, die Zeit,
die das Verzeihen und das Vergessen fordert, die Zeit, die Trost bringt, die tilgende und
heilende Zeit lindert in keiner Weise die ungeheure Hekatombe: Sie hort im Gegenteil
nicht auf, das Entsetzen dariiber wiederaufleben zu lassen. [...] Die Verbrechen gegen
die Menschlichkeit sind unverjéhrbar, das heifit, sie kdnnen nicht abgebifit werden; die
Zeit hat keinen Einfluf auf sie. [...] Es ist (iberhaupt unverstandlich, daf die Zeit, ein na-
turlicher Vorgang ohne normativen Wert, eine mildernde Wirkung auf das unertragliche
Grauen von Auschwitz ausiiben konnte.«

19 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: V?, 253-254: »Nichts kann man tun. Diesem unendlich
grofen Berg elender, sterblicher Uberreste wird man das Leben nicht zuriickgegeben.
Man kann den Verbrecher nicht mit einer Strafe bestrafen, die zu seinem Verbrechen in
einem angemessenen Verhéltnis steht: Denn angesichts des Unendlichen neigen alle
endlichen Grofien dazu, einander auszugleichen, so dafd die Bestrafung beinahe gleich-
giiltig wird; das, was geschehen ist, ist im buchstablichen Sinne unsiihnbar.«

20 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: V?, 270: »Deutschland hat die Verjdhrung um fiinf
Jahre verléngert, so wie es Reparationen an Israel bewilligt oder den Ausgepliinderten
Entschadigungen angeboten hat — weil das sein momentanes Interesse war, weil es
bestrebt ist, »sich reinzuwaschen« [...].« Vgl. ders.: 278-279: »Behaltet eure Entschéadi-
gungen, die Verbrechen lassen sich nicht in klingende Miinze umsetzen; es gibt keinen
Schadenersatz, der uns fiir sechs Millionen zu Tode Gemarterter entschadigen konnte,
es gibt keine Wiedergutmachung fiir das Nichtwiedergutzumachende. Wir wollen euer
Geld nicht. Eure Mark versetzt uns in Schrecken [...].«

21 | Vgl. Amery, Carl: Ressentiments, in: ders.: Jenseits von Schuld und Siihne. Be-
waltigungsversuche eines Uberwaltigten, Stuttgart 2004, 123-124: »Ich kann es nicht
nachweisen, doch bin ich gewi3, dafl es kein Opfer gibt, das auch nur daran gedacht
hétte, den Menschen Bogner aus dem Auschwitz-Prozef in die Bogner Schaukel zu hén-
gen. Noch weniger hatte irgend ein Vollsinniger unter uns sich je in die moralische Den-
kunmaoglichkeit verstiegen, es sollten vier bis sechs Millionen Deutsche gewaltsam vom
Leben zum Tode geflihrt werden. Nirgendwo anders kdnnte das jus talionis weniger [...]
Vernunft haben als in diesem Falle. Weder kann es sich um Rache auf der einen Seite
handeln, noch um eine problematische, nur theologisch sinnvolle und darum fiir mich
gar nicht relevante Siinde auf der anderen Seite, und selbstverstédndlich um keinerlei
ohnehin historische undenkbare Bereinigung mit Brachialmitteln.«

- am 14.02.2026, 11:43:1!


https://doi.org/10.14361/9783839440803-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Die Vergebung

bemessen werden. Die Einzigartigkeit dieser Verbrechen besteht in ihrer in-
dustriellen Durchfithrung und ihrer minutiésen Planung,? vor allem aber
in dem Versuch der Zerstérung der Menschlichkeit der erniedrigten Opfer,?
ihre Reduktion auf das dem Menschen Unwesentliche: auf ihr abgestumpftes,
sinnloses Leiden.?*

Von einer solchen Unvergleichlichkeit des Unermesslichen, die eine Ver-
geltung oder Verzeihung verunmdoglicht, muss hauptsichlich ausgegangen
werden, weil die begangenen Griueltaten gegen die Menschlichkeit des Men-
schen gerichtet sind. Die Vernichtung der Juden wurde betrieben, nicht aus be-
stimmten, eingeschrinkten Griinden, sondern weil die Morder es unverzeih-
lich gefunden haben, dass die Juden leben. Thre pure Existenz wurde zu ihrem
Todesurteil, deswegen wurden sie nicht am Leben gelassen. Die sogenannte
»Endlosung« ist nicht nur ein Verbrechen gegen das Wesen des Menschen,
sondern damit zugleich ein Verbrechen gegen den Geist der Menschlichkeit,
der sich in der Verzeihung dufert:*® Dieses unmenschliche Absprechen jeg-

22 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: V?, 265: »Sie [die Vernichtung der Juden, Anm. d. Verf.]
ist schulmé&gRig begriindet, philosophisch erklart, methodisch vorbereitet, systematisch
veriibt worden von den pedantischsten Doktrindren, die je existiert haben; sie ent-
spricht einer Vernichtungsintention, die wohliberlegt und lange gereift ist; sie ist die
Anwendung einer Theorie, die noch existiert und die sich Antisemitismus nennt.«

23 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: V?, 253: »Seife machen oder Lampenschirme aus der
Haut der Deportierten... darauf muss man erst einmal kommen. Man muf3 ein Metaphy-
siker der Menschenschinderei sein, um einen solchen Geistesblitz zu haben. Man darf
sich also nicht wundern, wenn ein unergriindliches Verbrechen gewissermafien eine
unerschépfliche Griibelei erfordert. Die noch nicht dagewesenen Erfindungen der Grau-
samkeit, die Abgriinde der teuflischsten Perversitat, die unvorstellbaren Raffinements
des Hasses, all dies macht uns sprachlos und verwirrt zundchst den Geist.«

24 | In der Figur des »Muselmanns« manifestiert sich diese unmenschliche Abstump-
fung des auf sein Martyrium reduzierten und dadurch entmenschlichten Korper. Vgl.
Agamben, Giorgio: Auschwitz bleibt, 36-75. Vgl. Amery, Jean: An den Grenzen des Gei-
stes, in: ders.: Jenseits von Schuld und Siihne, 28-29: »Der sogenannte »Muselmanny,
wie die Lagersprache den sich aufgebenden und von den Kameraden aufgegebenen
Haftling nannte, hatte keinen Bewuftseinsraum mehr, in dem Gut oder Bdse, Edel oder
Gemein, Geistig oder Ungeistig sich gegenlberstehen konnten. Er war ein wankender
Leichnam, ein Biindel physischer Funktionen in den letzten Zuckungen«.

25 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: V?, 249 »Doch das Verbrechen, Jude zu sein, ist ein
unsihnbares Verbrechen. Nichts kann diesen Fluch ausléschen: weder das Ralliement
noch das Reichwerden noch die Konversion.« Dieser Aspekt erinnert an Hegel, der als
einzig Unverzeihliches den Versto gegen den Geist der Verzeihung erkennt. Vgl. Hegel,
Georg Wilhelm Friedrich: Vorlesungen iiber die Geschichte der Religion 1l, Werke Band
17 (Theorie Werkausgabe), (Dritter Teil. Die Absolute Religion, C Einteilung, Ill Die Idee

- am 14.02.2026, 11:43:1!

239


https://doi.org/10.14361/9783839440803-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

240

Die vergebliche Gabe

licher Existenzberechtigung duflert sich nicht nur in der physischen Auslé-
schung der Juden, sondern auch darin, dass den Juden vorgeworfen wurde,
mit ihrer blofen Existenz eine unverzeihliche Siinde begangen zu haben. Die
Unverzeihlichkeit der Verbrechen der Nazis besteht also in der Vernichtung
der Juden und zudem in der Vernichtung der Menschlichkeit, die sich auch
in der Verzeihung duflert.”® Dieses Fehlen jeglichen Mafistabs, diese Unaus-
sprechlichkeit” der Griueltaten setzt sich so in der zum Schweigen verdamm-
ten Kommunikationslosigkeit zwischen Titer und Opfer fort.”® Daraus speist

im Element der Gemeinde, 2. Die Realisierung der Gemeinde, b), Frankfurt 1969, 325:
»Hier ist vielmehr der Widerspruch schon an sich geldst; es wird im Geiste das Bose
als an und fiir sich iber-wunden gewuft, und vermittels dessen, daf} es an und fiir sich
iberwunden ist, hat das Subjekt nur seinen Willen gut zu machen, so ist das Bose, die
Bose Tat verschwunden. Hier ist das BewuRtsein, daf keine Siinde ist, die nicht verge-
ben werden kann, wenn der natiirliche Wille aufgegeben wird, — nur nicht die Siinde
gegen den Heiligen Geist, das Leugnen des Geistes; denn er nur ist die Macht, die alles
aufheben kann.« Vgl. ders.: 298: »Die Verséhnung, an die geglaubt wird in Christo, hat
keinen Sinn, wird Gott nicht als der Dreieinige gewuft, wird nicht erkannt, daf er ist,
aberauch als das Andere, als das sich Unterscheidende (ist) so dafd dieses Andere Gott
selbst ist, an sich die gottliche Natur an ihm hat, und daf® das Aufheben dieses Unter-
schieds, Andersseins, diese Riickkehr, diese Liebe der Geist ist.«

26 | Vgl. Derrida, Jacques: Pa, 73-74: »Portés par le méme mot, »inexpiable«[...], nous
avons ici deux mouvements antagonistes et complémentaires: comme si c’était parce
que les nazis ont traité I'étre de leur victime, le juif, comme un crime inexpiable (il n'est
pas pardonnable d’étre juif) qu’ils se sont comportés de facon elle-méme inexpiable,
au-dela de tout pardon possible. Si I'on tient compte de ces deux occurrences du mot
»inexpiables, et de leur logique, on dira que le crime des nazis parait inexpiable parce
qu’ils ont eux-mémes tenu leur victimes comme coupables du péché (inexpiable) d’ex-
ister ou de prétendre exister comme hommes.«

27 | Vgl. Agamben, Giorgio: Auschwitz bleibt, 8: »Einerseits ndmlich erscheint den
Uberlebenden das, was in den Lagern geschehen ist, als das einzig Wahre und als
solches Unvergefiliche; andererseits ist diese Wahrheit in genau demselben Maf} un-
vorstellbar, d.h. nicht auf die sie konstituierenden Wirklichkeitselemente reduzierbar.
Tatsachen, die so wirklich sind, dafd verglichen damit nichts mehr wahr ist; Wirklichkeit,
die notwendig ihre faktischen Elemente bersteigt: das ist die Aporie von Auschwitz.«
28 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: V?, 257: »Den Grad der Schuld jener Schurken zu be-
urteilen, die die jiidischen Kinder in Massen massakriert und dann die kleinen Schuhe
gesammelt haben, diese Einschatzung ist kein Anlaf zur Kontroverse. In einer Kontro-
verse gibt es das Pro, und es gibt das Contra, und es gibt das Gemisch des Contra und
des Pro [...]. Doch Auschwitz, wir wiederholen es, ist kein Kolloquiumsthema; Auschwitz
schlieBt die Dialoge und literarischen Gesprache aus, und allein die Idee, das Pro und
das Contra einander gegeniiberzustellen, hat hier etwas Schéndliches und Hohnisches;

- am 14.02.2026, 11:43:1!


https://doi.org/10.14361/9783839440803-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Die Vergebung

sich das Unvermégen, das Jankélévitch von einer Vergebung der Verbrechen
abhilt: weil ein Vergleich des Unvergleichlichen unméglich ist.

Eine Vergebung der Griueltaten erweist sich auch als unmoglich, weil die
einzigen, die zu einer Vergebung berechtigt wiren, die ermordeten Opfer die-
ser Untaten sind. Die Abwesenheit der zur Vergebung berechtigten lisst eine
Vergebung ins Leere laufen.? Selbst wenn um Vergebung gebeten worden
wire, konnte niemand mehr auf diese Anfrage antworten. Und diejenigen, die
den Massenmord iiberlebt haben, verzweifeln in ihrer Zeugenschaft vor der
Unermesslichkeit des Erlebten.*® Insofern ist die »Verzeihung in den Todesla-
gern gestorben«.*!

diese Konfrontation ist eine schwerwiegende Ungebiihrlichkeit gegeniiber den Gemar-
terten.« Vgl. ders.: 244: »[...] eine unnennbare, unaussprechbare und grauenerregende
Angelegenheit, eine Sache, von der man sein Denken abwendet und die kein mensch-
liches Wort zu beschreiben wagt... Die Orchester spielten Schubert, wahrend man die
Inhaftierten henkte... Man sammelte die Haare der Frauen... Man entnahm den Leichen
die Goldzéhne. Diese unsagbare Sache, deren Namen man nur zégernd nennt, heifit
Auschwitz.«

29 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: V?, 275-276: »Inwiefern sind die Uberlebenden be-
rechtigt, an Stelle der Opfer oder im Namen der Davongekommenen, ihrer Eltern, ihrer
Familie zu verzeihen? Nein, es steht uns nicht zu, fiir kleine Kinder zu verzeihen, an de-
ren Todesmarter die Bestien sich vergniigten. Die kleinen Kinder selbst miiiten verzei-
hen. Wenden wir uns also den Bestien zu und den Freunden dieser Bestien und sagen
wirihnen: Die kleinen Kinder, bittet sie selbst um Verzeihung.«

30 | Vgl. Agamben, Giorgio: Auschwitz bleibt, 31: »Die so’ah ist im doppeltem Sinn
ein Ereignis ohne Zeugen: Es ist ebenso unmaglich, von innen her davon Zeugnis ab-
zulegen — denn es ist nicht méglich, aus dem Inneren des Todes Zeugnis abzulegen,
es gibt keine Stimme fiir das Verschwinden der Stimme — wie von aufien her —, denn
der outsider ist per definitionem vom Ereignis ausgeschlossen: [...].« — Diese paradoxe
Abwesenheit der einzig anwesenden Zeugen, die Vergebung gewdhren kdnnten, fiihrt
Derrida zu Gott als dem Platzhalter fiir Entparadoxierungsbedarf. Vgl. Derrida, Jacques:
Pa, 79: »C’est peut-étre I'une des raisons, sinon la seule, pour lesquelles le pardon est
souvent demandé a Dieu. A Dieu non parce qu'’il serait seul capable d’un pardon, d’un
pouvoir-pardonner autrement inaccessible a I'homme, mais parce que, en I'absence
de la singularité d’une victime qui parfois n’est méme plus la pour recevoir la demande
ou pour accorder le pardon, ou en I'absence du criminel ou du pécheur, Dieu est le seul
nom, le nom du nom d’une singularité absolue et nommable comme telle. Du substitut
absolu. Du témoin absolu, du superstes absolu, du témoin survivant absolu.«

31 | Jankélévitch, Vladimir: V?, 271.

- am 14.02.2026, 11:43:1!

241


https://doi.org/10.14361/9783839440803-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

242

Die vergebliche Gabe

Jankélévitch glaubt dariiber hinaus nicht, dass Vergebung gewihrt werden
kann, weil von den Titern in keiner Weise um Vergebung gebeten wurde.*? Ein
Bekenntnis zur Verantwortung gegeniiber diesen Verbrechen oder eine reuige
Bitte um Vergebung seitens der Titer, die sich in Schuldvermeidungsstrategi-
en zuriickziehen, ist stillschweigend unterblieben.** Die Titer vermeiden jede
Kommunikation, die zu einem Schuldeingestindnis und zu einer Ansprache
der Opfer, einer Anerkennung ihrer Leiden, fithren kénnte: Sie bestreiten
die Einzigartigkeit und die Unvergleichlichkeit der Shoah.** Sie betonen die
eigenen Leiden der Bevolkerung wihrend des Krieges so iiber Gebiihr, dass

32 | Eine Bitte um Vergebung, die von Jankélévitch lange erwartet wurde, und die lange
Zeit ausblieb. Im Juni schreibt der Deutsche Wiard Raveling Jankélévitch einen Brief,
in dem er die Leiden der Opfer anerkennt und im Namen der Tater (mit denen er selbst
nichts zu tun hat) um Vergebung bittet. Jankélévitch schreibt als Antwort: »Cher Mon-
sieur, Je suis ému par votre lettre. J’ai attendu cette lettre pendant trente-cing ans.
Je veux dire une lettre dans laquelle I'abomination est pleinement assumée et par
quelqu’un qui n’y est pour rien. C'est la premiére fois que je regois une lettre d’Alle-
mand, une lettre qui ne soit pas une lettre d’autojustification plus ou moins déguisée.
Apparemment les philosophes allemands »mes collégues« [...] n'avaient rien a me dire,
rien a expliquer. Leur bonne conscience était imperturbable.« in; Magazine Littéraire,
Vladimir Jankélévitch Philosophie Histoire Musique, Nr. 333, Paris Juni 1995, 57.

33 | Vgl. Jankélévitch, Viadimir: V?, 272-273: »Man mufl es aussprechen: Ganz
Deutschland, seine Jugend, seine Denker, sie sind allesamt an der grauenvollen Tra-
godie der Geschichte vorbeigegangen; sie haben keinerlei Beziehung zu den Millionen
Vernichteten ohne Grabstatte, keinerlei Mittel, um dieses Ungliick zu denken; sie fiihlen
sich liberhaupt nicht schuldig, bekennen sich keines Unrechts schuldig.«

34 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: Pardonner?, 29-36: Diese Singularitat wird dadurch
bestritten, dass behauptet wird, die Vernichtung der Juden wéren in der Folge des Zwei-
ten Weltkrieges als Methode der Kriegsfiihrung passiert. Die Singularitadt wird zusatzlich
dadurch versucht zu relativieren, dass die Shoa mit den Massakern an den Armeniern
oder dem Stalinistischen Massenterror gleich gemacht wird. Vgl. ders.: V?, 255: »Ein
Journalist, erfillt von gesundem Menschenverstand, hat sogar herausgefunden, daf
der Unterschied zwischen den Verbrechen Hitlers und den anderen einfach (!) quanti-
tativ war. Den qualitativen Auffassungen dieses brillanten Journalisten entsprechend,
waren die Millionen von vernichteten Juden und Widerstandskampfern zweifellos kei-
ne hinldnglich ausgezeichneten Opfer. Auf der Suche nach Alibis haben andere Essay-
isten kiirzlich entdeckt, daf es jiidische »Kapos« gab, die von den Deutschen selbst
beauftragt waren, ihre Kameraden zu iiberwachen und zu denunzieren. Wahrend sie,
wie jedermann weif, niemals christliche Komplizen in den besetzten Ladndern fanden,
haben die Deutschen also solche unter den Juden gefunden? Welcher Glicksfall fiir
ein gutes Gewissen, das sich trotz allem ein bichen belastet und sogar vage schuldig
fiihlt! Man stelle sich die Eilfertigkeit vor, mit der sich eine gewisse Offentlichkeit auf

- am 14.02.2026, 11:43:1!


https://doi.org/10.14361/9783839440803-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Die Vergebung

die Leiden der Opfer dagegen verblassen.® Sie kultivieren ihren Antisemitis-
mus unter dem Deckmantel des Antizionismus weiter.*® Die Titer vermeiden
tiberhaupt jede Kommunikation, die zu einem Schuldeingestindnis und da-
mit zu einer Vergebung fithren konnte, nicht nur indem sie sich auf den wirt-
schaftlichen Wiederaufbau nach dem Krieg konzentrieren,” sondern indem
sie einfach stumm bleiben.* Eine solch ungewollte Vergebung kann nicht zu-
stande kommen. Thr Gewihren wire sinnlos desorientiert.

Die Vergebung der Shoah muss fiir Jankélévitch unterbleiben. Sie kommt gar
nicht in Gang, weil sie von den Titern nicht gewollt, von den im Tod abwesen-
den Opfern nicht gewihrt werden kann und prinzipiell kein Verhiltnis findet
zur Unvergleichlichkeit der Verbrechen. Diese Unméglichkeit der Vergebung

diese verlockende Perspektive gestiirzt hat: Im Grunde waren die Juden vielleicht selbst
Kollaborateure?«

35 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: V?, 263: »Wenn man mit den Verdorbenen [...] ber
Auschwitz spricht, halten sie uns die Leiden der Deutschen wahrend des Krieges ent-
gegen, die Zerstorung ihrer Stadte, die Flucht einzelner Bevdlkerungsgruppen vor der
siegreichen russischen Armee. Jedem seine Mértyrer, nicht wahr? Allein die Idee, den
unséglichen Leidensweg der Deportierten und die gerechte Bestrafung ihrer Henker ge-
geneinander abzuwégen oder auf dieselbe Ebene zu stellen, diese Idee ist eine wohl-
liberlegte Niedertracht, wenn nicht eine regelrechte Perversion des moralischen Sinns.«
36 | Vgl. Jankélévitch, Viadimir: V?, 245: »Der »Antizionismus« ist in dieser Hinsicht ein
ungesuchter Gliicksfall, denn er gibt uns die Erlaubnis und sogar das Recht, ja selbst die
Pflicht, im Namen der Demokratie Antisemit zu sein! Der Antizionismus ist der gerechtfer-
tigte, schliefflich jedermann versténdlich gemachte Antisemitismus. Er ist die Erlaubnis,
demokratischerweise Antisemit zu sein. Und wenn die Juden selbst Nazis wéren? Das
wére wunderbar. Es wére nicht langer nétig, sie zu bedauern; sie hatten ihr Los verdient.«
Vgl. Jankélévitch, Vladimir u. Berlowitz, Béatrice: Irgendwo im Unvollendeten, Wien 2008,
136: »Der Antizionismus ist der wundersame gliickliche Fund, der providentielle Glicks-
fall, der die antiimperialistische Linke und die antisemitische Rechte versdhnt; der Anti-
zionismus gibt die Erlaubnis, auf demokratische Weise antisemitisch zu sein.«

37 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: V?, 271: »Es ist die Verlorenheit und es ist die Verlassen-
heit des Schuldigen, die allein der Verzeihung einen Sinn und eine Existenzberechtigung
geben wiirden. Wenn der Schuldige fett und gut genahrt ist, prosperierend und reich ge-
macht durch das »Wirtschaftswunder, ist die Verzeihung ein unheimlicher Scherz.«

38 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: V?, 272: »Dem Opfer zuvorkommen, das war es: Um
Verzeihung bitten! Wir haben lange auf ein Wort, ein einziges, gewartet, ein Wort des
Versténdnisses und der Sympathie... Erhofft haben wir es, dieses briiderliche Wort!
GewiB, wir rechneten nicht damit, daf® man unsere Verzeihung erflehte... Aber ein Wort
des Versténdnisses hatten wir mit Dankbarkeit, mit Trdnen in den Augen entgegenge-
nommen. Ach!”

- am 14.02.2026, 11:43:1!

243


https://doi.org/10.14361/9783839440803-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

244

Die vergebliche Gabe

ist jedoch gerade nicht mit einer Unverzeihlichkeit zu verwechseln. Die uner-
messlichen Griueltaten, der Unwille der Téter und die Abwesenheit der ver-
nichteten Opfer — diese Bedingungen der Unméglichkeit der Vergebung — be-
deuten eine zum Himmel schreiende Ungerechtigkeit, die — wenn {iberhaupt
— durch das Wunder der Vergebung auf eine Losung hoffen kann. Gerade hier
wire sie n6tig! Wenn die Hoffnung vor ihrer Enttduschung kapituliert, wenn
kein Weg mehr weiterfithrt, wenn die verbrecherische Zerstérung mit den Op-
fern auch jede Erinnerung, jeden Sinn und jede Mdoglichkeit der Verstindi-
gung weggerafft hat, formuliert sich im Elend der Entbehrung, in der heillosen
Verstrickung, ein Angewiesen-Sein auf eine Vergebung. Erst in der Bediirf-
tigkeit jedes unangemessenen Vergleichs, jeder inadiquaten Bestrafung, jegli-
cher Form der unangebrachten Rekompensation, erweist sich die aporetische
Vergebung. Thr Wirken geschieht auf Grund ihrer existenziellen Unmdoglich-
keit.* Fiir Jankélévitch ist die Vergebung in einer konstitutiven Unméglichkeit
aufgehoben, die einer generellen historischen Beispiellosigkeit*’ entspricht,
was aber fiir ihn nicht bedeutet, die Hoffnung auf Vergebung aufzugeben.*

4.2.2 Die Unterschiedenheit der Vergebung

Diese historische Unméglichkeit der Vergebung findet bei Vladimir Jankélé-
vitch ihre Entsprechung in einer mehrfach gestaffelten Unterschiedenheit des
Vergebungsbegriffs.

Die Vergebung ist bei Jankélévitch zunichst durch eine externe Unter-
scheidung definiert. Thre nihere Kennzeichnung wird durch eine Absetzung
von der Verginglichkeit und dem entschuldigenden Verstindnis geschaffen.

Die Vergebung ist nicht zu verwechseln mit dem Vergessen, das aus dem
unerbittlichen Fortschreiten der Zeit resultiert. Die Vergdnglichkeit der Zeit

39 | Vgl. Derrida, Jacques: Pa, 84: »[...] il n’y a de pardon, s’il y en a, que de I'im-par-
donnable. Donc le pardon, s’ily en a, n’est pas possible, il n’existe pas comme possible,
il n’existe qu’en s’exceptant de la loi du possible, qu’en s’im-possibilisant, si je puis
dire, et dans I'endurance infinie de I'im-possible comme impossible; et ¢c’est 1a ce qu’il
aurait en commun avec le don.«

40 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: Pardon, 149: »[...] le pardon pur est un événement qui
n‘est peut-étre jamais arrivé dans I'histoire de I’homme; le pardon pur est une limite
a peine psychologique, un état de pointe a peine vécu; la cime ponctuelle du pardon,
acumen veniae, est a peine existante ou, ce qui revient au méme, presque inexistante!”
41 | Wir wiederholen an dieser Stelle: Jankélévitch, Vladimir: V?, 272: »Um Verzeihung
bitten! Wir haben lange auf ein Wort, ein einziges, gewartet, ein Wort des Versténdnis-
ses und der Sympathie... Erhofft haben wir es, dieses briiderliche Wort! Gewif, wir rech-
neten nicht damit, daf man unsere Verzeihung erflehte... Aber ein Wort des Verstand-
nisses hatten wir mit Dankbarkeit, mit Tranen in den Augen entgegengenommen. Ach!«

- am 14.02.2026, 11:43:1!


https://doi.org/10.14361/9783839440803-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Die Vergebung

birgt die Gefahr, dass sich eine geschehene Untat spurlos tiberlebt, dass im
Fortschritt des zeitlichen Ablaufs das immer weiter Zuriickliegende verschiit-
tet und vergessen wird.* Eine Vergebung, die sich einem erinnerungslosen
Vergessen tiberantwortet, verhéhnt nicht nur die Opfer, die aufgrund ihrer an-
dauernden Traumatisierung nicht Vergessen kénnen,® sondern negiert, dass
iiberhaupt etwas stattgefunden hat, das der Vergebung harrt.** Das Vergessen
negiert die Idee der Vergebung. Das Vergessen in seiner fortschreitenden Ver-
ginglichkeit findet damit nicht nur keine Antwort auf die Untrostlichkeit des
Opfers, sondern bedroht die Vergebung, indem sie die Bewahrung und die
ethische Aufarbeitung des Geschehenen verhindert.” Die unabinderliche Tat-
sache, dass nur geniigend Zeit vergehen muss, damit sich das Problem der
Vergebung nicht mehr stellt, weil der Zorn verraucht ist, weil das schlechte
Gewissen verstummt oder weil Opfer oder Tater gar schon verstorben sind,
bedeutet eine Dispension der ethischen Diskursivitit. Ein Diskurs, der gerade
seine Kraft aus dem Widerstreit zieht, der sich in der ereignishaft-gebrochenen
Zeitvorstellung der Vergebung abzeichnet: Die einmal verbrochene Untat stellt

42 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: Pardon, 26: »[...] et finalement aussi on en vient a dou-
ter que la faute impardonnée ait jamais été réellement commise; le fait et le nonfait,
factum et infectum, résorbés danse un méme non-étre, deviennent indiscernables I’'un
de l'autre.«

43 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: Pardon, 27: »On dit souvent: les circonstances ont
changé, l'actualité et I'opportunité se sont déplacées, les problémes se posent au-
jourd’hui tout autrement etc.; les vieilles rancunes, refoulées par le présent et par la
transformation du contexte historique, deviennent aussi irréelles que les revenants,
aussi inactuelles que des survivances superstitieuses, aussi risibles que les robes dé-
modées de nos grand-meres.«

44 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: Pardon, 30-31: »L’'accelerando de la futurition im-
plique donc par le fait méme le ritardando de la prétérition; I'avénement de I'avenir et le
refoulement des souvenirs ne sont qu’un seul et méme devenir, considéré, comme tout
a I'heure, a I'endroit, ou comme maintenant, a I'envers. En tant que le devenir est une
continuelle création tournée vers I'avenir, il nous conseille simplement d’accueillir autre
chose, de penser a autre chose, de nous ouvrir a I'altérité du lendemain: la conscience
sans mémoire regarde continuellement au dela comme s’il ne s’était rien passé.«

45 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: Pardon, 65: »Si le temps tout seul, si le temps sans
drames suffisait a métamorphoser un pécheur, et si I'intention, comme le vin, se bonifi-
ait en vieillissant, il serait sans doute inutile de prendre au sérieux la spontanéité de la
conversion et I'autonomie de la volonté: le temps-providence, mirissant la disposition
éthique, se chargerait de notre amélioration; I'automatisme du progrés et du perfec-
tionnement continu nous dispenserait de toute pénitence et de toute crise morale.«

- am 14.02.2026, 11:43:1!

245


https://doi.org/10.14361/9783839440803-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

246

Die vergebliche Gabe

einen Anfang ohne Ende dar und ruft die Vergebung auf,*® uneigenstindig,
initiativlos, ohne selbst angefangen zu haben, ein Ende der andauernden Ver-
brechensfolgen herbeizufiihren. Die Vergebung nutzt dabei die Diskontinuitit
des Ereignisses, sie unterbricht die kontinuierliche Verschiittung durch die
vergehende Zeit: Sie macht einerseits die zuriickliegende, verschollene Vergan-
genheit wiederholbar;* eine ereignishafte Vergebung gibt auf keinen Fall ihre
Erinnerung auf; sie stemmt sich gegen die vernichtende Macht des Verges-
sens.*® Andererseits sorgt die Ereignishaftigkeit der Vergebung aber fiir einen

46 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: Pardon, 62: »D’autre part, I'insaisissable mouvement
du péché constitue un événement: car l'initiative de la liberté fait destin; la Quoddité
est cet élément destinal inscrit dans le noyau métaphysique de la faute. Avec le temps,
tout ce qui a été fait peut étre défait, tout ce qui a été défait peut étre refait: mais le
fait-d’avoir-fait (fecisse) est indéfaisable; on peut défaire la chose faite, mais non point
faire que la chose faite n’ait pas été faite, mais non point, comme disait Cicéron aprés
Aristote, faire du factum un infectum. Ou plus simplement: les effets du méfait peuvent
étre réparés, de méme que toute malfagon se préte a la réfection; mais la malveillance,
c’est-a-dire le fait de la mauvaise volonté en général, c’est-a-dire le seul fait d’avoir une
fois mal voulu, c’est-a-dire le seul fait d’avoir eu la mauvaise intention, voila qui est a
proprement parler inexpiable. [...] Commettre un crime est un acte qui arrive une fois
dans la chronique, mais I'avoir-commis durera toujours!”

47 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: Pardon, 75: »[...] le passé, n’existant plus, a besoin qu’on
I’honore et qu’on I’honore et qu’on lui soit fidéle; car si nous cessions d’y penser, il serait
complétement anéanti. [...] Comme le passé est inactuel, il faut bien que nous prenions
spontanément l'initiative d’aller a lui. [...] Car cette fidélité est fidéle jusqu’a I'absurde et
en dépit de I'absurde; paradoxalement fidéle a ce qui est anachronique et inutile...«

48 | Dabei sind es weniger die Tater, die mit einem schlechten Gewissen in Bezug zur
Vergangenheit treten, sondern vor allem die stigmatisierten Opfer, die durch ihre Ver-
wundungen immer wieder und immer noch erinnert werden. Ihr Groll ist es — ihr Res-
sentiment —, der eine Erinnerung an die Untat wach hélt und so die Aussicht auf eine
Vergebung am Leben erhédlt. Vgl. Amery, Jean: Ressentiments; in: ders.: Jenseits von
Schuld und Siihne, 102-129. Vgl. Jankélévitch, Vladimir: V?, 281-282: »Wir denken am
Tag daran, in der Nacht traumen wir davon. Un da man nun einmal nicht auf die Touri-
sten spucken oder Steine nach ihnen werfen kann, bleibt ein einziges Mittel tbrig: Sich
erinnern, sich innerlich sammeln. Da, wo man nichts »tun< kann, kann man wenigstens
verspiiren (ressentir), unerschopflich. Das ist ohne Zweifel das, was unsere brillianten
Advokaten der Verjdhrung unser Ressentiment nennen werden, unser Unvermégen, die
Vergangenheit auf sich beruhen zu lassen. [...] Denn das »Ressentiment« kann auch ein
erneuertes und intensiv erlebtes Gefiihl der unsiihnbaren Sache sein; es protestiert ge-
gen eine moralische Amnestie, die lediglich eine schéndliche Amnestie ist; es unterhélt
die heilige Flamme der Unruhe und der Treue zu den unsichtbaren Dingen.«

- am 14.02.2026, 11:43:1!


https://doi.org/10.14361/9783839440803-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Die Vergebung

Neuanfang, der fiir ein zukiinftiges, von der Vergangenheit unbeschwertes
Zusammenleben, wichtig ist.*

Die Vergebung ist ebenso wenig mit einer verstandesmifligen Ent-
schuldigung zu verwechseln. Diese beruht auf einer intellektuellen Durch-
dringung der Welt, die einerseits in Bezug auf eine Vergebung zur faktischen
Aberkennung des Bosen fithrt. Das Bose weist dieser Auffassung zufolge keine
eigene Wirksamkeit auf, weil es nur aus einem mangelnden Weltverstindnis
heraus resultiert. Es wird damit zu einer Frage des Unwissens und nicht mehr
zu einer Frage der Verantwortungslosigkeit,” wenn es um die Beurteilung
einer Untat geht. Der Mensch ist dieser Ansicht nach von der Uberkomplexi-
tit der Welt tiberfordert, er tut absichtslos Boses,”! weil er sich nicht iiber die
Folgen seines Handelns im Klaren ist. Diese universelle, intellektuelle Ent-
schuldbarkeit fithrt andererseits zur Herabwertung des Grolls und der Unter-
minierung der Untat selbst. Die Untat und der Titer sind aus vielerlei Griinden
erklir- und entschuldbar: Der Téter — wie auch das Opfer — verfiigt einfach
nicht tiber genug Wissen tiber die Welt, um uneingeschrankt gut handeln zu
konnen. Das Opfer muss die Absichtslosigkeit seiner Verletzung wie auch die
intentionale Unschuld des Téters einsehen und ihm eine Entschuldigung ge-
wihren. Bei der Stinde und der Untat handelt es sich nur noch um ein Missver-
stindnis.*? Eine grollende Erinnerung an die Narben der Untat hat dadurch
ihren Sinn verloren.

49 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: Pardon, 24-25: »[...] I'événement remémoré porte bien
sa date dans le passé des chroniques, mais la remémoration elle-méme est chaque
fois une nouveauté dans le présent de la chronologie; mes souvenirs actuels sont un
événement de la journée d’aujourd’hui.«

50 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: Pardon, 81: »Ce qui, a vrai dire, est intellectualiste,
ce n'est pas tant de nier la substantialité du mal, c’est plutdt de refuser I'idée d’une
méchanceté absolue, inhérente a la volonté de I’homme: car si la source du mal est un
contre-principe, une hypostase transcendante ou je ne sais quel archée diabolique, le
coupable n’est plus tellement responsable!”

51 | Jankélévitch verweist hier auf Platons Hippias Minor. Vgl. Jankélévitch, Vladimir:
Pardon, 81. Vgl. Croiset, Maurice (Hg.): Platon. Oeuvres Complétes, Tome |, Paris 1963,
373b: »Mon bon Hippias, ce n’est pas volontairement que j’agis ainsi: car alors, je serais
savant et habile, d’aprés ce que tu viens de dire. Non, c’est bien malgré moi. Il faut donc
me pardonner, puisque tu déclares, d’autre part, qu'il faut &tre indulgent pour qui fait
mal sans le vouloir.«

52 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: Pardon, 81: »La rancune personnelle ici ne trouve
méme pas a qui s’en prendre! Adressez-vous plutdt au serpent qui pervertit le pécheur,
ou a Satan qui chargea son serpent de pervertir la créature et trama toute la machi-
nation. Paradoxalement, ce pessimisme radical est un moyen d’excuser le pécheur en

- am 14.02.2026, 11:43:1!

247


https://doi.org/10.14361/9783839440803-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

248

Die vergebliche Gabe

Diese intellektuelle Entschuldbarkeit unterscheidet sich zunichst durch
ihre Bedingtheit von der Vergebung. Eine Untat kann so nur vergeben wer-
den, weil sie aus einer Unwissenheit des Titers heraus entsprungen ist, weil
sie unabsichtlich begangen ist. Sie muss entschuldigt werden, damit sie zur
Besserung der Beteiligten fithren kann. Sie wird nur gewihrt unter den Be-
dingungen, dass der Téter unschuldig ist, und dass er sich bessert. Und damit
unterscheidet sie sich vom unbedingten Anspruch der Vergebung.”® Im Ge-
gensatz zur Vergebung weifl die Entschuldigung in ihrem Verstindnis alles zu
erkliren: Die entschuldigenden Griinde fiir eine Untat kénnen so als Ausreden
fungieren.>* Die Bedingtheit der Entschuldigung steht der unbedingten Offen-
heit der Vergebung entgegen.

Zudem unterscheidet sich die Entschuldigung von der Vergebung, weil sie
eine Art von Tausch inszeniert. Das Opfer verzichtet bei der Entschuldigung
auf seine Rache, auf eine Bestrafung des Titers, um endlich von dieser Last
der Vergangenheit befreit zu sein. Das Opfer duflert seine Entschuldigung,
unter der Bedingung, dass es selbst enthoben wird von seinem Leiden.> Eine
solche Entschuldigung handelt lediglich in einem Akt der Selbstaffektation ein

accusant le séducteur qui lui monta la téte. Plus Satan est méchant, plus Adam est
innocent! Sile diable est I'inspirateur du péché, le pécheur n’est qu’une dupe.«

53 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: Pardon, 125: »En réalité, I'innocent était déja innocent
avant la reconnaissance de son innocence: I'excuse n’est donc pas un véritable événe-
ment, et elle n'advient, qu’en apparence. Cette excuse si justifiée, quand il s’agit d’un
innocent qui n’a besoin ni de grace ni de pardon, cette excuse si raisonnable est une
excuse »hypothétiques, c’est-a-dire conditionnelle et assortie de réserves; I'excuse est
un pardon »a condition«. Mais un pardon conditionnel n’est justement pas le pardon...«

54 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: Pardon, 126: »[...] le scandale du pardon et la folie
de I'amour ont ceci en commun d’avoir pour objet celui qui ne le »mérite« pas. Aussi
le pardon ne pardonne-t-il pas parce que; le pardon néglige de se justifier lui-méme
et de donner ses raisons: car des raisons, il n’en a pas. L'excuse au contraire, étant
idéologiquement motivée, annonce ses propres raisons et ses »attenduss; ici un parce
que répond obligatoirement au pourquoi. Et non seulement I'excuse dit pourquoi, mais
elle est elle-méme le motif ou la circonstance atténuante: c’est ainsi que le fautif
allegue spontanément des »excuses« pour aider les autres a lui pardonner.«

55 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: Pardon, 134: »Le rancunier dit adieu a la saison de
la bouderie et de I'inimitié, convient d’en finir une bonne fois et de tirer un trait sur les
choses révolues. Il interrompt I'escalade; ou mieux — car la vertigineuse escalade est
plutdt un mouvement circulaire! —, il conjure le cercle infernal: ayant décidé de suspen-
dre I'auction des vendettas et de se soustraire au crescendo de la folle enchére, le ran-
cunier délivré de sa rancune, amorce une émulation nouvelle, une émulation de paix.«

- am 14.02.2026, 11:43:1!


https://doi.org/10.14361/9783839440803-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Die Vergebung

bedingtes Geben ab.’® Die Entschuldigung wird nur gewihrt, um den inneren
Frieden wiederzuerlangen; es wird gegeben, weil genommen werden will.

Die Vergebung ist bei Jankélévitch durch eine mehrfache Unterscheidung ge-
kennzeichnet, die sowohl das Definiendum in einer externen Unterscheidung
von seinen umliegenden Wortfeldern und Sachgebieten kontrastiert, als auch
die Struktur im Inneren des Definitionsgegenstandes prigt. Diese interna-
lisierte Unterschiedenheit der Vergebung kann in der Form der Différance
dargestellt werden: In einer verrdumlichenden Unterscheidung wird eine eta-
blierte hierarchische Opposition umgekehrt. Die traditionellen Konzepte der
Verzeihung, die aus einem anniherndem Vergessen und einem entschuldi-
gendem Verstindnis bestehen, werden abgelehnt und einer Vergebung entge-
gengesetzt, die sich durch eine paradoxe Absurditit antreibt. Diese Unterschei-
dung wird mithilfe einer weiteren verzeitlichenden Formung auf die Grenzen
ihrer internen Unmdoglichkeit angewendet. So zeigt sich, dass das Zentrum
der Vergebung wesentlich von seinen Auferlichkeiten geprigt ist: Der zirku-
lare Tausch und die Bedingtheit, die vorher als unwesentlich der Vergebung
aberkannt wurden, treten in das Wesen der Vergebung wieder ein. Die Ver-
gebung beinhaltet Phinomene, wie das Mitleid, die Dankbarkeit und die Re-
aktion auf die vorangegangene Untat, die als Bedingungen ihrer Gewihrung
fungieren, die ihrer Unbedingtheit aber eigentlich fremd sein miissten. Das
Mitleid kommt zur Vergebung hinzu, indem das Opfer durch das Ungliick
des bereuenden Titers bewegt wird.”” Die Dankbarkeit kann auf eine Verge-
bung folgen wie eine Antwort auf eine Frage.*® Das alles aus dem Grund, weil

56 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: Pardon, 134-135: »[...] il [der Verzeihende, Anm. d.
Verf.] a l'intention de vivre en paix, débarrassé des problémes génants et des souvenirs
délicats; aussi cette intention n’implique-t-elle rien d’autre qu’egoisme et paresse, fri-
volité et méme lacheté. Le frivole dit bonsoir et bonne nuit a ses soucis; [...] C’est cela
seul importe au frivole: s’il traite I'offense comme un malentendu, ce n’est certes pas
par amour pour I'ennemie d’hier...«

57 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: Pardon, 160: »La pitié secondaire, comme toute émo-
tion, dépend d’une occasion extérieure qui la suscite ou la déclenche; on dit que le
miséricordieux est »touché«, — touché par une rencontre, par un incident dont il fut le
spectateur, par une conjoncture fortuite. La pitié s'éveille devant le spectacle de la
misére de I'autre, a la vue de ses loques, de sa mansarde glacée, de sa souffrance et
de sa solitude.«

58 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: Pardon, 162: »Aussi la gratitude n’est elle pas cet
amour efférent et purement gratuit qui ne pose jamais de conditions, ne s’attend a au-
cun avantage et, loin d’aimer d’un amour de reconnaissance, comme on fait normale-
ment avec ses bienfaiteurs, aime bien plutdt d’'un amour irréciproque, comme on fait
paradoxalement avec ses persécuteurs.«

- am 14.02.2026, 11:43:1!

249


https://doi.org/10.14361/9783839440803-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

250

Die vergebliche Gabe

sich die Vergebung an keine Bedingungen kniipfen lisst: Die Vergebung hingt
nicht vom Mitleid mit dem vom schlechten Gewissen geplagten Titer ab und
sie wird nicht gewdahrt, um Dankbarkeit zu bewirken.

Die Vergebung weist dariiber hinaus sogar eine Diffusivitit gegeniiber ihr
duflerlichen Phinomenen auf, deren Zirkularitit sie wesentlich abstoflen miis-
ste. Durch diese zweite verzeitlichende Unterscheidung wird die AuRerlichkeit
der Unterschiedenheit auf das Innerste der Vergebung riickbezogen. Die Aus-
schlusskriterien der Zirkularitit und der Bedingtheit werden in einer »unrei-
nen Vergebung« inkorporiert. Die AuRerlichkeit diffundiert mit dem inneren
Wesen der Vergebung, deren unbedingte Unméoglichkeit sich mit Mdglich-
keitsbedingungen durchsetzt.”® Zum einen handelt es sich dabei um einen
Vorschuss, der bei der Entschuldigung dem Titer gewihrt wird und der ihm
eine spitere Einsicht in die Falschheit seiner Untat und eine zukiinftige Bes-
serung ermdglichen soll.®° Zum anderen um eine Verpflichtung des Titers
durch die Gabe der Vergebung: Dadurch dass dem Téater Vergebung gewdhrt
wird, soll dieser verpflichtet werden, sich erkenntlich zu zeigen und in Dank-
barkeit an seiner Besserung zu arbeiten.®! In beiden Fillen handelt es sich um
eine Art von Kreislauf, wobei die Vergebung immer als Investition gesehen
wird, um einen Nutzen erzielen zu kénnen.®* Des Weiteren kann sich eine

59 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: Pardon, 140: »Le pardon impur. — A I'intérieur du par-
don proprement dit, trois cas transitionnels peuvent encore étre distingués, qui nous
achemineront vers la limite hyperbolique du pardon pur.«

60 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: Pardon, 141-142: »Ce pardon-la est en réalité une ex-
cuse intellectualiste a retardement, une excuse motivée dont la motivation est particu-
lierement aventureuse et al.éatoire; c’est la hardiesse seule qui lui donne I'apparence de
la gratuité; la grace en ce cas a ses raisons, si fragiles soient-elles, et ce n’est donc pas
une grace! Celui qui absout un coupable fait confiance a ce coupable, et il espére que
I’avenir justifiera sa confiance, que son calcul s’avérera exact... Mais ¢’est un calcul!”
61 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: Pardon, 143: »Un autre genre de spéculation, com-
portant d’autres risques, peut se glisser a I'intérieur du pardon le plus gratuite; cette
spéculation est I'espoir d’améliorer le criminel par I'effet méme de sa gratitude envers
celui qui I'a gracié.«

62 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: Pardon, 146: »Ce qui est impur, c’est I'arriere-con-
science d’un lien unissant la remise de la peine et la conversion du coupable; ce qui est
impur, ¢’est I'intention expresse et un peu indiscréte de sauveur une &me immortelle en
pardonnant. [...] Le pardon, dans ces conditions, n’est plus la résolution de surmonter la
faute par amour pour les hommes, le pardon n’est plus lui-méme la conversion de la ran-
cune a la charité; le pardon est devenue le moyen hypothétique d’autre chose; le pardon
en veine de prosélytisme implique un calcul a longue portée, une intelligente manoeuvre,
ou mieux un stratageme pédagogique; et il espére bien &tre payé de retour [...].«

- am 14.02.2026, 11:43:1!


https://doi.org/10.14361/9783839440803-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Die Vergebung

Vergebung, die Griinde fiir ihre Gewidhrung angeben muss, immer nur in ihre
begrenzte Bedingtheit zuriickversetzen.®

Die Vergebung bezieht sich mit ihrer Aporetik auf das Unbegriindbare, das Un-
verstindliche und das Unbedingte. Wihrend die bedingte Entschuldigung nur
eine Kompensation des Entschuldbaren leisten kann, setzt sich die Vergebung
zum Unmdglichen in Verbindung.®* Sie ist selbst dann noch leistungsfihig,
wo das Wissen nicht mehr ausreicht, wo sich Erklirungsmuster als unzurei-
chend herausstellen. Thre Existenz ist durch ihre unheimlichen Eigenschaften
verunmdglicht: Sie ist fast unwirklich.®® In dieser Unerreichbarkeit kann sie
als Vorbild wirken.®® Sie ist verschwiegen in ihrer Unwissenheit und misstraut
der verallgemeinernden, vergleichenden Sprache, die nur allzu schnell mit Be-
griindungen und Entschuldigungen aufwartet.”

63 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: Pardon, 148: »ll y a enfin des cas hybrides, des formes
mixtes ol I'excuse se méle au pardon; non parce qu'il se découvrira plus tard que le
pardon était une excuse, comme dans la spéculation du premier genre, mais parce que
I’'excuse et le pardon sont donnés a la fois; des circonstances atténuantes viennent
renforcer notre décision gratuite d’absoudre le coupable. [...] Le pardon est a cet égard
comme la confiance et I'amour; une toute petite méfiance suffit a nihiliser la confiance
sans limites; un minuscule soupgon, un seul, — et de cette confiance vaste et profonde
comme la mer, reste rien.«

64 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: Pardon, 139: »Nous disions: I'excuse motivée n’excuse
que I'excusable; le pardon immotivé pardonne I'inexcusable; c’est 1a sa fonction propre.
Car 'inexcusable justement n’est pas impardonnable; et I'incompréhensible non plus
n’est pas impardonnable!”

65 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: Pardon, 149: »[...] le pardon pur est un événement qui
n’est peut-étre jamais arrivé dans I'histoire de I'homme [...].«

66 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: Pardon, 151: »M&me si personne, depuis que le monde
est monde, n’a jamais pardonné sans réserves ni arriéere-pensées, sans restrictions
mentales, sans une dose infinitésimale de ressentiment, il suffit que la possibilité d’un
pur pardon soit concevable; méme si elle n’est jamais atteinte en fait, la limite du par-
don purnous désignerait encore notre devoir, réglerait et orientait nos efforts, fournirait
un critérium pour nous permettre de distinguer le pur et I'impur, donnerait un étalon de
mesure a I'évaluation et un sens a la charité; [...].«

67 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: Pardon, 155: »[...] et si on parlait au lieu de donner
silencieusement le baiser de paix, ce serait pour dérouler des objections contre le par-
don, pour argumenter contre le pardon, pour prouver I'entiére responsabilité du coup-
able ou tout au contraire pour démontrer la nécessité de I'indulgence et plaider les
circonstances atténuantes; car on parle pour accuser, — et on parle aussi pour excuser,
quand I'accusé est innocent du crime dont on I'accuse; seul, en somme, le pardon au
coupable n’arien a dire.«

- am 14.02.2026, 11:43:1!

251


https://doi.org/10.14361/9783839440803-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

252

Die vergebliche Gabe

Eine solch aporetische Unerreichbarkeit, in die sich die Vergebung bei Jan-
kélévitch versperrt, kann in eine Mehrdimensionalitit von Ereignishaftigkeit,
Gabenhaftigkeit und Intimitit der Beziehung zum Anderen aufgefaltet wer-
den. Diese Beobachtungsmuster, die auf das Kreuzen der Grenze zwischen
Unmoglichkeit und Moglichkeit eingestellt sind, erlauben die sinnvolle Weiter-
fiihrung eines Diskurses iiber die Vergebung, die sich in die Unzuginglichkeit
einer Aporie zuriickzuziehen droht.

Die Ereignishaftigkeit der Vergebung, die den Zeitaspekt dieser Aporie
niher beschreibt, fokussiert den Zwischenstatus der unterschiedenen Un-
terschiedenheit auf ein Datum. Die Kontingenz einer jeden Handlung, die
auch immer anders hitte stattfinden konnen, fithrt zu einem Aufbruch der
Realitit,*® die im Datum neben ihrer aktualen Realisierung immer das Nicht-
Sein als unrealisierte Alternativen mitzieht. Das Datum weist damit eine ab-
rupte Plétzlichkeit auf, die eine chronologische Homogenitit zerreifit, die nach
Rache diirstende Erinnerung stért und eine neue Zeit anbrechen 14#t.

Des Weiteren kann die Vergebung in einer Sachdimension beschrieben
werden, die sich in einer bestimmten Gabenhaftigkeit ausdriickt.”” Dazu ge-
hort zuallererst, dass die Vergebung keinen Tausch organisiert, sie dringt auf

68 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: Pardon, 191-192: »Et d’abord un événement, — car le
pardon est quelque chose qui advient, et il est en cela a la mesure du péché, c’est-
a-dire du clinamen contingent et de I"’avoir-pu-étre-autrementc. [...] Le pardon exclut
ce consentement réfléchi. Le pardon, comme la repentance, implique bien plutdt un
événement arbitraire qui est toujours synthétique par rapport a I'ancienne vie: a la dif-
férence de tant de conversions apparemment soudaines et qu’un lent et invisible pro-
cessus préparé en réalité depuis longtemps, la décision de pardonner est contingente;
elle ne mirit pas peu a peu, ne se dégage aucunement du passé par une évolution
immanente et continue, ne résulte pas d’une incubation progressive... Cette décision
est une fin qui est un commencement.«

69 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: Pardon, 193: »En fait, le pardon est a la fois 'oméga
et I'alpha: la conclusion est du méme coup une initiative; c’est ainsi que la mort, selon
I'espérance eschatologique, est dans le méme instant la fin de la vie et le seuil de la
survie, la conclusion de l'ordre antérieur et, ipso facto, le début d’un tout autre ordre:
terminal etinitial tout ensemble, I'événement appelé pardon cl6t une continuation pour
en instituer une autre; I'instant du pardon termine I'intervalle antérieur et fonde I'inter-
valle nouveau. [...] A la lettre, le pardon fait époque, aux deux sens du mot: il suspend
I'ordre ancien, il inaugure I'ordre nouveau.«

70 | Zwar unterscheidet Jankélévitch die Vergebung von einem Begriff der Gabe, der je-
doch nicht mit dem von uns verwendeten libereinstimmt. Tatsachlich weist Jankélévitch
der Vergebung Attribute zu, die unserer Verwendungsweise von Gabe lberraschend
nahe kommen.

- am 14.02.2026, 11:43:1!


https://doi.org/10.14361/9783839440803-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Die Vergebung

keine Riickgabe.” Sie ist nicht als Investition anzusehen, die irgendwann zum
Geber zuriickkehrt.”? Sie gibt, nicht nur ohne etwas wiederzuerhalten, sie be-
steht vielmehr in einer enteignenden Hingabe des Vergebenden, der riickhalt-
los vergibt und damit auf jeden weiteren Anspruch, auf eine Rekompensation
oder Rache verzichtet. In dieser aufopfernden Entleerung des Grolls besteht
das freigebige Geschenk eines Neuanfangs fiir den Titer.”?

Diese Opferbereitschaft duflert sich deutlicher in der Sozialdimension
der Vergebung, die in der Intimitit der Beziehung zum Anderen besteht. Die
Opferbereitschaft besteht in der freudvollen Interesse- und Absichtslosigkeit
der Vergebung, die von einer selbstsiichtigen Wiederkehr und von jeglicher
Nutzbarmachung Abstand nimmt.”* Darin liegt ihre Unbedingtheit. Und dar-

71 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: Pardon, 194: »Certes le don, quand il n’est pas un sim-
ple restitution fait époque comme le pardon; le don aura des suites, et surtout s’il inau-
gure I'ére de la réconciliation et de paix.«

72 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: Pardon, 144:»[...] ce pardon au coupable réputé coup-
able n’est pas la spéculation d’un joueur qui raisonne d’aprés le calcul des probabilités
et la loi des grands nombres; ni davantage le calcul d'un spéculateur prévoyant qui,
pour jouer le plus possible a coup sir, achéte ou vend a la Bourse des valeurs aprés
étude le marché...«

73 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: Pardon, 167: »Mais méme en ce cas le sacrifice ne con-
cerne que I'avoir et les appartenances du donataire: le possesseur se sépare coliteuse-
ment de ses possessions; un point ¢’est tout. Au contraire le pardon, qui est un don sans
chose donnée, une datio sans donum, le pardon doit dans tous les cas franchir un obsta-
cle et passer par-dessus un barrage; le barrage et I'obstacle, c’est selon les cas, I'injure
subie par I'offensé ou la faute commise par le pécheur: dans le premier cas le pardonnant
affronte la difficulté dressée en lui par la philautie et I'amour-propre, par 'instinct vindi-
catif et la passion; dans le second il fait face aux préjugés d’une morale close fondée sur
la seule justice. Ni dans le premier cas ni dans le second il ne s’agit des propriétés d’un
propriétaire: le pardonnant a besoin de tout son courage pour sacrifier non pas une par-
tie de son avoir, mais son étre lui-méme, et plus encore pour braver les tabous sociaux,
récuser le devoir de punir, se soustraire aux soi-disant cas de conscience.«

74 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: Pardon, 157: »[...] un amour sans espoir qui n’est pas
seulement désappropriation de la volonté-propre, mais nihilisation totale et perdition
extatique de I'ego, est par |a méme théoriquement possible; I'amant, cessant d’exister
pour soi, s’abime en soi Autre. Le pardon, a vrai dire, ne nous demande pas de sacrifier
le tout de notre étre-propre, ni de devenir nous-mémes le pécheur lui-méme: le pardon
n’en demande pas tant! Le pardon nous demande simplement, quand il s’agit d’'une of-
fense, de renoncer a la hargne, a I'agression passionnelle et a la tentation vindicative;
et quand il s’agit du péché, de renoncer aux sanctions, au prété-rendu et aux exigences
les plus légitimes de la justice. Le pardon est en somme plus désintéressé que radicale-
ment désespéré.«

- am 14.02.2026, 11:43:1!

253


https://doi.org/10.14361/9783839440803-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

254

Die vergebliche Gabe

in lauern Gefahren fiir die Vergebung: In ihrer Unbedingtheit ist sie nicht vor-
herzuberechnen und in ihrem Zustandekommen in hochstem Maf} durch ihre
Unwahrscheinlichkeit bedroht. Zum einen, weil der um Vergebung Bittende
nicht mit Vergebung rechnen kann und mit seiner Bitte auf Ablehnung stoflen
kann. Zum anderen, weil der Vergebung Gewihrende das Risiko der Undank-
barkeit des Titers eingeht, wenn diesem einmal verziehen wurde.”” Die Ver-
gebung ist derart risikoreich, weil sie in einem dialogischen Prozess besteht,
der anfilliger fiir Stérungen ist als etwa eine monologische Entschuldigung
aufgrund einer wissentlichen Einsicht.”® Die Unbedingtheit und die Unmég-
lichkeit der Vergebung sind so radikal zu denken, dass sie ihr tatsichliches
Zustandekommen zu verunmoglichen drohen.

Die Vergebung bei Jankélévitch ist im Innersten von dieser paradoxen Span-
nung bestimmt. Sie ist auf ihre Unbedingtheit angewiesen, sonst wird sie,
wenn sie an Bedingungen gekntipft ist, bis zur Strangulation beengt, reguliert,
automatisiert. Gleichzeitig riskiert eine unbedingte Vergebung, nicht mehr
zuginglich fiir das Menschenmogliche zu sein.”” Dieses aporetische Nicht-
Sein der Vergebung ist eigenartigerweise die Bedingung fiir ihre Wirksam-
keit: Die historische Beispiellosigkeit ist die Bedingung der Moglichkeit ihrer

75 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: Pardon, 196: »Mais quand bien méme I'offenseur ne
serait pas désespéré, les noires ténébres I'envelopperaient encore: car sa déréliction
est d’une certaine maniére plus poignante que celle du repentant; I'inquiétude se dou-
ble ici d’une incertitude, et I'incertitude est elle-méme suspendue a ce libre geste de
gracier qui est toute I'essence du pardon. Ce n’est pas seulement pour le coupable que
le pardon est une aventure: le pardonnant s’expose lui aussi aux aléas que comporte
toute relation avec autrui; il accepte d’avance le risque de Iingratitude.«

76 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: Pardon, 196: »Le repentir, drame purement personnel,
ne met en cause que ma rédemption-propre et ma destinée-propre; il concerne donc
avant tout I'intimité morale et le perfectionnement solitaire; c’est en effet le méme qui
a péché et s’en repent: la faute a racheter est la faute-propre. Aussi s’agit-il de contri-
tion beaucoup plus que d’expiation. Le pardon, lui, n’est pas un monologue, mais un
dialogue; le pardon, étant un rapport a deux, comporte un aléa supplémentaire: cet
élément aventureux tient a la présence de I'autre. Le printemps du coupable, comme
nous l'appelions, ne dépend plus du coupable seul...«

77 | Doch geht es Jankélévitch gerade um die Betonung der leitbildhaften Entriicktheit
und nicht um die Resignation vor der Menschenunmdéglichkeit der Vergebung wie bei
anderen Autoren, die sich der Unmaglichkeit der Vergebung widmen. Vgl. Wolf, Jean-
Claude: Das Bése, Berlin, Boston 2011, 137: »Wenn alles nichts hilft, weder Vergessen
noch der Wille zur Erleichterung des eigenen Lebens noch das Entgegenkommen der
Reue, wird die Aufgabe der Vergebung zur Herkulesarbeit. Vergeben ohne Vergessen
und nur aus altruistischer Regung fiir die Tater ist eine Tugend fir Heilige.«

- am 14.02.2026, 11:43:1!


https://doi.org/10.14361/9783839440803-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Die Vergebung

moralischen Beispielhaftigkeit.”® Weil die paradoxe Kommunikation iiber die
Vergebung die Frage nach den Existenzbedingungen und Definitionsmerkma-
len der Vergebung ausklammern kann, kann auf der Ebene der Beobachtung
zweiter Ordnung operiert werden, bei der die wundersame Wirkungsweise der
aporetischen Vergebung in den Blick gerit. Erst wenn sich die Vergebung als
unmoglich herausstellt, fillt auf, wie inspirierend eine solche unbedingte Ver-
gebung fiir unser Handeln ist.”

Die Vergebung scheint fiir Jankélévitch unméglich, weil sie kaum gegen
die Allmacht des Vergessens ankommt, gegen die Verginglichkeit der Er-
innerung, gegen die Vernichtung der Opfer der Shoah, die nicht nur in ihrer
Ermordung passiert ist, sondern im Vergessen immer weiter passiert.®® Und
genau diese iiberwiltigte Ohnmacht gegeniiber dem Vergessen stof3t die Ver-
gebung an.

78 | Vgl. Lubrina, Jean-Jacques: Vladimir Jankélévitch. Derniéres traces du maitre, Pa-
ris 2009, 75: »Pour Vladimir Jankélévitch, ce qui fait I'existence d’un concept moral, et
ce qui lui en donne son intensité, ne peut étre pris que dans les deux extrémités de sa
maniere d’étre, qui en constitue la contradiction.«

79 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: Pardon, 69-70: »En d’autres termes: la naturalité du
pardon, si le pardon était naturel, serait plutdt une raison de ne jamais pardonner.
Depuis quand la morale a-t-elle pour fonction d’imiter la nature ou d’en reproduire les
traits? Puisque la peinture elle-méme refuse d’étre purement photographique et de
copier le donné, mais préfére s’en inspirer, le remanier, le styliser, le déformer, ajout-
er au corps féminin, comme le fait Ingres, une vertébre supplémentaire, a plus forte
raison la vie morale commence-t-elle avec la déréalisation de la réalité. Le réalisme
lui-méme, en art, n’est réaliste que par cette idéalisation naissante. [...] Mieux encore:
il suffit a I'art d’étre irréel ou surréel; I'éthique au contraire veut étre scandaleusement,
paradoxalement anti-réelle; son objet n’est aucunement de transfigurer le sensible,
mais de renier le plaisir; sa fonction n’est nullement de ratifier la nature, mais plutdt
de la contredire et de la démentir, et de protester contre elle.« Vgl. Lemcke, Verena: Der
Begriff Verzeihen bei Vladimir Jankélévitch, Wiirzburg 2008, 67-68: »Das ist der ent-
scheidende Punkt in Jankélévitchs Konzeption des moralischen Aktes des Verzeihens,
in welchem die konstruktive Spannung zwischen dem apriorischen Idealismus, welcher
nur Vollkommenheiten kennt, und dem Leben ihren Ausdruck findet. Erlebte Wertgehal-
te dispensieren immer von der uneingeschrénkten Reinheit des Absoluten.«

80 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: Vorlesung iber Moralphilosophie. Mitschriften aus den
Jahren 1962-1963 an der freien Universitat zu Briissel, Wien 2007, 190: »Dieser Protest
gegen das Vergessen hat einen moralischen Wert. Erist oft an einen mnemotechnischen
Kalender, an Zeremonien verbunden, aber errettet jedoch vor dem aliméchtigen Verges-
sen einen Teil der Vergangenheit, und gewinnt daher einen gewissen moralischen Wert.
DerMensch, dervergisst, spielt das Spiel der materiellen und von der Zeit verblendeten
Kréfte, man kann sagen, dass er einen Toten zum zweiten Mal totet.«

- am 14.02.2026, 11:43:1!

255


https://doi.org/10.14361/9783839440803-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

256

Die vergebliche Gabe

4.2.3 Dekonstruktive Lesart der Vergebung bei Derrida

Die aporetische Architektur, die an der Konzeption der Vergebung bei Janké-
lévitch Verwendung findet, bietet der dekonstruktiven Herangehensweise von
Jacques Derrida iibereinstimmende Anschlusspunkte. Am meisten ist dabei
Derrida vom Verhiltnis von Bedingtheit und Unbedingtheit der Vergebung fas-
ziniert. Er bringt seine Faszination in Form einer Paradoxie zum Ausdruck:?®!
Jankélévitch kniipfe seine unbedingte Vergebung widerspriichlicherweise
doch an Bedingungen. Er richte sich deswegen in einer Art von zirkulirem
Austausch ein, wenngleich er diesen vorher ausgeschlossen hatte.®

81 | Vgl. Derrida, Jacques: Cosmopolitanism and Forgiveness, 32: »In order to approach
now the very concept of forgiveness, logic and common sense agree for once with the
paradox: it is necessary, it seems to me, to begin from the fact that, yes, there is the
unforgivable. Is this not, in truth, the only thing to forgive? The only thing that calls for
forgiveness? If one is only prepared to forgive what appears forgivable, what the church
calls »venial sin¢, then the very idea of forgiveness would disappear. If there is something
to forgive, it would be what in religious language is called mortal sin, the worst, the un-
forgivable crime or harm. From which comes the aporia, which can be described in its
dry and implacable formality, without mercy: forgiveness forgives only the unforgivable.«
82 | Vgl. Derrida, Jacques: Pa, 34: »Dans L'Imprescriptible, donc, et non pas dans Le
Pardon, Jankélévitch s’installe dans cette corrélation, dans cette proportionnalité,
dans cette symétrie, dans cette commune mesure entre les possibilités de punir et
de pardonner: le pardon n’a plus de sens la ol le crime est devenu, comme la Sho-
ah, »inexpiable, hors de proportion avec toute mesure humaine.« — Derrida trennt hier
unndtig zwischen der Intention von Le Pardon und Pardonner?/bzw. Limprescriptible
[in der Ubersetzung, auf die wir uns beziehen, sind alle diese Aufsatze versammelt in:
Jankélévitch, Vladimir: Das Verzeihen. Essays zur Moral und Kulturphilosophie, Frank-
furt a.M. 2003 [V?], Anm. d. Verf.] — ist doch Le Pardon als stellenweise wortgleiche
Fortfiihrung der vorangegangenen Aufsétze zu verstehen, ist doch Le Pardon gerade in
der Intention geschrieben, zu erkldren, warum »unverzeihlich« nicht deckungsgleich mit
»nicht-zu-vergeben«ist, warum das Wunder der Vergebung nur dort stattfinden kann, wo
es sich um unverzeihliche Verbrechen handelt. Vgl. Jankélévitch, Vladimir: Pardon, 203:
»Le pardon, en un premier sens, va a l'infini. Le pardon ne demande pas si le crime est
digne d’étre pardonné, siI'expiation a été suffisante, sila rancune a assez duré... Ce qui
revient a dire: il y a un inexcusable, mais il n’y a pas d’impardonnable. Le pardon est la
précisément pour pardonner ce que nulle excuse ne saurait excuser: caril n'y a pas de
faute si grave qu’on ne puisse, en dernier recours, la pardonner. Rien n’est impossible
a la toute-puissante rémission! [...] car s'il y a des crimes tellement monstrueux que le
criminel de ces crimes ne peut méme pas les expier, il reste toujours la ressource de les
pardonner, le pardon étant fait précisément pour ces cas désespérés ou incurables.«

- am 14.02.2026, 11:43:1!


https://doi.org/10.14361/9783839440803-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Die Vergebung

Die Vergebung bei Jankélévitch kommt nur in Gang, wenn der Téter ernst-
haft um Vergebung bittet.® Diese Ernsthaftigkeit der Bitte schligt sich in der
reuigen Zerknirschung des Titers nieder, die zeigt, dass sich dieser von seiner
Tat distanziert und eine neue Sichtweise auf die Tat 6ffentlich macht. Die Ver-
gebung ist die Antwort in einer Kommunikation, die damit begonnen hat, dass
der Titer seine Tat bereut und damit fragend um Vergebung gebeten hat:

»Le pardon ne connait pas d’impossibilité; et pourtant nous n’avons pas dit encore la
premiére condition sans laquelle le pardon serait dénué de sens. Cette condition élé-
mentaire, c’est la détresse et I'insomnie et la déréliction du fautif; et encore que ce ne
soit pas au pardonnant a poser lui-méme cette condition est pourtant ce sans quoi la
problématique entiére du pardon devient une simple bouffonnerie. A chacun son be-
sogne: au criminel le remords désespéré, a sa victime le pardon. Mais la victime ne se
repentira pas a la place du coupable: il faut que le coupable y travaille lui-méme; il faut
que le criminel se rédime tout seul. Quant a notre pardon, ce n’est pas son affaire; ¢’est
I’affaire de I'offensé. Le repentir du criminel, et surtout son remords donnent seuls un
sens au pardon, de méme que le désespoir donne seul un sens a la grace.«®*

Diese dialogische Komponente ist Teil der intimen Beziehung zum Anderen,
die in der Vergebung hergestellt wird. Damit ist die Vergebung doch einer
Bedingung unterworfen, einer Vergebung, die widerspriichlicherweise ihre
ganze Kraft aus ihrer Unbedingtheit und Unmdéglichkeit bezieht. Die Verge-
bung, die als unbegriindet und unendlich sich jeder Bedingung entsagt. Selbst
wenn Jankélévitch die Beziehung von Titer und Opfer, von Stinde und Ver-
gebung so lose wie moglich gestalten will,® besteht er doch auf diese Art der
Kommunikation von Reue und Vergebung und gerit so in eine kreisliufige
Tauschbeziehung.® Es kommt ein Kreislaufin Gang, der auf eine Bitte mit der

83 | Vgl. Zouggari, Najate: Llmpardonnable, I'imprescriptible et I'exigence éthique
de pardon, in: Chamarette, Jenny u. Higgins, Jennifer (Hg.): Guilt and Shame: Essays
in French literature, thought an visual culture, Bern 2010, 116: »Outre la cohérence
logique, Jankélévitch impose a la possibilité du pardon une seconde condition: il faut
que le pardon soit demandé.«

84 | Jankélévitch, Vladimir: Pardon, 204,

85 | Jankélévitch versucht hier eine Art von Paralleldistinktion durchzufiihren zwischen
Materialursache und causa efficiens, wobei er der Materie jede Ursachlichkeit fiir die
Vergebung absprechen will. Vgl. Jankélévitch, Vladimir: Pardon, 168: »[...] il apparait
maintenant que le rapport du pardon avec la faute n’est en rien comparable a celui de
la pitié avec la misére: le péché estla matiére du pardon, mais il n’en est pas»la causey
Cause, — il serait plutdt de la rancune!«

86 | Vgl. Derrida, Jacques: Cosmopolitanism and Forgiveness, 34-35: »However, |
would be tempted to contest this conditional logic of the exchange, this presupposition,

- am 14.02.2026, 11:43:1!

257


https://doi.org/10.14361/9783839440803-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

258

Die vergebliche Gabe

Antwort der Vergebung aufwartet.¥” Das ist es, was Derrida sagen will. Das ist
der Ansatzpunkt Derridas, mit dem er auf den performativen Widerspruch in
der Konzeption der Vergebung bei Jankélévitch hinweisen will: Sie dehnt ihre
Unbedingtheit bis an ihre Grenzen aus, schreckt aber dann zurtick, diese Un-
bedingtheit dariiber hinaus auf das Unmogliche auszuweiten. Damit folglich
eine Hoffnung auf Vergebung bestehen kann, darf sie sich nicht restlos verun-
moglichen. Und doch darf sie sich keinerlei Bedingungen unterwerfen, wenn
sie ihre allumfassende, das Bose aufhebende Macht erhalten will. In dieser
Aporie fasst Derrida die Grenzen der Vergebung bei Jankélévitch zusammen:

»L'inconditionnel et le conditionnel sont, certes, absolument hétérogénes, a jamais,
des deux cdtés d’une limite, mais ils sont aussi indissociables. Il y a dans le mouve-
ment, dans la motion du pardon inconditionnel, une exigence interne de devenir-ef-
fectif, manifeste, déterminé, et, en se déterminant, de se plier a la conditionnalité.«5®

Diese widerspriichliche Bindung der bedingten und der unbedingten Ver-
gebung geschieht nicht aufgrund einer mangelhaften Konzeption von Janké-
lévitch, sondern ist Ausdruck des hyperbolischen Anspruchs einer Ethik, die
das Unmogliche zum Auftrag hat:% Das Bose durch das Gute auszugleichen,

so widespread, according to which forgiveness can only be considered on the condi-
tion that it be asked, in the course of a scene of repentance attesting at once to the
consciousness of the fault, the transformation of the guilty, and the at least implicit
obligation to do everything to avoid the return of evil. There is here an economic trans-
action [...]. Itis important to analyse at its base the tension at the heart of the heritage
between, on the one side, the idea which is also a demand for the unconditional, gra-
cious, infinite, aneconomic forgiveness granted to the guilty as guilty, without coun-
terpart, even to those who do not repent or ask forgiveness, and on the other side, as
a great number of texts testify through many semantic refinements and difficulties, a
conditional forgiveness proportionate to the recognition of the fault, to repentance, to
the transformation of the sinner who then explicitly asks forgiveness.«

87 | Vgl. Diirr, Thomas: Hannah Arendts Begriff des Verzeihens, Freiburg u. Miinchen
2009, 314: »Derrida stoBt sich an dem Tauschvorgang, zu dem das Verzeihen so wer-
de: Du bereust, und ich verzeihe. Und gerade in der Absetzbewegung davon sieht er
das Verzeihen erst moglich werden, und zwar im Angesicht des Unverzeihlichen, das
fiir Jankélévitch wie fiir Arendt mit dem Geschehen in den Konzentrations- und Vernich-
tungslagern beschrieben ist.«

88 | Derrida, Jacques: Pa, 76.

89 | Vgl. Hansel, Joélle: Vladimir Jankélévitch. Une philosophie du charme, Paris 2012,
41: »Le golit du paradoxe s’accorde avec cette sensibilité a I'équivocité de la liberté et
des autres choses premieres. La »paradoxologie« est I'un des signes auxquels se re-
connait la »maniére« de Jankélévitch. »Apparition-disparaissante«, »organe-obstacles,

- am 14.02.2026, 11:43:1!


https://doi.org/10.14361/9783839440803-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Die Vergebung

obwohl diese beiden Extreme doch keinen Ausgleich, keinen Kreislauf und kei-
ne gegenseitige Bedingung dulden.®® Ein unméglicher Ausgleich, der gleich-
wohl den Auftrag formuliert fiir die Wiederherstellung der Briiderlichkeit der
Menschen angesichts der allfilligen Gefahr ihrer Ausloschung.”' Gerade die
abscheulichsten Verbrechen, die sich jedem Vergleichsmafl entziehen, die
unverzeihlichen Griueltaten bediirfen der Vergebung. Sie sind nur durch das
Wunder der Verbriiderung zwischen den Menschen zu tiberwinden,” der Un-

respresso-inexpressife, vimpossible-nécessaire, »coupable-innocente« tels sont, parmi
tant d’autres, les couples antinomiques qu’il affectionne. A ses yeux, le paradoxe n’est
pas un mode de philosopher parmi d’autres; il est la philosophie méme.«

90 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: Pardon, 211: »Heureusement, le dernier mot est tou-
jours I'avant-dernier... En sorte que le débat du pardon et de I'impardonnable n’aura ja-
mais de fin. Insoluble est le cas de conscience qui en résulte: car si I'impératif d’amour
est inconditionnel et ne souffre aucune restriction, I'obligation d’annihiler la méchan-
ceté et, sinon de la hair (car il ne faut jamais hair personne), du moins de nier sa force
négatrice, de mettre hors d’état de nuire sa rage destructrice, cette obligation n’est
pas moins impérieuse que le devoir d’amour; I'amour des hommes est entre toutes les
valeurs la plus sacrée, mais 'indifférence aux crimes contre I'humanité, mais l'indif-
férence aux attentats contre I'essence méme et contre I’hominité de I’homme est entre
toutes les fautes la plus sacrilége. Et nous n’avons aucun moyen de choisir I'un de ces
deux superlatifs plutdt que l'autre, ni aucun moyen de les honorer ensemble: la choix
d’un Absolu laisse nécessairement |’autre Absolu« en dehors; le cumul et la conciliation
des deux Absolus est impossible; le sacrifice d’un Absolu fait naitre en nous les scru-
pules et le remords; la syntheése des deux Absolus serait un miracle: car I'’Absolu est
plural etirrémédiablement déchiré.«

91 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: Pardon, 210: »Disons simplement: 'homme qui par-
donne s’abstient de renier sa similitude essentielle avec le coupable; il ne profite pas
de la position avantageuse que son innocence lui confére, il ne garde pas pour lui ce
privilege d’étre seul infaillible, seul impeccable, seul irréprochable, et il renonce sur ce
point a tout monopole; il fait donc le sacrifice d’une trés passagere et précaire supériorité
qui tient peut-&tre a la chance... Aussi n’abandonnera-t-il pas le méchant son frére, ce
méchant en détresse et en péril de mort. Pitié pour le profond malheur d’étre méchant!”
92 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: Pardon, 209: »C’est en cela que le méchant est un pau-
vre homme comme chacun de nous, un pauvre homme voué a la mort comme nous tous,
solitaire comme nous tous, et infiniment plus seul encore, un pauvre homme coupable
qui a bien besoin de notre aide. C’est ce que sous-entend la merveilleuse douceur du
pardon. Le pardon chuchote a voix basse: Et ego! Et moi aussi... [...] Vous étes des
pécheurs, mais j’en suis un autre. Moi aussi j'ai péché, ou je pécherai; j’aurais pu faire
comme vous, je ferai peut-étre comme vous. Je suis, comme vous, faible, faillible et
misérable.« — In einer christlichen Perspektive driickt sich das so aus: Vgl. Begasse
de Dhaem, Amaury: Théologie de la filiation et universalité du salut. L'anthropologie

- am 14.02.2026, 11:43:1!

259


https://doi.org/10.14361/9783839440803-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

260

Die vergebliche Gabe

terbrechung ihrer traumatisch bestimmenden Vergangenheit und der Erneue-
rung ihrer Beziehung untereinander, ohne dass die Untat selbst im Vergessen
ausgeloscht wiirde.” Auf diese aporetische Ordnung der Vergebung, die sich
bei Jankélévitch als unméglich bedingt und méglich unbedingt zeigt, wird bei
Derrida pointiert hingewiesen.**

4.3 VERGEBUNG ALS BEOBACHTUNG 2. ORDNUNG

Die Vergebung ist durch eine ereignishafte Gebrochenheit geprigt, was sie als
Formprinzip mit der Gabe gemeinsam hat. Es zeigt sich sogar, dass die Gabe
einen wesentlichen Mangel formuliert, den sie selbst nicht beheben kann. Das
Risiko der Okonomie der Gabe, die in der Etablierung eines Vergleichsmaf-
stabs besteht, anhand der ein Austausch regulir und bewertbar in Gang ge-
setzt wird, kann nicht aufgefangen werden in einer anékonomischen Unmég-

théologique de Joseph Wresinski, Paris 2011, 450-451: »Le salut intéresse I'humanité
dans son ensemble. Dans la mesure ol 'esprit fait de I’'nomme un fils, le salut de toute
homme nous concerne parce qu’en lui nous accueillons un frére. La vie dans I'Esprit
passe donc par I'épreuve de la fraternité.«

93 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: Pardon, 212: »Et I'hnomme, au contraire, il pardonne
pour ne pas ressembler a la mort, pour étre invincible dans un tout autre sens que la
mort. Comme la pensée de la mort, comme le vouloir qui peut moralement tout ce qu’il
veut (car vouloir, ¢’est pouvoir) et pourtant ne peut pas a la lettre tout ce qu’il veut, le
pardon est a la fois tout-puissant et impuissant.«

94 | Vgl. Dooley, Mark: The catastrophe of memory. Derrida, Millbank, and the (im)pos-
sibility of forgiveness, in: Caputo, John, Dooley, Mark u. Scanlon, Michael (Hg.): Ques-
tioning God, Bloomington 2001, 143: »Derrida tries always to situate himself between
what is possible and the impossible, between the conditional and the unconditional.
He endeavors, that is, to ensure that the law of the oikonomia does not become too
conditional and rigid by exposing it to the unconditional demand.« Vgl. Queyroux, Nath-
alie: Lacte philosphique selon Vladimir Jankélévitch et Emmanuel Levinas. Tentative
de lectures croises, Paris 2003, 378-379: »Levinas et Jankélévitch, par ce geste, ont
voulu déranger I'ordre philosophique, sclérosé dans son dogmatisme, en le rendant
sensible moins a un ordre esthétique qu’a une humanité: car un roman ne parle pas en
général, comme la philosophie; il ne s’agit pas des notions, mais des personnages, dont
on suit les pérégrinations concrétes du début a la fin. Il s’agit de personnes vivantes,
qui naissent et qui meurent, qui aiment, qui sont en relations les unes avec les autres,
qui sont confrontées a la douleur, |a joie, a la prise de décisions morales — tout comme
chacun de nous. Or Levinas et Jankélévitch ont écrit des philosophies morales, refusant
la pensée de systéme et I'abstraction normative, au profit d’'une pensée résolument
tournée vers le vivant, I’6tre humain ayant sa vie a vivre.«

- am 14.02.2026, 11:43:1!


https://doi.org/10.14361/9783839440803-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Die Vergebung

lichkeit. Die Entwiirdigung der Welt durch den vergleichbaren Wert weist eine
Bediirftigkeit nach einer weiteren Supplementierung auf.

Die Vergebung kann hier die Gabe erginzen, weil diese an deren apore-
tischer Grundstruktur ankntipfen kann, und gleichzeitig eine Losung fiir das
Verunmoglichen eines ckonomischen Kreislaufs vorschlagen kann. Die Ver-
gebung ist selbst dann noch handlungsfihig, wenn jegliche Vergleichbarkeit
scheitert, wenn sich ein Vergleich wegen der Unermesslichkeit der Verbrechen
verbietet. Die Aporien der Vergebung stellen dort ein Beschreibungswerkzeug
bereit, machen dort Beobachtungen méglich, die unter der Maf3gabe der apore-
tischen Okonomie unbeobachtbar und anskonomisch bleiben. Die Aporien der
Vergebung machen so erst den wesentlichen Mangel der Okonomie beobacht-
bar, der in ihrer Kreisldufigkeit und vergleichsweisen Entwiirdigung besteht.

4.3.1 Entdeckung des Neuanfangs

Vergebung erlaubt der Gabe die Einfithrung von zeitlichen Diskontinuititen,
einen Ausbruch aus einem bestimmenden Kreislauf von Geben und Neh-
men, von Untat und angemessener Vergeltung. Die Vergebung erlaubt dem
Gabendiskurs eine Unterbrechung der Reziprozitit. Sie stellt dem selbstver-
nichtenden Kreislaufmodell der Gabe eine produktive Komponente bei, eine
Méglichkeit des Neuanfangs, der in der Anderung der Beziehung zwischen
Opfer und Titer besteht. Sie kénnen sich aufgrund der Vergebung als Men-
schen begegnen und eben nicht mehr nur als Verursacher einer Untat und
als ihr Erleidender. Die Anderung der Beziehung besteht nicht mehr in einer
Tauschbeziehung, nicht mehr in irgendeiner Art der Reziprozitit, sondern in
einem Geschenk. In einem Akt, so unbedingt, spontan, unbegriindet und so
unerklirlich wie die Liebe — derart dass sich als Méglichkeitsbedingung seine
Unméoglichkeit erweist.”

95 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: Pardon, 197-198: »Le pardon qui nous met en rapport
avec la personne du pécheur, le pardon qui est un événement instantané, est donc par
la méme une rémission illimitée: ce pardon soudain est a la fois totale et définitif. Par-
donner n’est pas changer d’avis sur le compte du coupable ni se rallier a la thése de
I'innocence... Bien au contraire! La surnaturalité du pardon consiste en ceci que mon
opinion au sujet du fautif n’a précisément pas changé: mais sur ce fond immuable c’est
tout I'éclairage de mes relations avec le coupable qui se trouve modifié, ¢c’est toute I'ori-
entation de nos rapports qui se trouve inversée, renversée, bouleversée! Le jugement
de condamnation est resté le méme, mais un changement arbitraire et gratuit est inter-
venu, une diamétrale et radicale interversion, [...] qui transfigure la haine en amour.«

- am 14.02.2026, 11:43:1!

261


https://doi.org/10.14361/9783839440803-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

262

Die vergebliche Gabe

4.3.2 Neuanfang verlangt das Opfer des Verzichts

Diese Supplementierung, die die Vergebung fiir die Gabe leistet, dieser neue
Blickwinkel, den die aporetische Vergebung wie eine Beobachtung zweiter
Ordnung an die Gabe anschliefRen lisst, findet aber keinen Halt. Der immer
weiter fortschreitende Unterscheidungsgebrauch der Différance verschiebt
eine endgiiltige Anwesenheit. Es erweist sich eine supplementire Unabge-
schlossenheit des Fragens. Die Bediirftigkeit der Gabe, wie auch der Verge-
bung, setzt sich weiter fort. Die Vergebung entdeckt die Beziehung zu unseren
Mitmenschen wieder, die in der Okonomie der Gabe verloren wurde, sie fithrt
zur Reflexion der Wiirde aufgrund einer vom Tausch induzierten Entwertung.
Jedoch offenbart sich in der Folge ein Reflexionsbedarf dieser Wiirde, die wir
in der menschlichen Begegnung mit dem Anderen finden. Es wirft sich die
Frage nach der absoluten Hingabe und nach dem Opfer auf. Wie verhilt es sich
mit der Wiirde des Menschen angesichts unserer Hinfilligkeit im Tod?

Bei Bataille hat sich schon gezeigt, dass die Gabe den Begriff des Opfers
implizieren kann. Dass der gabenhafte Ausbruch der Verschwendung im
Potlatsch, welcher der im Tauschgeschift entsakralisierten Ware ihre Wiirde
zuriickgeben will, der absoluten Hingabe im Sacrificium sehr nahe kommt.%
Und auch bei Jankélévitch zeigt sich, dass die Vergebung das Opfer geradezu
verlangt: Der Geschidigte muss auf seine berechtigte Rache verzichten, seinen
Groll begraben, um dem Titer Vergebung gewihren zu kénnen und in eine
neue Beziehung einzutreten.”

96 | Wir haben diesen Punkt im Kapitel »3.1.1 Okonomie in der Form der Différance«
schon angesprochen.

97 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: Pardon, 167: »[...] il arrive que le don implique un sacrifice.
Mais méme en ce cas le sacrifice ne concerne que l'avoir et les appartenances du donataire:
le possesseur se sépare coliteusement de ses possessions; un point c’est tout. Au contraire
le pardon, qui est un don sans chose donnée; une datio sans donum, le pardon doit dans tous
les cas franchir un obstacle et passer et passer par-dessus un barrage; le barrage et l'obsta-
cle, c’est selon les cas, I'injure subie par I'offensé ou la faute commise par le pécheur: dans le
premier cas le pardonnant affronte la difficulté dressé en lui par la philautie et 'amour-propre,
parI'instinct vindicatif et la passion; dans le second il fait face aux préjugés d’une morale close
fondée sur la seule justice. Ni dans le premier cas ni dans le second il ne s’agit des propriétés
d’un propriétaire: le pardonnant a besoin de tout son courage pour sacrifier non pas une partie
de son avoir, mais son étre lui-méme, et plus encore pour braver les tabous sociaux, récuser le
devoir de punir, se soustraire aux soi-disant cas de conscience.«

- am 14.02.2026, 11:43:1!


https://doi.org/10.14361/9783839440803-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

