Lebendige Zeichen

Anmerkungen zur pragmatistischen Hermeneutik!

Dmitri N. Shalin

»Allmahlich hat sich mir herausgestellt, was jede grofle
Philosophie bisher war: ndmlich das Selbstbekenntnis
ihres Urhebers und eine Art ungewollter und unvermerk-
ter mémoires.« (Friedrich Nietzsche)

»Den Schliissel zur persdnlichen politischen Haltung
eines Philosophen wird man nicht seinen Ideen abge-
winnen konnen, so als lieRe er sich daraus ableiten,
sondern seiner Philosophie als Leben, das heifit seinem
philosophischen Leben, seinem ethos.«

(Michel Foucault)

EINLEITUNG?

Seit mehreren Jahrzehnten wird von Sozialwissenschaftlerinnen und Sozial-
wissenschaftlern ein entkorpertes Verstindnis von Gesellschaft und mensch-
licher Handlungsfihigkeit kritisiert. »Wir erkennen jetzt«, so Mary Douglas
(1978: 298), »dass wir den sprachlichen Kanal unangemessen bevorzugt ha-

1 | Anm. der Hg.: Beim vorliegenden Beitrag handelt es sich um eine gekiirzte Uber-
setzung des Artikels »Signing in the Flesh: Notes on Pragmatist Hermeneutics«, der ur-
spriinglich im Jahr 2007 in Sociological Theory (Vol. 25, S. 193-224) erschien.

2 | Eine friihere Version dieses Artikels wurde 2001 auf der Jahrestagung der Society
for the Advancement of American Philosophy vorgestellt. Ich danke meinen Studieren-
den an der University of Nevada, Las Vegas, die im Jahr 2003 an dem Graduiertense-
minar zur pragmatistischen Hermeneutik teilgenommen haben, in dem die in diesem
Aufsatz enthaltenen Ideen konkretisiert wurden. Dariiber hinaus danke ich Vincent Co-
lapietro, Hans Joas, Bruce Mazlish und Erkki Kilpinen fiir ihre Kommentare zu einem
friheren Entwurf dieses Artikels.

hittps://dol.org/10.14361/6783839445587-009 - am 14.02.2028, 20:50:08.



https://doi.org/10.14361/9783839445587-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

220

Dmitri N. Shalin

ben und zu der Annahme neigten, dass er in entkorperter Form wirksam sein
kénnte.«®* Ganz dhnlich widerspricht Jenkins (1994: 319) sowohl der Vorstel-
lung, Kultur »habe ihren Ort oberhalb des Nackensx, als auch der »traditionel-
len dualistischen Idee, der zufolge jede Anniherung an den Koérper mit einer
Distanzierung von Kultur einhergehe«. Richard Shusterman (1997: 31) wiede-
rum hinterfragt »das Bild der Philosophie als einer wesentlich sprachlichen
Disziplin« und fordert sie dazu auf, den Blick wieder auf »die nichtdiskursive
korperliche Dimension des Lebens« zu lenken. Ahnliche Meinungen hallen
in den Sozialwissenschaften tiberall dort wider, wo die Unzufriedenheit damit
bekundet wird, dass »die Text-Metapher den Korper nahezu verschlugen habe«
(Csordas 1999: 146), wo die »zentrale Rolle von Emotionen fiir die Existenz des
Korpers in Gesellschaft« betont wird (Lyon/Barbalet 1994: 63), und wo »die
Hinwendung zum Koérper als hauptsichlichem Ort des sozial- und kulturwis-
senschaftlichen Theoretisierens« gefordert wird (Turner 1994: 32).

Der vorliegende Artikel schlieft an diese Bewegung in den Sozialwissen-
schaften an, um das traditionelle Interesse an den diskursiven Dimensionen
des kulturellen Lebens um die verkorperten Formen sozialer Phinomene zu
erginzen. Insbesondere wird versucht, das »Verkorperungsparadigma« (Csor-
das 1990) und die pragmatistische Vorstellung des »Korper-Geistes« [body-
mind)] (Lakoff/Johnson 1999) auf die Interpretationstheorie zu tibertragen und
damit Kérper und Emotion in eine hermeneutische Ressource zu verwandeln.
Die Darstellung beginnt mit der klassischen Hermeneutik, die Bedeutung mit
logischem Sinn und der Intention des Autors bzw. der Autorin gleichsetzt, und
stellt diese Tradition dann dem pragmatistisch inspirierten Ansatz gegeniiber,
der korperliche, emotionale und verhaltensbezogene Zeichen in den Interpre-
tationsprozess miteinbezieht. Nachdem ich die pragmatistische Hermeneutik
und die darauf aufbauende biokritische Analyse skizziert habe, umreifle ich
die Hermeneutik der Verkérperung, diskutiere ihr Potential als Alternative
zur Tiefenhermeneutik und erkunde die Schnittstellen zwischen pragmatisti-
scher Hermeneutik und verwandten theoretischen Perspektiven. Der Beitrag
schliefit mit einer Liste von Fragen, die fiir eine hermeneutische Analyse im
pragmatistischen Geiste zentral sind.

3 | Anm. der Hg.: Deutsche Ubersetzungen von Passagen, die unter Verweis auf eng-
lischsprachige Texte zitiert werden, stammen vom Ubersetzer dieses Textes.

hittps://dol.org/10.14361/6783839445587-009 - am 14.02.2028, 20:50:08.



https://doi.org/10.14361/9783839445587-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lebendige Zeichen

VERNUNFT, KORPER UND EMOTIONEN AUS KLASSISCHER UND
ZEITGENOSSISCHER PERSPEKTIVE

Seit ihren Anfingen in der griechischen Antike hat die westliche Philosophie
tiefe Vorbehalte gegeniiber dem Korper und den Emotionen zum Ausdruck
gebracht. Platon (1974: 79¢-81e) gab in dieser Debatte den Grundton vor, als er
den Wissenden ermahnte, korperlich begriindete Beweise als den vernuinfti-
gen Deutungspraktiken widersprechend zu erkennen:

»Und, nicht wahr, auch das haben wir schon lange gesagt, dafd die Seele, wenn sie sich
des Leibes bedient, um etwas zu betrachten, es sei durch das Gesicht oder das Gehor
oder irgendeinen anderen Sinn - denn das heifit mittels des Leibes, wenn man mittels
eines Sinnes etwas betrachtet -, dann von dem Leibe gezogen wird zu dem, was sich
niemals auf gleiche Weise verhélt, und daf sie dann selbst schwankt und irrt und wie
trunken taumelt, weil sie ja eben solches beriihrt« (Platon 1974: 79c).

Niemand sollte Wissen vertrauen, das durch die »Verunreinigung des Kor-
pers« kompromittiert wurde; auch sollte kein philosophisch gesinnter Wissen-
der dagegen aufbegehren, sich von seinem Kérper zu trennen, wenn seine Zeit
abgelaufen ist — denn der Korper als soma (Fleisch) ist letztlich vom Kérper als
sema (Grabmal) nicht zu unterscheiden. Aus diesem Grund nimmt Sokrates
im Angesicht des Todes in aller Ruhe sein Gift ein — als pharmakon (Medizin),
das seine Seele von seinem Korpergefingnis befreit (Platon 1974: 8oe-81e).

Eine dhnliche Haltung gegeniiber Kérper und Gefiihl findet sich bei den
stoischen Denkern, die darauf bestanden, dass

»die Vernunft selber, der die Ziigel iibergeben werden, nur so lange machtig [ist], wie sie
sich entfernt halt von den Leidenschaften; [...] Einmal in Leidenschaft geraten ndmlich
und in Erregung versetzt, dient die Seele dem, der sie anstdfit« (Seneca 1980: 113).

Dieselbe Besorgnis unterliegt der rationalistischen Behauptung, wonach das
menschliche Individuum

»eine Substanz sei, deren ganzes Wesen oder deren Natur nur im Denken besteht und
die, um zu sein, keinen Ort benétigt, noch von irgendeinem materiellen Ding abhangt,
sodass dieses Ich, d.h. die Seele, durch die ich bin, was ich bin, ganzlich vom Koérper
unterschieden ist« (Descartes 2001: 65).

Das Vorurteil gegen die Wirkungen des Korpers ist auch bei Kant auszuma-
chen, der darauf beharrt, dass den »Affekten und Leidenschaften unterworfen
zu sein, [...] wohl immer Krankheit des Gemdits [ist], weil beides die Herrschaft
der Vernunft ausschliefit.« Zu erkennen ist es auch in seinem

hittps://dol.org/10.14361/6783839445587-009 - am 14.02.2028, 20:50:08.

221


https://doi.org/10.14361/9783839445587-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

222

Dmitri N. Shalin

»Prinzip der Apathie: daB namlich der Weise niemals im Affekt, selbst nichtin dem des
Mitleids mit den Ubeln seines besten Freundes sein miisse, ist ein ganz richtiger und
erhabener moralischer Grundsatz der stoischen Schule; denn der Affekt macht (mehr
oder weniger) blind« (Kant 2015: §§ 73, 75).

Eine solch wihlerische Haltung gegeniiber dem Korperlichen und dem Af-
fektiven hat eindeutige Folgen fiir die Hermeneutik, die sich zu Bedeutungen
hingezogen fiihlt, die durch alltigliche Verwirrungen nicht verunreinigt ist,
die fiir rationale Geister transparent und fiir nagende Zweifel unempfinglich
ist. Spinoza, welcher der Rolle des Affekts im ethischen Leben viel Aufmerk-
samkeit schenkte, formulierte mit bewundernswerter Klarheit die Sorge der
rationalistischen Hermeneutik um logisch reine Bedeutung, wie er sie in Euk-
lids Geometrie veranschaulicht sah. Euklid, so Spinoza,

»l&Bt sich in jeder Sprache von jedem leicht erkldren. Denn um seinen Sinn zu erfassen
und Giber seine wahre Meinung GewifSheit zu erhalten, ist nicht die vollkommene Kennt-
nis der Sprache nétig, in der er schrieb, es geniigt eine sehr allgemeine, ja schiilerhafte
Kenntnis derselben; man braucht dabei auch nicht das Leben, die Interessen und den
Charakter des Verfassers zu kennen noch zu wissen, in welcher Sprache, fiir wen und
wann er schrieb, nicht die Schicksale des Buches und seine verschiedenen Lesarten,
auch nicht wie und auf wessen Beschlufs es angenommen wurde« (Spinoza 2008: 263).

Diese logozentrische Perspektive hielt sich bis weit in das 20. Jahrhundert - sie
zeigt sich bei Frege und Husserl, aber auch in Saussures Unterscheidung zwi-
schen Sprachsystem und Rede (Saussure 1967), in Lévi-Strauss’ Ubertragung
des biniren linguistischen Codes auf den Mythos (Lévi-Strauss 2002), in Ga-
damers Ineinssetzung von Bedeutung mit dem, »[w]as schriftlich fixiert ist«
(Gadamer 1975: 373), in Ricceurs »Distanzierung, durch die ein neues In-der-
Welt-Sein, projiziert durch den Text, von den falschen Beweisen der Alltags-
realitit befreit wird« (Ricceur 1981: 773), sowie in Habermas’ Gleichsetzung von
Bedeutung und »Aussagegehalt«, der »fiir verschiedene Benutzer identische
Bedeutungen« hat und sich eindeutig als »wahr oder falsch« bestimmen lésst
(Habermas 1992: 26f.).

Der Wunsch, Kérper und Affekt aus der interpretativen Praxis zu verban-
nen, garantiert nicht, dass rationalistische Denkerinnen und Denker sich von
ihrem verderblichen Einfluss befreien. Bereits die Leidenschaft, mit der sie
ihre Verpflichtung gegeniiber dem Logos bekriftigen, offenbart dieses Prob-
lem. Wie William James (1956: 63-72) scharfsinnig bemerkte, zeigen Philoso-
phinnen und Philosophen mit einer logozentrischen Neigung ein eigenartiges
»Gefiihl der Rationalitit«, ein »Verlangen nach Rationalitit«, den glithenden
Wunsch, »das konkrete Chaos rational« zu machen, das »Mannigfaltige in
einer einzigen Totalitit zu vereinen« und das »Ritseln aus dem Universum

hittps://dol.org/10.14361/6783839445587-009 - am 14.02.2028, 20:50:08.



https://doi.org/10.14361/9783839445587-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lebendige Zeichen

zu verbannen«. Der leidenschaftslose Diskurs fungiert als Schmerzmittel, das
»ein sehr intensives Gefiihl des Leidens« lindert, wodurch »ein gewisses Ver-
gniigen« hervorgebracht wird und die »Ruhe der Rationalitit« einkehrt. Dieser
leidenschaftliche Widerstand gegen die Leidenschaft mag etwas mit der Welt
zu tun haben, welche die Rationalisten bewohnten, einer Welt, die weder ratio-
nal noch verniinftig war. Man denke nur an Sokrates, der von der athenischen
Obrigkeit zum Tode verurteilt wurde, an Seneca, der von Kaiser Nero zum
Selbstmord gezwungen wurde, an Spinoza, der von seiner religiésen Gemein-
schaft exkommuniziert wurde, oder an Descartes, der vor dem Biirgerkrieg
floh, um sein Leben zu retten.

Das Verlangen nach reiner Bedeutung und wissenschaftlicher Rationali-
tit bestitigt sich, wenn man es der emotionalen Aufgewiihltheit gegeniiber-
stellt, welche das Leben der genannten Rationalisten durcheinanderwirbelte.
Betrachten wir Immanuel Kant, einen unerschiitterlichen Verfechter der Ver-
nunft, fiir den Mord die hochste Ungerechtigkeit und die Menschenwiirde
der hochste Wert war. Dies ist derselbe Mann, der tiber »die Schmach einer
unehelichen Geburt« schimpfte und der Meinung war, dass man die »Ver-
nichtung« eines unehelichen Kindes »ignorieren kann« (Kant 1966: 164); der
einem Menschen empfiehlt, »lieber sein Leben aufzuopfern, als seine Mensch-
heit in seiner Person zu entehren« (Kant 1974: 377), und der Masturbation und
Homosexualitdt als crimina carnis contra naturam verurteilte, die hinsichtlich
ihrer Hinterlist mit Verbrechen gegen die Menschlichkeit rivalisierten (vgl.
Kant 1966: 271f.). Der geradezu schrille Tonfall, in dem Kant diese Themen
diskutiert, ist kaum leidenschaftslos.

Betrachten wir nun Karl Marx’ Verachtung fiir die biirgerliche Moral und
sein Bekenntnis zur Briiderlichkeit, und vergleichen diese aufgeklirten Vor-
stellungen dann mit seinen tatsichlich gelebten Sprechakten. Der reale Marx
weigerte sich, die Vaterschaft eines Kindes anzuerkennen, das er mit seiner
Haushilterin zeugte, und lehnte es selbst nach dem Tod seiner Frau ab, sei-
nen Sohn zu treffen. Der Begriinder der Ersten Internationalen jubelte seinem
Freund Engels zu, wenn dieser iiber die Unterlegenheit des slawischen Volks
schimpfte, das durch den kommenden Weltkrieg vom Angesicht der Erde ver-
schwinden werde. Unbekiimmert schleuderte er seinem Rivalen Ferdinand
Lassalle oder seinem Schwiegersohn rassistische Beleidigungen entgegen (vgl.
Weyl 1970: 22f., 245). Die klaffende Liicke zwischen Marx’ theoretischen Be-
kenntnissen und seinen belegten Handlungen bereichert sein Lebenswerk um
eine komplizierte Facette.

Solche Beispiele sollen weder die rationalen Verfahren verunglimpfen, die
unser Streben nach Wissen leiten, noch sollen sie die Notwendigkeit verde-
cken, die Emotionen zu ziigeln, damit sie die Forschung nicht iberfrachten.
Die hier durchgefiihrte Ubung beleuchtet vielmehr die blinden Flecken des
Rationalismus und das Versiumnis seiner Befiirworterinnen und Befiirwor-

hittps://dol.org/10.14361/6783839445587-009 - am 14.02.2028, 20:50:08.

223


https://doi.org/10.14361/9783839445587-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

224

Dmitri N. Shalin

ter, ihre Prinzipien auf sich selbst anzuwenden sowie die kérperlich-affektiven
Grundlagen der interpretativen Praxis und die verkérperte Natur der Vernunft
zu betonen, die fiir die pragmatistische Philosophie von zentraler Bedeutung
sind. Pragmatistinnen und Pragmatisten meiden konsequent die »Hyposta-
sierung kognitiven Verhaltens« (Rorty 1982: 201). Nach Peirce (1976: xxi) »hat
das logische Denken kein Monopol auf den Prozess der Verallgemeinerung,
»auch Gefiihle verallgemeinern sich«. Das Bewusstsein ist aus pragmatisti-
scher Sicht »nur ein sehr kleiner und veridnderlicher Teil der Erfahrung«, der
einem viel grofReren »Universum der nichtreflexiven Erfahrung unseres Han-
delns, Erleidens, Genieflens der Welt und der Anderen« angehéort (Dewey 1916:

6, 9).

»Die Vernunft ist ohnedies eine Fahigkeit von sekundarer Bedeutung [...]. Erkenntnis ist
nur der oberflachliche Film der Seele, wéhrend das Gefiihl ihre Substanz durchdringt«
(Peirce 1976: xxi).

»Das Substantiv »Vernunftc bedeutet das gliickliche Zusammenwirken einer Vielzahl
von Dispositionen, wie Sympathie, Wissbegier, Erkundung, Experimentieren, Offenheit,
Streben - Dinge beharrlich zu verfolgen -, Umsicht, Blick fiir den Kontext etc. etc. [...]
Die Vernunft ist keine Kraft, die Trieb und Gewohnheit entgegenzusetzen ist. Sie ist die
Erlangung einer funktionierenden Harmonie unter den verschiedenen Begierden« (De-
wey 2004: 141f.; dt. Ubersetzung gedndert).

Wenn Pragmatistinnen und Pragmatisten {iber Vernunft reden, stellen sie si-
cher, diese mit dem Verlagen zu verbinden; wo Erkenntnis in den Vordergrund
tritt, bildet der Affekt den eigentlichen Hintergrund; und wenn bewusstes Ver-
halten thematisiert wird, scharrt sicherlich schon das Gespenst des Korpers
mit den Hufen:

»Mentale Prozesse setzen nicht nur einen Geist [mind] voraus, sondern auch dass je-
manden denkt und achtsam ist [that somebody is minding]« (Mead 1938: 69).

»Die Mutter kimmert sich um ihr Baby [minds her baby]; sie sorgt sich darum mit Zu-
neigung. Geist [mind] ist Sorge im Sinne von Besorgnis, Besorgtheit ebenso wie aktivem
Sehen nach Dingen, die Pflege bendtigen« (Dewey 2009: 309).

Diese philosophischen Intuitionen wurden in der neueren Forschung von den
soziologisch orientierten Neurowissenschaften — alternativ auch »Neuroso-
ziologie«, »neurokognitive Soziologie«, »Ethnoneurologie« und »pragmatisti-
sche Neurowissenschaften« genannt — bestitigt (Brothers 1997; Massey 2002;
Franks/Smith 1999; Franks/Ling 2002). Die Untersuchung der kérperlichen
Quellen des Denkens hat Beweise dafiir geliefert, dass somatische und kog-

hittps://dol.org/10.14361/6783839445587-009 - am 14.02.2028, 20:50:08.



https://doi.org/10.14361/9783839445587-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lebendige Zeichen

nitive Prozesse zusammenwirken, dass Vernunft »aus der Natur unserer Ge-
hirne, Kérper und Koérpererfahrungen« entsteht, dass sich die »Struktur der
Vernunft selbst aus den Einzelheiten unserer Verkérperung ergibt« (Lakoff/
Johnson 1999: 4; siehe auch Shalin 1986a, 1992), und dass die

»gemeinsamen Urspriinge von Emotionen und Intellekt ein Konzept von Intelligenz er-
fordern, das nicht nur jene mentalen Prozesse integriert, die traditionell als kognitiv
beschrieben wurden, sondern auch jene Qualitaten, die als emotional beschrieben wur-
den, einschliefflich des Selbstgefiihls und des Ich, des Realitdtsbewusstseins, des Ge-
wissens, der Fahigkeit zur Reflexion und dergleichen. Die wichtigsten Fahigkeiten des
Geistes wurzeln in emotionalen Erfahrungen aus der sehr friihen Lebensphase« (Green-
span zitiert in Franks/Smith 1997: 119).

Diese bedeutsamen Entwicklungen erfordern einen neuen Blick auf die Her-
meneutik sowohl als eine theoretische Disziplin als auch als eine verkdrperte
Praxis.

DAs PROJEKT DER PRAGMATISTISCHEN HERMENEUTIK

Was ist pragmatistische Hermeneutik? Im Einklang mit der traditionellen Pro-
grammatik (Bruns 1992; Ferraris 1996; Gadamer 1975; Ricoeur 1981; Shalin
1986D) konzentriert sich die pragmatistische Hermeneutik auf Bedeutung, auf
die Ergebnisse des Diskurses, aber sie tut dies aus einer pragmatistischen Pers-
pektive, das heifit, sie erweitert den Begriff der Bedeutung tiber seine vertraute
Gleichsetzung mit sprachlicher Bedeutung und logischem Sinn hinaus, um
affektives Erzdhlen, Korperarbeit und Verhaltensdarstellungen miteinzube-
ziehen. Die pragmatistische Hermeneutik baut auf Charles Peirces Grundsatz
auf, demzufolge »die endgiiltige Bedeutung eines jeden Zeichens entweder
[...] im Gefiihl oder im Handeln oder im Erleiden besteht« (Peirce 1931-1935:
5.7). Bedeutung geht nicht in begrifflicher Bedeutung auf; vielmehr miissen
dieser Gefiihle, Empfindungen, Handlungen zur Seite gestellt werden — nicht-
sprachliche Interpretanten, die tiber die Symbolizitit hinausgehen und durch
ihre Ikonizitit und Indexikalitit Bedeutung vermitteln kénnen. Ikonische,
indexikalische und symbolische Zeichen sind wesentliche Glieder in der se-
miotischen Kette (Peirce 1991: 239-240, 249-252; 2;70). Wenn diese Kette reifdt,
wenn ihre Glieder nicht mehr ineinandergreifen, so kommt es zu Verformun-
gen nicht nur des Bedeutungsprozesses, sondern auch der sozialen Gebilde, in
welche diese Prozesse eingebettet sind.

Die pragmatistische Betonung von Gefiithlen und Handeln l4duft der saus-
sureschen Semiotik entgegen, die den sprachlichen Code privilegiert und
Bedeutung auf das Spiel der Differenzen zwischen sprachlichen Zeichen re-

hittps://dol.org/10.14361/6783839445587-009 - am 14.02.2028, 20:50:08.

225


https://doi.org/10.14361/9783839445587-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

226

Dmitri N. Shalin

duziert (Saussure 1967; Derrida 2003: 53ff.). Saussure wies darauf hin, dass
»es in der Sprache nur Verschiedenheiten gibt« und dass diese Unterschiede
zwischen den Einheiten innerhalb der Sprachstruktur bestehen, also zwischen
»zwei Lautbildern, etwa pére und meére« oder zwischen »zwei Vorstellungen,
wie >Vater< und >Mutter« (Saussure 1967: 143, 145). Trotz seiner Kritik an Fer-
dinand de Saussure bleibt Derrida im theoretischen Rahmen der struktura-
listischen Linguistik gefangen, und seine zweideutige Anerkennung, wonach
Saussure »Wegbereiter fiir eine kiinftige Allgemeine Grammatologie« sei
(Derrida 2003: 53), birgt mehr Wahrheit in sich, als Derrida bereit ist zuzu-
geben. Auch seine Geste in Richtung von Peirces Semiotik — »Peirce kommt
der von uns intendierten Dekonstruktion des transzendentalen Signifikats
sehr nahe« (Derrida 2003: 8s) — ist nicht iiberzeugend. Denn der Begriinder
der Dekonstruktion setzt sich nicht mit dem unterschiedlichen Charakter der
verschiedenen Interpretanten auseinander, der fiir Peirce entscheidend ist;
stattdessen ebnet Derrida die Unterschiede ein, indem er alle Zeichentypen
zu sprachlichen Signifikanten macht. Die pragmatistische Semiotik arbeitet
im Gegensatz dazu mit ikonischen und indexikalischen Zeichen sowie ihren
symbolischen Gegenstiicken; und sie erachtet das Zusammenspiel zwischen
diesen verkorperten Signifikanten und den sprachlichen Symbolen als bedeu-
tungskonstitutiv. Die Spannung zwischen logisch-symbolischen, kérperlich-
emotionalen sowie performativ-verhaltensbezogenen Interpretanten ist zentral
fuir die pragmatistische Untersuchung von Bedeutungspraktiken. Die pragma-
tistische Hermeneutik geht davon aus, dass jedes Zeichen einen Kérper hat,
dass seine Korperlichkeit relevant ist, dass der Korper in die Bedeutung des
Zeichens eingeht, und dass die Zeichen des Korpers das sind, wonach wir su-
chen miissen, um bedeutsame Handlungen in ihrem verkorperten Reichtum
zu verstehen.

In vielerlei Hinsicht ist dieser pragmatistische Grundsatz common sense.
Peirce rit uns, sprachliche Zeichen im gréfieren Zusammenhang der mensch-
lichen Praxis zu betrachten und verbale Behauptungen mit verkdrperten
Handlungen abzugleichen. Die pragmatistische Maxime besagt, dass jeder
pragmatisch bedeutsame Begriff empirische Zeichen mit sich bringen muss,
die sich auf das offene Verhalten auswirken und praktische Konsequenzen mit
sich bringen, deren Gesamtheit die Bedeutung des Begriffs ausmachen (Peirce
1992). Wenn sich die empirischen Anzeichen im Rahmen eines bedeutungs-
vollen Anlasses widersprechen, so sind wir gezwungen, erneut zu untersu-
chen, was und wie wir etwas meinen. Es gibt symbolische, indexikalische und
ikonische Zeichen — manchmal passen sie zusammen, manchmal kommen sie
einander in die Quere. Das Wechselspiel dieser Zeichen erzeugt Bedeutung in
ihrer verkorperten Fiille. Aus pragmatistischer Sicht besteht der hermeneu-
tische Prozess in der fortlaufenden Triangulation, die es dem oder der Inter-
pretierenden ermdglicht, ein bestimmtes Zeichen mit anderen Zeichentypen

hittps://dol.org/10.14361/6783839445587-009 - am 14.02.2028, 20:50:08.



https://doi.org/10.14361/9783839445587-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lebendige Zeichen

abzugleichen und ihre Passung oder ihre Inkongruenz zu einem bestimmten
Zeitpunkt zu ermitteln.

Es ist hilfreich, drei Grundtypen von Bedeutungsmedien zu unterschei-
den, die der pragmatistischen Hermeneutik zur Verfiigung stehen: (1) den
symbolisch-diskursiven, (2) den somatisch-affektiven und (3) den verhaltens-
und darstellungsbezogenen Grundtyp. Jedes Bedeutungsmedium ist durch
eine besondere Beziehung zwischen Zeichen und ihren Objekten gekenn-
zeichnet. Die symbolischen Interpretanten umfassen direkte Sprache, miindli-
che Berichte, schriftliche Mitteilungen, fiktionales Schreiben, akustische und
nichtbildliche visuelle Zeichen — alles Zeichen, die aufgrund einer Konvention,
eines ausgewiesenen Codes, Bedeutung erhalten. Das Wort »Liebe« bezeichnet
etwa einen bestimmten geistigen und korperlichen Zustand, das Hakenkreuz
steht fiir den Faschismus, eine Kriegsmedaille fiir die Tapferkeit des Trigers
oder der Trigerin, aber keines dieser Symbole beinhaltet eine notwendige phy-
sische Verbindung zwischen dem Korper des Zeichens und seiner konventio-
nellen Bedeutung.

Die somatischen Indizes umfassen emotionale Anzeichen, Mimik, neuro-
chemische Prozesse, Hormonausschiittungen, Traiume und verschiedene Kor-
perzustinde. Die Beziehung zwischen indexikalischen Zeichen und ihren
Objekten ist durch einen gewissen Zwang gekennzeichnet; laut Peirce (1991
239-240) gibt es eine dynamische Kraft, die diesen Zeichentypus an sein Ob-
jekt bindet, wobei das Indexzeichen mehr oder weniger direkt an dem Leben
seines Objekts teilnimmt. Beispiele sind die Beziehung zwischen Rauch und
Feuer, Wetterfahne und Wind, Thermometer und Temperatur, Erréten und
Verlegenheit — der Korper des Zeichens ist physisch oder — wie Peirce sagen
wiirde — »energetisch« verbunden mit dem Objekt, fiir das es steht.

Die verhaltens- und darstellungsbezogenen Zeichen beziehen sich auf
Handlungen, Taten und Gewohnbheiten, also Verhalten insofern, als sie eine
Rollendarstellung konstituieren und eine ikonische Beziehung der Ahnlich-
keit zwischen der betreffenden Tat und einem Rollenmodell herstellen. Ver-
haltens- und darstellungsbezogene Zeichen sind mit ihren Objekten durch den
Willen des Individuums verbunden, welches ein von ihm beanspruchtes Selbst
praktisch durch eine Reihe von Handlungen einlésen muss, welche fiir die
sozialen Qualititen der Person biirgen oder ihre Abwesenheit unterstreichen.
Einer behinderten Person zu helfen, erscheint als mitfithlender Akt; sich frei-
willig fiir einen Auslandseinsatz zu melden, signalisiert Patriotismus; der re-
gelmiflige Besuch der Baseballspiele des Kindes zeugt von guter Elternschaft;
die Weigerung, gelichenes Geld an den rechtmifligen Eigentiimer zuriickzu-
geben, legt Unredlichkeit nahe — solche verhaltens- und darstellungsbezoge-
nen Zeichen haben eine ikonische Dimension insofern, als sie sich auf ein
kulturelles Modell berufen, das sie nachahmen.

hittps://dol.org/10.14361/6783839445587-009 - am 14.02.2028, 20:50:08.

227


https://doi.org/10.14361/9783839445587-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

228

Dmitri N. Shalin

Keine klare Grenze trennt die Interpretanten der einzelnen Bedeutungs-
medien voneinander ab — es handelt sich um eine weitgehend analytische
Unterscheidung. Soziales Verhalten ist ein Kompositum, in dem sich symbo-
lische, indexikalische und ikonische Elemente im Kontext alltiglicher Inter-
aktionen fortlaufend verbinden. So haben Worte die illokutiondre Kraft einer
Handlung, wenn eine Person wihrend einer Hochzeitszeremonie die Worte
»Ja, ich will« oder wihrend eines Geldbnisses die Worte »Ich gelobe« aus-
spricht. Verbale Beleidigungen deuten auf einen emotionalen Zustand hin,
Augen, die hinter dem Riicken einer Person gerollt werden, kommunizieren
Frust, und ein Kuss auf die Stirn erhilt seinen symbolischen Wert als Zeichen
der Zuneigung. Der Kontext bestimmt den semiotischen Status von Signifi-
kanten, der sich iiber Raum und Zeit verindert, da die Aufmerksamkeit zwi-
schen den nichtdiskursiven Merkmalen des Diskurses und den diskursiven
Aspekten nonverbaler Praktiken oszilliert. Indem sie diese Trimedialitit in
den Blick nimmt, fordert uns die pragmatistische Hermeneutik dazu auf, den
Nexus zwischen Wort, Kérper und Handlung zu erforschen — etwas, das wir
nur tun kénnen, wenn wir die gesamte Bandbreite bedeutsamer Ereignisse
betrachten, wobei die Bedeutung als ein emergentes Artefakt konzeptualisiert
wird, das historisch hervorgebracht, interaktiv aufrechterhalten und situativ
genutzt und reinterpretiert wird. Die Aufgabe besteht darin, zu verstehen, wie
sich verschiedene Zeichentypen gegenseitig erginzen und auf Inkonsistenzen
und Widerspriiche innerhalb der semiotischen Produktion der Handelnden zu
achten. Pragmatisch betrachtet ist Bedeutung ein multimediales Ereignis, das
einer fortlaufenden Revision offen steht; sie ist weder platonische Idee noch
fregescher Sinn, welcher der symbolischen Struktur innewohnt und unabhin-
gig von seinen profanen Verwirklichungen ist.

In der Vergangenheit wurde die Verfassung der Vereinigten Staaten als
vereinbar mit Sklaverei, Rassismus, ethnischer Diskriminierung, Monopol-
bildung und eingeschrinktem Wahlrecht erachtet — keine dieser Lesarten hat
sich geschichtlich bewihrt. Neue Interpretationen tauchen kontinuierlich am
hermeneutischen Horizont der US-amerikanischen Verfassungsgeschichte
auf. Anstatt anzunehmen, dass jede dieser Lesarten der Absicht der Verfasser
entspricht oder im Text enthalten ist, begreifen Pragmatistinnen und Prag-
matisten die Gesamtheit ihrer praktischen Interpretationen und verkérperten
Realisierungen als die Bedeutung der Verfassung zu jedem beliebigen Punkt
in der Geschichte der Vereinigten Staaten (Holmes 1992, Shalin 2005). Frithe-
re Interpretationen stellen musterhafte Prizedenzfalle zur Verfiigung, welche
die zustindigen Personen dabei anleiten, einen allgemeinen rechtlichen Rah-
men auf konkrete Situationen zu tibertragen oder die Rechtsprechung des Ge-
richts in einem bestimmten Fall vorherzusagen. Erweitern sich die hermeneu-
tischen Horizonte, in denen die Begriffe interpretiert werden, so werden die
hermeneutischen Ressourcen der Gesellschaft mobilisiert, die interpretativen

hittps://dol.org/10.14361/6783839445587-009 - am 14.02.2028, 20:50:08.



https://doi.org/10.14361/9783839445587-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lebendige Zeichen

Fihigkeiten der rechtlichen Akteurinnen und Akteure aktiviert und die tiber-
kommene Ordnung wird durch neue Interpretationen herausgefordert. Neue
Interpretationen fokussieren hierbei bevorzugt auf die Widerspriiche in den
vertrauten Bedeutungsketten, auf die inkonsistenten biosozialen Darstellun-
gen zentraler Personen in der etablierten semiotischen Ordnung. An dieser
Stelle erhilt der hermeneutische Prozess eine biokritische Wendung — Herme-
neutik wird zur Biokritik.

BIOKRITIK UND BIOKRITISCHE HERMENEUTIK

Biokritische Studien sind ein Teil der pragmatistischen Hermeneutik, der sich
mit der Frage beschiftigt, wie verschiedene historische Individuen — von den
griechischen Sophisten und rémischen Stoikern bis zu NS-Intellektuellen
und sowjetischen Dissidenten — die Herausforderungen ihrer Zeit bewiltig-
ten, indem sie sich eine Identitit schufen und liebgewonnene Uberzeugun-
gen in spezifischen biographischen Umstinden verkorperten. Als Ableger
der pragmatistischen Hermeneutik unterscheidet sich die Biokritik von der
Zoo- oder Biosemiotik (Sebeok/Umiker-Sebeok 1991) durch ihren Fokus auf
das Zusammenspiel zwischen diskursiven, affektiven und kérperlichen Zei-
chenpraktiken, auf symbolisch vermittelte Verhaltensprozesse, die in niederen
Organismen uniibersehbar fehlen (z.B. bei Fischen, die in der Biosemiotik in-
tensiv untersucht wurden) oder nur in rudimentirer Weise vorkommen (z.B.
bei nichtmenschlichen Primaten, die in der Ethologie untersucht werden). Die
biosoziale Semiotik ist eine Anwendung der pragmatistischen Hermeneutik,
die symbolische Systeme untersucht, indem sie den symbolischen Korpus von
Individuen systematisch mit ihrem Emotions- und Verhaltensausdruck in Ver-
bindung setzt. Gegenstand kann hierbei ein fiktionales Werk, ein ideologisches
Glaubensbekenntnis, ein theoretisches Programm sein — jedes konventionale
und semiotische Produkt, das in der Gesellschaft angefunden werden kann
und dessen Bedeutung nicht nur vom Standpunkt der logischen Kohirenz und
der diskursiven Bedeutung interpretiert wird, sondern auch im Licht der im
Leben der Autorin oder des Autors eingebetteten nichtdiskursiven Praktiken.
Affektive Ambivalenz und Fehlschliisse im Verhalten stehen ebenso im Zen-
trum biokritischer Untersuchungen wie diskursive Widerspriiche und gram-
matikalische Inkonsistenzen.

Der biokritische Ansatz macht ziemlich genau das gleiche wie herkomm-
liche biographische Darstellungen, mit der Ausnahme, dass er das griechische
bios — Leben — im weitesten Sinne erfasst und besondere Aufmerksamkeit auf
die Diskrepanzen zwischen dem biographischen Korpus und theoretischen Er-
zeugnissen legt. Die biokritische Analyse untersucht bios theoretikos und bios
philosophicus — das durch Prinzipien geprigte Leben und im Leben verwirk-

hittps://dol.org/10.14361/6783839445587-009 - am 14.02.2028, 20:50:08.

229


https://doi.org/10.14361/9783839445587-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

230

Dmitri N. Shalin

lichte Prinzipien. Sie konzentriert sich auf die Art und Weise, in der historisch
situierte Individuen vita activa, vita contemplativa und vita voluptuosa integrie-
ren, wobei der auktoriale Diskurs systematisch im Lichte des Verhaltens der
Autorin bzw. des Autors und ihrer bzw. seiner kérperlichen und emotionalen
Darstellungen betrachtet wird.

Die Biokritik studiert die diskursiven Auferungen, emotionalen Marker,
korperlichen Zeichen, eingeschliffenen Gewohnheiten und unterschiedli-
chen Handlungen und versucht herauszufinden, wie sie zusammenhingen
und was ein bestimmter theoretischer Grundsatz im praktischen Handeln be-
deutet. Die Analyse des semiotischen Kontinuums fokussiert hierbei auf die
Briiche in den semiotischen Erzeugnissen der Individuen, also auf die sich
stindig verdndernde Kluft zwischen Worten, Emotionen und Taten. Individua-
litit verliert hier den Anschein einer unabinderlichen Identitit, wihrend sich
menschliche Handlungsfihigkeit als ein Wahrscheinlichkeitsphidnomen ent-
puppt, das durch Unbestimmtheit, Kreativitit und Hybris geprigt ist — wie
Michel de Montaigne schon vor etwa 400 Jahren bemerkte:

»[U]nd wer sich angespannt beobachtet, wird feststellen, daf er kaum zweimal in der-
selben Verfassungist. [...] Alle Widerspriiche finden sich bei mirin irgendeiner den Um-
stédnden folgenden Form. Schamhaft und unverschdmt, keusch und geil, schwatzhaft
und schweigsam, zupackend und zimperlich, gescheit und dumm, mirrisch und leut-
selig, verlogen und aufrichtig, gebildet und ungebildet, freigiebig und geizig und ver-
schwenderisch - von allem sehe ich etwas in mir, je nachdem, wie ich mich drehe; und
wer immer sich aufmerksam priift, entdeckt in seinem Innern dieselbe Wandelbarkeit
und Widerspriichlichkeit, ja in seinem Urteil dariiber. Es gibt nichts rundum Zutreffen-
des, Eindeutiges und Stichhaltiges, das ich iiber mich sagen, gar onne Wenn und Aber
in einem einzigen Wort ausdriicken kénnte. Ich unterscheide, das ist das A und O meiner
Logik« (Montaigne 1998: 167).

Die pragmatistische Hermeneutik basiert auf der Annahme, dass die Inkon-
gruenz von Verhaltens-, Affekt- und Diskursebene eine ontologische Gege-
benheit ist. Wie sehr wir auch versuchen, das zu tun, was wir predigen — wir
geraten in Situationen, in denen unsere Taten nicht mit unseren Worten iiber-
einstimmen, wo unsere affektiven Zeichen unserer erklirten Haltung wider-
sprechen. Oder wir leisten mehr als versprochen, mehr als irgendjemand er-
warten konnte, und iiberraschen uns dabei selbst. Es ist kennzeichnend fiir
das ethische Leben, dass wir nicht nur diskursive Widerspriiche aufzulésen
versuchen, sondern auch emotionale Ambivalenzen und Fehlschliisse im Ver-
halten aufspiiren, und dann danach streben, unseren verbalen Standpunkt
mit unserer emotionalen Haltung und unserem praktischen Verhalten in
Einklang zu bringen. Wenn wir daran scheitern, unseren Korpus diskursiv-
symbolischer AuRerungen in Ubereinstimmung mit unserem Verhalten und

hittps://dol.org/10.14361/6783839445587-009 - am 14.02.2028, 20:50:08.



https://doi.org/10.14361/9783839445587-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lebendige Zeichen 231

unseren affektiven Zeichen zu bringen, werden wir nicht nur an die Wider-
spriiche zwischen den Bedeutungsmedien erinnert, sondern auch daran, dass
wir hirter an unserer diskursiven Reprisentation arbeiten miissen.

VERKORPERTE HANDLUNGSFAHIGKEIT UND
DIE OKONOMIE DER BEDEUTUNG

Nehmen wir einen alltiglichen Sprechakt, konzentrieren uns auf die sprach-
liche Absicht unserer Gesprichspartnerin und versuchen wir herauszufinden,
was sie im Sinn hat. Wihrend wir uns die formulierte Bedeutung klar machen,
héren wir auch genau auf die Stimme, auf ihre illokutionire Kraft und achten
auf translokutionire Zeichen, sind also bestrebt, den Geist als die Gesamtheit
dessen zu erfassen, was eine Person denkt, beachtet und bekiimmert. »Ich
liebe dich« ist eine Zeichenfolge in deutscher Sprache, die in der Person, fiir
welche die Worter bestimmt sind, bestimmte Einstellungen und Erwartungen
auslost. Es sind verbale Zeichen, die darauf warten, im richtigen Leben ein-
gelost zu werden. Es spielt eine Rolle, wie die Liebe bekundet wird, was die
Korperhaltung suggeriert, ob die Stimme zittert oder Anzeichen von Ironie
enthilt. Man mochte sicherstellen, dass diskursive Zeichen der Zuneigung
durch emotionale Darbringungen verstirkt werden, dass die Kérpermerkmale
die Worte der Liebe belegen. Wir wissen, was es bedeutet, den Worten Taten
folgen zu lassen; aber diese Dyade ist unvollstindig — denn Taten miissen auch
iiberzeugen, sie miissen affektiv und korperlich lebendig werden lassen, was
angekiindigt und beabsichtigt war. Diejenigen, die nicht willens oder nicht in
der Lage sind, etwas durchzuziehen und durchzustehen, einen angemessenen
kérperlichen Ausdruck zu vermitteln und eine glaubwiirdige affektive Darstel-
lung zu erzeugen, riskieren, dass ihre Darbietungen angezweifelt werden. In-
dem wir unsere Liebe bekunden, 6ffnen wir hermeneutische Horizonte in die
Zukunft und implizieren bestimmte Verhaltensweisen, welche dann im Han-
deln diskursiv eingel6st und emotional bestitigt werden kénnen. Will man,
dass die Liebesbekundung pragmatisch bedeutet, was sie diskursiv bekundet,
so sollte man also besser wissen, wie man schwirmt und tanzt; wenn aber die
Kérpersprache in eine andere Richtung weist, so werden die Liebesbekundun-
gen in gewisser Weise hohl wirken.

Handeln qua Rollendarstellung mobilisiert die gesamte Bandbreite der
Bedeutungsmedien — es beinhaltet symbolischen Code, somatisch-affektiven
Ausdruck und Verhaltensdarstellung. Verhalten ist insofern ikonisch, als der
typische Handlungsverlauf, dem es folgt, einem in einer bestimmten Kultur
unter bestimmten Umstinden erwarteten Rollenvorbild »ihnelt« (im peirce-
schen Sinne des Wortes). Wie ein bewegtes Bild zeigt angemessenes soziales
Verhalten Ahnlichkeit mit seinem Prototyp. Je geringer die Ahnlichkeit zwi-

hittps://dol.org/10.14361/6783839445587-009 - am 14.02.2028, 20:50:08.



https://doi.org/10.14361/9783839445587-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

232

Dmitri N. Shalin

schen dem ikonischen Verhalten und einem kulturell verbindlichen Rollen-
modell, desto schwicher ist der Anspruch der Handelnden auf ein bestimmtes
Selbst. Worte, Emotionen und Handlungen tibermitteln jeweils auf ihre beson-
dere Art und Weise Bedeutung, so dass wir genau darauf achten miissen, wie
sich die diskursiven, affektiven und verhaltensbezogenen Zeichen zu einem
Ganzen verschmelzen. Sowohl als Interpretierende als auch als Darstellende
triangulieren menschliche Individuen fortlaufend die Bedeutungsmarkierun-
gen, priifen die Passung zwischen den Bedeutungsmedien und suchen nach
Briichen in der semiotischen Kette, welche die verbalisierten Bedeutungen
untergraben. Selten sind solche Liicken nicht vorhanden; sie ergeben sich stin-
dig, tauchen kontinuierlich wieder auf und setzen die zerbrechlichen semioti-
schen Ketten, die uns mit dem sozialen Ganzen verbinden, unter Spannung;
stetig werden wir dadurch daran erinnert, dass die Inkongruenz zwischen Ver-
haltens-, Kérper- und Diskursebene wesentlicher Teil der conditio humana ist.

Unsere emotionale Erfahrung ist somatisch sedimentiert; sie hinterldsst
Spuren in den Kérperkreisliufen und manifestiert sich in funktionalen Ver-
schaltungen im Gehirn, im hormonellen Gleichgewicht, in neurochemischen
Balancen, affektiven Strukturen, anhaltenden Stimmungen und affektiven
Stérungen. Eine soziologische Theorie, die sensibel fiir die korperliche Dimen-
sion der sozialen Ordnung ist, kann sich nicht auf die Prigungen beschrinken,
welche die Kultur auf ihren normativ-diskursiven Nebenprodukten hinterlisst,
sondern muss nach der charakteristischen Handschrift suchen, welche die
Kultur auf dem menschlichen Kérper hinterldsst und durch die die mensch-
liche Handlungsfihigkeit sich im Leben ausdriickt (Bourdieu 2011). Die his-
torisch situierte Handlungsfihigkeit mobilisiert die semiotischen Ressourcen
des Korpers, integriert sie in ein korperliches Selbst und reproduziert damit
die soziale Ordnung in einem Prozess, der stindig auf sich selbst zuriickwirkt.
Die physiologische Maschinerie wird in Bewegung gesetzt, um sicherzustel-
len, dass das Individuum eine richtige Haltung einnimmt, die Kérpermerk-
male biirgen also fiir eine der Situation angemessene affektive Haltung; die
sprachliche Erzihlung verortet die Korperhaltung dann im entsprechenden
Diskurs; und das offenkundige Verhalten verstirkt die angenommene emo-
tionale Haltung durch ein Vorgehen, das der weiteren diskursiven und affekti-
ven Validierung zuginglich ist. Die menschliche Handlungsfihigkeit erreicht
ihr Ziel, wenn ihre wesentlichen Bedeutungspraktiken — Diskurs, Kérperaus-
druck und Handeln — zusammenwirken, um ein Selbst zu erzeugen, das der
oder die Handelnde in der vorliegenden Situation plausibel geltend machen
kann. Diese Identitit iiberdauert nicht automatisch die Situation; sie ist bis
auf weiteres giiltig und muss mit jeder neuen Begegnung wiederhergestellt
werden.

hittps://dol.org/10.14361/6783839445587-009 - am 14.02.2028, 20:50:08.



https://doi.org/10.14361/9783839445587-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lebendige Zeichen

AFFEKT UND HANDELN ALS WESENTLICHE GLIEDER
DER SEMIOTISCHEN KETTE

Als Glnter Grass seinen fassungslosen Landsleuten verspitet offenbarte, dass
er als junger Mann in der Waffen-SS diente, musste er die Kluft zwischen sei-
nem jetzigen und seinem fritheren Selbst erkliren: »Dieser Lehrer von Gene-
rationen junger Deutscher, der sie lehrte, freimiitig zu Hause zu fragen >Papa,
was hast du im Krieg gemacht?<, hat sich nicht an seine eigene Vorschrift ge-
haltenl« (Gay 2006: A24) Wenn solche Unstimmigkeiten auftreten, werden
Reparaturarbeiten in Gang gesetzt. Um die Diskrepanz zwischen Diskurs und
Korperarbeit zu flicken, sind sowohl auf der sprachlichen wie auf der verkor-
perten Seite Bastelarbeiten notwendig. Eine Standardstrategie in solchen Situ-
ationen sieht folgendermaflen aus: Wir nutzen diskursive Zeichen wie Spiel-
marken, die dann im gelebten Handeln eingelést werden kénnen; und wir
handeln so, dass die Taten einer diskursiven Validierung offen stehen. Parallel
dazu zeigen wir — bewusst oder unbewusst — die von der Situation geforder-
ten Emotionen (Goffman 1959: 32-51) — als laufenden Kommentar zu der sich
stindig verindernden Kluft zwischen unseren Worten und Taten. Emotionen
sind korperliche Zeichen, die uns wissen lassen, wann das Denken und das
Kiimmern nicht mehr zusammenpassen.

Natiirlich kénnen wir das praktisch dargebotene Selbst von den diskursi-
ven Anspriichen auf ein bestimmtes Selbst trennen. Fiir viele Zwecke mag
dieses Standardvorgehen ausreichen. Doch das Ausblenden der im Verhalten
aufleuchtenden Bedeutungsproduktion schliefit den interpretativen Prozess
kurz und fiihrt zu einer Verarmung der hermeneutischen Ressourcen, die uns
im téglichen Leben zur Verfiigung stehen. Die pragmatistische Hermeneutik
fordert uns auf, die diskursiven Darbringungen des Geistes als Zeichen oder
sprachliche Anspriiche zu behandeln, die darauf warten, in der gelebten Praxis
eingeldst zu werden; ikonische Verhaltensleistungen miissen also jene symbo-
lische Kette in die Tat umsetzten und damit bestitigen, in welche das Indivi-
duum eingespannt ist oder die es in Gang bringt. Solch ein Streben nach Be-
deutung umfasst das semiotische Leben des gesamten Korpers, seine Stimme
genauso wie seinen Diskurs. Die Stimme versteht es, unsere Aufmerksambkeit
von sich selbst auf die bekundete begriffliche Bedeutung zu lenken, aber sie
ist kaum ein neutraler, gegeniiber der codierten Botschaft indifferenter Triger.
Wir behalten Stimme wie Diskurs, Intonation wie Referenz, signifikante wie
nichtsignifikante Gesten im Auge. Auch wenn sie eine Kommunikationsform
beherrschen, die auf bewusster Bedeutungsvermittlung beruht, so haben die
Menschen doch nicht die Fihigkeit oder das dringende Bediirfnis verloren, un-
codierte Gesten und improvisierte Selbstdarstellungen zu interpretieren, die
einen wertvollen Kontext fiir unser sprachliches Verhalten darstellen (Mead
1934; Shalin 2000). Die pragmatistische Hermeneutik erfasst Kommunikation

hittps://dol.org/10.14361/6783839445587-009 - am 14.02.2028, 20:50:08.

233


https://doi.org/10.14361/9783839445587-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

234

Dmitri N. Shalin

in ihrer Totalitit — als ein verkorpertes semiotisches Ereignis, dessen Bestand-
teile nur in der Abstraktion trennbar sind. Durch die semiotische Kette wird
Bedeutung sowohl begrifflich als auch kérperlich vermittelt, ihre tonale Subs-
tanz wirkt auf ihren ideellen Gehalt.

Wir konnen sagen, dass die Stimme in jedem Diskurs unhérbar gegenwir-
tig ist; die beiden fithren einen Dialog, der uns bestindig daran erinnert, dass
jedes Zeichen einen Korper hat, den keine diskursive Bemiithung vollig tilgen
kann. Diese Dialektik von Stimme und Diskurs ist zentral fiir die pragma-
tistische Hermeneutik als einer Hermeneutik historisch verkérperter Hand-
lungsfihigkeit und fiir die Biokritik als Studium von lebendigen semiotischen
Ketten. Der Fokus liegt auf absichtsvoll kommunikativen und unbeabsichtigt
bedeutungsvollen Handlungen, die eine semiotische Kette bilden, die aus
sprachlichen Symbolen, emotionalen Signalen, Kérpersprache, neurophysiolo-
gischen Prozessen, unmittelbaren Konsequenzen und langfristigen unvorher-
gesehenen Ergebnissen besteht. In diesem Zusammenhang ist die Rhetorik
des »Unbewussten« hilfreich, da sie explizit die nichtdiskursiven Eigenschaf-
ten des Diskurses thematisiert und die Inkongruenz zwischen Diskurs und
Verhalten beleuchtet. Angemerkt sei an dieser Stelle, dass die freudianische
und die pragmatistische Hermeneutik eine gewisse geistige Verwandtschaft
haben, besonders im Hinblick auf Ambivalenz als Anzeichen fiir unentschlos-
senes Handeln; allerdings laufen das psychoanalytische Verlangen nach »Tie-
fe«, die damit verbundene »reduktionistische« Methodologie und die Privi-
legierung sexueller Affekte gegentiber anderen korperlich-affektiven Zeichen
dem pragmatistischen Interesse an menschlichen Phinomenen entgegen, in-
sofern diese an die Oberfliche treten und sich in tiberlagernden Zeichen ver-
kérpern. »Tiefe« kann eine oberflichliche Metapher sein, auf die wir zurtick-
greifen, wenn wir angesichts der verwirrenden Anordnung von Oberflichen,
die um unsere Aufmerksambkeit wetteifern, ungeduldig werden. Daher werde
ich das vorliegende Unternehmen als »Oberflichenhermeneutik« bezeichnen.

Die pragmatistische Perspektive auf Bedeutung richtet ihre Aufmerksam-
keit insbesondere auf die spezielle Rolle, die unsere Gefiihle, Stimmungen
und emotionsgeladenen Narrative bei der Hervorbringung semiotischer Ket-
ten spielen. Sie ist empfinglich fiir emotionale Oberténe, die Verhaltensvor-
lieben anzeigen, die in den diskursiven Produkten verschliisselt sind. In dieser
Hinsicht folgen Pragmatistinnen und Pragmatisten dem Ethiker Spinoza mit
seinem ausgeprigten Bewusstsein fiir kérperliche Affekte, nicht dem Meta-
physiker Spinoza mit seinem Verlangen nach logisch makelloser Bedeutung.
Wie Spinoza in seiner Ethik bemerkt hat, ist eine Emotion eine Substanz, die
unsere Handlungsfihigkeit vermindert oder erhdht:

hittps://dol.org/10.14361/6783839445587-009 - am 14.02.2028, 20:50:08.



https://doi.org/10.14361/9783839445587-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lebendige Zeichen

»Unter Affekte verstehe ich die Erregungen des Korpers, durch welche das Tatigkeitsver-
mogen des Kdrpers vergroBert oder verringert, gefordert oder gehemmt wird; zugleich
auch die Ideen dieser Erregungen« (Spinoza 2016: 96).

Zu beachten ist, dass Ideen nach Spinoza emotional aufgeladen sind und Emo-
tionen diskursiv umrahmt werden. Aus diesem Blickwinkel betrachtet sind
handlungsbereite Korper affektiv aufgeladen; die Emotionen, die sie erkennen
lassen, dienen als Anhaltspunkte fiir die Art von Selbst, die man verkérpern
kann. Emotionen sind sowohl an korperliche als auch an ideelle Prozesse ge-
bunden, sie dienen als virtuelle Anzeichen dessen, was Realitit werden konnte.
Emotionen signalisieren, dass die Dinge personlich werden, dass die Einsitze
steigen, dass Korperkreisldufe aktiviert werden, dass man gezwungen werden
kénnte, Stellung zu beziehen, dass Verhaltensmoglichkeiten betrachtet, be-
wertet, verworfen, ausprobiert und umgesetzt werden. Die affektive Vernunft
hat nicht viel Achtung vor den Grenzen, die durch die reine Vernunft gesetzt
werden, welche auf die Emotionen achten muss, damit sie die moralischen
Verpflichtungen des Individuums nicht unter sich begraben. Emotionen sind
nichtdiskursive Erzihlungen, auflerordentlich expressive Mittel, durch die Pri-
maten ihre Befindlichkeit und ihre Impulse sich selbst und anderen kérperlich
mitteilen. Das Individuum, das sich seiner eigenen Ambivalenz gewahr ist,
wird sich nicht damit begniigen, dem Diskurs unreflektiert zu folgen; statt-
dessen wird es sich von der Emotion zu einem neuen Narrativ und einem alter-
nativen Muster treiben lassen.

Affektive Erzihlungen sind dem Bewusstsein nur teilweise zuginglich;
erfahrene Beobachterinnen und Beobachter kénnen emotionale Regungen
erkennen, die der Selbstreflexion des Individuums entgehen und wertvolle
Einsichten in das Leben der Bedeutungen liefern. Das Korper-Bewusstsein
[bodyminding] entzieht sich dem »Ich« des Individuums, das seine Gedanken
indirekt und riickblickend durch seine »Michs« erfasst, welche in verschiede-
nen Produkten objektiviert sind und sich in den Reaktionen anderer Individu-
en widerspiegeln (Mead 1934).

PRAGMATISTISCHE HERMENEUTIK UND
DIE ETHIK DER VERKORPERUNG

»Allmihlich hat sich mir herausgestellt, was jede grof3e Philosophie bisher war:
nimlich das Selbstbekenntnis ihres Urhebers und eine Art ungewollter und
unvermerkter mémoires« (Nietzsche 1988: 19). Diese kithne Aussage lenkt die
Aufmerksambkeit auf das Leben des Autors, auf die Beziehung zwischen seinen
diskursiven und nichtdiskursiven Bedeutungspraktiken. Nietzsches Biogra-
phie deutet selbst darauf hin, dass diese Beziehung alles andere als geradlinig

hittps://dol.org/10.14361/6783839445587-009 - am 14.02.2028, 20:50:08.

235


https://doi.org/10.14361/9783839445587-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

236

Dmitri N. Shalin

ist. Der Mann, der vielleicht nie eine Frau im biblischen Sinne gekannt hat, der
seine »Intimkenntnis« des weiblichen Geschlechts nur »aus zweiter Hand«
erlangte (Kohler 1989: 120), sagt feierlich: »Du gehst zu Frauen? Vergif} die
Peitsche nichtl« (Nietzsche 1955b: 330) Als notorischer Emporkémmling, der
sich nach akademischem Prestige sehnte und beruflich scheiterte, entsagte
Nietzsche solch weltlichen Bestrebungen und Abneigungen und suchte Trost
im philosophischen Nachsinnen iiber den erhabenen Zarathustra, »blonde
Bestien« und »frohlockende Ungeheuer, welche vielleicht von einer scheuf-
lichen Abfolge von Mord, Niederbrennung, Schindung, Folterung mit einem
Ubermute und seelischen Gleichgewicht davongehen, wie als ob nur ein Stu-
dentenstreich vollbracht sei« (Nietzsche 1955c: 786). Sollten wir seine Gestind-
nisse iiber »jene[n] scheuRliche[n] Hexentrank aus Wollust und Grausamkeit«
(Nietzsche 1955a: 277) schweigend tibergehen?

Genau dies fordert Heidegger von der Nietzsche-Forschung: Notwendig, so
Heidegger, sei »das Wegsehen vom >Menschens, insgleichen das Absehen vom
>Werks, sofern dieses als Ausdruck des Menschentums, d.h. im Lichte des Men-
schen gesehen wird« (Heidegger zitiert in Kéhler1989: xv) —ein eigenttimlicher
Vorschlag in Anbetracht von Nietzsches Pochen auf die biographische Natur
des Denkens. Dennoch miissen wir Nietzsches Interpretationsstrategien nicht
iibernehmen, welche die Hermeneutik auf eine »Ubung des Verdachts« redu-
zieren, die auf eine unter lautem Schein verkleidete Realitit abzielt (Ricceur
1978: 214). Nietzsches genealogische Analyse basiert auf der Vorstellung, dass
das Denken nur eine Ausflucht fiir den »Willen zur Macht« ist, dass Urtriebe,
die unser Denken antreiben, zutage geférdert werden kénnen, wenn wir die
geeigneten hermeneutischen Verfahren befolgen. Die Psychoanalyse ist ein
weiteres Beispiel fiir das, was Paul Ricoeur die »Hermeneutik des Verdachts«
nannte — eine interpretative Praxis, die diskursive Produkte als Rationalisie-
rungen herabwiirdigt, deren manifester Inhalt ihre wahre Bedeutung verbirgt.
Der Pragmatismus distanziert sich von einer solchen Tiefenhermeneutik, die
im reduktionistischen Verdacht ihr wesentliches methodologisches Werkzeug
findet. Er ist auch nicht mit jener »wilden< Psychoanalyse« (Freud 1996) zu
verwechseln, wie sie etwa von Laien und Laiinnen praktiziert wird, die eine
uiberstiirzte Diagnose stellen, wo fiir die Betroffenen eine langfristige und pro-
fessionelle Behandlung angezeigt wire, um mit der wahren Bedeutung ihrer
Symptome zurechtzukommen. Die pragmatistische Hermeneutik bietet keine
Heilung. Sie 6ffnet den hermeneutischen Zirkel weit genug, um neben diskur-
siven Zeichen die korperlichen Eindriicke des Handelnden einzubeziehen und
damit die der Interpretation zur Verfiigung stehenden semiotischen Ressour-
cen zu erweitern, ohne einem Bedeutungsmedium einen hoheren Stellenwert
zuzuerkennen. Symbole, Indizes, Gewohnheiten — alle diese Zeichen sind auf
ihre Weise real; sie kénnen nicht aufeinander reduziert oder in einer hierar-
chischen Reihenfolge angeordnet werden. Die pragmatistische Hermeneutik

hittps://dol.org/10.14361/6783839445587-009 - am 14.02.2028, 20:50:08.



https://doi.org/10.14361/9783839445587-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lebendige Zeichen

gibt nicht vor, die Realitit selbst zu erfassen oder einen authentischen Cha-
rakter zu offenbaren. Sie bemisst einen emotional aufgeladenen Stoff, bezeugt
eine Gegenwart (so fliichtig sie auch sein mag) und hebt die widerspriichlichen
Weisen hervor, in denen wir uns in der Welt ausdriicken; dabei vertraut sie den
Individuen, selbst die Zusammenhinge herzustellen und ihre Zeichenprakti-
ken in Kongruenz zu bringen.

Der russische Kurzgeschichtenautor und Dramatiker Anton Tschechow ist
ein Kinstler, der die Tatsache, dass unsere Worte allzu oft mit unseren Ta-
ten und Gefithlen in Widerspruch stehen, intensiv genutzt hat. Seine Biih-
nencharaktere sprechen unablissig davon, sich zu verlieben, klar Stellung zu
beziehen, Wiedergutmachungen zu leisten und den Erfolgskurs einzuschla-
gen, wihrend sie ihre Lebenszeit vergeuden, Vertrauen missbrauchen, Suizid
zu begehen versuchen oder die Nacht durchtanzen, um die harten Realititen
zu vergessen, die sie am nichsten Morgen erwarten — und all dies vor dem
Hintergrund einer anhaltenden emotionalen Dramatisierung, die das Publi-
kum auf die bestindige Inkongruenz zwischen den Auerungen und Taten
der Schauspielerinnen und Schauspieler hinweist. Wie seine Tagebiicher und
Korrespondenz zeigen, war sich Tschechow der pragmatisch-diskursiven In-
kongruenz in seinem eigenen Leben mehr als bewusst. Er hat eine verant-
wortungsbewusste Existenz mit der Fihigkeit gleichgesetzt, Bilanz tiber seine
Worte, Taten und Gefiihle zu ziehen und sie neu auszurichten — auch wenn
sich solche Bemithungen schlussendlich allzu oft als sinnlos erweisen. Es ist
erstaunlich zu erfahren, dass dieser vorbildhafte Humanist, der unermiidlich
von Cholera betroffene Bauern unterstiitzte, einem Freund gestand, dass »ihm
diese Krankheit und die Menschen, denen man helfen soll, véllig gleichgiiltig
seien« (Tschechow 1977: 104). Tschechows Schriften bieten einen unschitz-
baren Einblick in den historisch geformten Kérper-Geist [body-mind] der rus-
sischen Intelligenzija: in ihre kérperlichen Gebrechen, bipolaren Tendenzen,
emotionale Sprunghaftigkeit, in ihren moralischen Maximalismus, sarkasti-
schen Vigilantismus sowie in ihre Tendenz, Luftschlésser zu bauen und in
Hoffnungslosigkeit zu versinken (Shalin 1990).

Wie Dewey bemerkte, senden Menschen, die sich auf ihre diskursiven Au-
Rerungen konzentrieren, durch ihre Kérpersprache und ihre Handlungen wo-
moglich andere Botschaften:

»Menschen, die sich dem Denken hingeben, werden wahrscheinlich in mancher Hinsicht
aufierordentlich gedankenlos sein, zum Beispiel im Rahmen ihrer unmittelbaren per-
sOnlichen Beziehungen. Ein Mann, der ganz im Streben exakter Wissenschaft aufgeht,
kann in alltdglichen Angelegenheiten aufergewdhnlich ungenau sein. Man kann auf
einem besonderen Gebiet Bescheidenheit und Unparteilichkeit zeigen und im Verkehr
mit anderen Personen kleinlich und anmafend sein« (Dewey 2004: 143; dt. Uberset-
zung geédndert).

hittps://dol.org/10.14361/6783839445587-009 - am 14.02.2028, 20:50:08.

237


https://doi.org/10.14361/9783839445587-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

238

Dmitri N. Shalin

Die Inkongruenz zwischen unseren Taten, emotionalen Regungen und &ffent-
lichen AuRerungen macht die menschliche Identitit bestindig problematisch.
Aus dieser programmatischen Einsicht speist sich die pragmatistische Unter-
suchung verkérperter Bedeutungen, die darauf zielt, die langen semiotischen
Ketten zu rekonstruieren und historische Knotenpunkte zu bestimmen, an
denen der Faden, der die disparaten Bedeutungen verkniipft, abgenutzt ist oder
gianzlich reifét. Eine Schluisselrolle kommt hierbei Handlungen zu, die im Ein-
klang mit und im Namen eines gegebenen Diskurses durchgefithrt werden,
sowie kérperlich-affektiven Zeichen, die engagierte Personen von opportunis-
tischen Trittbrettfahrern unterscheiden. Das Versiumnis, die pragmatischen
Interpretanten einer bestimmten diskursiven Haltung zu verdeutlichen, for-
dert zu einer genaueren Uberpriifung auf, etwa wenn sich die Bush-Regierung
zum internationalen Folterverbot bekennt, sich aber entschieden weigert, zu
klaren, ob »Waterboarding« Gegenstand dieses Verbots ist. Eine solche »Flucht
vor dem Pragmatischen« (auch bekannt als »Mauern«) wird im Rahmen der
pragmatistischen Hermeneutik sofort offensichtlich.

Gleiches gilt fiir die christliche Lehre, die einfordert, »deinen Nachsten wie
dich selbst zu lieben, »auch die andere Wange hinzuhalten«, »sich der kirch-
lichen Lehre zu unterwerfen«, »dem Weg Christi zu folgen«. Priift man die
diskursiv-pragmatische Kongruenz, so entdeckt man jedoch, dass die christ-
lichen Kreuzfahrer diese Grundsitze tiber Bord warfen, als sie in den heiligen
Krieg gegen die Ungldubigen zogen und wihrend der gesamten Reise ins Hei-
lige Land pliinderten. Nichts davon verhinderte, dass sich die Kreuzritter selbst
als Gottes Volk verstanden und von den Kirchenminnern als »gute Christen«
bezeichnet wurden. Im 16. Jahrhundert hiefl die Inquisition Folter gut, um
Gestindnisse von Hexen zu erzwingen, wobei sie das makabre Bild eines Man-
nes heraufbeschwor, der im Namen Jesu die Schrauben an seinem ungliick-
seligen Opfer enger zog. Die Bedeutung des Christentums hat sich tiber die
Jahrhunderte gewandelt; im Laufe der Zeit begriifiten Kirchenautorititen die
Gewalt gegen die amerikanischen Ureinwohner wie die Antisklaverei-Bewe-
gung, ziigellosen Kapitalismus wie progressive Reformen, krasse Xenophobie
wie kithnen Okumenismus. Die pragmatistische Frage, was es bedeutet, ein
Christ zu sein (Was wiirde Jesus tun?), hat in unserer Zeit nichts von ihrem
problematischen Charakter verloren.

Die gleiche Vielstimmigkeit ist im marxistischen Diskurs zu erkennen.
Seine liebsten Losungsworte — »allgemeine Briiderlichkeit«, »authentische
Existenz«, »Freiheit von Ausbeutung«, »wirtschaftliche Gleichheit« — dienen
als Hinweis auf das kommende kommunistische Paradies. Doch im 20. Jahr-
hundert fronten jene Menschen, die das marxistische Vermichtnis fiir sich
beanspruchten, der Gewalt, toteten Millionen in den Gulags, tolerierten mehr
oder weniger versteckte Ungleichheiten und missbrauchten Macht auf jede er-
denkliche Weise. Wihrend Mao seine Kulturrevolution unter dem marxisti-

hittps://dol.org/10.14361/6783839445587-009 - am 14.02.2028, 20:50:08.



https://doi.org/10.14361/9783839445587-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lebendige Zeichen

schen Banner durchfiihrte, genoss er es, in Palisten zu leben, und unterhielt
eine Armee von Dienern, Kiinstlern und Geliebten, die ihm alle Wiinsche von
den Augen ablasen. Wie Marx’ eigene rassistische Auerungen nahelegen, war
er durch und durch ein Mann seiner Zeit, unfihig seine Vorurteile abzulegen,
so sehr er sich auch bemiihte, seine hermeneutischen Horizonte zu erweitern.
Was es bedeutet, ein Marxist zu sein (Was wiirde Gramsci tun?), ist eine Frage,
die heute vielerlei Antworten hervorbringt.

Wenn die Republikaner fordern, alle Briefwahlzettel von Militirangehori-
gen aus Ubersee zu zihlen, wihrend sie hinter den Kulissen daran arbeiten,
solche Stimmzettel in demokratischen Bezirken ungiiltig zu machen, kénnen
wir eine semiotische Filschungspraktik erkennen und ihre Effekthascherei bei
den Prisidentschaftswahlen in Florida durchschauen. Wenn die Demokraten
nur in den Bezirken, die ihren Prisidentschaftskandidaten begiinstigen, eine
Nachzihlung der Stimmzettel verlangen und beziiglich moglicher Fehlzih-
lungen an anderer Stelle eisern schweigen, provozieren sie einen biokritischen
Blick auf die Inkongruenz zwischen ihren verbalen und nichtdiskursiven Au-
Rerungen. Wenn die Keuschheits- und Moralapostel ihre Anschuldigungen
missbrauchen, so tritt die Inkongruenz zwischen Wasser und Wein besonders
schmerzlich zu Tage.

Es wire makaber, die Grausamkeiten, die im Namen Christi begangen
wurden, als giiltige Interpretanten des semiotischen Wertes des Christentums
zu betrachten, ebenso wie es voreilig wire, den Marxismus mit ziigellosen
Menschenrechtsverletzungen gleichzusetzen. Dennoch haben sie genau das
zu bestimmten historischen Zeitpunkten pragmatisch bedeutet. Wir kénnen
endlos dariiber diskutieren, was dieses oder jenes Konzept bedeutet, wie viel
Wahrheit einer bestimmten Theorie innewohnt — alle diese Debatten wiirden,
wie Marx in einer seiner pragmatistisch gefirbten Passagen aufzeigt, »rein
scholastische« bleiben, solange sie »von der Praxis isoliert« sind (Marx 1978: s5).
Die Bedeutung einer Sozialtheorie, eines politischen Programms oder einer
Staatsverfassung beruht letztlich eher auf verkorperten Handlungen als auflo-
gischer Untersuchung, auf den Handlungen, die historische Individuen inner-
halb der hermeneutischen Horizonte unternehmen, die eine Theorie eréffnet
und die Gegenstand kollektiver Experimente sind.

Die pragmatistische Hermeneutik wendet ihr kritisches Instrumentarium
auch auf den Pragmatismus selbst an. Dieser ist ein historisches Unterneh-
men wie jedes andere, das von fehlbaren Individuen unterstiitzt wird, die da-
nach streben, sich in die Annalen dieser Stromung einzuschreiben, aber nicht
immer bereit, gewillt oder in der Lage sind, zu tun, was sie predigen. Im Laufe
seiner Geschichte lieferte der Pragmatismus die theoretische Grundlage fiir
Deweys Sozialismus, Meads sozialdemokratische Agenda, Hooks liberalen
Marxismus, Rortys Libertarismus und Cornel Wests prophetischen Pragma-
tismus. Was der Pragmatismus verlangt, ist eine Untersuchung, vor deren

hittps://dol.org/10.14361/6783839445587-009 - am 14.02.2028, 20:50:08.

239


https://doi.org/10.14361/9783839445587-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

240

Dmitri N. Shalin

Durchfithrung unsere Pline und politischen Programme lediglich hypothe-
tische Konstrukte sind, die darauf warten, in der Praxis bestitigt zu werden.
Wenn Pragmatistinnen und Pragmatisten irgendeine politische Sensibilitit
teilen, so ist es wahrscheinlich »Anstand« — oder auch »emotionale Intelli-
genz« (Shalin 1992, 2004, 2005). In dem Mafle, in dem sie diese Tugend auf
ihrem Banner tragen, werden sie danach beurteilt, wie gut sie diese in ihrem
personlichen Verhalten zeigen. Wir entdecken, was der Pragmatismus bedeu-
tet, indem wir der pragmatistischen Maxime folgen und Bedeutung im Zuge
lebendiger semiotischer Ketten ermitteln, also indem wir die diskursiven Zei-
chen seiner Vertreterinnen und Vertreter mit ihren emotionalen Darbietungen
abgleichen und ihre Glaubensbekenntnisse anhand der Ausbeute beurteilen,
die sich aus ihrem Verhalten ergibt. Wir kénnen nicht zulassen, dass die her-
meneutische Untersuchung durch den alleinigen Fokus auf Bedeutung an
sich kurzgeschlossen wird und nur dekonstruktiv in den semantischen Wider-
spriichen der Theorie herumgestochert wird; vielmehr miissen wir untersu-
chen, wie Theoretikerinnen und Theoretiker ihre theoretischen Verpflichtun-
gen in ihrem eigenen Verhalten veranschaulichen, in welche performativen
Widerspriiche sie geraten und wie sie die Kluft zwischen ihren verbalen und
nonverbalen Darstellungen iiberbriicken. Uberall, wo Theorie und Handlung
in Widerspruch geraten, bewerten wir das geistige Unternehmen anhand des
Ethos und der Bereitschaft der Theoretikerin oder des Theoretikers, die Be-
deutungspraktiken in Einklang zu bringen. Bedeutung verliert hier ihren
privilegierten Status als ein logisches Konstrukt, das aufRerhalb von Zeit und
Raum existiert; sie wichst, weitet sich aus und 6ffnet sich fiir die Zukunft; sie
verweist auf noch unausgefiithrte Taten und lidt zu Handlungen ein, die alten
Bedeutungen neues Leben verleihen. Um Bedeutung als ein konkretes, ver-
korpertes Ereignis zu erfassen, miissen wir ihr Leben in situ und in actu unter-
suchen. Wir erfassen das Leben der Bedeutung — die Bedeutung des Lebens —,
indem wir die ganze Bandbreite seiner diskursiven und nichtdiskursiven In-
terpretanten untersuchen, die grofitmogliche Streuung seiner pragmatischen
Darstellungen nachverfolgen und die widerspriichlichen Wege beurteilen, auf
denen es von den geschichtlich situierten Individuen hervorgebracht wird, wel-
che die tiberkommenen symbolischen Rahmungen in ihre persénlichen Pro-
jekte integrieren. Bedeutung besteht aus den emotional aufgeladenen und kor-
perlich grundierten Handlungen, die innerhalb der ethisch-hermeneutischen
Horizonte ausgefithrt werden, welche durch historisch situierte Diskurse er-
offnet werden. Dies betrifft alle Handlungen — ob vergangene, gegenwirtige
oder zukiinftige —, die in einer bestimmten politisch-theoretischen Perspektive
durchgefithrt und legitimiert werden. Hermeneutische Horizonte sind letzt-
lich die Horizonte des praktischen Handelns, die sich ausdehnen und zusam-
menziehen, mit anderen Horizonten verschmelzen oder ganz verschwinden,
wihrend geschichtliche Individuen ihren diskursiven Praktiken nachgehen.

hittps://dol.org/10.14361/6783839445587-009 - am 14.02.2028, 20:50:08.



https://doi.org/10.14361/9783839445587-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lebendige Zeichen

Diese Praktiken werden durch und durch inkorporiert, in die Verschaltungen
des Korpers eingeschrieben, die von den Individuen durch ihre Arbeit an Dis-
kurs, Image, Emotion, Kérper, Handlung, vielleicht sogar Bauchgefiihl immer
wieder erneuert werden — also durch all die somatischen Praktiken, die der se-
miotischen Kontrolle zuginglich sind. Um die hermeneutischen Horizonte zu
verindern, reicht es daher nicht aus, eine neuartige Ideologie zu entfalten oder
politisch korrekte Diskurse gesetzlich zu verankern. Denn die alten, in unse-
ren Korpern verwurzelten Diskurse sickern weiter in unsere Gefiihle ein und
treiben unser Verhalten an — lange nachdem neue Symbole in Mode gekom-
men sind. Eine solche Grundhaltung hat Folgen fiir die Demokratietheorie.
Wenn die pragmatistische Hermeneutik auf politischer Ebene eine Suche
nach emotional intelligenter Demokratie ist, dann ist sie soziologisch eine
Untersuchung der somatisch-affektiven Bedingungen ihrer Méglichkeit, und
philosophisch eine Kritik der korperlosen Vernunft. Fiir ihre Anhingerinnen
und Anhinger ist es von Belang, ob die Gesellschaftsmitglieder Vertrauen, To-
leranz, Klugheit, Mitgefiihl und Humor verkoérpern oder von Argwohn, Hass,
Eitelkeit, Grausamkeit und Sarkasmus geprigt sind (siehe dazu Leitbild des
Zentrums fur Demokratische Kultur an der University of Nevada, Las Vegas;
http://cdclv.unlv.edu/). Damit das demokratische Projekt sein Versprechen ein-
16sen kann, miissen Pragmatistinnen und Pragmatisten — beginnend mit sich
selbst — Wege finden, um die praktische Substanz der Demokratie mit ihren
normativ-diskursiven Grundsitzen in Ubereinstimmung zu bringen.

DAs VERKORPERUNGSPARADIGMA UND
DIE HERMENEUTIK DER VERKORPERUNG

Das Projekt der pragmatistischen Hermeneutik baut auf der Hinwendung zur
Verkorperung auf, welche die Sozialwissenschaften belebt hat. Sie profitiert
von einer Reihe von Ideen, die in den letzten Jahren ausformuliert wurden: von
Bourdieu (2008) und Goffman (1959), von Shusterman (1997) und Colapietro
(1989), von Alexander (2003, 2006b) und seinen Kollegen, die das Paradigma
der kulturellen Pragmatik entwickelten (Alexander/Giesen/Mast 2006), sowie
von vielen, die sich der Wende hin zu Kérper und Affekt in den Sozialwissen-
schaften angeschlossen haben (Csordas 1990, 1999; Hepworth/Turner 1991;
Shilling 1993; Lyon/Barbalet 1994; Turner 1994; Lakoff/Johnson 1999).
Gemeinsam ist den sozialwissenschaftlichen Ansitzen, dass sie die
menschliche Handlungsfihigkeit als korperlich fundiert, emotional aufge-
laden, diskursiv gerahmt, historisch verwurzelt, selbstreferenziell gesteuert
und strukturell eingeschrinkt verstehen. In Anlehnung an Saussure arbeiten
Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftler innerhalb der Verkérperungsbe-
wegung im Sinne des pragmatistischen Paradigmas, das die Beziehung zwi-

hittps://dol.org/10.14361/6783839445587-009 - am 14.02.2028, 20:50:08.

241


https://doi.org/10.14361/9783839445587-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

242

Dmitri N. Shalin

schen Grammatik und Rede analog zu den Schnittstellen zwischen Kultur und
Kérperpraktiken versteht — beide Aspekte sind wechselseitig konstitutiv, aber
keiner kann auf den anderen reduziert werden. Nichtsdestoweniger zieht die
grundlegende Unterscheidung zwischen Sprachstruktur und Sprachgebrauch
eine zu scharfe Grenze zwischen dem privilegierten linguistischen System,
das auf bindren Oppositionen basiert, und den verkérperten Sprechakten, die
an die sprachliche Peripherie verbannt werden.

Besonders lehrreich ist in diesem Zusammenhang die Schachmetapher,
die Saussure zur Erliuterung seiner Theorie nutzt. Laut Saussure (1967: 105,
27) »entspricht ein Zustand beim Spiel sehr wohl einem Zustand der Spra-
che«. »Ob ich Holz- oder Elfenbeinfiguren anwende, ist gleichgiiltig fiir das
System«. Diese Metapher belegt genau, an welchem Punkt die Analogie zwi-
schen Sprache/Rede und Kultur/Kérperpraxis aufhort zu funktionieren: Wih-
rend die Figuren auf dem saussureschen Schachbrett sprachlos und stumm
sind, handelt es sich bei den Figuren auf dem Spielbrett der Kultur um selbst-
reflexive verkorperte Individuen, welche die normativen Strukturen, die sie in
Bewegung setzen, selbst umsetzen. Die Schachregeln sind fiir alle gleich, sie
sind nicht verdnderbar, diejenigen, die sie verletzen, werden vom Spiel ausge-
schlossen; gesellschaftliche Regeln hingegen sind offen fiir (Neu-)Interpreta-
tionen und werden hiufig ignoriert. Als (durchaus anfechtbare) Anniherung
lieRe sich sagen, dass alle Mitglieder einer Sprachgemeinschaft das gleiche
Sprachspiel spielen. Das ist nicht der Fall bei einer Gesellschaft, die aus vielen
Spielen in unterschiedlichen kulturellen Bereichen besteht, von denen jeder
in seinem eigenen Code verankert ist und neue Grammatiken unaufhoérlich
neu entstehen. Die neu auftretenden Grammatiken fordern Aufmerksambkeit
ein, ziehen Ressourcen von den dominanten ab, wodurch die Kreativitit der
Individuen in Gang gebracht wird. Dieser gesellschaftliche Prozess der Para-
digmatisierung und Grammatikalisierung hat insgesamt wenig Ahnlichkeit
mit der Welt der strukturalistischen Linguistik. Eine geeignetere Metapher
wire die einer Gesellschaft als einem System sich tiberschneidender Netzwer-
ke, deren Mitglieder gleichzeitig Knotenpunkte, Sender und Verkehrsregler
sind. Das heif3t, wir sind alle lebende Drihte, durch die soziale Strome fliefen,
aber unser Verhalten [conduct] — unsere Leitfihigkeit [conductivity] — verdndert
durch seine Riickkopplungen die sozialen Netzwerke, aus denen wir hervor-
gegangen sind. Grammatiken wihrend ihrer Entstehung zu analysieren, wirft
ein neues Licht auf das Wechselspiel zwischen Handeln und Struktur.

Pierre Bourdieu hat der Neukonzeptualisierung der Beziehung zwischen
Sozialstruktur und Koérper einen wesentlichen Impuls gegeben. Er orientierte
sich hierbei zum Teil an Mauss’ Arbeit iber Korpertechniken — »Ich glaube,
ein junges Midchen erkennen zu kénnen, das im Kloster erzogen wurde. Sie
gehen meistens mit geschlossenen Fausten« (Mauss 1975: 202) —, und zum Teil
an den Thesen iiber Feuerbach, in denen Marx eine Theorie fordert, die

hittps://dol.org/10.14361/6783839445587-009 - am 14.02.2028, 20:50:08.



https://doi.org/10.14361/9783839445587-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lebendige Zeichen

»vom ldealismus »die tatige Seite« der praktischen Erkenntnis iibernimmt, die die ma-
terialistische Tradition ihm dberlassen hatte. Genau dies ist die Funktion des Begriffs
Habitus: Er gibt dem Akteur eine generierende und einigende, konstruierende und ein-
teilende Macht zuriick und erinnert zugleich daran, dass diese sozial geschaffene Fahig-
keit, die soziale Wirklichkeit zu schaffen, nicht die eines transzendentalen Subjekts ist,
sondern die eines sozial geschaffenen Kérpers« (Bourdieu 2004: 175).

Bourdieu verwendet das Habituskonzept, um die Kontinuitit zwischen Hand-
lungsfihigkeit und Struktur zu erfassen: »Der Kérper ist in der sozialen Welt,
aber die soziale Welt steckt auch im Korper« (Bourdieu 2004 194). Er definiert
den Habitus verschieden als »einverleibte Geschichte«, »kérperliche Erkennt-
nis«, »eine Art unfehlbarer Instinkt« oder »tief eingekerbte, korperliche Dis-
positionen, die durch soziale Situationen ausgelost werden, »ohne den Weg
iiber Bewufitsein und Berechnungen nehmen zu miissen, dhnlich wie eine
Athletin, die eine Entscheidung in Bruchteilen einer Sekunde trifft (Bourdieu
2004: 193, 174, 204, 225). Bewaffnet mit diesem Konzept und einer genialen
Theorie der Praxis, skizziert Bourdieu (2011: 195fF.) eine soziale Struktur, in der
die herrschenden Klassen ihre Hegemonie durch den privilegierten Zugang
zu »Gkonomischem Kapital«, »symbolischem Kapital« und »inkorporiertem
Kulturkapital« aufrechterhalten. Die »praktischen Handlungen« der Akteure
sind laut Bourdieu »durch ihre Stellung innerhalb der Produktionsverhiltnisse
determiniert [...], und dies zumal vermittels der Mechanismen, die sowohl den
Zugang zu diesen Stellungen regeln als auch eine entsprechende Klasse von
Habitusformen entweder erzeugen oder auswihlen.« So sei etwa

»die typisch bilirgerliche Art der Kérperhaltung und Kérperbewegung [...] an einer gewis-
sen Weitrdumigkeit der Gesten und des Schrittes zu erkennen[, welche] in allem dem
Gehetze und der Gehetztheit der unteren Klassen sowie der kleinbiirgerlichen Geschéaf-
tigkeit entgegengesetzt [ist]« (Bourdieu 2011: 102, 347).

Bourdieus Forschungsprogramm war ein bedeutender Schritt iiber Lévi-
Strauss hinaus, dessen Beschiftigung mit dem Mythos und den diskursiven
Formen der Kultur Saussures entkdrperten Strukturalismus widerspiegelt.
Aber Bourdieus sozio-somatischer Determinismus geriet in die Kritik, da er
Handlungsfihigkeit auf ihre reproduktive Funktion zu reduzieren drohte und
wenig Raum fur Kreativitit, Wandlungen des Selbst und radikales politisches
Engagement lie (Jenkins 1992; Shusterman 1997; Hoy1999; Alexander 20006:
561-562). In der Tat zeigen Bourdieus eigene Umfragen, dass die Varianz im
gezeigten Verhalten, die auf Klassen- oder Feldpositionen zuriickgefithrt wer-
den kann, relativ gering ist, mit vielen Ubergingen zwischen sozialen Grup-
pen sowohl im Geschmack als auch im Verhalten. Auf diese Kritik reagierend,
behauptete Bourdieu (2004: 231, 202), dass der Habitus »kein Schicksal« sei,

hittps://dol.org/10.14361/6783839445587-009 - am 14.02.2028, 20:50:08.

243


https://doi.org/10.14361/9783839445587-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

244

Dmitri N. Shalin

dass er gespalten sein kann, dass die unberechenbaren Individuen improvisie-
ren, strategisch handeln, ihren Spielsinn nutzen kénnen, und dass »die Homo-
logie zwischen dem Raum der Positionen und dem der Dispositionen indes nie
vollstindig« sei, weswegen es stets Individuen gebe, »die sich an ihrem Platz
oder, wie man auch sagt, »in ihrer Haut« nicht wohl fithlen«. Wihrend die-
ser Schritt seine Darstellung realistischer machte, dehnte er sein Paradigma
bis zu einem Punkt aus, an dem sich die Bedeutung von gesellschaftlich ver-
kérperter Handlungsfihigkeit verfliichtigte. Wenn man von einem »priméiren
Habitus« spricht (Bourdieu 2004: 202), stellt sich zwangsliufig die Frage nach
dem »sekundiren Habitus«, dem »tertidren Habitus« und so weiter. Selbst in
seiner revidierten Form hat das bourdieusche Paradigma Nachteile — es spielt
die diskursive Dimension der menschlichen Handlungsfihigkeit herunter (ein
intellektuell anspruchsloses Spiel wie Tennis ist keine bessere Anniherung
an strategisch durchgefithrtes Handeln als rechenbasierte Spiele wie Scrabble
oder Poker); es iibersieht die Zugehdrigkeit zu verschiedenen Gruppen und die
iiberschneidenden Identifikationen, die fiir moderne Gesellschaften charak-
teristisch sind (der Kapitalist Engels nutzte den Mehrwert, den er von seinen
Arbeiterinnen und Arbeitern abschépfte, um die proletarische Revolution an-
zufachen); und es verschmiht zu Unrecht das Bekenntnis zum Universalis-
mus und zum kritischen Diskurs als eine eigenniitzige Praxis von Intellektuel-
len (der Kampf fiir allgemeine Menschenrechte und Menschenwiirde hat nicht
nur zur Perpetuierung der Herrschaft der gut betuchten Klassen gefiihrt).
Schlieflich sollten wir den performativen Widerspruch bemerken, der in
Bourdieus verkorperter Praxis allerorten zum Ausdruck kommt. Ich spreche
von der Tatsache, dass Bourdieu bei all seinem persénlichen Charme und Cha-
risma »seine Macht als intellektuelle Berithmtheit genoss«, »brutal intolerant
gegeniiber rivalisierenden Ansichten« war, und zu »bosartigen Beschimpfun-
gen« seiner Gegner neigte, deren »idiotische Fehlinterpretationen« er rasch
verurteilte (Shusterman 2002b) — und all dies wihrend er seine akademischen
Rivalen zugleich wegen ihrer »symbolischen Gewalt« und ihres Hungers nach
»akademischer Uberlegenheit« verurteilte.

Es gibt viele Passagen in Erving Goffmans Schriften, die eine unheimli-
che Ahnlichkeit mit Bourdieus Werk haben, zum Beispiel das prominent an-
gefithrte und an Bourdieu erinnernde Zitat von Adam Smith, in dem dieser
einen wohlerzogenen Gentleman aus dem 18. Jahrhundert beschreibt: »Auftre-
ten, seine Art, sein Benehmen — sie alle bekunden durch Gewandtheit und An-
mut die eigene Uberlegenheit, die diejenigen, die zu niederem Stand geboren
sind, kaum jemals erreichen kénnen« (Smith zitiert in Goffman 2009a: 34; dt.
Ubersetzung geindert). Goffmans Perspektive auf verkdrperte Interaktionen
unterscheidet sich jedoch von der seines franzosischen Kollegen (die beiden
trafen sich an der Universitit von Pennsylvania, wo Goffman seinem jiinge-
ren Kollegen eine Position anbot). Wahrend Bourdieu die Unausléschbarkeit

hittps://dol.org/10.14361/6783839445587-009 - am 14.02.2028, 20:50:08.



https://doi.org/10.14361/9783839445587-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lebendige Zeichen

der Spuren betont, welche die Gesellschaft auf dem menschlichen Kérper
hinterlisst, ist Goffman von der Formbarkeit des Korpers fasziniert, von der
erstaunlichen Fihigkeit des Individuums, sein Verhalten den situativen Anfor-
derungen anzupassen. Goffmans Forschungsprogramm konzentriert sich auf
direkte Interaktionen, es geht also um »eine kurze Zeitspanne, eine begrenzte
rdumliche Ausdehnung« und die »Beschrinkung auf Ereignisse, die, haben
sie erst einmal begonnen, beendet werden miissenc; als Daten dienen »Verhal-
tensmaterialien« wie »Blicke, Gesten, Haltungen und sprachliche AuRerun-
gen, die Menschen stindig — ob beabsichtigt oder nicht — in die Situation ein-
bringen« (Goffman 2010: 7; dt. Ubersetzung geindert). Ausgangspunkt von
Goffmans Programm ist die Primisse, dass »sich der Einzelne wahrscheinlich
in einem fiir ihn giinstigen Licht darstellen wird«. Jedoch kénnen

»die anderen an dem, was sie beobachten, zwei Aspekte unterscheiden: einen Aspekt,
den das Individuum verhéltnismafig leicht und seinem Willen entsprechend manipulie-
ren kann - dieser Teil besteht im wesentlichen aus seinen verbalen AuBerungen -, und
einen Aspekt, beziiglich dessen das Individuum wenig Bedenken und wenig Kontrolle
zu haben scheint, weil er sich hauptsachlich aus dem, was der Einzelne ausstrahlt, ab-
leitet. Die anderen kénnen dann die als nicht kontrollierbar erachteten Aspekte sei-
nes Verhaltens als Prifungskriterium fiir die Giltigkeit dessen verwenden, was durch
die kontrollierbaren Aspekte vermittelt wird« (Goffman 2009a: 10; dt. Ubersetzung
geéndert).

Die sichtbaren Kérperressourcen, die das Individuum mobilisiert, um das an-
gedachte Selbstbild zu vermitteln, erfasst Goffman als »Image« [»face«], wih-
rend die inszenierte Darstellung als »Imagepflege« [»face work«] bezeichnet
wird, wobei »das Image der Person offensichtlich etwas ist, das nicht im oder
am Korper befestigt, sondern etwas, das diffus im Ereignisstrom der Begeg-
nung verortet ist« (Goffman 2010: 11; dt. Ubersetzung geindert). Dank seiner
begnadeten Wahrnehmungs- und Beobachtungsgabe liefert Goffman zahl-
reiche lebendige Darstellungen von Interaktionsritualen, in denen Menschen
ihre Korper einsetzen und ihre sprachlichen Fihigkeiten mobilisieren, um
den erwiinschten Eindruck zu erzeugen. Goffmans naturalistische Methodo-
logie trifft sich ebenso mit einer pragmatistischen Position wie die semiotische
Wende, die seine Theorie in den spiteren Phasen seiner intellektuellen Kar-
riere nahm, als er sich auf den »Rahmungsprozess« konzentrierte, aber auch
auf die »Zeichenproduktion« und die »natiirlichen indexikalischen Zeichen,
die von Objekten abgegeben werden, die wir Tiere nennen (einschlieflich und
hauptsichlich Menschen)« (Goffman 1974; 1979: 7). Gleichwohl weicht Goff-
mans Ansatz in mehrfacher Hinsicht von der pragmatistischen Hermeneutik

ab.

hittps://dol.org/10.14361/6783839445587-009 - am 14.02.2028, 20:50:08.

245


https://doi.org/10.14361/9783839445587-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

246

Dmitri N. Shalin

Die Fokussierung auf kurzzeitige Interaktionen und unmittelbare Gegen-
wart lisst den dramaturgischen Ansatz weniger geeignet dafiir erscheinen, die
langen semiotischen Ketten zu verfolgen, die sich iiber historische Zeitrdume
hinweg entfalten — eine Aufgabe, die fiir die pragmatistische Hermeneutik
zentral ist. In Goffmans Arbeiten finden sich enorm anregende Bemerkungen
iiber Biographie und Ansehen, insbesondere in Stigma (Goffman 1963: 66-71);
aber sie miissen erweitert und {iberarbeitet werden, um die in dieser Studie
skizzierte biokritische Analyse voranzubringen. Problematisch erscheint vom
Standpunkt der pragmatistischen Hermeneutik aus Goffmans Entscheidung,
den spezifischen »Inhalt« von Interaktionen von ihren »dramaturgischen«
Eigenschaften zu trennen, wodurch das dialektische Verhiltnis von Form und
Inhalt aus dem Blick gerit (Goffman 2009a: 18). Anhand von Goffmans eige-
nen Beispielen wird dies deutlich: Eine Kellnerin kann — in der Hoffnung auf
besseres Trinkgeld — eine ansprechende Fassade zeigen, ein Klempner kann
heimlich seine Brille ablegen, um sein minnliches Image zu schiitzen, und
eine Prostituierte konnte zusitzliche Zeit damit verbringen, das Selbstbild
eines Kunden zu bestitigen; schlussendlich jedoch wird die Arbeit der Kell-
nerin nach der Qualitit und Piinktlichkeit des Essens bewertet, der Klempner
wird sich Respekt verdienen, indem er das Leck abdichtet, und die Beurteilung
der Sexarbeiterin wird nicht allein vom Streicheln des Ego abhingen. Der aus-
schliefliche Fokus auf das »Ausdruckskostiim [...], von dem man erwartet, dafl
es von Menschen getragen wird, die in unmittelbarer Gegenwart anderer sind«
(Goffman 2010: 146f.; dt. Ubersetzung geindert), unterschitzt die Rolle, die
der Korper des Individuums in der Gesellschaft spielt. Indem er erklirt, dass
die »Welt in Wahrheit eine Hochzeit ist«, unterstreicht Goffman (1959: 36) die
Tendenz seiner dramaturgischen Analyse, das menschliche Handlungsvermo-
gen zu entkorperlichen und das Individuum zu entmaterialisieren: »denn er
und sein Korper bieten nur den voriibergehenden Aufhinger fiir etwas ge-
meinsam Hergestelltes« (Goffman 2009a: 231).

Wenn Bourdieu eine zu enge Verzahnung zwischen dem Kérper und seiner
sozialen Rolle postuliert, behandelt Goffman diese Bindung als etwas Ober-
flachliches. Besonders problematisch wird dies, wenn Goffman psychische Er-
krankungen thematisiert; in seiner bertthmten Studie Asyle versichert er, dass

»die »seelisch Kranken«[...] nicht an seelischen Krankheiten, sondern an den Wechsel-
fallen ihrer Karrieren leiden [und] daR die Verriicktheit oder das »kranke Verhalteny,
das dem Patienten zugeschrieben wird, im Grofen und Ganzen ein Produkt der sozia-
len Distanz des Zuschreibenden zur Situation des Patienten ist, und nicht in erster Li-
nie ein Produkt seiner mentalen Stdrung« (Goffman 1977: 129, 135; dt. Ubersetzung
geandert).

hittps://dol.org/10.14361/6783839445587-009 - am 14.02.2028, 20:50:08.



https://doi.org/10.14361/9783839445587-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lebendige Zeichen

Wie das Schicksal es wollte, zwangen biographische Umstinde Goffman dazu,
seine Ansichten zu revidieren (Goffmans Frau entwickelte eine schwere psy-
chische Krankheit und beging 1964 Suizid). Ein anscheinend autobiographi-
scher Bericht {iber seine schmerzliche Erfahrung taucht in dem ergreifenden
Essay »Die Verriicktheit des Platzes« auf, in dem Goffman die psychische Er-
krankung von ihren Anfithrungszeichen befreit, obwohl seine Aussage immer
noch zweideutig in Bezug auf die korperliche Dimension psychischer Stérun-
gen klingt:

»Was immer die Ursache fiir den psychologischen Zustand des Abweichenden sein mag
- und natirlich kann er manchmal organischer Art sein -, die soziale Bedeutung der
Krankheit besteht darin, daf ihr Trager einen Weg findet, uns das Leben schwer zu ma-
chen« (Goffman 2009b: 502; dt. Ubersetzung geédndert).

Die Inkongruenz zwischen dem Wissenschaftler, dem Lehrer und dem Men-
schen Goffman ist eine weitere Facette seines erstaunlichen Werks, die nach
einer biokritischen Analyse verlangt. Die widerspriichlichen Eindriicke, die
Goffman bei seinen Zeitgenossen hinterliefd — manche erinnern sich an ihn
als »einen warmen, freundlichen, bescheidenen, fursorglichen Menschen«
(Bourdieu 2000: 4), wihrend ihn andere als »zynisch, ironisch, doppelziingig,
falsch, desinteressiert und unglaubhaft« im Gedichtnis behalten haben (Mac-
Cannell 2000: 13) —, stellen eine wiirdige Herausforderung fiir die pragmatis-
tische Hermeneutik und Biokritik dar.

Richard Shusterman (1997, 2000) hat gezeigt, wie der Pragmatismus kor-
perliche Praktiken in die Analyse von Kultur, Kunst und Gesellschaft einbezie-
hen kann. Als Bewunderer der von Bourdieu entwickelten sozial grundierten
Kunsttheorie sah Shusterman die Notwendigkeit, sich von den Ansichten sei-
nes franzosischen Kollegen zu distanzieren, da sie ihm als unvereinbar mit
der pragmatistischen Perspektive auf den Kérper und die populiren Kiinste
erschien. Shustermans Position ist der von Dewey dhnlich, der die akademi-
sche Behandlung des Kunstkanons kritisierte und die Bedeutung populirer
Kunstformen betonte (Shusterman 1992: 183). Im Gegensatz dazu steht Bour-
dieu auf der Seite derer, die »sich weigern zu erkennen, dass es menschenwiir-
dige und isthetisch lohnende Aktivititen jenseits der geistigen Ausfliige gibt«,
die sich in der hohen Kunst finden, deren Befiirworterinnen und Befiirworter
ihr populires Pendant als dsthetische Travestie abwerten. In einer Reihe kriti-
scher Essays iiber Rap, Country-Musik und Bodypainting unterstreicht Shus-
terman ihre dsthetische Anziehungskraft und zeigt, warum Bourdieus Ansatz
»das Wesen des dsthetischen Verstehens zu Unrecht essentialisiert, indem er
bekriftigt, dass es nur einen legitimen Weg gibt, Kunst zu verstehen — eine
>Wissenschaft der Werke«« (Shusterman 2002a: 223). Ausgehend von der Pra-
misse, dass der »Korper immer das urspriingliche Paradigma der Medien,

hittps://dol.org/10.14361/6783839445587-009 - am 14.02.2028, 20:50:08.

247


https://doi.org/10.14361/9783839445587-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

248

Dmitri N. Shalin

»ein Medium dsthetischer Selbstgestaltung« und »ein Mittel dsthetischen Ver-
gniigens« war, schligt Shusterman (2000: 138-141, 1997: 9) die Somisthetik
als ein wissenschaftliches Feld vor, das die Beziehung zwischen Kérperprak-
tiken (Meditation, Sport, Kérperstyling, Sex, Askese) und traditionellen philo-
sophischen Themen (Wahrnehmung, Schlussfolgern und Selbstbewusstsein)
erforscht.

Aus Sicht der pragmatistischen Hermeneutik ist insbesondere die folgende
Frage Shustermans (1997: 9) von Interesse: »Auf welche Weise sind die An-
sichten eines Philosophen oder einer Philosophin mit seinem oder ihrem Le-
ben verbunden?« Seine vergleichende Biographie von Dewey, Wittgenstein und
Foucault ist ein gutes Beispiel dafiir, wie die privaten Bestrebungen von Phi-
losophinnen und Philosophen ihr 6ffentliches Engagement nihren und ihre
theoretischen Uberzeugungen stiitzen. Shusterman unterscheidet sich von
Bourdieu und Goffman in seiner Bereitschaft, sich mit der autobiographischen
Ebene zu beschiftigen. Er zeigt, wie seine eigene geschichtliche Verortung,
insbesondere seine Zerrissenheit als sikularer zionistischer US-amerikani-
scher Jude, ihn dazu trieb, die Widerspriiche in seiner Identitit aufzuldsen,
indem er »die widerspriichlichen Rollen und Geschichten des Selbst in ein ko-
hirentes Narrativ integrierte« und sich einem Leben der »ésthetischen Selbst-
schopfung« verpflichtete (Shusterman 1997: 195). Diese freimiitige Diskussion
trigt viel dazu bei, »die tiefsitzende Bevorzugung der Universalitit durch die
Philosophie« und das damit verbundene »Tabu des Persénlichen und Kontin-
genten« aufzudecken (Shusterman 1997: 181). Wihrend Shustermans Ansatz
neue Wege fiir die pragmatistische Untersuchung von Verkérperungs- und
Korperpraktiken erdffnet, wirft er schwierige Fragen beziiglich einer Selbst-
interpretation aus pragmatistischer Warte auf.

Fiir Bourdieu ist der Kérper ein Halbleiter, der frith programmiert wird,
um eine beschrinkte Auswahl von sozialen Strémen weiterzugeben; fiir
Goffman ist er ein Supraleiter, der angesichts situativer Krifte sofort auf eine
passende semiotische Darbietung umschaltet; fiir Shusterman wiederum ist
der Korper des Individuums ein Transistor, der an verschiedenen sozialen
Schaltkreisen teilhat und dessen Reaktion auf gesellschaftliche Krifte und
kulturelle Imperative lebenslang durch modulierende Kérperkompetenzen der
Selbststeuerung, Askese und Ubung vermittelt ist. Die Betonung von Selbst-
reflexion und Selbstgestaltung legt die ethischen Ambivalenzen biokritischer
Forschung offen. Wann verwandelt sich legitime Selbsterforschung in narziss-
tische Nabelschau? Wie viel Offenheit ist zu viel; wann wird der persénliche
Bericht selbstsiichtig oder unaufrichtig? Zum Beispiel erwihnt Shusterman
(1997: 183), dass er »Israel mit drei Kindern bevélkert« habe, ohne uns mitzu-
teilen, mit wem, unter welchen Umstinden oder welche Art von Beziehung er
zu seinen Kindern hat. Miissen wir solche Details wissen? Bezahlen wir die
»narrative Einheit, die ein Autor oder eine Autorin anstrebt, mit der Bescho-

hittps://dol.org/10.14361/6783839445587-009 - am 14.02.2028, 20:50:08.



https://doi.org/10.14361/9783839445587-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lebendige Zeichen

nigung der inkongruenten und schmerzhaften Stringe der Selbstwerdung?
Anschlieffend an die biokritische Hermeneutik miissen wir diese Beschéni-
gungen riickgingig machen, um die redigierten Materialien wiederherzustel-
len, welche die weniger gliicklichen Selbstwerdungsprozesse konservieren und
mehr der umfassenden Selbstrahmungen vor der Vergessenheit bewahren.
Das Ziel ist hier Rekonstruktion statt Dekonstruktion. Ich hoffe, Shusterman
wird diese Fragen in seiner zukiinftigen Arbeit behandeln und die Spannung
zwischen vita activa, vita contemplativa und vita voluptuosa im Leben berithm-
ter und weniger bertthmter Denkerinnen und Denker systematischer verfol-
gen (sind z.B. Deweys auflereheliche Affire und Wittgensteins unbefriedigte
Homosexualitit ein geeignetes Thema der Somisthetik?).

Jeftfrey Alexanders Studie tiber die zivilgesellschaftliche Sphire, die »Struk-
turen von Gefithlen umfasst, die das soziale Leben durchdringen und unmit-
telbar unter der Oberfliche strategischer Institutionen und selbstbewusster
Eliten verlaufenc, zielt auf zentrale Fragen der pragmatistischen Hermeneu-
tik (Alexander 2006a: 54). Eine »zivile Hermeneutik«, wie sie sich Alexander
(2006a: 550) vorstellt, untersucht, wie die staatsbiirgerlichen Ideale durch die
unkontrollierten Reaktionen der herrschenden Eliten sabotiert und dadurch
ausschliefende und hegemoniale Praktiken hervorgebracht wurden. Weitere
Untersuchungen in diese Richtung wiirden von einem Vergleich zwischen den
semiotischen Ressourcen des Korpers und der Autoritit schriftlicher Zeichen
profitieren. Die Rolle der Hoflichkeit als eine verkérperte Tugend verdient in
dieser Hinsicht besondere Aufmerksamkeit, mehr als ihr in dem Buch ent-
gegengebracht wurde. Es wire auch interessant, Alexanders Studie iiber die
soziale Konstruktion des Holocaust (2003: 24-84) so zu erweitern, dass sie sich
mit dem Torah-Gebot zur Vernichtung der Amalekiter, der Antwort des jidi-
schen Volkes auf dieses Gebot und der Art und Weise auseinandersetzt, in der
diese biblische Erzihlung im Laufe der Zeit rekonstruiert wurde.

Relevant fiir die hier verfolgte Fragestellung ist das Forschungsprogramm
der »kulturellen Pragmatik« (Alexander/Giesen/Mast 2000). Aufbauend auf
den Ideen von Erving Goffman, Victor Turner und Kenneth Burke analysieren
die Mitglieder dieser Schule Kultur, wie sie sich in strategischen Auftritten
von geschickten Individuen zeigt, die ihre symbolischen und emotionalen Res-
sourcen einsetzen, um die in kulturellen Skripten eingebetteten Bedeutungs-
strukturen dramaturgisch zu nutzen.

»Die kulturelle Pragmatik erklart, wie Bedeutung in Form von kollektiven Hintergrund-
vorstellungen die Interpretationen von sozialen Akteuren und Zuhdrern zutiefst struktu-
riert, wobei aber Kontingenz maglich bleibt, da die konstitutive Kraft der Kultur mit den
Fahigkeiten der sozialen Akteure in Einklang gebracht wird, sich in kreativer, aktiver und
strategischer Weise gegeniiber den symbolischen Strukturen zu verhalten, in die sie
eingebettet sind« (Mast 2006: 138-139).

hittps://dol.org/10.14361/6783839445587-009 - am 14.02.2028, 20:50:08.

249


https://doi.org/10.14361/9783839445587-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

250

Dmitri N. Shalin

»Bedeutung ernst zu nehmenc, erfordert aus dieser Perspektive (Alexander/
Mast 2000: 2, 32, 39) nicht nur die Entschliisselung der kulturellen Codes der
Gesellschaft, sondern auch den Nachweis, wie es Individuen gelingt, »plausib-
le Darstellungen anzubieten [...] und im wortlichen Sinne zu Text zu werdenc,
»auf kreative Weise hegemoniale kulturelle Codes zu zitieren, um mit ihnen
zu spielen und sie zu untergraben« (Alexander 2006b: 14). Die pragmatistische
Hermeneutik teilt mit der kulturellen Pragmatik ein bestindiges Interesse an
»den Inkongruenzen zwischen Worten und Taten« (Mast 2006: 120), obwohl
das Programm der kulturellen Pragmatik der Tiefenhermeneutik mit ihrem
Fokus auf »Hintergrundstrukturen immanenter Bedeutung« (Eyerman 2006:
195) niher ist, wihrend sich die pragmatistische Herangehensweise niher an
der Oberflichenhermeneutik orientiert, die sich mit Koérpersprachenspielen
und emergenten Grammatiken beschiftigt, welche die in ihrem Gravitations-
teld verstrickten Individuen widerstrebenden Kriften aussetzen.

Neuere Forschungen zu Korpermetaphern (Lakoff/Johnson 1999), zur
pragmatistischen Neurowissenschaft (Brothers 1997) und Neurosoziologie
(Franks/Smith 1999), zu somatischen Markern und implizitem Gedichtnis
(Massey 2002) haben neue Perspektiven fiir das Verstindnis unserer Inter-
pretationspraktiken erdffnet. Diese Studien zeigen uns, dass

»der bewusste Geist ein Affe ist, der einen Tiger unbewusster Entscheidungen und
Handlungsprozesse reitet und dabei hektisch Geschichten erfindet, die belegen, dass
er alles unter Kontrolle hat« (Overbye 2007: D1).

Wenn die Vernunft die Situation diskursiv erfasst hat, wurde sie bereits stark
von Emotionen beeinflusst. Das Sidugetiergehirn bombardiert die Hirnrinde
stindig mit starken Signalen, die darauf warten, rationalisiert zu werden, wo-
raus sich erklirt, dass Emotionen eine viel stirkere Wirkung auf das logische
Denken haben als dies umgekehrt der Fall ist. Der Affekt wird Verinderungen
erfahren, sobald er unter ein geeignetes Etikett subsumiert wurde, aber seine
somatische Prisenz wird das Verhalten auf eine Weise beeinflussen, die sich
einer bewussten Kontrolle entzieht. Wir miissen unseren theoretischen Rah-
men anpassen, um die Rolle zu berticksichtigen, die unbewusste Affekte und
somatische Marker — Ergebnisse vergangener Umbriiche — fiir unsere Inter-
pretationspraktiken spielen.

SchlieRlich muss die pragmatistische Hermeneutik ihre Schuld gegentiber
der Hermeneutik des 20. Jahrhunderts bezeugen. Gadamer und Ricceur ha-
ben uns viel iiber den historischen Charakter der Bedeutungsaneignung und
die Rolle der Sprache innerhalb der interpretativen Rekonstruktion gelehrt,
aber ihre Schliisselmetapher des »Textes« und der »Textualitit«, die der struk-
turalistischen Hermeneutik innewohnt, harrt lingst einer pragmatistischen
Uberarbeitung.

hittps://dol.org/10.14361/6783839445587-009 - am 14.02.2028, 20:50:08.



https://doi.org/10.14361/9783839445587-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lebendige Zeichen

»Es ist der methodische Vorzug, den die Schriftlichkeit besitzt, dal an ihr das herme-
neutische Problem in seiner Abldsung von allem Psychologischen rein hervortritt. [...]
Was schriftlich fixiert ist, hat sich von der Kontingenz seines Ursprungs und seines Ur-
hebers abgel6st [...]. In diesem Sinne handelt es sich im Verstehen ganz gewifd nicht um
ein »historisches Verstandnis¢, das die Entstehung des Textes rekonstruierte. Vielmehr
meint man den Text selbst zu verstehen« (Gadamer 1975: 370, 373, 366).

Wie diese programmatische Aussage zeigt, privilegiert die strukturalistische
Hermeneutik die schriftliche Tradition gegentiiber der miindlichen. Gadamer
(1975: 261ff.) geht sogar so weit zu behaupten, dass Tradition an sich sprachli-
cher Natur ist. Die pragmatistische Hermeneutik hingegen besteht darauf,
dass verschriftlichte Kulturformen die Lebendigkeit und Widerspriiche geleb-
ter Erfahrung nicht erfassen koénnen. Schriftliche Traditionen neigen dazu,
Stimmen zu verfilschen, die nicht zur Sprache kommen kénnen, da sie von
dominanten Diskursen verdeckt und unterdriickt werden. Dadurch kénnen sie
ihre eigenen emergenten Wahrnehmungen, Bedeutungen und Grammatiken
nicht artikulieren.

Ricceurs Ansatz ist ausgewogener. Er ist besonders hilfreich, wenn erklart
werden soll, wie Handlungen zu verbiirgten Tatsachen werden, wie sie den Ruf
des Individuums beeinflussen und seine historische Welt offenbaren. Pragma-
tistinnen und Pragmatisten stimmen darin tiberein, dass

»das Handeln selbst, das Handeln als sinnhaft orientiertes Handeln, zum wissenschaft-
lichen Gegenstand werden kann [...] durch eine Methode der Objektivation, die der der
schriftlichen Fixierung eines Textes dhnlich ist« (Ricceur 1972: 260).

Aber die Behauptung, dass »ein Text die Grenzen des Diskurses und aller sei-
ner ostentativen Beziige ibersteigt« und die »Emanzipation vom situationalen
Kontext« sicherstellt (Ricceur 1972: 265), bedeutet aus Sicht des Pragmatis-
mus nichts Gutes, situiert er historische Individuen doch an der Schnittstelle
multipler Diskurse/Paradigmen und weigert sich, ein Individuum nur einer
»Welt« zuzuordnen. Wie bei den meisten Theoretikerinnen und Theoretikern,
die sich von Freges rein logischer Auffassung von Bedeutung leiten lassen,
gibt es in Ricceurs Denkrahmen wenig Raum fiir jene nichtdiskursiven Be-
deutungen und affektiven Erzihlungen, welche die pragmatistische Analyse
antreiben.

Die pragmatistische Hermeneutik hat eine grofere Affinitit zum frithen
Heidegger, der die untrennbare Verbindung zwischen unseren Stimmungen
und Interpretationspraktiken betonte.

»Gerade im unsteten, stimmungsmafig flackernden Sehen der »Welt« zeigt sich das Zu-
handene in seiner spezifischen Weltlichkeit, die an keinem Tag dieselbe ist [...]. Aber

hittps://dol.org/10.14361/6783839445587-009 - am 14.02.2028, 20:50:08.

251


https://doi.org/10.14361/9783839445587-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

252

Dmitri N. Shalin

auch die reinste Bewpia [theoria] hat nicht alle Stimmung hinter sich gelassen [...]. Wir
mussen in der Tat ontologisch grundsétzlich die primare Entdeckung der Welt der»blo-
Ren Stimmung:« iiberlassen« (Heidegger 2001: 138).

Heidegger hat diese existentialistische Sichtweise aufgegeben, als er eine lin-
guistische Wende vornahm, aber seine pragmatistische Stof3richtung ist unver-
kennbar. Dieser kithne Schritt lddt zu einem neuerlichen Blick auf den herme-
neutischen Zirkel ein, der, wie Heidegger (2001: 153) warnte, »nicht zu einem
vitiosum und sei es auch nur zu einem geduldeten herabgezogen werden [darf].
In ihm verbirgt sich eine positive Moglichkeit urspriinglichsten Erkennens«.
Den Bogen zwischen Verkérperung, Entkérperung, Neuverkorperung nachzu-
vollziehen, erfordert, so interpretiere ich Heidegger, dass wir uns — unsere Kor-
per-Geister [bodyminds] — in den hermeneutischen Zirkel einfiigen und dafiir
sorgen, dass unsere Neigungen als Indizes des Seins dienen und unsere Taten
in unsere sprachlichen Bekenntnisse einfliefen. Wenn wir in den hermeneu-
tischen Zirkel eintreten, miissen wir uns fragen, ob wir bereit sind, unsere Be-
kenntnisse pragmatisch zu verdeutlichen, uns mit unseren Gegnerinnen und
Gegnern auseinanderzusetzen, alle Beweise vorzubringen, Platz fiir ehrliche
Meinungsverschiedenheit zu schaffen, die Wiirde aller beteiligter Parteien an-
zuerkennen, und im praktischen Handeln das zu tun, was wir theoretisch be-
kunden. Diese quasi-diskursiven Eigenschaften des Diskurses umfassen das,
was man das Ethos der pragmatistischen Hermeneutik nennen kann.

Fazit

Wie jedes theoretische Unternehmen wirft auch das Projekt der pragmatisti-
schen Hermeneutik und der Biokritik zwangsldufig mehr Fragen auf, als es be-
antwortet. Wie gleichen wir Ikone, Indizes und Symbole miteinander ab? Wel-
che Handlungen, die Teil des Universums der verkérperten Bedeutungen sind,
wirken sich auf eine gegebene diskursive Haltung aus? Kénnen nicht einige
affektive Indizes als Ausnahmen verworfen oder eingeklammert werden und
bestimmte Sprechakte als Verirrungen tibergangen werden? Wie weit kann
ein bestimmites verkorpertes Selbst vom angestrebten Selbst abweichen, bevor
der Handelnde seinen Anspruch auf ein gegebenes Selbst aufgeben muss, da
er keine pragmatische Identitit mehr erkennen lisst? Wiirde es helfen, den
universalen, logischen, tiberzeitlichen Gehalt einer Theorie von ihren alltig-
lichen, kontingenten, pragmatischen Realisierungen zu trennen? Wie kénnen
wir die bewihrten Einspriiche gegen ad hominem-Argumente anerkennen,
wihrend wir eine verantwortungsvolle Analyse der affektiven und verhaltens-
bezogenen Grundlagen eines theoretisch und politisch begriindeten Ansatzes
durchfithren? Ist es nicht zwingend notwendig fiir jemanden, der die biose-

hittps://dol.org/10.14361/6783839445587-009 - am 14.02.2028, 20:50:08.



https://doi.org/10.14361/9783839445587-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lebendige Zeichen

miotischen Entriickungen im Leben anderer Menschen erforschen méchte,
mit den eigenen semiotischen Inkongruenzen zu beginnen und seine eigenen
korperlichen und affektiven Apriori offenzulegen? Wie sollen wir Foucaults
Entscheidung, seine Tagebiicher, Briefwechsel und Manuskripte vor seinem
Tod zu zerstoren, und seine Aufforderung an Freunde, es ihm gleich zu tun,
deuten — gerade in Anbetracht von Foucaults Bekenntnis dazu, seine eigene
Philosophie zu leben, und seines umfangreichen Gebrauchs von Archiven an-
derer Menschen? Halten wir an persénlichen Archiven fest und 6ffnen sie (und
wenn ja, wann)? Wie kann man der impliziten Tendenz zum Moralisieren ent-
gegenwirken, die sich aus einem hermeneutischen Verfahren ergibt, das auf
die pragmatisch-diskursiven Inkongruenzen fokussiert?

Ich kann nicht behaupten, Antworten auf all diese Fragen zu haben; aber
ich hoffe, dass die hier aufgeworfenen Fragen einen brauchbaren Zugang zur
Bandbreite und zur Bedeutung der pragmatistischen Hermeneutik eréffnen.*

Aus dem Amerikanischen von Frithjof Nungesser

LITERATUR

Alexander, Jeffrey C. (2003): The Meaning of Social Life: A Cultural Sociology,
Oxford: Oxford University Press.

— (2006a): The Civil Sphere, Oxford: Oxford University Press.

— (20006b): »Cultural Pragmatics: Social Performance between Ritual and
Strategy«, in: Jeffrey C. Alexander/Bernhard Giesen/Jason L. Mast (Hg.),
Social Performance. Symbolic Action, Cultural Pragmatics, and Ritual, Cam-
bridge: Cambridge UP, S. 29-9o.

Alexander, Jeffrey C./Giesen, Bernhard/Mast, Jason L. (Hg.) (2000): Social
Performance. Symbolic Action, Cultural Pragmatics, and Ritual, Cambridge:
Cambridge UP.

Alexander, Jeffrey C./Mast, Jason L. (20006): »Introduction: Symbolic Action
in Theory and Practice: The Cultural Pragmatics of symbolic action, in:

4 | Anmerkung des Autors (Mai 2018): Das in diesem Artikel umrissene Forschungs-
programm wurde in den vergangenen Jahren in einer Reihe von Publikationen weiter-
entwickelt - unter anderem in: »Phenomenological Foundations of Theoretical Practice:
Biocritical Notes on Yuri Levada« (Shalin 2008; in russischer Sprache); »Hermeneutics
and Prejudice: Heidegger and Gadamer in Their Historical Setting« (Shalin 2010); »In-
terfacing Biography, Theory, and History: The Case of Erving Goffman« (Shalin 2014);
»Erving Goffman, Fateful Action, and the Las Vegas Gambling Scene« (Shalin 2016);
»Becoming a Public Intellectual: Advocacy, National Sociology, and Resistance to Prag-
matisme« (Shalin 2017).

hittps://dol.org/10.14361/6783839445587-009 - am 14.02.2028, 20:50:08.

253


https://doi.org/10.14361/9783839445587-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

254

Dmitri N. Shalin

Jeffrey C. Alexander/Bernhard Giesen/Jason L. Mast (Hg.), Social Perfor-
mance. Symbolic Action, Cultural Pragmatics, and Ritual, Cambridge: Cam-
bridge UP, S. 1-28.

Bourdieu, Pierre (2000): »Erving Goffman: Discoverer of the Infinitely Small,
in: Gary Alan Fine/Gregory W. H. Smith (Hg.), Erving Goffman. Vol. 1, Lon-
don: Sage, S. 1-4.

— (2004 [1997]): Meditationen. Zur Kritik der scholastischen Vernunft, Frankfurt
a.M.: Suhrkamp.

— (2008 [1980]): Sozialer Sinn. Kritik der theoretischen Vernunft, Frankfurt
a.M.: Suhrkamp.

— (2011 [19779)]): Die feinen Unterschiede. Kritik der gesellschaftlichen Urteilskraft,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Brothers, Leslie (1997): Friday’s Footprint: How Society Shapes the Human Mind,
New York: Oxford UP.

Bruns, Gerald L. (1992): Hermeneutics Ancient and Modern, New Haven, CT:
Yale UP.

Colapietro, Vincent (1989): Peirce’s Approach to the Self: A Semiotic Perspective on
Human Subjectivity, New York: State University of New York Press.

Csordas, Thomas (1990) »Embodiment as a Paradigm for Anthropology, in:
Ethos18, S. 5-47.

Derrida, Jacques (2003 [1967]): Grammatologie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Descartes, René (2001 [1637]): Discours de la Méthode. Bericht iiber die Methode,
Stuttgart: Reclam.

Dewey, John (1916): Essays in Experimental Logic, New York: Dover.

— (2004 [1922]): Die menschliche Natur. Ihr Wesen und ihr Verhalten, Zirich:
Verlag Pestalozzianum.

— (2009 [1934]): Kunst als Erfahrung, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Douglas, Mary (1978): »Do Dogs Laugh? A Crosscultural Approach to Body
Symbolism, in: Ted Polhemus (Hg.), The Body Reader: Social Aspects of the
Human Body, New York: Pantheon Books. S. 295-303

Eyerman, Ron (2000): »Performing Opposition or, How Social Movements
Movex, in: Jeffrey C. Alexander/Bernhard Giesen/Jason L. Mast (Hg.), So-
cial Performance. Symbolic Action, Cultural Pragmatics, and Ritual, Cam-
bridge: Cambridge UP, S. 193-217.

Ferraris, Maurizio (1996): History of Hermeneutics, Atlantic Highlands, NJ: Hu-
manities Press.

Franks, David/Smith, Thomas S. (1997): Mind, Brain, and Society: Toward a
Neurosociology of Emotion. Vol. 5, Social Perspectives on Emotion, Stamford,
CT: JAI Press.

Franks, David/Ling, Stephen (2002): Sociology and the Real World, Boulder,
CO: Rowman & Littlefield.

hittps://dol.org/10.14361/6783839445587-009 - am 14.02.2028, 20:50:08.



https://doi.org/10.14361/9783839445587-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lebendige Zeichen

Freud, Sigmund (1996 [1910]): »Uber >wilde< Psychoanalyse, in: Ders.: Gesam-
melte Werke Band 8. Werke aus den Jahren 1909-1913, Frankfurt a.M.: Fisch-
er, S.117-125.

Gadamer, Hans-Georg (1975): Wahrheit und Methode. Grundziige einer philoso-
phischen Hermeneutik, Tiibingen: Mohr.

Gay, Peter (2000): »The Fictions of Giinter Grass«, in: New York Times, 20.
August 20060.

Goffman, Erving (1959): The Presentation of Self in Everyday Life, New York:
Anchor Books.

— (1963): Stigma: Notes on the Management of Spoiled Identity, Englewood Cliffs,
NJ: Prentice-Hall.

— (1974): Frame Analysis, New York: Harper & Row.

— (1977 [1961)): Asyle. Uber die soziale Situation psychiatrischer Patienten und
anderer Insassen, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

— (1979): Gender Advertisements, New York: Harper & Row.

— (2009a [1959]): Wir alle spielen Theater. Die Selbstdarstellung im Alltag,
Miinchen: Piper.

— (2009b [1971]): Das Individuum im Gffentlichen Austausch. Mikrostudien zur
doffentlichen Ordnung, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

— (2010 [1967]): Interaktionsrituale. Uber Verhalten in direkter Kommunikation,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Habermas, Jirgen (1992): Faktizitdt und Geltung. Beitrdge zur Diskurstheorie
des Rechts und des demokratischen Rechisstaats, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Heidegger, Martin (2001 [1927]): Sein und Zeit, Tibingen: Niemeyer.

Holmes, Oliver Wendell (1992): The Essential Holmes: Selections from the Letters,
Speeches, Judicial Opinions, and Other Writings of Oliver Wendell Holmes. Hg.
von Richard A. Posner, Chicago: University of Chicago Press.

Hoy, David Couzens (1999): »Critical Resistance: Foucault and Bourdieu, in:
Gail Weiss/Honi Fern Haber (Hg.), Perspective on embodiment. The Intersec-
tion of Nature and Culture, London: Routledge, S. 3-22.

James, William (1956): The Will to Believe, New York: Dover Publications.

Jenkins, Janis (1994): »Culture, Emotion, and Psychopathology«, in: Shinobu
Katayama/Hazel Rose Markus (Hg.), Emotion and Culture: Empirical Studies
of Mutual Influence, Washington, DC: American Psychological Association,
S.307-335.

Jenkins, Richard (1992): Pierre Bourdieu, London: Routledge.

Kant, Immanuel (1966 [1797]): Die Metaphysik der Sitten. Hg. v. Karl Vorlinder,
Hamburg: Meiner.

— (1974): Vorlesungen iiber Moralphilosophie, in: Ders., Gesammielte Schriften Bd.
27, Berlin: de Gruyter.

— (2015 [1798)): Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, Stuttgart: Reclam.

hittps://dol.org/10.14361/6783839445587-009 - am 14.02.2028, 20:50:08.

255


https://doi.org/10.14361/9783839445587-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

256

Dmitri N. Shalin

Kéhler, Joachim (1989): Zarathustras Geheimnis. Friedrich Nietzsche und seine
verschliisselte Botschaft, Nordlingen: Greno Verlag.

Lakoft, George/Johnson, Mark (1999): Philosophy in the Flesh: The Embodied
Mind and Its Challenge to Western Thought, New York: Basic Books.

Lévi-Strauss, Claude (2002 [1958)): Strukturale Anthropologie I, Frankfurt a.M.:
Suhrkamp.

Lyon, M. L./Barbalet, J. M. (1994): »Society’s Body: Emotions and the >Soma-
tization« of Social Theory«, in: Thomas ]. Csordas (Hg.), Embodiment and
Experience: The Existential Grounds of Culture and Self, Cambridge: Cam-
bridge UP, S. 48-60.

MacCannell, Dean (2000): »Erving Goffman (1922-1982)«, in: Gary Alan Fine/
Gregory W. H. Smith (Hg.), Erving Goffman Vol. 1, London: Sage, S. 8-37.

Marx, Karl (1978): »Thesen tiber Feuerbach, in: Ders./Friedrich Engels: Werke,
Bd. 3, Berlin: Dietz, S. 5-7.

Massey, Douglas S. (2002): »A Brief History of Human Society: The Origin
and Role of Emotion in Social Life«, in: American Sociological Review 67,
S.1-29.

Mast, Jason L. (20006): »The Cultural Pragmatics of Event-ness: the Clinton/
Lewinsky Affair, in: Jeffrey C. Alexander/Bernhard Giesen/Jason L. Mast
(Hg.), Social Performance. Symbolic Action, Cultural Pragmatics, and Ritual,
Cambridge: Cambridge UP, S. 115-145.

Mauss, Marcel (1975 [1950]): Soziologie und Anthropologie II, Miinchen: Hanser.

Mead, George H. (1934): Mind, Self, and Society, Chicago: University of Chicago
Press.

— (1938): The Philosophy of the Act, Chicago: University of Chicago Press.

Montaigne, Michel de (1998[1595]): Essais, Frankfurt a.M.: Eichborn.

Nietzsche, Friedrich (1955a): »Die Geburt der Tragddie aus dem Geiste der
Musik«, in: Ders., Werke in drei Bdnden, Bd. 1. Hg. v. Karl Schlechta,
Miinchen: Hanser, S. 7-134.

— (1955b [1886]): »Also sprach Zarathustra, in: Ders.: Werke in drei Binden,
Bd. 2. Hg. v. Karl Schlechta, Miinchen: Hanser, S. 275-561.

— (1955¢ [1887]): »Zur Genealogie der Moralx, in: Ders., Werke in drei Binden,
Bd. 2. Hg. v. Karl Schlechta, Miinchen: Hanser, S. 761-900.

— (1988): Samtliche Werke. KSA Band 5, Miinchen: dtv.

Overbye, Dennis (2007): »Free Will: Now You Have It, Now You Don’t«, in: New
York Times, 2. Januar 2007.

Peirce, Charles Sanders (1931-1935): Collected Papers of Charles Sanders Peirce,
Vols. 1-6. Cambridge, MA: Harvard UP.

— (1976): The New Elements of Mathematics, Atlantic Highlands NJ: Human-
ities Press.

— (1991): Peirce on Signs, Chapel Hill: University of North Carolina Press.

hittps://dol.org/10.14361/6783839445587-009 - am 14.02.2028, 20:50:08.



https://doi.org/10.14361/9783839445587-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lebendige Zeichen

— (1992 [1878]): »How to Make Our Ideas Clear, in: Ders.: The Essential Peirce.
Selected Philosophical Writings. Volume 1 (1867-1893). Hg. von Nathan Hous-
er/Christian Kloesel, Bloomington: Indiana UP, S. 124-141.

Platon (1974 [385-378 v.u.Z.]): »Phaidong, in: Ders.: Werke in acht Binden, Bd. 3,
Darmstadt: WBG, S. 1-207.

Ricceur, Paul (1972): »Der Text als Modell: hermeneutisches Verstehen, in:
Walter L. Buhl (Hg.), Verstehende Soziologie. Grundziige und Entwicklung-
stendenzen: EIf Aufsitze, Miinchen: Nymphenburger Verlagshandlung,
S. 252-283.

— (1978): The Philosophy of Paul Ricceur: An Anthology of His Works, Boston:
Beacon Press.

— (1981): Hermeneutics and the Human Sciences, Cambridge: Cambridge UP.

Rorty, Richard (1982): Consequences of Pragmatism, Minneapolis: University of
Minnesota Press.

Saussure, Ferdinand de (1967): Grundfragen der allgemeinen Sprachwissenschaft,
Berlin: de Gruyter.

Sebeok, Thomas A./Umiker-Sebeok, Jean (1991) (Hg.): The Semiotic Web : Biose-
miotic, Berlin: De Gruyter.

Seneca, Lucius Annaeus (1980 [4 v.u.Z.-65 u.Z.]): »De ira. Uber den Zorng, in:
Ders.: Philosophische Schriften. Lateinisch und deutsch, Erster Band. Dialoge
I-VI, Darmstadt: WBG, S. 95-311.

Shalin, Dmitri N. (1986a): »Pragmatism and Social Interactionism, in: Amer-
ican Sociological Review 51, S. 9-30.

— (1986Db): »Romanticism and the Rise of Sociological Hermeneutics, in: So-
cial Research 53, S. 77-123.

— (1992): »Critical Theory and the Pragmatist Challenge«, in: American Jour-
nal of Sociology 96, S. 237-279.

— (19906): »Intellectual Cultures, in: Ders. (Hg.), Russian Culture at the Cross-
roads: Paradoxes of Postcommunist Consciousness, Boulder: Westview Press,
S. 41-98.

— (2000): »George Herbert Mead, in: George Ritzer (Hg.): The Blackwell
Companion to Major Social Theorists, Malden, MA: Blackwell Publishers,
S.302-344.

— (2004): »Liberalism, Affect Control, and Emotionally Intelligent Democra-
cy«, in: Journal of Human Rights 3, S. 407-428.

— (2005): »Legal Pragmatism, an Ideal Speech Situation, and the Fully Em-
bodied Democratic Process«, in: Nevada Law Journal 5, S. 433-478.

— (2008): »Phenomenological Foundations of Theoretical Practice: Biocritical
Notes on Yuri Levada«, in: Public Opinion Monitor 96, S. 70-104.(http://
cdclv.unlv.edu/archives/articles/shalin_levada_bio.pdf)

hittps://dol.org/10.14361/6783839445587-009 - am 14.02.2028, 20:50:08.

257


https://doi.org/10.14361/9783839445587-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

258

Dmitri N. Shalin

— (2010): »Hermeneutics and Prejudice: Heidegger and Gadamer in Their
Historical Setting«, in: Russian Journal of Communication (3), S. 7-24.
(http://cdclv.unlv.edu/pragmatism/shalin_heidegger_gadamer.pdf)

— (2014): »Interfacing Biography, Theory and History«, in: Symbolic Interac-
tion. Special Issue: The Case of Erving Goffman, 37 (1), S. 2-40. (https://on
linelibrary.wiley.com/doi/epdf/i10.1002/symb.82)

— (2016): »Erving Goffman, Fateful Action, and the Las Vegas Gambling
Scene, in: Ders. (Hg.), Special Issue. UNLV Gaming Research & Review Jour-
nal 20, S. 1-38. (http://digitalscholarship.unlv.edu/cgi/viewcontent.cgirarti-
cle=1342&context=grrj)

— (2017): »Becoming a Public Intellectual: Advocacy, National Sociology, and
Resistance to Pragmatisme, in: Ders., Pragmatism and Democracy. Studies
in History, Social Theory, and Progressive Politics, London/New York: Rout-
ledge, S. 331-371.

Shilling, Chris (1993): The Body and Social Theory, London: Sage.

Shusterman, Richard (1992): Pragmatist Aesthetics: Living Beauty, Rethinking
Art, Cambridge: Blackwell Publishers.

— (1997): Practicing Philosophy: Pragmatism and the Philosophical Life, London:
Routledge.

— (2000): Performing Live. Aesthetic Alternatives for the End of Art, Ithaca, NY:
Cornell UP.

— (2002a): Surface & Depth: Dialectics of Criticism and Culture, London: Rout-
ledge.

— (2002b): »Pierre Bourdieu: Reason and Passionc, in: Chronicle of Higher Ed-
ucation, 8. Februar 2002.

Spinoza, Baruch de (2008 [1670]): Tractatus Theologico-Politicus. Opera. 1.
Band, Darmstadt: WBG.

— (2016 [16777)): Die Ethik. In geometrischer Weise behandelt in fiinf Teilen, Berlin:
Hofenberg.

Tschechow, Anton P. (1977): Pisma, Vol. 5, Moskva: Nauka.

Turner, Terence (1994): »Bodies and Anti-bodies: Flesh and Fetish in Contem-
porary Social Theory«, in: Thomas J. Csordas (Hg.), Embodiment and Expe-
rience: The Existential Grounds of Culture and Self, Cambridge: Cambridge
UP, S. 27-47.

Weyl, Nathaniel (1979): Karl Marx: Racist, New York: Arlington House.

hittps://dol.org/10.14361/6783839445587-009 - am 14.02.2028, 20:50:08.



https://doi.org/10.14361/9783839445587-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

