2. Jacques Derrida: Das Zeugnis als Geheimnis

Dass Zeug_innen Personen sind, die iiber ein bestimmtes Wissen verfiigen, ist fiir Jac-
ques Derrida unstrittig — worin er sich folglich nicht wesentlich von Coady oder anderen
Vertreter_innen der Testimony Debate unterscheidet." Was Zeug_innen jedoch in beson-
derer Weise auszeichnet, ist, dass von ihnen abhingt, ob eine bestimmte Sache ans Licht
kommt. Sie sind gleichsam besondere und kraft ihrer Erfahrung ausgezeichnete Wis-
senstrager_innen, wobei die Betonung ganz auf Letzterem liegt, auf den Triger_innen des
Wissens, d.h. auf den bezeugenden Personen. Zwar versetzt der Inhalt eines Zeugnis-
ses, die Erlebnisse, die Zeug_innen machen und die nun zu bezeugen sind, Menschen
iiberhaupt erst in die Rolle der Zeugnisgebenden, doch Derrida betont, dass sich die-
se Erlebnisse nicht isoliert betrachten lassen. Wo bezeugt wird, liegt der Fokus auf den
Zeug_innen, kurz: ihrem Sein. Ob darum ein durch ein Widerfahrnis gewonnenes Wis-
sen Gegenstand eines Diskurses wird, liegt einzig und allein in der Hand von Zeug_in-
nen. Denn das Zeugnis, so Derrida, entsteht aus einem Geheimnis, itber das nur diese
verfiigen: »[W]ovon ich Zeugnis ablege, ist zunichst in dem Augenblick mein Geheim-
nis, es bleibt mir vorbehalten. Ich muss genau das, wovon ich Zeugnis ablege, geheim
halten kénnen.« (Bl 29)

Was Zeug_innen besitzen, ist ein anderen Menschen Verborgenes. Dieses nimmt
Zeug_innen in die Pflicht und fordert sie heraus, denn dass Menschen in der Lage sind,
anderen Menschen etwas zu bezeugen, versetztjene in eine schwierige Lage: »Man befin-
det sich damit in einer schicksalhaften sowie doppelten Unméglichkeit: der Unméglich-
keit zu entscheiden, aber auch der Unméglichkeit, im Unentscheidbaren zu bleiben [...] .«
(Bl 10) Die doppelte Unmoglichkeit rithrt einerseits daher, dass die Zeug_innen etwas
zu offenbaren haben, worum die Adressat_innen des Zeugnisses noch nicht wissen, die
Zeug_innen aber gleichzeitig ihr Zeugnis aus dem generieren, was bislang unartikuliert

1 Cerade darin zeigt sich, so Frisch, The invention, 26, Derridas typische Vorstellung von Dekonstruk-
tion, insofern sie eine bestimmte Ontologie kritisiert, gleichwohl aber an ihr hingen bleibt: »De-
construction [...], as Jacques Derrida has always acknowledged, is parasitical upon the classical on-
tology it complicates; not surprisingly, then, Derrida’s own influential writings about testimony
ultimately repose upon a modification of the proposition cogito ergo sum.« S. dazu weiter unten,
11.2.3. und 11.2.4.

14.02.2026, 11:21:32. @



https://doi.org/10.14361/9783839468333-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

54

Zeug_innenschaft und Sein

blieb. Der Zeuge »gibt ein Geheimnis frei, das er paradoxerweise gleichzeitig als Zeu-
ge bewahren hilft«*. Andererseits verweist die enge Verkniipfung der Zeugnis gebenden
Person und ihres Geheimnisses fiir Derrida darauf, dass Zeug_innenschaft Autobiogra-
fie ist, diese aber bewegt sich stets zwischen »Dichtung und Wahrheit«®. Was das Sein
der Zeug_innen ausmacht, ist ihre Geschichte. Und so wurzelt fiir Derrida nicht nur die
>Wahrheit, sondern ebenso die bezeugte Wirklichkeit des Zeugnisses in der Lebensge-
schichte der Zeug_innen. Das bedeutet, dass das Zeugnis nicht nur an die Person, son-
dern auch an ihre Perspektive gebunden ist und bleibt:

»lch bin der einzige, der diese einmalige Sache gesehen hat, der gehért hat oder der
bei diesem oderjenem in einem bestimmten, unzerteilbaren Augenblick zugegen war
[..] Da, wo ich Zeugnis ablege, bin ich einmalig und unersetzbar.« (Bl 42)

2.1. Von der unersetzbaren Einmaligkeit und ihrer universalisierbaren
Einzigartigkeit: das Ich und das Wir eines Zeugnisses

Fir Zeug_innen gilt: Keine Biografie ohne Autobiografie. Das besondere Sein der
Zeug_innen zeichnet sich fiir Derrida durch ihre besondere Erfahrung aus, nimlich an-
wesend gewesen zu sein, als andere abwesend waren — und das auch noch als einzige. Die
Singularitit des Zeugnisses und die Subjektivitit der Zeug_innen konnte hoher nicht
gehingt werden, wiirde Derrida nicht sofort anfiigen, dass jene singulir subjektive
Erfahrung universalisierbar sein muss:

»[W]o ich der einzige bin, der das bezeugen kann, [...] ist das in dem Mafde wahr, wie
irgend jemand an meiner Stelle in diesem Augenblick dieselbe Sache gesehen oder
gehort oder beriihrt hitte und beispielhaft, universal die Wahrheit meines Zeugnis-
ses wiederholen kénnte. [..] Das Einzigartige muss universalisierbar sein, das ist die
Bedingung des Zeugnishaften.« (Bl 43)

2 Weissberg, Vor Gericht, 44. Vgl. Weitin, Testimony, 528: »To testify< means — and necessarily im-
plies — bringing something into linguistic representation, making it discursive, and thereby ad-
dressing one’s self to another and relinquishing one’s self to what is uttered, expressed or exteri-
orized [..]. That to which the witness attests is his secret, a secret which must however be made
accessible to public knowledge. The witness, bound to tell the truth, must keep this secret with
himself and at the same time give it up. The witness is irreplaceable because only he or she has
seen or heard.«

3 Vgl. BI11: »Wenn hier [...] Wahrheit zu Zeugnis wird, so vielleicht deshalb, weil wie in Dichtung und
Wahvrheit [...] es heute haufig um Liige und Wahrheit, genauer um die biographische oder autobio-
graphische Wahrhaftigkeit eines Zeugen gehen wird, der von sich selbst spricht und nicht nur sein
Leben, sondern auch seinen Tod, seine Quasi-Wiederauferstehung, eine Art PASSION zu erzihlen
beansprucht [..].«

4 Wie ich im letzten Kapitel (s. unten V., insbes. V.2.3.) dieser Studie zeigen werde, halte ich im Kon-
text der Zeug_innenschafts-Thematik die Kategorie und den Begriff der Wahrheit fiir unpassend,
gar problematisch. Wo die referierten Positionen sich dieser indes bedienen, verwende auch ich
den genannten Begriff, um den Autor_innen in ihrem eigenen Sprachgebrauch gerecht zu werden,
setze>Wahrheitcaberin einfache Anfithrungszeichen, um meine Kritik daran bereits im Schriftbild
anzuzeigen.

14.02.2026, 11:21:32. @



https://doi.org/10.14361/9783839468333-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Jacques Derrida: Das Zeugnis als Geheimnis

Universalisierbarkeit heifst nicht Ersetzbarkeit, wohl aber, dass Einzigartigkeit univer-
salisierbar ist. Was ist damit gemeint? In der Testimony Debate sind Wissens-Triger._in-
nen austauschbar: Das Wissen, das sie bezeugen, ist nicht wesentlich an ihre Person,
geschweige denn an ihre individuelle Erfahrung gekoppelt. Eine Historikerin, die in der
genannten Debatte durchaus als Zeugin verstanden werden kann, insofern sie in ihrem
Schaffen vergangenes, aber bis heute geltendes Wissen tradiert, ist ersetzbar: Die Wirk-
lichkeit der Novemberpogrome 1938, ihr nicht riickgingig zu machendes Geschehen-
sein gilt unabhingig von den historischen Opfern des nationalsozialistischen Regimes
oder der Biografie der Historikerin, die dieses Ereignis heute ihren Studierenden erklart.
Zwar wiirde Derrida diesen Sachverhalt nicht bestreiten, doch wire die Kategorie ver-
fehlt, witrde dieser als Ausdruck eines Zeugnisses verstanden. Zu Zeug_innen werden
bei Derrida Menschen nur durch ihre singulir-subjektive Erfahrung.® Das cartesische
»Ich denke, also bin ich« ist hier ein »Ich habe erfahren, also bin ich Zeugin_Zeuge«.°
Das Zeugin_Zeuge-Werden hingt am Ich, an der ersten Person Singular:

»Was heifdt:>Ich zeuge? Was will ich sagen, wenn ich»lch zeuge<sage (denn man zeugt
nur in der ersten Person)? Ich will nicht sagen, dass ich beweise, sondern dass ich von
dem zeuge, was ich gesehen, gehort, berlihrt, gemerkt habe, dass ich als Zeuge anwe-
send gewesen bin. Solcherart ist die irreduzibel sinnliche Dimension der Anwesenheit
und der vergangenen Anwesenheit [...].« (PP 158)

Es ist das Ich, das klarstellt, dass die Einmaligkeit nicht ersetzt und damit universalisiert
werden kann, wie nun ebenso die Anwesenheit dieses Ichs daraufverweist, dass die Einzig-
artigkeit universalisierbar ist, gar sein muss. Dieser Konnex, den Derrida selbst als Aporie
versteht,’ liegt in der »Notwendigkeit des Augenblicks« (Bl 42) jedes Zeugnisses begriin-
det, der die sWahrheit« verbirgt und sie zugleich zerstért: Zeugnis ablegen bedeutet fiir
Derrida stets, es in Anwesenheit zu tun. Die Zeugin muss selbst vor Gericht erscheinen
und kann kein Audiofile verschicken, das an ihrer statt Zeugnis ablegt. Der Zeuge muss
anwesend sein, die Hand heben, in der ersten Person und im Prisens reden — »und das,
um von einer Gegenwart, einem unteilbaren Moment, das heif3t von einem bestimmten
Punkt eines in die Spitze einer Augenblicklichkeit versammelten Moments, der der Tei-
lung widerstehen muf, Zeugnis abzulegen« (Bl 32). Die unersetzbare Einmaligkeit liegt so-
dann nicht nur im Augenblick des Zeugnisgebens begriindet, nimlich selbst anwesend
zu sein, wihrend das Zeugnis an andere, nicht Beteiligte ergeht, sondern auch im Au-
genblick des Zu-Bezeugenden-Werden: Selbst wenn mehrere an ein und derselben Sze-
ne teilgenommen haben, ein Ereignis ihnen widerfahren ist, bleibt der Ort, von dem aus

5 Vgl. EdA 38f.: »Wie soll man [..] diese Einmaligkeit bezeichnen? Wie soll man dies, eine solche
Einmaligkeit bestimmen, deren Einzigartigkeit gerade vom alleinigen Zeugnis abhangt, daR be-
stimmte Individuen in bestimmen Situationen die Ziige einer gleichwohl universellen Struktur
bezeugen, offenbaren, anzeigen und >heftiger/offener [plus a vifl«< zu lesen geben, und zwar offe-
ner in dem Sinne, wie und weil man es vor allem von einer Verletzung sagt, offener und besser als
andere, ja bisweilen allein stehend in ihrer Gattung?«

6 Vgl EE8s.

7 Vgl. Bl 43:»Das Beispiel ist nicht austauschbar, doch bleibt zugleich stets dieselbe Aporie bestehen,
diese Unersetzbarkeit, die beispielhaft, dass heifdt ersetzbar sein mufd.«

14.02.2026, 11:21:32. @

55


https://doi.org/10.14361/9783839468333-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

56

Zeug_innenschaft und Sein

Zeug_innen Zeugnis ablegen, einmalig. Anders formuliert: Mag es fiir ein Widerfahr-
nis mehrere Zeug_innen geben, ihre Perspektive, die ihr Zeugnis konstituiert und seine
sWahrheit«verbiirgt, ist singulir.

Insofern ihre Perspektive aber singulir und wahr zugleich ist, muss sie immer auch
beispielhaft sein, weil im Verstindnis Derridas >Wahrheit« Wiederholbarkeit erfordert:
»Wenn ich mich verpflichte, die Wahrheit zu sagen, verpflichte ich mich, dasselbe einen
Augenblick, zwei Augenblicke danach, am nichsten Tag und fir alle Ewigkeit auf eine
bestimmte Weise zu wiederholen.« (Bl 33) Kurzum: In der Wiederholbarkeit eines Zeug-
nisses zeigt sich die Universalisierbarkeit der Einzigartigkeit des Zeugnisses. Und so liegt
im Augenblick (frz. instant) stets die Beispielhaftigkeit (frz. instance) begriindet.® Die_der
Einzige zu sein, die_der etwas gesehen, gehort oder berithrt hat, ist fiir Derrida sodann
in dem Mafie wahr, »wie irgend jemand an meiner Stelle in diesem Augenblick dieselbe
Sache gesehen oder gehort oder berithrt hitte« (Bl 43). Zeugnis abzulegen bedeutet
darum eine »quasi technische Reproduzierbarkeit« (Bl 33)° zu versprechen. Zeug_innen
sind zugleich ein einzigartiges Subjekt und ein allgemeines Wahrnehmungsobjekt —
unersetzlich und doch reproduzierbar.” Doch die Universalisierbarkeit der Einzigartig-
keit — das, was passiert, wenn ein Augenblick wiederholt wird — zerstort die unersetzbare
Einmaligkeit des Zeugnisses und macht seine Einzigartigkeit universalisierbar. Der
Augenblick macht »das Zeugnis méglich und unméglich zugleich« (Bl 33)." Derrida
erliutert diesen Zusammenhang anhand der Sprache bzw. des Sprechens:

8 Vgl. Bl 43.

9 Weitin, Testimony, 528, stellt in diesem Zusammenhang treffend heraus, dass sich Derrida damit
terminologisch der Medientheorie Walter Benjamins nahert, der schreibt: »Die Echtheit einer Sa-
che ist der Inbegriff alles von Ursprung her an ihr Tradierbaren, von ihrer materiellen Dauer bis zu
ihrer geschichtlichen Zeugenschaft. Da die letztere auf der ersteren fundiert ist, so geratin der Re-
produktion, wo die erstere sich dem Menschen entzogen hat, auch die letztere: die geschichtliche
Zeugenschaft der Sache ins Wanken.« (Benjamin, Das Kunstwerk, 438.)

10 Vgl Weitin, Testimony, 528.

11 Dabei ist zu beachten, dass schon »die sinnliche Wahrnehmung selbst [..] ein Prozess der Syn-
these aufeinanderfolgender Eindriicke« (EE 91) ist. Und auch das Bezeugen vollzieht sich nicht in
einem singuldren Moment: Im Erzdahlen kommt es zu Wiederholungen. Beides — Wahrnehmung
wie Bericht — sind folglich »iterative Prozesse« (ebd.). Der Begriff der Iteration (lat. iterare, d.h.
wiederholen) meint im Werk Derridas die Wiederholung, Reproduzierung eines Begriffs, wobei
die Wiederholung stets eine neue Variante darstellt, d.h. der reproduzierte Begriff niemals die-
selbe Bedeutung haben kann wie bei der ersten Verwendung. Dabei geht Derrida so weit, dass
er auch eine origindre Bedeutung ablehnt, es keinen urspriinglichen Akt der Bedeutungsdefini-
tion gibt, der alle auf ihn folgenden bestimmen wiirde (vgl. Derrida, Signatur). Das Konzept der
Iteration wurde insbesondere von Seyla Benhabib weiterentwickelt, die mit Derrida (iber Derri-
da hinaus den Begriff der »demokratischen Iteration« gepragt hat, den sie auf Diskurse zwischen
kontextibergreifenden Normen des internationalen Rechts und der Verfassung und dem Willen
demokratischer Mehrheiten bezieht (vgl. Benhabib, Die Rechte, 30). Im Unterschied zu Derrida,
dem sie zugesteht, dass es im Rahmen der Sprache nicht sinnvoll ist, von einer urspriinglichen Be-
deutung zu sprechen, versteht sie Iteration im politischen Raum als einen Prozess, in dem sich
»nicht nur etablierte Auffassungen, sondern auch die geltenden Interpretationen mafdgeblicher
Normen« dndern (a.a.0., 176f.). Inwiefern Benhabibs Modifizierung fiir Zeugnisse im politischen
Raum Erhellendes beizutragen hitte, miisste weiter erortert werden.

14.02.2026, 11:21:32. @



https://doi.org/10.14361/9783839468333-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Jacques Derrida: Das Zeugnis als Geheimnis

»In dem Augenblick, in genau diesem Augenblick spreche ich franzdsisch, sprechen wir
franzosisch. Da haben wir es, ein Zeugnis. Und in dem Augenblick, daich dies sage, ge-
he ich tber und bin nicht bereits vom ich zum wir ibergegangen. Ich spreche franzo-
sisch, wir sprechen franzésisch. Daf$ ich franzésisch spreche, kann ich nur sagen, wenn
ich unterstelle, daf3, sobald ich spreche, in dem Augenblick, in genau diesem Augen-
blickirgendjemand hier und jetzt, irgendjemand zumindestimstande sein kann, diese
Sprache zu verstehen, die ich das Franzdsische nenne und die sich so nennt, und im-
stande sein kann, von Beginn an mit demjenigen, der in dem Augenblick hier spricht,
folglich also mit mir ein wir zu bilden. Also: Wir sind sofort mehr als einer, sobald ich
spreche oder sobald ein ich spricht, gewiss, auf jeden Fall aber, sobald ich in dem Au-
genblick franzdsisch spreche und sage, dafd ich franzésisch spreche. Ich spreche nicht
nur franzosisch; ich sage, dafd ich franzésisch spreche. Ich sage es auf franzésisch. [..].«
(Bl 33f)

Die im Augenblick unantastbare >Wahrheit< eines Zeugnisses wird im Augenblick sei-
ner Reproduktion prekir. Wenn aber das singulire, d.h. das in der ersten Person Singu-
lar formulierte Zeugnis vom Wir der Adressat_innen abhingt und umgekehrt, scheint
es, dass die >Wahrheit« eines Zeugnisses letztlich der Hérer_innenschaft unzuginglich
bleibt, wenn diese im Augenblick des Zu-Bezeugenden-Werden nicht anwesend waren,
die Erfahrung des Augenblicks nicht geteilt haben. Entsprechend formuliert Derrida:

»Im Geheimnis verdichtet sich die Erfahrung des Zeugnisses. Ein Geheimnis, das ist
auch das Privileg eines Zeugen, an dessen Stelle niemand treten kann. Der Zeuge ist
von seinem Wesen aus der einzige, der wissen kann, was er gesehen, erlebt, gespiirt
hat [...].« (PP172)

2.2. Ein Beweis, der nicht beweisen will und trotzdem geglaubt werden soll:
das Zeugnis als potentielle Liige

Dass das Zeugnis als Wissensquelle prekir bleibt, hingt damit zusammen, dass sich
mit Worten die widerfahrene und zu bezeugende Erfahrung nicht vermitteln lisst:
»No transfusion of consciousness is possible. Words can be exchanged, experiences
cannot.«"* Zwischen der Erfahrung und dem Zeugnis gibt es einen Bruch. Es ist der
»Bruch zwischen dem sprachlosen Sehen wihrend des Geschehens und dem sprechen-
den Nicht-mehr-Sehen vor Gericht«? bzw. im Moment des Bezeugens vor sich selbst
und anderen. Der Ubergang von der Erfahrung zum wortlich Bezeugten ist darum
riskant. Das Zeugnis setzt eine Diskrepanz zwischen dem Wissen einer Person und der
Unwissenheit einer anderen voraus. Dabei handelt es sich um die Verschirfung eines
grundsitzlichen Kommunikationsproblems, da die Uberbriickung von erkenntnistheo-
retischen Liicken immer mit Schwierigkeiten behaftet ist. So konnen beispielsweise
Erwachsene Kindern bezeugen, dass Herdplatten heif? sind, ein eigenes Verbrennen
Letzterer ist in der Regel iiberzeugender. Was als Mangel und Problem innerhalb des

12 Peters, Witnessing, 710.
13 Engelke, Ceschichte, 177.

14.02.2026, 11:21:32. @

57


https://doi.org/10.14361/9783839468333-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

58

Zeug_innenschaft und Sein

kommunikativen Phinomens der Zeug_innenschaft hier aufscheint, versteht nun Der-
rida als ein ihr essentielles Wesensmerkmal: Damit ein Zeugnis Zeugnis bleibt, »muf3 es
sich [...] heimsuchen lassen« (Bl 28). Fiir Derrida gehort es zum Wesen des Zeugnisses,
dass es stets die Moglichkeit der Liige, des Irrtums, des Falschzeugnisses impliziert,
weil es als prekire Wissensquelle nicht objektiv verifizierbar ist bzw. mehr noch: nicht
sein darf, denn diese Unterscheidung taucht im Denken Derridas gar nicht erst auf:"

»[W]as nicht strukturell in sich die Moglichkeit der Fiktion, des Simulacrums, der Ver-
hehlung, der Liige und des Meineides impliziert [...] [ist] kein Zeugnis. Wenn diese
Méglichkeit, die das Zeugnis scheinbar untersagt, wirklich ausgeschlossen wire, wenn
das Zeugnis folglich zum Beweis, zur Information, zur GewiRheit oder zum Archiv ver-
riete, wiirde es seine Funktion als Zeugnis verlieren« (Bl 28).

Nur ein Zeugnis, das nicht als absolut gesichert gelten kann, stellt fiir Derrida ein wah-
res Zeugnis dar. Wert, Sinn und Status eines Zeugnisses liegen fiir ihn darin begriindet,
»der Priifung der Ubersetzung« zu widerstehen, weil es »an eine Einmaligkeit und an
die Erfahrung eines idiomatischen Zuges, z.B. der seiner Sprache« (PP 150), gebunden
sein muss. Das Grundaxiom des Zeugnisses ist denn auch der Tatbestand, dass Bezeugen
nicht Beweisen ist.’® Im Bezeugen werden keine Beweise vorgelegt oder erbracht, sondern
im Akt des Bezeugens wird »an einen Akt des Glaubens [appelliert], der sich auf ein ver-
eidigtes Wort richtet« (PP 158). »Daher gehort zum Zeugnis untrennbar Vertrauen und
guter Glaube; Beweisbarkeit ist ihm fremd.«"

Fiir das Zeugnis gilt darum: »Jedesmal, wenn ich den Mund 6ffne, jedesmal wenn ich
spreche oder schreibe, verspreche ich.« (EdA 130) Einem Versprechen aber haftet immer
die Moglichkeit des Verrats an — ein Versprechen kann nicht gehalten und gebrochen
werden, es ist immer »der Moglichkeit des Meineides, Untreue oder des Abschworens
ausgesetzt« (PP 158). Zeug_innen konnen sich auch schlicht ver-sprechen, also verse-
hentlich etwas anderes sagen oder aussprechen als beabsichtigt. Derrida gehtindes noch
einen Schritt weiter: Streng genommen kénne denn auch nur vom Unglaublichen Zeug-
nis abgelegt werden oder zumindest nur von dem, was allein geglaubt werden kann, zu-

14 Zu den wichtigsten Fehlerquellen im Zusammenhang von Zeugnissen vgl. Scholz, Sozialer Akt,
25—27. Dabei muss freilich, was Derrida hier nicht leistet, zwischen »unbewussten Schwachen und
Fehlern der Wahrnehmungs-, Erinnerungs- und Ausdrucksfahigkeit« und »bewusste[n] und beab-
sichtigte[n] Filschungen« (ebd.) unterschieden werden. Dass die Liige von Zeug_innen eine reale
Méglichkeit auch vor Gericht darstellt, verdeutlicht die Meineidskriminalitdt (vgl. Panhuysen, Die
Untersuchung, 11f.). Jedoch scheint nicht die Lige, sondern der schlicht unbewusste Irrtum die
grofite Fehlerquelle bei Zeug_innen-Aussagen zu sein (vgl. Nack, Der Zeugenbeweis, 6).

15 Die Warnung, falsch Zeugnis abzulegen, hat darum gemaf Hennig, Zur geschichtswissenschaftli-
chen Kategorie, 102, insofern Aufnahme in den Elementargeboten gefunden, als sie des Menschen
eigene Moglichkeitist, ein Wort stellvertretend fiir seine Sache sein zu lassen: »Falsches Zeugnis ist
ein elementarer Angriff auf Menschlichkeit. Indem wir aber sagen, daf Z[eugnis] stellvertretend
ist fiir die Sache selbst, erkennen wir an, dafs die Sache selbst eine Stelle hat, die da sie unverriick-
bar, vor allem unwiderholbar [sic!] ist, nur vertreten werden kann und vertreten werden mufs. Im
Unterschied zu Quelle, Uberbleibsel und Denkmal erkennt Z[eugnis] aus seinem Wesen heraus
an, dafd die Stelle der Sache eine andere ist, als die, auf der sie vertreten wird.«

16  Vgl. PP158.

17 Michaelis, Die Autoritat, 283.

14.02.2026, 11:21:32. @



https://doi.org/10.14361/9783839468333-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Jacques Derrida: Das Zeugnis als Geheimnis

mal»bei der Priifung, beim Nachweis, bei der Feststellung, beim Wissen jedesmal an den
Glauben appelliert [wird], also an ein gegebenes Wort« (EdA 39). Wenn ndmlich Zeug_in-
nen darum bitten, ihnen aufs Wort zu glauben, sind sie bereits in die Ordnung dessen
eingetreten, was allein glaubhaft, aber nicht beweisbar ist. Die >Wahrheit« eines Zeug-
nisses setzt die Wahrhaftigkeit voraus — »selbst bei falschem Zeugnis — und nicht umge-
kehrt« (EJA 40).

Hierin zeigt sich am deutlichsten, inwiefern Derrida sich von der Testimony Debate
abhebt: Sein Zeug_innenschafts-Verstindnis geht davon aus, dass Zeugnisse nicht be-
weisen wollen. Ein Zeugnis braucht es folglich nur dort, wo gerade keine Beweise verfiig-
bar sind. Wohl verfiigen Zeug_innen iiber ein spezifisches Wissen, doch dieses zeichnet
sich fiir Derrida gerade durch seine Angefochtenheit im Bezug auf'seine Verifizierbarkeit
aus. Derrida’sche Zeug_innen finden sich in einem Paradox wieder, indem sie einerseits
iiber eine Erkenntnis verfiigen und einen Beleg liefern wollen, »andererseits vermogen
sie niemals den letzten Zweifel an der Wahrheit des Zeugnisses und ihrer persénlichen
Wahrhaftigkeit auszuriumen«*®. Insofern dieses Paradox aber konstitutionell in die Si-
tuation der Zeug_innenschaft eingeschrieben ist, unterscheidet sich Derridas Position
von derjenigen Felmans und Laubs, als die Krise der Zeug_innenschaft — historisch ge-
sprochen — nicht erst durch die Shoah zum Tragen kam. Was Weiterlebende der Shoah
in der Krise der Zeug_innenschaft erfahren haben, ist gemif Derrida im Phinomen des
Bezeugens immer schon strukturell angelegt:

»Keine Authentifizierung kann in der Gegenwart zeigen, was der noch so glaubwiirdige
Zeuge sieht — oder genauer gesagt: was er gesehen hat und im Gedachtnis bewahrt,
wenn er nicht vom Feuer dahingerafft wurde (was die Zeugen von Auschwitz und die
anderer Vernichtungslager betrifft, so stellt dies ein abscheulichstes letztes Mittel fur
allesrevisionistischen<Leugnungen dar).« (AeB 105)

Nicht nur ist jedes Zeugnis »durch eine fundamentale ontologische Gespaltenheit ge-
zeichnet«”?, sondern die Gespaltenheit zieht sich gleichsam durch die Zeug_innen und
ihre Horer_innen hindurch. Wihrend die Gespaltenheit der Zeug_innen sich wie gezeigt
durch eine Differenz ihrer authentischen Erfahrung und ihrer sprachlichen Wiedergabe
auszeichnet, so glinzen Horer_innen durch Abwesenheit:

»Der Adressat des Zeugnisses, der Zeuge des Zeugen, sieht das nicht, was der erste
Zeuge gesehen zu haben bezeugt; er hat es nicht gesehen, und er wird es nie zu se-
hen bekommen. Der Adressat hat keinen direkten oder unmittelbaren Zugang zum
Gegenstand des Zeugnisses; dies markiert die essentielle Ab-wesenheit des Zeugen
des Zeugen bei der Sache selbst.« (PP 159)

Die genannte Aporie der unersetzbaren Einzigartigkeit und universalisierbaren Einma-
ligkeit wird durch die Trennung der Adressat_innen zum Ereignis des zu Bezeugenden
potenziert: Zwar an eine Horer_innenschaft adressiert, vermag das Zeugnis nur die Un-
moglichkeit der Vermittelbarkeit auszudriicken.*® Was in seiner Einmaligkeit als Zeug-

18 EE89.
19 Ebd.
20 Vgl. Schmidt, Wissensquelle, 63.

14.02.2026, 11:21:32. @

59


https://doi.org/10.14361/9783839468333-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

60

Zeug_innenschaft und Sein

nis universalisiert und damit anderen zuginglich gemacht werden soll, steht vor der
Herausforderung, dass die Horer_innen nicht teilhaben an der unersetzbaren Einzig-
artigkeit des Zeugnisses.

Was die Gespaltenheit der Zeug_innen betrifft, so zeichnet sich diese allerdings nicht
nur durch eine Differenz der authentischen Erfahrung und ihrer sprachlichen Wieder-
gabe aus, sondern diese Ab-Wesenheit gilt auch fiir die Zeug_innen selbst, ihr Sein: Im
Akt des Bezeugens haben Zeug_innen das Ereignis, von dem sie zeugen, nicht mehr real
vor Augen, sondern sie bezeugen die Vergangenheit der Anwesenheit — bezeugen, dass

t.”' Die Zeug_innen versteht Derrida darum in Analogie zu (blinden)

etwas gewesen is
Zeichner_innen: Den Gegenstand, den Zeichner_innen zeichnen, haben sie im Moment
des Zeichnens selbst nicht real vor Augen, insofern ihr Blick auf das Papier, die Leinwand
gerichtet ist. Zwar haben Zeichner_innen eine Vorstellung, gleichsam ein Erinnerungs-
bild vor Augen, doch im Prozess des Zeichnens verblasst dieses: Strich fiir Strich, Linie
fir Linie, Punkt fir Punkt iib-ersetzen Zeichner_innen ihre Erinnerungen durch das Bild

auf das Papier.

2.3. Zwischen Ein-Bildung und Ent-Zug: das blinde Zeugnis

In seinen Aufzeichnungen eines Blinden entwickelt Derrida implizit eine phinomenologi-
sche Bildtheorie hinsichtlich der Bild-Zeichnung. Er thematisiert darin die Blindheit in
einem Kunstwerk und fragt nach den Mechanismen im schopferischen Akt desselben. In
einem kurzen Abschnitt, erst im letzten Drittel seiner Abhandlung und geradezu margi-
nal, wendet Derrida seine Uberlegungen zur Rolle der blinden Zeichner_innen auf dieje-
nige von Zeug_innen an: Der blinde Zeuge sei der beste Zeuge, seine Blindheit mache ihn
gar »zum auserwihlten Zeugen« (AeB 105). Wenngleich Derrida sich hier nicht ausfithr-
lich mit dem Phinomen der Zeug_innenschaft beschiftigt, vermégen seine bildtheoreti-
schen Uberlegungen qualitativ Erhellendes fiir sein sonstiges Verstindnis von Zeug_in-
nen beizutragen, weil, gleichwie die Zeichnung den zu zeichnenden Gegenstand, das
Zeugnis »die Wahrnehmung durch den Bericht« (AeB 105) ersetzt, die Zeichner_innen ihr
Kunstwerk darum blind schaffen. Kurzum: Die Dissoziation, die gleichsame Abschal-
tung vom Selbst der Zeug_innen steht in Analogie zu derjenigen der Zeichner_innen.
Derridas Aufzeichnungen eines Blinden drehen sich um zwei von ihm aufgestellte Hy-
pothesen fiir die Zeichner_innen, das Zeichnen und die Zeichnung - getreu dem Motto
»Sehen bedeutet immer mehr sehen, als man sieht« (AeB 56)*. Die erste, »abokulare« (lat.
aboculis, d.h. ohne Augen), lautet: »Die Zeichnung, wenn nicht gar der Zeichner oder die
Zeichnerin, ist blind.« (4eB 10) Die zweite, »inokulierte« (lat. inoculare = einpflanzen, zu:

oculus = Auge, d.h. mit einem eingepflanzten Auge), lautet: »Die Zeichnung eines Blinden

21 PP160: »Wer zeugt (bears witness), bringt keinen Beweis; seine Erfahrung ist im Prinzip einmalig
und unersetzbar (auch wenn sie an anderen iberprift werden kann, um als Beweis zu gelten, um
als Beweis einen Urteilsspruch verifizieren zu kdnnen); sie bezeugt gerade, dass eine>Sache<dem
Zeugen anwesend gewesen ist.«

22 Derrida nimmt dafiir Anleihen bei Merleau-Ponty. Vgl. ders., Das Sichtbare, 311f.

14.02.2026, 11:21:32. @



https://doi.org/10.14361/9783839468333-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Jacques Derrida: Das Zeugnis als Geheimnis

ist die Zeichnung eines Blinden. Doppelter Genitiv.« (AeB 10) Bei der zweiten Hypothese
handelt es sich um »eine schicksalshafte Notwendigkeit eines Selbstportrats« (AeB 56):

»Jedesmal, wenn ein Zeichner sich vom Blinden faszinieren |afit, jedesmal, wenn er
den Blinden zum Thema seiner Zeichnung macht, projiziert, traumt oder halluziniert
er die Figur eines Zeichners [...]. Er beginnt, ein Zeichenvermaogen darzustellen, das so-
eben ausgelbt wird, d.h. er reprisentiert den Akt des Zeichnens selbst, er erfindet die
Zeichnung.« (AeB10)

Wie die Zeugin mit ihrem Sein am Zeugnis hingt, so hingt die Zeichnerin mit ihrer Per-
son an der Zeichnung. Was die Horer_innen eines Zeugnisses zu horen und die Betrach-
ter_innen eines Kunstwerkes zu sehen bekommen, ist Autobiografie bzw. Selbstportrit.
Die Zeichnung ist »[n]achdenkliches Gedichtnis und Ruine dessen, was im voraus ver-
gangen ist«, vor allem aber ist sie »Gespenst des Augenblicks« (AeB 73).”® Was Derrida fiir
das Widerfahrnis des Zeugnisses und die Wiedergabe desselben geltend macht — nim-
lich dass alles an der Notwendigkeit des Augenblicks hingt, der das Zeugnis bedingt und
es zugleich ungreifbar macht, weil jeder Augenblick, sobald er gefasst werden will, als
zeitliches Ereignis einer_einem wie Sand durch die Hinde rinnt —, gilt auch fiir den Vor-
gang des Zeichnens:* Das zeichnerische Erfassen eines »Augen-Blick[s] ohne Dauer«ist
Starren »in das Zentrum des blinden Flecks« (AeB 73). Die Blindheit bezieht sich denn auf
beide Hypothesen, wobei Derrida die erste als »transzendentale«, die zweite als »sakri-
fizielle« (AeB 94) Blindheit bestimmt:*

»Die erste ist gewissermafRen die unsichtbare Bedingung der Moglichkeit der Zeich-
nung, das Zeichnen selber, die Zeichnung der Zeichnung [..] Die zweite dann — also
das Opferereignis, das, was den Augen zustofst, die Erzahlung, das Schauspiel oder die
Darstellung von Blinden — reflektiert sozusagen diese Unmoglichkeit, indem sie zum
Thema der ersten wird.« (AeB 46)

Die doppelte Blindheit ist folglich Entzug und Gabe zugleich bzw. Entzug als Gabe.?
Ubertragen auf Derridas Zeug_innenschafts-Verstindnis steht die transzendentale Hy-

23 Hervorhebung MK.

24 Vgl. Calle-Gruber, Die Gabe, 213: »[D]ie Reprisentation [ist] der Ungenauigkeit ausgeliefert [...]: in-
demsiesich reflektiert, dissoziiert sie sich. Die Linie [..] gehort sich nicht: spiegelt sich und zerstort
sich [..].«

25  Dabeisind die zwei Arten von Blindheit voneinander unterschieden, aber nicht getrennt: Es geht
beider Unterscheidung um»das Zégern zwischen einem transzendentalen und sakrifiziellen Denken
der Blindenzeichnung, zwischen einem Denken der Bedingung der Méglichkeit und einem Den-
ken des Ereignisses« (AeB 94). »Denn es gibt weder reine Transzendentalitit noch reines Opfer.«
(A.a.0., 94f)

26  Calle-Gruber, Die Gabe, 212, spricht in diesem Zusammenhang von einer »Gabe des Nichts«: Die
Gabe ruft ein Nichtsehen hervor. Sie ist also insofern Entzug, als sie zu einer Blindheit fiihrt, d.h.
das Sehen negiert: »Nichts zu geben (kein Bild, keine Bedeutung, keine Lektion) ist hier die einzig
mogliche Gabe; dies bedeutet, daf} das einzige Instrument der Denkarbeit unsere dem Denken
inharente, unheilbare Blindheit ist, und daR im Prinzip der Signifikation jedes>Sehenc<ein geistiges
Sehen ist.« (A.a.0., 219.) Das bei Derrida wiederholt auftauchende Motiv der Gabe behandelt die-
ser besonders prominentin seinem Buch Falschgeld. Zeit geben I. Zur Rezeption der Gabe-Motive im
gesamten Werk Derridas vgl. die Beitrage in Wetzel/Rabaté (Hg.), Ethik der Gabe, sowie die Mo-

14.02.2026, 11:21:32. @

61


https://doi.org/10.14361/9783839468333-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

62

Zeug_innenschaft und Sein

pothese fiir die unersetzbare Einmaligkeit des Augenblicks, in dem Menschen in die Si-
tuation versetzt werden, zu Zeug_innen zu werden, wohingegen die sakrifizielle Hypo-
these fiir die Unmoglichkeit der universalisierbaren Einzigartigkeit steht: zu bezeugen,
was sich nicht bezeugen lisst.

Im Bezug auf die transzendentale Hypothese unterscheidet Derrida zwischen drei
Aspekten der Blindheit, d.h. des Nichtsehenkénnens und der Machtlosigkeit des Auges.
Der erste Aspekt liegt »in der Aperspektive des graphischen Akts« (AeB 49) begriindet:

»Im Moment der urspriinglichen Bahnung, wo die ziehend-zeichnende Macht des Zugs
[..] wirkt, in dem Augenblick, wo die Spitze an der Spitze der Hand (des Leibes iiber-
haupt) sichim Kontakt mit der Oberflache vorwartsbewegt, wird die Einschreibung des
Einschreibbaren nicht gesehen. Ob improvisiert oder nicht, die Erfindung des Strichs
[invention du trait] folgt nicht, richtet sich nicht nach dem, was gegenwartig sichtbar
ist, folgt nicht diesem Sichtbaren, das sich angeblich als Motiv dort vor mir befindet.«
(AeB 49)

»Mit diesem Postulat verwirft Derrida die rein mimetische, reproduktive, >figurative«
Grundlage der Zeichnung und plddiert fiir ihre amimetische, schopferische, imagina-
tive Basis.«*” Die Zeichnung ist nicht eine Reproduktion, sondern »Produktion bis hin
zur Erfindung, zur Ein-Bildung«*® — und das selbst dann, wenn der zu zeichnende Ge-
genstand den Kiinstler_innen in leibhaftiger Gegenwart gegentibersitzt. Das hat nach
Derrida zwei Griinde: Der Gegenstand der Zeichnung ist erstens »noch nicht sichtbar«, und
er gehort zweitens »nicht zur Ordnung des Spektakels, der spektakuliren Objektivitit«
(AeB 49). Die Zeichnung entsteht folglich dort, wo die Zeichner_innen von ihrem Gegen-
stand absehen. Dabei vollzieht sich die »Aperspektive des graphischen Aktes« entweder
in einer »anamnetische[n] Retrospektive« (4eB 51): In dem Falle sehen Zeichner_innen
gegenwdrtig nicht, aber haben gesehen. Oder sie geschieht in »antizipierende[r] Perspek-
tive« (AeB 51): Die Zeichner_innen sehen gegenwirtig nicht, aber werden sehen. Jeweils
zeitgleich zum Entzug des Sehens vollzieht sich eine Ausschaltung des Gedichtnisses,
die indes produktiv ist: »[[Jnmitten der Anamnese [...] gibt es Amnesie: Die Unsichtbarkeit
kann nidmlich auch das Gedichtnis verlieren«, um so vom Sichtbaren heimgesucht zu
werden und sich »ihrer eigensten Ressource zu vergewissern« (AeB 54).

Der zweite Aspekt der Blindheit betrifft den Strich (frz. trait) der Zeichnung selbst:
»Er erscheint — oder vielmehr: verschwindet — ohne Verzug.« (AeB 57) Derrida nennt ihn
»den Entzug [retrait] oder die Eklipse, das differentielle Nichterscheinen des traits, des Zugs oder
Strichs«, denn etwas »Gezogenes, eine Umriflinie [...], wird nicht gesehen« (AeB 57), in-
sofern der Strich sich nicht auf sich selbst bezieht, sondern nur eine Grenze bildet: Sicht-
bar wird nur das, »was den Strich umgibt, das, was er verrdumlicht, indem er abgrenzt
[...]. Erverbindet nur, fiigt nur zusammen, indem er trennt« (AeB 57). In dem Moment, in

nografie von Busch, Geschicktes Geben. Fiir eine theologische Derrida-Rezeption des Gabe-Motivs
vgl. Frettloh, Der Charme.

27  Hlukhovych, Wie ein dunkler Sprung, 72. Auch Kapust, Phanomenologische Bildpositionen, 267,
merkt an, dass Derrida damit »das Projekt einer Verschiebung der Mimesis zur Restitution der
Gabe«anstrebt.

28  Wetzel, »Ein Auge zu viel«, 132.

14.02.2026, 11:21:32. @



https://doi.org/10.14361/9783839468333-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Jacques Derrida: Das Zeugnis als Geheimnis

dem Zeichner innen einen Strich ziehen, »verlif3t [dieser, MK] [...] sich selbst, laf3t sich
in keiner idealen Identitit nieder« (AeB 58). Doch indem er sich zuriickzieht, entsteht
etwas anderes: Die Umrisslinie verschwindet und die Fliche entsteht. Derrida spricht
denn auch von einer »abokulare[n] Kontraktion, die >vom« Ungesehenen >her« [>depuisc
linvu] zu sehen gibt« (AeB 59).

Den dritten Aspekt der Blindheit schlieflich definiert Derrida als »Rhetorik des Strichs
oder Zugs« (AeB 59). Sie ist es, die es moglich macht, dass die Zeichnung fiir sich zu spre-
chen beginnt, weshalb von der »Diskursivitit« und »Artikulation jeder Zeichnung«*® ge-
sprochen werden kann:

»Dennist nichtder Entzug der Linie, ihr Zuriickgezogenwerden in dem Moment, da der
trait gezogen wird, dasjenige, was die Rede zulafRt? Und es gleichzeitig verbietet, die
Zeichnung von dem diskursiven Gemurmel zu trennen, dessen Zittern sie durchdringt
und erstarren |43t [transit].« (AeB 59)

Derrida geht es in seinen Hypothesen und ihren Aspekten der Blindheit »nicht darum,
die Augen vor dem Sichtbaren zu verschlieflen, um einer Art iibernatiirlichem Licht die
Tore zu 6ffnen, sondern um ein Sehen der Grenze des Sehens als gleichsam tibergreifen-
des, transitorisches oder passageres, d.h. eine Grenze passierendes Begreifen des Unsicht-
baren«*°. Wonach Derrida trachtet, ist die »aporetische Genese der Wahrnehmung im
Widerstreit von Impression und Intentionalitit<*'. Eine Zeichnung ist immer Moglich-
keit und Unméglichkeit zugleich. Gilt das nicht auch fir das Derrida’sche Zeugnis?

Wie gezeigt, ersetzt »das Zeugnis [...] die Wahrnehmung durch den Bericht » (AeB
105). Die Problematik dessen liegt fiir Derrida in der Unmoglichkeit menschlicher
Gleichzeitigkeit begriindet: »Man kann nicht gleichzeitig sehen, zeigen und sprechen
[...].« (AeB105) Entsprechend einem Diktiergerit, das nicht gleichzeitig aufzeichnen und
wiedergeben kann, ist der Mensch nicht fihig, etwas zu erfahren und es gleichzeitig
sprachlich zu bezeugen. Das aber bedeutet, dass bei Derrida die beiden konstitutiven
Elemente der Zeug_innenschaft — das Moment der Wahrnehmung und jenes ihrer
Wiedergabe — auseinanderfallen, und das, wie seine drei Aspekte der Blindheit von
Zeichner_innen zeigen, notwendigerweise.

Bezogen auf das Phinomen der Zeug_innenschaft bedeutet der erste Aspekt — die
Zeichnung ist nicht Reproduktion, sondern Ein-Bildung —, dass die Zeug_innen zum
Zeugnis berufen sind, etwa vor Gericht gezogen werden, um zu bezeugen, ohne im
Augenblick des Zeugnisgebens iiber das Zeugnis zu verfiigen: In ihrer Anwesenheit
vor Gericht ist ihnen das zu Bezeugende abwesend, es ist ihnen gleichsam entzogen.
Darin zeigt sich, dass Derrida Wissen nicht als etwas Archivierbares und damit jederzeit
Abrufbares versteht, insofern auch fiir das Zeugnis zu gelten hat, dass es »nicht zur Ord-
nung [...] der spektakuldren Objektivitit« (AeB 49) gehort. Zum Zeugnis berufen, wird der
Zeuge von seinem Zeugnis disloziert, die Zeugin findet sich in einer Aperspektive®® zum

29 Hlukhovych, Wie ein dunkler Sprung, 73.

30  Wetzel, »Ein Auge zu viel, 145.

31 Aa.O.,148.

32 Der Neologismus geht auf Gebser zuriick, der ihn zur Charakterisierung einer »neuen Weltsicht«
einfiihrt (vgl. ders., Ursprung, 5f.). Das Prafix »a« ist privativ zu verstehen, nimlich im Sinne ei-

14.02.2026, 11:21:32. @

63


https://doi.org/10.14361/9783839468333-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

64

Zeug_innenschaft und Sein

Akt des Bezeugens wieder. Trotzdem bleibt es dabei, dass die Zeug_innen gesehen haben
und wieder sehen werden, bezeugt haben und wieder bezeugen werden: In Anlehnung
an Baudelaire spricht Derrida auch von der »Gedichtniskunst«**, indem das Sichtbare
im Gedichtnis iiber-, d.h. weiterlebt.>* Anders formuliert: Das »Gedichtnis bricht mit
der Gegenwart der visuellen Wahrnehmung« (AeB 52)* und suspendiert so das Visuelle.
Das ist auch der Grund, warum die blinde Zeichnerin bei Derrida zur Seherin, mitunter
zur Visionirin bestimmt ist.?® Es erstaunt darum kaum, dass er in diesem Kontext den
religiosen Zeugen bemiiht, den Mirtyrer, dessen Blindheit »oft der Preis [ist], den er
zahlen muf, der endlich die Augen 6ffnen soll, die eigenen oder die eines anderen, um
das natiirliche Augenlicht wiederzuerlangen oder Zugang zu einem geistigen Licht zu
gewinnen« (4eB 105). Kurzum: Die Moglichkeit des Zeugnisses entsteht am Ort seiner
Unmoglichkeit.

Der zweite Aspekt — die »abokulare Kontraktion, die >vom« Ungesehenen >her«[...] zu
sehen gibt« (AeB 59) — verweist auf Derridas Verstindnis der Krise der Zeug_innenschaft.
Das Paradox, iiber ein spezifisches Wissen zu verfiigen, das sich durch seine spezifi-
sche Angefochtenheit im Bezug auf seine Verifizierbarkeit auszeichnet, gehért konstitu-
tivzum Zeug_innenschafts-Verstindnis Derridas. Was Zeug_innen eigentlich zu leisten
haben, nimlich einen Beweis zu liefern, dazu sind sie nicht im Stande, weil sie da, wo
es darauf ankam, nicht dabei waren — weil sie im wahrsten Sinne des Wortes mit dem
Leben bzw. mit dem, was davon tibrig blieb, davongekommen sind: Dass Felman und
Laub die Shoah als Ereignis ohne Zeug_innen verstehen, hingt, wie gezeigt, damit zusam-
men, dass die Weiterlebenden zwar von der bestialischen Entmenschlichung in den Kon-
zentrationslagern berichten konnen, niemals aber vermogen, den letzten Zweifel an der
Wirklichkeit ihres Zeugnisses auszuriumen. Und das aus zwei Griinden: erstens, weil
die Vollstrecker_innen darauf bedacht waren, alle Beweise der Shoah verbaliter auszulo-
schen, und zweitens, weil kein_e Weiterlebende_r je eine Gaskammer von innen gesehen

ner Befreiung vom perspektivischen Raumbegriff der Renaissance als »vierte Dimension« (ebd.):
»War im perspektivischen Wirklichkeitsverstindnis die Zeit dem rational kontrollierten Raum als
entsprechend rationalisierte mefibare Extensitit untergeordnet, so resultiert umgekehrt die neue
aperspektivische Raum-Zeit-Freiheit aus der Dominanz der arationalen, als nicht mefibare Inten-
sitdt gegenwartigen Zeit (iber einen entsprechend arationalen Raum.« (Kambartel, Art. Aperspek-
tivisch.)

33 Baudelaire, Der Maler, 229—232. Bei Derrida: AeB 51.

34  Vgl. Abbt, Sprachlos, 138: »[O]b erinnernd oder vorstellend, machen sich die Erzahlenden zu Zeu-
gendes Ereigneten. lhre Nacherzdhlungist die Folge eines Gedachtnisakts, der eine Vorgeschichte
aufzeigt.«

35 Derrida formuliert hier ganz im Zuge der Husserl’'schen Scheidung von Wahrnehmung und Imagi-
nation bzw. Erinnerung. Wahrend Husserl Erstere mit der Prasenz assoziiert, verbindet er Letztere
mitder Re-Prasentation (vgl. dazu vor allem den aus dem Nachlass Husserls veroffentlichten Band
Phantasie, Bildbewusstsein und Erinnerung). Eine instruktive Einfithrung in die Bildphdnomenologie
Husserls bietet Wiesing, Phdnomenologie.

36  AeB10: Bei der »abokularen Hypothese [..] ist [...] folgendes zu bedenken: Der Blinde kann ein Se-
her sein, mitunter ist er zum Visionar bestimmt.« Weil Martyrer_innen mit dem Tod zwar ihren
Glauben, nicht aber dessen >Wahrheit< zu belegen vermaégen, sind auf Martyrer_innen-Darstel-
lungen diese oft als Visionar_innen dargestellt, die Unsichtbares sehen kénnen (vgl. Mersmann,
Astronom, 190-193).

14.02.2026, 11:21:32. @



https://doi.org/10.14361/9783839468333-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Jacques Derrida: Das Zeugnis als Geheimnis

hat. Was sie zu bezeugen haben, ist das, was sie gerade nicht gesehen haben. Doch vom
Ungesehenen her, am Ort des Entzugs (frz. retrait) sind die Zeug_innen dazu berufen zu
sehen, eben das sichtbar zu machen, was den Strich, den Zug (frz. trait) umgibt.

Der dritte Aspekt — die Rhetorik des Strichs oder Zugs — lisst sich in Analogie dazu ver-
stehen, dass gemif3 Derrida das Zeugnis stets mit einem Versprechen einhergeht bzw.
selbst ein Versprechen ist. Gleichwie der Entzug der Linie durch die Zeichner_innen die
Rede der Zeichnung zulisst, so appellieren Zeug_innen an den Glauben ihrer Horer_in-
nen nur dadurch, dass sie »der Priifung der Ubersetzung« (PP 150) widerstehen.

Allen drei Aspekten ist gemein, dass sie sich zwischen Unmaglichkeit und Moglich-
keit des Zeugnisses bewegen, jedoch, und das macht die Angelegenheit duerst kom-
pliziert, in dieser unumkehrbaren Reihenfolge. Zwar biirgen bei Derrida die Zeug_in-
nen selbst fir die Einheit und >Wahrheit« des Zeugnisses, und das, wie gezeigt, nicht
nur kraft ihrer Worte, sondern auch in besonderer Weise kraft ihrer Stimme und kor-
perlichen Prisenz. Aber was sie zu bezeugen haben, ist nicht nur anfillig fir die Liige,
sondern es stellt per definitionem eine Unméglichkeit dar. Wie kommt es also von der
Unmoglichkeit zur Moglichkeit? Ist die Moglichkeit bereits in der Unméglichkeit enthal-
ten, oder bleibt es bei Derrida bei dieser Problemanzeige? Und wenn das nicht der Fall
ist: Wie ist das Mégliche als Unmégliches trotzdem méglich? Bei Derridas Uberlegungen
zum Phinomen und dem Begriff der Zeug_innenschaft handelt es sich um eine Dekon-
struktion.’” Und diese wird umso augenscheinlicher, wenn Zeug_innen gleichsam als
Zeichner_innen ihre Wahrnehmungen ersetzen. Doch die Aufgabe der Dekonstruktion
besteht gemifd Derrida bekanntlich darin, »ein Denken des unméglichen Méglichen, des
Moglichen als des Unmoglichen, ein Denken des Unméglich-Moglichen, das sich durch
die metaphysische Interpretation der Méglichkeit oder der Virtualitit nicht linger fas-
sen lif3t«®®, zumindest zu versuchen.?

2.4. Eine »gewisse unmdgliche Moglichkeit« zu bezeugen:
das gemachte Zeugnis und die gemachten Zeug_innen

Im Unterschied zum schriftlich beglaubigten Dokument ist die Geltung des Zeugnisses
von der bezeugenden Person abhingig, und zwar insofern sie wortwortlich dafiir einzu-

37  Zu Derridas Dekonstruktions-Denken im Kontext historischer und zeitgendssischer differenzphi-
losophischer Ansatze vgl. Engelmann, Dekonstruktion.

38 Derrida, Die unbedingte Universitat, 73f.

39  Dass dekonstruktives Denken fiir Derrida stets in Verbindung mit dem Phinomen der Zeug_in-
nenschaft steht, zeigt sich auch in einer seiner letzten Abschiedsreden: In der Rede auf den Her-
meneuten Hans-Georg Gadamer, die Derrida am 5. Februar 2003 in Heidelberg hielt, zieht sich der
Begriff des Bezeugens (témoigner) wie ein Leitmotiv durch den ganzen Text, der sich mit den Mog-
lichkeiten und Grenzen der Dekonstruktion auseinandersetzt. Der erste Satz lautet denn auch:
»Saurai-je-démoigner, de facon juste et fidéle, de mon admiration pour Hans-Georg Gadamer?«
(Derrida, Béliers, 9, Hervorhebung MK.) Die deutsche Ubersetzung gibt leider das Schlisselwort
»bezeugen«nicht wieder: »Kann ich hier vor lhnen meine Bewunderung fiir Hans-Georg Gadamer
liberhaupt angemessen und wahrheitsgetreu wiedergeben?« (Derrida/Gadamer, Der ununterbro-
chene Dialog, 7.)

14.02.2026, 11:21:32. @

65


https://doi.org/10.14361/9783839468333-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

66

Zeug_innenschaft und Sein

stehen hat. Zeugnis abzulegen ist eine Selbst-Deklaration, auf die nur durch eine zwei-
te Deklaration geantwortet werden kann: Sie besteht darin, »a dire ou a faire I'épreuve,
parfois sans méme le dire, d’un sje te crois«*°. Oder anders formuliert: »Zeugnisgeben
und Zeugnisannehmen sind performative Akte, sie konstituieren ein Ereignis.«* Ereig-
nis aber ist fiir Derrida »Uberraschung, Unvorhersehbarkeit und Exponiertheit« (UM 7).

In seinem Vortrag Eine gewisse unmagliche Moglichkeit, vom Ereignis zu sprechen erdrtert
Derrida die unverfiigbaren Bedingungen und Grenzen des Ereignisses bzw. iitberhaupt
von diesem (nicht) sprechen zu konnen. Damit bietet Derrida ganz grundsitzlich »eine
anschauliche Einfithrung in sein provokatives Denken der Paradoxie und Antinomie der
»un-moglichen Moglichkeit«**. Verschiedene Themen werden hier von Derrida in der
Perspektive des Ereignisses, und d.h. fiir Derrida als unmdigliche Maglichkeit behandelt,
denn im Ereignis bedeuten »moglich< und >unmoglich« dasselbe« (UM 16). Kurzum: »Das
Ereignis, wenn es das gibt, besteht darin, das Unmégliche zu tun.« (UM 30) Das Ereignis
ist stets ein Un-Mogliches, als solches aber »nicht nur méglich, nicht nur das Gegenteil
des Moglichen [..], sondern gleichermafien die Bedingung oder die Chance des Mogli-
chen« (UM 41). Analog zu Derridas Vorstellung der Zeichnung ist das Ereignis, wenn es
eintritt, immer schon gewesen und nicht reprisentierbar.*® »Derrida untergribt damit
nicht nur den Gegensatz, sondern auch die Unterscheidung von moéglich und unmég-
lich.«*

Zu den Themen, die Derrida in dieser Perspektive verhandelt, gehort auch das Ver-
sprechen.® Der Sprechakt also, den Derrida als wesentlich fiir das Zeugnis versteht.
Auch das Versprechen ist ein Ereignis. Wenn mensch darum sagt »Ich verspreche«, wird
nicht etwas anders beschrieben, nichts gesagt, sondern mensch tut etwas.*¢ Das »Ich ver-
spreche« kann sich nicht auf ein vorhergehendes Ereignis beziehen, sondern bringt das
Ereignis selbst hervor. Entgegen der sprechakttheoretischen Uberzeugung, dass das Ver-
sprechen ein Beispiel unter anderen fiir das Performative ist,*” geht Derrida davon aus,
»dass jeder Satz, jedes Performativ, ein Versprechen enthilt, dass das Versprechen al-
so kein Performativ unter anderen ist« (UM 52£.).*® Und so hilt denn Derrida auch hier
fest, dass der Mensch, sobald er spricht, sich »in der Ordnung des Versprechens« (UM 53)
bewegt. Mehr noch:

»lch spreche zu dir¢, das heifdtslch verspreche dir, weiterzusprechen, bis zum Ende des
Satzes, ich verspreche dir, die Wahrheit zu sagen, selbst wenn ich liige<—denn um |-
gen zu konnen, muss man ja versprochen haben, die Wahrheit zu sagen. Das Verspre-

40  Derrida, Poéthique, 49. Ich zitiere hier ausnahmsweise aus der franzdsischen Originalfassung, weil
die deutsche Ubersetzung dieses als direkte Anrede formulierte »Ich glaube dir« unterschligt.

Al EE 90.

42 Frettloh, Eine gewisse unmogliche Moglichkeit, 221f.

43 Vgl. Huber, Das Medienpositiv, 115.

44 Frettloh, Eine gewisse unmogliche Moglichkeit, 222.

45  Vgl. UM 52-58.

46 Vgl.a.a.0, 52.

47 Vgl. oben |.2. In der Tat erwdhnt bereits Austin, Begriinder der modernen Sprechakttheorie, dass
Bezeugen (testify) einen kommissiven Aspekt habe, da mensch mit dem Zeugnis eine Verpflich-
tung eingehe (vgl. Austin, How to Do Things, 162).

48  Zu Derridas Kritik an Austins Definition des performative vgl. ders., Signatur, 306f.

14.02.2026, 11:21:32. @



https://doi.org/10.14361/9783839468333-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Jacques Derrida: Das Zeugnis als Geheimnis

chenist das Element der Sprache liberhaupt. Vom Ereignis zu sprechen, das hiefe hier
nicht, ein Objekt zu bezeichnen, das ein Ereignis darstellte, sondern ein Ereignis anzu-
sprechen, das vom Sprechen selbst hervorgebracht wird.« (UM 53)

Nichts anderes beansprucht Derrida fiir das Zeugnis, das selbst als Sprechakt und auf-
grund seiner Konstituierung als Paradox ein Versprechen ist: Das Zeugnis ist ein Ereig-
nis, das sich nicht darstellen oder beschreiben lisst, sondern das im Vollzug des Bezeu-
gens selbst hervorgebracht wird. Stets in Gefahr jedoch, eine Liige zu sein.* Insofern
dasVersprechen, und damitauch das Zeugnis, etwas ist, das hervorgebracht wird, unter-
scheidet es sich vom Zeugnis als Wissensmedium. Vielmehr ist das Zeugnis ein ethischer
Akt.*® Denn die Selbst-Deklaration der Zeug_innen, auf die die Hérer_innen mit einem
»Ich glaube Dir« zu antworten haben, ist ein imperativisches »Ihr miisst mir glauben,
»das als Befehl eher einer performativ-pragmatischen als einer theoretischen Ordnung
zugehdrt« (PP 159).%" Zeugnisgeben und Zeugnisannehmen sind performative Vollziige.
Inihnen wird etwas getan, eben: Sie sind ein Ereignis, eine unmégliche Méglichkeit. Den
angeblichen Ausweg aus dieser Aporie findet Derrida in Augustins Confessiones.

Derrida erdrtert und begriindet im Zusammenhang eines Kommentars zu Augustins
Confessiones die Vorstellung, wonach der Kernvon Zeug_innenschaft nicht eine Weiterga-
be von Wissen ist, sie sich vielmehr in einer performativen Handlung zeigt. Im zehnten
Buch seiner autobiografischen Bekenntnisse bestimmt Augustin die Confessio als ein Tun
der >Wahrheit«.** Indem die Liebe bekannt wird, wird diese selbst vollzogen und damit
realisiert. Oder in den Worten Derridas:

»Als Akt der Barmherzigkeit, Liebe und Freundschaft in Christo schickt es sich Gott und
den Geschopfen, dem Vater und den Briidern zu, [..] um einen Affekt, die Liebe, unter
ihnen, unter uns zu starken [...].« (AdN 69)

49  Dass das Versprechen die Moglichkeit der Lige impliziert, unterscheidet es fiir Derrida darum
auch nicht vom Sprechakt der Vorhersage: »Sprechakttheoretiker sind seriése Leute [..]. Ein Ver-
sprechen muss ernst gemeint sein und einer seriésen Absicht entsprechen, wenigstens, wenn ich
den Satz>Ich werde morgen da sein<im Modus des Versprechens sage und nichtin dem der Vorher-
sage. [..] Wenn ich sage >Ich werde morgen da sein<wie ich sage >Ich werde morgen zuerst friih-
stiickens, dann ist das eine Vorhersage; wenn ich aber sage >Ich werde morgen da sein, um mit
euch zu frihstiickens, dann ist das etwas anderes. [..] Ich halte dagegen, dass ein Versprechen,
das nicht gebrochen werden kann oder bedroht ist von der Moglichkeit, unaufrichtig oder nicht
ernst gemeint zu sein, kein Versprechen ist.« (UM 54f.)

50 Vgl EE 91.

51 Inwiefern gerade der Modus des Imperativs fiir Derrida eine wichtige Rolle spielt, miisste genau-
er untersucht werden. Beziiglich Celans Schlussvers »Die Welt ist fort« (Gesammelte Werke 11, 97)
in GrofRe, gliihende Walbung, den Derrida als Ausdruck eines Zeugnisses versteht, hilt Derrida fest,
dass diesem ein Imperativ (smuss«) innewohne, dem die Adressat_innen des Gedichts zu folgen
haben, wenngleich diese nur beginnen kdnnen zu verstehen, »was Celan sagen wollte, von wel-
chem datierbaren Ereignis in der Welt oder in seinem Leben er Zeugnis ablegt, wem er das Ge-
dicht widmet oder an wen es adressiert ist« (Derrida/Gadamer, Der ununterbrochene Dialog, 30).
Zur Problematik des »datierbaren Ereignisses«in der Dichtung Celans vgl. ders., Schibboleth.

52 Vgl. Augustinus, Conf. 10.1.1: »Denn ssiehe, du hast die Wahrheit geliebt< [Ps 50,8]; denn >wer die
Wabhrheit tut, der kommtans Licht<[Joh 3,21]. Ich will sie tun, in meinem Herzen vor dir durch mein
Bekenntnis, durch meine Feder aber vor vielen Zeugen.«

14.02.2026, 11:21:32. @

67


https://doi.org/10.14361/9783839468333-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68

Zeug_innenschaft und Sein

Da Augustin von einem allwissenden Gott* ausgeht, kann es sich beim Bekenntnis fiir
Derrida nicht um einen Wissensgehalt handeln,*® sondern um einen performativen Akt.
Auflerdem unterscheidet Derrida in der Folge seiner Confessiones-Interpretation nicht
zwischen Gestindnis, Bekenntnis und Zeug_innenaussage:

»Wenn dieser [sc. Augustin] (sich) fragt, wenn er in Wirklichkeit Gott und bereits seine
Leser fragt, warum er sich Gott bekennt, wo Dieser doch allwissend ist, gibt die Ant-
wort zu erkennen, dafd das Wesentliche am Gestandnis oder Zeugnis keine Erkenntnis-
erfahrung ist. Sein Akt reduziert sich nicht darauf, zu informieren [..]. Das Bekenntnis
besteht nicht darin, etwas mitzuteilen (faire savoir) —und gerade darin lehrt es, dal die
Unterrichtung im Sinne einer Ubermittlung positiven Wissens nicht das Wesentliche
ist.« (AdN 69)

Nicht ein Wahrsprechen sei das eigentliche Anliegen des Bekenntnisses, sondern ein
Wahrmachen. Die Zeugin ist ein homo faber, denn Augustin, so Derrida, »spricht da-
von, »die Wahrheit zu tunc« (veritatem facere) [...], was auf keine Offenbarung, Enthiillung
oder Information im Sinne der kognitiven Vernunft hinausliuft. Vielleicht darauf, fir
etwas Zeugnis abzulegen.« (AdN 69) Das veritatem facere ist als ein Bezeugen ein Erzeugen
von Wahrheit.** Entsprechend zielen Zeugnis, Gestindnis und Bekenntnis auf mehr als
eine Referenz des Vergangenen. Das ist der Grund, warum Derrida in seinen Uberlegun-
genwiederholt den religiosen Zeugen bemiiht, den Mirtyrer, um diesen Zusammenhang
begriinden zu kénnen:

»Wenn der Martyrer Zeugnis ablegt, erzihlt er keine Geschichte, sondern gibt sich
preis. Er zeugt von seinem Glauben, indem er sich preisgibt oder indem er sein Leben
oder seinen Kdrper preisgibt, und dieser Zeugnisakt ist nicht nur eine Verpflichtung,
sondern seine Passion verweist auf nichts anderes als auf seinen gegenwartigen
Moment.« (Bl 40)

Entsprechend Derridas Ereignis-Begriff wird auch das Zeugnis nicht einfach erzihlt,
sondern getan. Der Mirtyrer ist selbst veritatem factum. Im Bezeugen wird das Zeug-
nis durch die Zeug_innen wahr. »Sie iibernehmen Verantwortung fiir die Realitit des
Bezeugten, der Mirtyrer gar unter Einsatz seines Lebens.«** Das gilt fiir Derrida auch
dann, wenn die Zeug_innen dies schriftlich tun. Wenn der Mirtyrer schriftlich bekennt,
was ihm widerfahren ist (oder wird), »dann deshalb, weil er seinen kiinftigen Briidern in
der Barmherzigkeit eine Spur hinterlassen will, um gleichzeitig mit seiner eigenen auch

53  Vgl. Augustinus, Conf.10.2.2: »Was wire auch dir, o Herr, vor dessen Augenoffen daliegt die Tiefe<
[Hebr 4,13] des menschlichen Bewufitseins, in mir verborgen, selbst wenn ich dir nicht bekennen
wollte?«

54  Vgl. dazu auch Bachmann, Der abwesende Zeuge, 74, der Derridas von Augustin entlehnten per-
formativen Zeugnisbegriff als Schlissel fiir kiinstlerische Formen der Zeug_innenschaft versteht:
Die »unklare Grenze zwischen Zeugnis und Fiktion« fithre zwar vor Gericht zu Problemen, jedoch
sei sie gerade »im literarischen Bereich als eine Chance« zu verstehen, weil sie zeige, »dass auch
literarische Fiktionen testimoniale Effekte haben«.

55 AaO.,7.

14.02.2026, 11:21:32. @



https://doi.org/10.14361/9783839468333-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Jacques Derrida: Das Zeugnis als Geheimnis

die Liebe der Leser [...] zu erwecken« (AdN 70).® Noch in dieser Spur findet sich das »ge-
genwirtige[] Moment[] des Bekennens, das ohne [...] diese Adresse an den Bruder-Leser
keinen Sinn hitte« (AdN 70). Das »Ihr miisst mir glaubenc« fillt ohne »Ich glaube dir« in
sich zusammen.

Wenn aber die Horer_innen des Zeugnisses die >Wahrheit< desselben bestitigen,
kommt es dann nicht doch zu einer Deckungsgleichheit zwischen Wissen und Gewiss-
heit? Und wiirde das nicht bedeuten, dass das Zeugnis nur so lange eine Unméglichkeit
darstellt, als diese nicht von den Horer_innen des Zeugnisses moglich gemacht wird?
Nein. Auch dieser anfingliche Ausweg Derridas aus der Aporie endet in einer Sackgasse
bzw. schwingt sich zuriick an thren Anfang, d.h. ihre Primisse: Selbst wenn die Zeug_in-
nen aufgrund ihres Widerfahrnisses die >Wahrheit« tun, bleibt das Zeugnis »unter allen
Umstinden geheim/Geheimnis«, weil es »seine Nichtreduzierbarkeit« ist, »die es zum
Geheimnis macht«*”’:

»Denn niemals — dies ist unmoglich und man darf es nicht —wird man den Wert eines
Zeugnisses mit dem des Wissens oder der Gewissheit verséhnen. Niemals wird man —
dies ist unméglich und man darf es nicht — den einen auf den anderen reduzieren.«’®

Das verifizierbare Zeugnis bleibt ein unmégliches. Vor allem aber werden Zeug_innen
in Derridas Konzeption zu »geradezu apriorisch isolierte[n] Individuen«**: »Die bezeu-
gende Person erscheint als eine radikal einsame, tragische Figur, die ihr Geheimnis nicht
teilen kann - eine Figur, die die Grenzen der Sprache auf paradigmatische Weise verkor-
pert.«*°

2.5. Niemand zeugt fiir die Zeug_innen: die einsam leidenden Zeug_innen

Diesen Umstand, als Zeug_innen die Grenzen der Sprache zu verkorpern, mogen fir
Derrida Celans Verse »Niemand/zeugt fiir den/Zeugen«<® aus seinem Gedicht Ascheng-
lorie auszudriicken: Das Gedicht spricht »iiber sich selbst, es meint sich selbst, indem es
zum Anderen iiber den Anderen spricht, es unter-zeichnet sich und bezeichnet sich mit
derselben Geste« (PP 149). Doch als Idiom bleibt das Gedicht uniibersetzbar — noch dann,
wenn mensch versucht, es zu iibersetzen. Ein uniibersetzbares Idiom ist es auch inso-
fern, als es sich »im selben Mafe [...] auf Ereignisse beziehen kann, von denen die deut-
sche Sprache spiter ein privilegierter Zeuge gewesen sein wird: nimlich auf Shoah« (PP
150). Auch Lyotard schreibt zu diesen Gedichtzeilen: »Der Zeuge ist immer ein schlechter
Zeuge, ein Verriter [...].«** Das Einzige, was die Sprache des Geheimnisses, das Zeugnis

56  Vgl. Augustinus, Conf. 11.1.1: »Warum also erzihle ich dir so viele Dinge? Wahrlich nicht, damit du
sie von mir erfahrest, sondern ich lenke durch sie meinen und meiner Leser Sinn zu dir [..].«

57  Derrida, Passionen, 41.

58 A.a.O, 46.

59 EE92.

60 A.a.O,92f.

61  Celan, Gesammelte Werke Il, 72.

62  Lyotard, Kindheitslektiiren, 81 (Hervorhebung MK).

14.02.2026, 11:21:32. @

69


https://doi.org/10.14361/9783839468333-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

70

Zeug_innenschaft und Sein

als Geheimnis, auszudriicken vermag, ist folglich eine »Fast-Prisenz«*> — ein Ereignis,
das am Horizont aufscheint und sich gleichwie der Augenblick nicht fassen lisst bzw.
in dem Augenblick verschwindet, da er zu fassen versucht wird. Die Frage bleibt indes,
wie das fiir in Celans Versen zu verstehen ist: Ist es ein fiir im Sinne von zugunsten? Geben
Menschen zugunsten von statt gegen jemanden Zeugnis ab? Oder ist das fiir ein anstelle von?
Zeugen sie, weil andere es nicht tun konnen? Derrida optiert fiir eine dritte Interpretati-
on: Das fiir steht fiir ein »des vor jemanden Zeugens«: »Dieser Moglichkeit zufolge zeugt
man also fiirjemanden, indem der Betreffende zum Adressaten des Zeugnisses wird, in-
dem man in seinen Augen und Ohren als Zeuge gilt.« (PP 173)

Celans »Niemand zeugt fiir den Zeugen« versteht Derrida als Ausdruck der Einsam-
keit aller Zeug_innen. Niemand, keine Zeug_innen zeugen je vor einer Person, die selbst
Zeugin_-Zeuge ist. Sie sind weder in der Lage noch dazu ermichtigt, das Zeugnis ei-
ner_eines anderen zu empfangen:

»Das Zeugnis ist fiir den Richter oder das Gericht, fiir die als neutral und objektiv gel-
tenden Vertreter des Gesetzes bestimmt, aber nie fiir einen anderen Zeugen, weil der
ja genauso einmalig und genauso sehr Partei ist wie der erste Zeuge.« (PP 173)

Weil Richter innen und Gericht entscheiden und richten, sind sie immer mehr als
Zeug_innen. Und wenngleich sie letztlich »vor ihrem Gewissen oder vor anderen von
einer Sache zeugen konnen« (PP 173), so diirfen sie es trotzdem nicht tun, wie sie an-
dernfalls wiederholen witrden, was schon den Zeug_innen nicht zustand: Das »niemand
zeugt« gibt — von seiner indikativischen und damit konstatierbaren Tatsache abgesehen
— stets mitzuverstehen:

»[N]iemand kann zeugen, >niemand kann, hat je gekonnt, wird auch je fiir den Zeu-
gen zeugen konnen« (in den drei von uns angefiithrten Bedeutungen vonfiir). Und da-
mit verschiebt sich dies kinnen, diess>nicht konnenc<in die Richtung eines»nicht diirfen«
oder eines»dirfen nichte niemand kann, d.h. niemand darf, niemand diirfte je fiir den
Zeugen zeugen, diirfte je den Zeugen ersetzen, ihn verteidigen, vor ihm zeugen etc.«
(PP174)

Wovon sich zeugen lisst, ist einzig das Verbot des Zeugnisses, das Bezeugen der Un-
moglichkeit des Bezeugens — und genau davon spricht fiir Derrida Celans Gedicht.®* In
dieser Einsambkeit des Nicht-Kénnens und Nicht-Diirfens bleiben Derrida’sche Zeug_in-
nen hingen. Und so leiden sie nicht nur daran, dass ihr Zeugnis sich mit der Fiktion,
dem Meineid und der Liige eingelassen hat und auflerdem nie zu einem Beweis werden
kann. Sondern ihr Leiden rithrt auch daher, dass das Zeugnis »nicht mit sich identisch
ist, weil es keinen ontologischen Kern und Bestand hat, sondern nur in spezifischen und
jeweils neu zu bestimmenden Kontexten auftaucht«®. Das Derrida’sche Zeugnis und sei-
ne Zeug_innen haben keine Bleibe. Sie miissen »alles erleiden oder ertragen [...], weil sie

63  Hainz, Intervention, 41.

64  Vgl. PP175:»Es bezeugt das Verbot, das das Zeugnis trifft, genau an der Stelle, von wo aus man fort-
setzen kann, sich auf das Zeugnis zu berufen. Diese Unmoglichkeit, dies Verbot erscheint alssolche.
Die Nicht-Erscheinung erscheint (kann sein, vielleicht) in seiner Eigenschaft als Nicht-Erscheinung.«

65  Baranowski, Simon Srebnik, 243.

14.02.2026, 11:21:32. @



https://doi.org/10.14361/9783839468333-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Jacques Derrida: Das Zeugnis als Geheimnis

nicht sie selbst« sind, sie »kein Wesen« (Bl 26) haben. Die Einsamkeit der Zeug_innen und
das Geheimnisihres Zeugnisses »ist anders als jede Einsamkeit, ihr Geheimnis anders als
jedes Geheimnis« (PP 180). Kurzum: Die Zeug_innen sind die Einsambkeit und ihr Zeug-
nis das Geheimnis selber. Und so spricht Celans Gedicht »im Geheimen, vom Geheimnis,
durch das Geheimnis, und also auf gewisse Weise innerhalb und jenseits des Geheim-
nisses« (PP 180). Anders formuliert: Die Zeug_innen zeugen, indem sie bezeugen, dass
sie nicht bezeugen kénnen.

In dieser spannungsreichen, gleichsam widerspriichlichen Bleibe verharren die
Zeug_innen und ihr Zeugnis. Méglich sind beide nur insofern, als sie genau darin beides
zum Ausdruck bringen: die Bezeugung eines augenblicklichen Geheimnisses und die
Bezeugung der Unmoglichkeit des Zeugnisses. Es geht darum, »Zeugnis abzulegen
vom Fehlen einer Bezeugung, wenn wir die Pflicht empfinden, gegeniiber dem anderen
zu bezeugen, dafd die Bezeugung nicht méglich ist« (Bl 30). Fiir die Weiterlebenden
der Shoah sind Derridas aporetische Uberlegungen indes gerade in dieser Hinsicht
einleuchtend. So kommt etwa Primo Levi als Weiterlebender der Shoah erst Jahre nach
seinem Zeugnis dieser Bestialitit zur Einsicht, dass dieses nie an die Stelle des wahren
Zeugnisses treten kann:

»lch wiederhole: nicht wir, die Uberlebenden, sind die wirklichen Zeugen. Das ist eine
unbequeme Einsicht, die mir langsam bewuft geworden ist, wihrend ich die Erinne-
rung anderer las und meine eigenen nach einem Abstand von Jahren wiedergelesen
habe.«“

Im Sinne Derridas hat darum gerade der gleichsam spite Levi als »wirklicher Zeuge« zu
gelten, zumal er in diesem Zeugnis die Aporie des Zeugnisses benennt. Levi bezeugt, wie
sich das Subjekt im Prozess des Bezeugens dissoziiert: »[E]s handelte sich dabei um ein
Unternehmen >fiir fremde Rechnungs, um einen Bericht iiber Dinge, die aus der Nihe
beobachtet, doch nicht am eigenen Leib erfahren wurden.«* Sich einerseits als integres
Subjekt zu behaupten, insofern Weiterlebende Ausdruck fiir Derridas Vorstellung der
unersetzbaren Einmaligkeit sind, und andererseits zu wissen, dass das wahre und damit
eigentlich zum Zeugnis berechtigte Subjekt die nationalsozialistische Entpersonalisie-
rung bis zur letzten Konsequenz nicht iiberlebt hat, ist es, was die Zeug_innen Derridas
wenn nicht auf verlorenem, so doch zumindest auf einsamem Posten stehen lasst. Auf
den ersten Blick ganz dhnlich argumentiert Giorgio Agamben, wenn er den wahren Zeu-
gen als denjenigen bestimmt, »der Zeugnis ablegt von einer Entsubjektivierung«®®.

66  Levi, Die Untergegangenen, 83.
67 AaO., 84.
68  WAb105.

14.02.2026, 11:21:32. @

n


https://doi.org/10.14361/9783839468333-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14.02.2026, 11:21:32. Nic



https://doi.org/10.14361/9783839468333-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

