
2. Jacques Derrida: Das Zeugnis als Geheimnis

Dass Zeug_innen Personen sind, die über ein bestimmtes Wissen verfügen, ist für Jac-

quesDerrida unstrittig –worin er sich folglich nicht wesentlich vonCoady oder anderen

Vertreter_innen der Testimony Debate unterscheidet.1 Was Zeug_innen jedoch in beson-

dererWeise auszeichnet, ist, dass von ihnen abhängt, ob eine bestimmte Sache ans Licht

kommt. Sie sind gleichsam besondere und kraft ihrer Erfahrung ausgezeichnete Wis-

sensträger_innen,wobei die Betonung ganz auf Letzterem liegt, auf den Träger_innendes

Wissens, d.h. auf den bezeugenden Personen. Zwar versetzt der Inhalt eines Zeugnis-

ses, die Erlebnisse, die Zeug_innen machen und die nun zu bezeugen sind, Menschen

überhaupt erst in die Rolle der Zeugnisgebenden, doch Derrida betont, dass sich die-

se Erlebnisse nicht isoliert betrachten lassen. Wo bezeugt wird, liegt der Fokus auf den

Zeug_innen, kurz: ihrem Sein. Ob darum ein durch einWiderfahrnis gewonnenesWis-

sen Gegenstand eines Diskurses wird, liegt einzig und allein in der Hand von Zeug_in-

nen. Denn das Zeugnis, so Derrida, entsteht aus einem Geheimnis, über das nur diese

verfügen: »[W]ovon ich Zeugnis ablege, ist zunächst in dem Augenblick mein Geheim-

nis, es bleibt mir vorbehalten. Ich muss genau das, wovon ich Zeugnis ablege, geheim

halten können.« (Bl 29)

Was Zeug_innen besitzen, ist ein anderen Menschen Verborgenes. Dieses nimmt

Zeug_innen in die Pflicht und fordert sie heraus, denn dass Menschen in der Lage sind,

anderenMenschenetwaszubezeugen,versetzt jene ineine schwierigeLage: »Manbefin-

det sich damit in einer schicksalhaften sowie doppelten Unmöglichkeit: der Unmöglich-

keit zu entscheiden, aber auch der Unmöglichkeit, imUnentscheidbaren zu bleiben […].«

(Bl 10) Die doppelte Unmöglichkeit rührt einerseits daher, dass die Zeug_innen etwas

zu offenbaren haben, worum die Adressat_innen des Zeugnisses noch nicht wissen, die

Zeug_innen aber gleichzeitig ihr Zeugnis aus dem generieren,was bislang unartikuliert

1 Gerade darin zeigt sich, so Frisch, The invention, 26, Derridas typischeVorstellung vonDekonstruk-

tion, insofern sie eine bestimmte Ontologie kritisiert, gleichwohl aber an ihr hängen bleibt: »De-

construction […], as Jacques Derrida has always acknowledged, is parasitical upon the classical on-

tology it complicates; not surprisingly, then, Derrida’s own influential writings about testimony

ultimately repose upon a modification of the proposition cogito ergo sum.« S. dazu weiter unten,

II.2.3. und II.2.4.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-009 - am 14.02.2026, 11:21:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 Zeug_innenschaft und Sein

blieb. Der Zeuge »gibt ein Geheimnis frei, das er paradoxerweise gleichzeitig als Zeu-

ge bewahren hilft«2. Andererseits verweist die enge Verknüpfung der Zeugnis gebenden

Person und ihres Geheimnisses für Derrida darauf, dass Zeug_innenschaft Autobiogra-

fie ist, diese aber bewegt sich stets zwischen »Dichtung und Wahrheit«3. Was das Sein

der Zeug_innen ausmacht, ist ihre Geschichte. Und so wurzelt für Derrida nicht nur die

›Wahrheit‹4, sondern ebenso die bezeugteWirklichkeit des Zeugnisses in der Lebensge-

schichte der Zeug_innen. Das bedeutet, dass das Zeugnis nicht nur an die Person, son-

dern auch an ihre Perspektive gebunden ist und bleibt:

»Ich bin der einzige, der diese einmalige Sache gesehen hat, der gehört hat oder der

bei diesem oder jenem in einem bestimmten, unzerteilbaren Augenblick zugegenwar

[…] Da, wo ich Zeugnis ablege, bin ich einmalig und unersetzbar.« (Bl 42)

2.1. Von der unersetzbaren Einmaligkeit und ihrer universalisierbaren
Einzigartigkeit: das Ich und das Wir eines Zeugnisses

Für Zeug_innen gilt: Keine Biografie ohne Autobiografie. Das besondere Sein der

Zeug_innen zeichnet sich für Derrida durch ihre besondere Erfahrung aus, nämlich an-

wesend gewesen zu sein, als andere abwesendwaren – und das auch noch als einzige. Die

Singularität des Zeugnisses und die Subjektivität der Zeug_innen könnte höher nicht

gehängt werden, würde Derrida nicht sofort anfügen, dass jene singulär subjektive

Erfahrung universalisierbar sein muss:

»[W]o ich der einzige bin, der das bezeugen kann, […] ist das in dem Maße wahr, wie

irgend jemand an meiner Stelle in diesem Augenblick dieselbe Sache gesehen oder

gehört oder berührt hätte und beispielhaft, universal die Wahrheit meines Zeugnis-

ses wiederholen könnte. […] Das Einzigartige muss universalisierbar sein, das ist die

Bedingung des Zeugnishaften.« (Bl 43)

2 Weissberg, Vor Gericht, 44. Vgl. Weitin, Testimony, 528: »›To testify‹ means – and necessarily im-

plies – bringing something into linguistic representation, making it discursive, and thereby ad-

dressing one’s self to another and relinquishing one’s self to what is uttered, expressed or exteri-

orized […]. That to which the witness attests is his secret, a secret which must however be made

accessible to public knowledge. The witness, bound to tell the truth, must keep this secret with

himself and at the same time give it up. The witness is irreplaceable because only he or she has

seen or heard.«

3 Vgl. Bl 11: »Wenn hier […]Wahrheit zu Zeugnis wird, so vielleicht deshalb, weil wie in Dichtung und

Wahrheit […] es heute häufig um Lüge undWahrheit, genauer um die biographische oder autobio-

graphischeWahrhaftigkeit eines Zeugen gehenwird, der von sich selbst spricht und nicht nur sein

Leben, sondern auch seinen Tod, seine Quasi-Wiederauferstehung, eine Art Passion zu erzählen

beansprucht […].«

4 Wie ich im letzten Kapitel (s. unten V., insbes. V.2.3.) dieser Studie zeigen werde, halte ich im Kon-

text der Zeug_innenschafts-Thematik die Kategorie und den Begriff der Wahrheit für unpassend,

gar problematisch. Wo die referierten Positionen sich dieser indes bedienen, verwende auch ich

den genannten Begriff, umdenAutor_innen in ihrem eigenen Sprachgebrauch gerecht zuwerden,

setze ›Wahrheit‹ aber in einfacheAnführungszeichen, ummeine Kritik daran bereits im Schriftbild

anzuzeigen.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-009 - am 14.02.2026, 11:21:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Jacques Derrida: Das Zeugnis als Geheimnis 55

Universalisierbarkeit heißt nicht Ersetzbarkeit, wohl aber, dass Einzigartigkeit univer-

salisierbar ist. Was ist damit gemeint? In der Testimony Debate sind Wissens-Träger_in-

nen austauschbar: Das Wissen, das sie bezeugen, ist nicht wesentlich an ihre Person,

geschweige denn an ihre individuelle Erfahrung gekoppelt. Eine Historikerin, die in der

genannten Debatte durchaus als Zeugin verstanden werden kann, insofern sie in ihrem

Schaffen vergangenes, aber bis heute geltendes Wissen tradiert, ist ersetzbar: Die Wirk-

lichkeit der Novemberpogrome 1938, ihr nicht rückgängig zu machendes Geschehen-

sein gilt unabhängig von den historischen Opfern des nationalsozialistischen Regimes

oderderBiografiederHistorikerin,diediesesEreignisheute ihrenStudierendenerklärt.

Zwar würde Derrida diesen Sachverhalt nicht bestreiten, doch wäre die Kategorie ver-

fehlt, würde dieser als Ausdruck eines Zeugnisses verstanden. Zu Zeug_innen werden

bei Derrida Menschen nur durch ihre singulär-subjektive Erfahrung.5 Das cartesische

»Ich denke, also bin ich« ist hier ein »Ich habe erfahren, also bin ich Zeugin_Zeuge«.6

Das Zeugin_Zeuge-Werden hängt am Ich, an der ersten Person Singular:

»Was heißt: ›Ich zeuge‹?Was will ich sagen, wenn ich ›Ich zeuge‹ sage (dennman zeugt

nur in der ersten Person)? Ich will nicht sagen, dass ich beweise, sondern dass ich von

dem zeuge, was ich gesehen, gehört, berührt, gemerkt habe, dass ich als Zeuge anwe-

send gewesen bin. Solcherart ist die irreduzibel sinnliche Dimension der Anwesenheit

und der vergangenen Anwesenheit […].« (PP 158)

Es ist das Ich, das klarstellt, dass die Einmaligkeit nicht ersetzt und damit universalisiert

werdenkann,wienunebensodieAnwesenheit dieses Ichsdarauf verweist,dassdieEinzig-

artigkeit universalisierbar ist,gar seinmuss.DieserKonnex,denDerrida selbst alsAporie

versteht,7 liegt in der »Notwendigkeit des Augenblicks« (Bl 42) jedes Zeugnisses begrün-

det, der die ›Wahrheit‹ verbirgt und sie zugleich zerstört: Zeugnis ablegen bedeutet für

Derrida stets, es in Anwesenheit zu tun. Die Zeugin muss selbst vor Gericht erscheinen

und kann kein Audiofile verschicken, das an ihrer statt Zeugnis ablegt. Der Zeuge muss

anwesend sein, die Hand heben, in der ersten Person und im Präsens reden – »und das,

um von einer Gegenwart, einem unteilbarenMoment, das heißt von einem bestimmten

Punkt eines in die Spitze einer Augenblicklichkeit versammelten Moments, der der Tei-

lungwiderstehenmuß, Zeugnis abzulegen« (Bl 32).Die unersetzbare Einmaligkeit liegt so-

dann nicht nur im Augenblick des Zeugnisgebens begründet, nämlich selbst anwesend

zu sein, während das Zeugnis an andere, nicht Beteiligte ergeht, sondern auch im Au-

genblick des Zu-Bezeugenden-Werden: Selbst wennmehrere an ein und derselben Sze-

ne teilgenommen haben, ein Ereignis ihnenwiderfahren ist, bleibt der Ort, von dem aus

5 Vgl. EdA 38f.: »Wie soll man […] diese Einmaligkeit bezeichnen? Wie soll man dies, eine solche

Einmaligkeit bestimmen, deren Einzigartigkeit gerade vom alleinigen Zeugnis abhängt, daß be-

stimmte Individuen in bestimmen Situationen die Züge einer gleichwohl universellen Struktur

bezeugen, offenbaren, anzeigen und ›heftiger/offener [plus à vif]‹ zu lesen geben, und zwar offe-

ner in dem Sinne, wie und weil man es vor allem von einer Verletzung sagt, offener und besser als

andere, ja bisweilen allein stehend in ihrer Gattung?«

6 Vgl. EE 88.

7 Vgl.Bl43: »Das Beispiel ist nicht austauschbar, doch bleibt zugleich stets dieselbeAporie bestehen,

diese Unersetzbarkeit, die beispielhaft, dass heißt ersetzbar sein muß.«

https://doi.org/10.14361/9783839468333-009 - am 14.02.2026, 11:21:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56 Zeug_innenschaft und Sein

Zeug_innen Zeugnis ablegen, einmalig. Anders formuliert: Mag es für ein Widerfahr-

nis mehrere Zeug_innen geben, ihre Perspektive, die ihr Zeugnis konstituiert und seine

›Wahrheit‹ verbürgt, ist singulär.

Insofern ihre Perspektive aber singulär und wahr zugleich ist, muss sie immer auch

beispielhaft sein, weil im Verständnis Derridas ›Wahrheit‹ Wiederholbarkeit erfordert:

»Wenn ichmich verpflichte, dieWahrheit zu sagen, verpflichte ichmich, dasselbe einen

Augenblick, zwei Augenblicke danach, am nächsten Tag und für alle Ewigkeit auf eine

bestimmteWeise zu wiederholen.« (Bl 33) Kurzum: In derWiederholbarkeit eines Zeug-

nisses zeigt sich die Universalisierbarkeit der Einzigartigkeit des Zeugnisses. Und so liegt

imAugenblick (frz. instant) stets die Beispielhaftigkeit (frz. instance) begründet.8 Die_der

Einzige zu sein, die_der etwas gesehen, gehört oder berührt hat, ist für Derrida sodann

in dem Maße wahr, »wie irgend jemand an meiner Stelle in diesem Augenblick dieselbe

Sache gesehen oder gehört oder berührt hätte« (Bl 43). Zeugnis abzulegen bedeutet

darum eine »quasi technische Reproduzierbarkeit« (Bl 33)9 zu versprechen. Zeug_innen

sind zugleich ein einzigartiges Subjekt und ein allgemeines Wahrnehmungsobjekt –

unersetzlich und doch reproduzierbar.10 Doch die Universalisierbarkeit der Einzigartig-

keit – das,was passiert,wenn ein Augenblickwiederholt wird – zerstört die unersetzbare

Einmaligkeit des Zeugnisses und macht seine Einzigartigkeit universalisierbar. Der

Augenblick macht »das Zeugnis möglich und unmöglich zugleich« (Bl 33).11 Derrida

erläutert diesen Zusammenhang anhand der Sprache bzw. des Sprechens:

8 Vgl. Bl 43.

9 Weitin, Testimony, 528, stellt in diesem Zusammenhang treffend heraus, dass sich Derrida damit

terminologisch der Medientheorie Walter Benjamins nähert, der schreibt: »Die Echtheit einer Sa-

che ist der Inbegriff alles von Ursprung her an ihr Tradierbaren, von ihrer materiellen Dauer bis zu

ihrer geschichtlichen Zeugenschaft. Da die letztere auf der ersteren fundiert ist, so gerät in der Re-

produktion, wo die erstere sich demMenschen entzogen hat, auch die letztere: die geschichtliche

Zeugenschaft der Sache ins Wanken.« (Benjamin, Das Kunstwerk, 438.)

10 Vgl. Weitin, Testimony, 528.

11 Dabei ist zu beachten, dass schon »die sinnliche Wahrnehmung selbst […] ein Prozess der Syn-

these aufeinanderfolgender Eindrücke« (EE 91) ist. Und auch das Bezeugen vollzieht sich nicht in

einem singulären Moment: Im Erzählen kommt es zu Wiederholungen. Beides – Wahrnehmung

wie Bericht – sind folglich »iterative Prozesse« (ebd.). Der Begriff der Iteration (lat. iterare, d.h.

wiederholen) meint im Werk Derridas die Wiederholung, Reproduzierung eines Begriffs, wobei

die Wiederholung stets eine neue Variante darstellt, d.h. der reproduzierte Begriff niemals die-

selbe Bedeutung haben kann wie bei der ersten Verwendung. Dabei geht Derrida so weit, dass

er auch eine originäre Bedeutung ablehnt, es keinen ursprünglichen Akt der Bedeutungsdefini-

tion gibt, der alle auf ihn folgenden bestimmen würde (vgl. Derrida, Signatur). Das Konzept der

Iteration wurde insbesondere von Seyla Benhabib weiterentwickelt, die mit Derrida über Derri-

da hinaus den Begriff der »demokratischen Iteration« geprägt hat, den sie auf Diskurse zwischen

kontextübergreifenden Normen des internationalen Rechts und der Verfassung und dem Willen

demokratischer Mehrheiten bezieht (vgl. Benhabib, Die Rechte, 30). Im Unterschied zu Derrida,

dem sie zugesteht, dass es im Rahmen der Sprache nicht sinnvoll ist, von einer ursprünglichen Be-

deutung zu sprechen, versteht sie Iteration im politischen Raum als einen Prozess, in dem sich

»nicht nur etablierte Auffassungen, sondern auch die geltenden Interpretationen maßgeblicher

Normen« ändern (a.a.O., 176f.). Inwiefern Benhabibs Modifizierung für Zeugnisse im politischen

Raum Erhellendes beizutragen hätte, müsste weiter erörtert werden.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-009 - am 14.02.2026, 11:21:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Jacques Derrida: Das Zeugnis als Geheimnis 57

»In demAugenblick, in genaudiesemAugenblick spreche ich französisch, sprechenwir

französisch. Da habenwir es, ein Zeugnis. Und in demAugenblick, da ich dies sage, ge-

he ich über und bin nicht bereits vom ich zum wir übergegangen. Ich spreche franzö-

sisch, wir sprechen französisch. Daß ich französisch spreche, kann ich nur sagen, wenn

ich unterstelle, daß, sobald ich spreche, in dem Augenblick, in genau diesem Augen-

blick irgendjemandhier und jetzt, irgendjemand zumindest imstande sein kann, diese

Sprache zu verstehen, die ich das Französische nenne und die sich so nennt, und im-

stande sein kann, von Beginn an mit demjenigen, der in dem Augenblick hier spricht,

folglich also mit mir ein wir zu bilden. Also: Wir sind sofort mehr als einer, sobald ich

spreche oder sobald ein ich spricht, gewiss, auf jeden Fall aber, sobald ich in dem Au-

genblick französisch spreche und sage, daß ich französisch spreche. Ich spreche nicht

nur französisch; ich sage, daß ich französisch spreche. Ich sage es auf französisch. […].«

(Bl 33f.)

Die im Augenblick unantastbare ›Wahrheit‹ eines Zeugnisses wird im Augenblick sei-

ner Reproduktion prekär.Wenn aber das singuläre, d.h. das in der ersten Person Singu-

lar formulierte Zeugnis vom Wir der Adressat_innen abhängt und umgekehrt, scheint

es, dass die ›Wahrheit‹ eines Zeugnisses letztlich der Hörer_innenschaft unzugänglich

bleibt, wenn diese im Augenblick des Zu-Bezeugenden-Werden nicht anwesend waren,

die Erfahrung des Augenblicks nicht geteilt haben. Entsprechend formuliert Derrida:

»Im Geheimnis verdichtet sich die Erfahrung des Zeugnisses. Ein Geheimnis, das ist

auch das Privileg eines Zeugen, an dessen Stelle niemand treten kann. Der Zeuge ist

von seinem Wesen aus der einzige, der wissen kann, was er gesehen, erlebt, gespürt

hat […].« (PP 172)

2.2. Ein Beweis, der nicht beweisen will und trotzdem geglaubt werden soll:
das Zeugnis als potentielle Lüge

Dass das Zeugnis als Wissensquelle prekär bleibt, hängt damit zusammen, dass sich

mit Worten die widerfahrene und zu bezeugende Erfahrung nicht vermitteln lässt:

»No transfusion of consciousness is possible. Words can be exchanged, experiences

cannot.«12 Zwischen der Erfahrung und dem Zeugnis gibt es einen Bruch. Es ist der

»Bruch zwischen dem sprachlosen Sehen während des Geschehens und dem sprechen-

den Nicht-mehr-Sehen vor Gericht«13 bzw. im Moment des Bezeugens vor sich selbst

und anderen. Der Übergang von der Erfahrung zum wörtlich Bezeugten ist darum

riskant. Das Zeugnis setzt eine Diskrepanz zwischen demWissen einer Person und der

Unwissenheit einer anderen voraus. Dabei handelt es sich um die Verschärfung eines

grundsätzlichen Kommunikationsproblems, da die Überbrückung von erkenntnistheo-

retischen Lücken immer mit Schwierigkeiten behaftet ist. So können beispielsweise

Erwachsene Kindern bezeugen, dass Herdplatten heiß sind, ein eigenes Verbrennen

Letzterer ist in der Regel überzeugender. Was als Mangel und Problem innerhalb des

12 Peters, Witnessing, 710.

13 Engelke, Geschichte, 177.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-009 - am 14.02.2026, 11:21:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58 Zeug_innenschaft und Sein

kommunikativen Phänomens der Zeug_innenschaft hier aufscheint, versteht nun Der-

rida als ein ihr essentiellesWesensmerkmal: Damit ein Zeugnis Zeugnis bleibt, »muß es

sich […] heimsuchen lassen« (Bl 28). Für Derrida gehört es zumWesen des Zeugnisses,

dass es stets die Möglichkeit der Lüge, des Irrtums, des Falschzeugnisses impliziert,

weil es als prekäre Wissensquelle nicht objektiv verifizierbar ist bzw. mehr noch: nicht

sein darf, denn diese Unterscheidung taucht im Denken Derridas gar nicht erst auf:14

»[W]as nicht strukturell in sich die Möglichkeit der Fiktion, des Simulacrums, der Ver-

hehlung, der Lüge und des Meineides impliziert […] [ist] kein Zeugnis. Wenn diese

Möglichkeit, die das Zeugnis scheinbar untersagt, wirklich ausgeschlossen wäre, wenn

das Zeugnis folglich zum Beweis, zur Information, zur Gewißheit oder zum Archiv ver-

riete, würde es seine Funktion als Zeugnis verlieren« (Bl 28).15

Nur ein Zeugnis, das nicht als absolut gesichert gelten kann, stellt für Derrida ein wah-

res Zeugnis dar.Wert, Sinn und Status eines Zeugnisses liegen für ihn darin begründet,

»der Prüfung der Übersetzung« zu widerstehen, weil es »an eine Einmaligkeit und an

die Erfahrung eines idiomatischen Zuges, z.B. der seiner Sprache« (PP 150), gebunden

seinmuss.Das Grundaxiomdes Zeugnisses ist denn auch der Tatbestand, dass Bezeugen

nichtBeweisen ist.16 ImBezeugenwerdenkeineBeweise vorgelegt oder erbracht, sondern

im Akt des Bezeugens wird »an einen Akt des Glaubens [appelliert], der sich auf ein ver-

eidigtes Wort richtet« (PP 158). »Daher gehört zum Zeugnis untrennbar Vertrauen und

guter Glaube; Beweisbarkeit ist ihm fremd.«17

Für das Zeugnis gilt darum: »Jedesmal,wenn ich denMund öffne, jedesmalwenn ich

spreche oder schreibe, verspreche ich.« (EdA 130) Einem Versprechen aber haftet immer

die Möglichkeit des Verrats an – ein Versprechen kann nicht gehalten und gebrochen

werden, es ist immer »der Möglichkeit des Meineides, Untreue oder des Abschwörens

ausgesetzt« (PP 158). Zeug_innen können sich auch schlicht ver-sprechen, also verse-

hentlich etwas anderes sagenoder aussprechenals beabsichtigt.Derridageht indesnoch

einen Schritt weiter: Streng genommen könne denn auch nur vomUnglaublichen Zeug-

nis abgelegt werden oder zumindest nur von dem,was allein geglaubt werden kann, zu-

14 Zu den wichtigsten Fehlerquellen im Zusammenhang von Zeugnissen vgl. Scholz, Sozialer Akt,

25–27. Dabei muss freilich, was Derrida hier nicht leistet, zwischen »unbewussten Schwächen und

Fehlern derWahrnehmungs-, Erinnerungs- und Ausdrucksfähigkeit« und »bewusste[n] und beab-

sichtigte[n] Fälschungen« (ebd.) unterschieden werden. Dass die Lüge von Zeug_innen eine reale

Möglichkeit auch vor Gericht darstellt, verdeutlicht die Meineidskriminalität (vgl. Panhuysen, Die

Untersuchung, 11f.). Jedoch scheint nicht die Lüge, sondern der schlicht unbewusste Irrtum die

größte Fehlerquelle bei Zeug_innen-Aussagen zu sein (vgl. Nack, Der Zeugenbeweis, 6).

15 DieWarnung, falsch Zeugnis abzulegen, hat darum gemäßHennig, Zur geschichtswissenschaftli-

chen Kategorie, 102, insofern Aufnahme in den Elementargeboten gefunden, als sie desMenschen

eigeneMöglichkeit ist, einWort stellvertretend für seine Sache sein zu lassen: »Falsches Zeugnis ist

ein elementarer Angriff auf Menschlichkeit. Indem wir aber sagen, daß Z[eugnis] stellvertretend

ist für die Sache selbst, erkennen wir an, daß die Sache selbst eine Stelle hat, die da sie unverrück-

bar, vor allem unwiderholbar [sic!] ist, nur vertreten werden kann und vertreten werden muß. Im

Unterschied zu Quelle, Überbleibsel und Denkmal erkennt Z[eugnis] aus seinem Wesen heraus

an, daß die Stelle der Sache eine andere ist, als die, auf der sie vertreten wird.«

16 Vgl. PP 158.

17 Michaelis, Die Autorität, 283.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-009 - am 14.02.2026, 11:21:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Jacques Derrida: Das Zeugnis als Geheimnis 59

mal »bei der Prüfung,beimNachweis, bei der Feststellung,beimWissen jedesmal anden

Glauben appelliert [wird], also an ein gegebenesWort« (EdA 39).Wenn nämlich Zeug_in-

nen darum bitten, ihnen aufs Wort zu glauben, sind sie bereits in die Ordnung dessen

eingetreten, was allein glaubhaft, aber nicht beweisbar ist. Die ›Wahrheit‹ eines Zeug-

nisses setzt dieWahrhaftigkeit voraus – »selbst bei falschemZeugnis – und nicht umge-

kehrt« (EdA 40).

Hierin zeigt sich am deutlichsten, inwiefern Derrida sich von der Testimony Debate

abhebt: Sein Zeug_innenschafts-Verständnis geht davon aus, dass Zeugnisse nicht be-

weisenwollen.EinZeugnis braucht es folglich nur dort,wogerade keineBeweise verfüg-

bar sind.Wohl verfügen Zeug_innen über ein spezifischesWissen, doch dieses zeichnet

sich fürDerridageradedurchseineAngefochtenheit imBezugauf seineVerifizierbarkeit

aus. Derrida’sche Zeug_innen finden sich in einem Paradox wieder, indem sie einerseits

über eine Erkenntnis verfügen und einen Beleg liefern wollen, »andererseits vermögen

sie niemals den letzten Zweifel an der Wahrheit des Zeugnisses und ihrer persönlichen

Wahrhaftigkeit auszuräumen«18. Insofern dieses Paradox aber konstitutionell in die Si-

tuation der Zeug_innenschaft eingeschrieben ist, unterscheidet sich Derridas Position

von derjenigen Felmans und Laubs, als die Krise der Zeug_innenschaft – historisch ge-

sprochen – nicht erst durch die Shoah zum Tragen kam.Was Weiterlebende der Shoah

in der Krise der Zeug_innenschaft erfahren haben, ist gemäßDerrida im Phänomen des

Bezeugens immer schon strukturell angelegt:

»KeineAuthentifizierung kann in der Gegenwart zeigen,was der noch so glaubwürdige

Zeuge sieht – oder genauer gesagt: was er gesehen hat und im Gedächtnis bewahrt,

wenn er nicht vom Feuer dahingerafft wurde (was die Zeugen von Auschwitz und die

anderer Vernichtungslager betrifft, so stellt dies ein abscheulichstes letztes Mittel für

alle ›revisionistischen‹ Leugnungen dar).« (AeB 105)

Nicht nur ist jedes Zeugnis »durch eine fundamentale ontologische Gespaltenheit ge-

zeichnet«19, sondern die Gespaltenheit zieht sich gleichsam durch die Zeug_innen und

ihreHörer_innen hindurch.WährenddieGespaltenheit der Zeug_innen sichwie gezeigt

durch eine Differenz ihrer authentischen Erfahrung und ihrer sprachlichenWiedergabe

auszeichnet, so glänzen Hörer_innen durch Abwesenheit:

»Der Adressat des Zeugnisses, der Zeuge des Zeugen, sieht das nicht, was der erste

Zeuge gesehen zu haben bezeugt; er hat es nicht gesehen, und er wird es nie zu se-

hen bekommen. Der Adressat hat keinen direkten oder unmittelbaren Zugang zum

Gegenstand des Zeugnisses; dies markiert die essentielle Ab-wesenheit des Zeugen

des Zeugen bei der Sache selbst.« (PP 159)

Die genannte Aporie der unersetzbaren Einzigartigkeit und universalisierbaren Einma-

ligkeit wird durch die Trennung der Adressat_innen zum Ereignis des zu Bezeugenden

potenziert: Zwar an eine Hörer_innenschaft adressiert, vermag das Zeugnis nur die Un-

möglichkeit der Vermittelbarkeit auszudrücken.20Was in seiner Einmaligkeit als Zeug-

18 EE 89.

19 Ebd.

20 Vgl. Schmidt, Wissensquelle, 63.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-009 - am 14.02.2026, 11:21:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60 Zeug_innenschaft und Sein

nis universalisiert und damit anderen zugänglich gemacht werden soll, steht vor der

Herausforderung, dass die Hörer_innen nicht teilhaben an der unersetzbaren Einzig-

artigkeit des Zeugnisses.

Was die Gespaltenheit der Zeug_innen betrifft, so zeichnet sich diese allerdings nicht

nur durch eine Differenz der authentischen Erfahrung und ihrer sprachlichen Wieder-

gabe aus, sondern diese Ab-Wesenheit gilt auch für die Zeug_innen selbst, ihr Sein: Im

Akt des Bezeugens haben Zeug_innen das Ereignis, von dem sie zeugen, nichtmehr real

vor Augen, sondern sie bezeugen die Vergangenheit der Anwesenheit – bezeugen, dass

etwas gewesen ist.21 Die Zeug_innen versteht Derrida darum in Analogie zu (blinden)

Zeichner_innen: Den Gegenstand, den Zeichner_innen zeichnen, haben sie imMoment

des Zeichnens selbst nicht real vor Augen, insofern ihr Blick auf das Papier, die Leinwand

gerichtet ist. Zwar haben Zeichner_innen eine Vorstellung, gleichsam ein Erinnerungs-

bild vor Augen, doch im Prozess des Zeichnens verblasst dieses: Strich für Strich, Linie

für Linie, Punkt für Punkt üb-ersetzen Zeichner_innen ihre Erinnerungen durch das Bild

auf das Papier.

2.3. Zwischen Ein-Bildung und Ent-Zug: das blinde Zeugnis

In seinen Aufzeichnungen eines Blinden entwickelt Derrida implizit eine phänomenologi-

sche Bildtheorie hinsichtlich der Bild-Zeichnung. Er thematisiert darin die Blindheit in

einemKunstwerk und fragt nachdenMechanismen im schöpferischenAkt desselben. In

einemkurzen Abschnitt, erst im letztenDrittel seiner Abhandlung und geradezumargi-

nal,wendet Derrida seineÜberlegungen zur Rolle der blinden Zeichner_innen auf dieje-

nige vonZeug_innen an:Der blindeZeuge sei der beste Zeuge, seineBlindheitmache ihn

gar »zum auserwählten Zeugen« (AeB 105). Wenngleich Derrida sich hier nicht ausführ-

lichmit demPhänomenderZeug_innenschaft beschäftigt, vermögen seine bildtheoreti-

schen Überlegungen qualitativ Erhellendes für sein sonstiges Verständnis von Zeug_in-

nen beizutragen, weil, gleichwie die Zeichnung den zu zeichnenden Gegenstand, das

Zeugnis »dieWahrnehmungdurch denBericht« (AeB 105) ersetzt, die Zeichner_innen ihr

Kunstwerk darum blind schaffen. Kurzum: Die Dissoziation, die gleichsame Abschal-

tung vom Selbst der Zeug_innen steht in Analogie zu derjenigen der Zeichner_innen.

Derridas Aufzeichnungen eines Blinden drehen sich um zwei von ihm aufgestellte Hy-

pothesen für die Zeichner_innen, das Zeichnen und die Zeichnung – getreu demMotto

»Sehenbedeutet immermehr sehen,alsman sieht« (AeB56)22.Die erste, »abokulare« (lat.

ab oculis, d.h. ohne Augen), lautet: »Die Zeichnung,wenn nicht gar der Zeichner oder die

Zeichnerin, ist blind.« (AeB 10) Die zweite, »inokulierte« (lat. inoculare = einpflanzen, zu:

oculus = Auge, d.h. mit einem eingepflanzten Auge), lautet: »Die Zeichnung eines Blinden

21 PP 160: »Wer zeugt (bears witness), bringt keinen Beweis; seine Erfahrung ist im Prinzip einmalig

und unersetzbar (auch wenn sie an anderen überprüft werden kann, um als Beweis zu gelten, um

als Beweis einen Urteilsspruch verifizieren zu können); sie bezeugt gerade, dass eine ›Sache‹ dem

Zeugen anwesend gewesen ist.«

22 Derrida nimmt dafür Anleihen bei Merleau-Ponty. Vgl. ders., Das Sichtbare, 311f.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-009 - am 14.02.2026, 11:21:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Jacques Derrida: Das Zeugnis als Geheimnis 61

ist die Zeichnung eines Blinden. Doppelter Genitiv.« (AeB 10) Bei der zweiten Hypothese

handelt es sich um »eine schicksalshafte Notwendigkeit eines Selbstporträts« (AeB 56):

»Jedesmal, wenn ein Zeichner sich vom Blinden faszinieren läßt, jedesmal, wenn er

den Blinden zum Thema seiner Zeichnung macht, projiziert, träumt oder halluziniert

er die Figur eines Zeichners […]. Er beginnt, ein Zeichenvermögen darzustellen, das so-

eben ausgeübt wird, d.h. er repräsentiert den Akt des Zeichnens selbst, er erfindet die

Zeichnung.« (AeB 10)

Wie die Zeuginmit ihremSein amZeugnis hängt, so hängt die Zeichnerinmit ihrer Per-

son an der Zeichnung.Was dieHörer_innen eines Zeugnisses zu hören und die Betrach-

ter_innen eines Kunstwerkes zu sehen bekommen, ist Autobiografie bzw. Selbstporträt.

Die Zeichnung ist »[n]achdenkliches Gedächtnis und Ruine dessen, was im voraus ver-

gangen ist«, vor allem aber ist sie »Gespenst des Augenblicks« (AeB 73).23Was Derrida für

das Widerfahrnis des Zeugnisses und die Wiedergabe desselben geltend macht – näm-

lich dass alles an derNotwendigkeit des Augenblicks hängt, der das Zeugnis bedingt und

es zugleich ungreifbar macht, weil jeder Augenblick, sobald er gefasst werden will, als

zeitliches Ereignis einer_einemwie Sand durch dieHände rinnt –, gilt auch für den Vor-

gang des Zeichnens:24 Das zeichnerische Erfassen eines »Augen-Blick[s] ohneDauer« ist

Starren »in das Zentrumdes blinden Flecks« (AeB 73).Die Blindheit bezieht sich denn auf

beide Hypothesen, wobei Derrida die erste als »transzendentale«, die zweite als »sakri-

fizielle« (AeB 94) Blindheit bestimmt:25

»Die erste ist gewissermaßen die unsichtbare Bedingung der Möglichkeit der Zeich-

nung, das Zeichnen selber, die Zeichnung der Zeichnung […] Die zweite dann – also

das Opferereignis, das, was den Augen zustößt, die Erzählung, das Schauspiel oder die

Darstellung von Blinden – reflektiert sozusagen diese Unmöglichkeit, indem sie zum

Thema der ersten wird.« (AeB 46)

Die doppelte Blindheit ist folglich Entzug und Gabe zugleich bzw. Entzug als Gabe.26

Übertragen auf Derridas Zeug_innenschafts-Verständnis steht die transzendentale Hy-

23 Hervorhebung MK.

24 Vgl. Calle-Gruber, Die Gabe, 213: »[D]ie Repräsentation [ist] der Ungenauigkeit ausgeliefert […]: in-

dem sie sich reflektiert, dissoziiert sie sich. Die Linie […] gehört sich nicht: spiegelt sich und zerstört

sich […].«

25 Dabei sind die zwei Arten von Blindheit voneinander unterschieden, aber nicht getrennt: Es geht

bei derUnterscheidungum»dasZögern zwischen einem transzendentalenund sakrifiziellenDenken

der Blindenzeichnung, zwischen einem Denken der Bedingung der Möglichkeit und einem Den-

ken des Ereignisses« (AeB 94). »Denn es gibt weder reine Transzendentalität noch reines Opfer.«

(A.a.O., 94f.)

26 Calle-Gruber, Die Gabe, 212, spricht in diesem Zusammenhang von einer »Gabe des Nichts«: Die

Gabe ruft ein Nichtsehen hervor. Sie ist also insofern Entzug, als sie zu einer Blindheit führt, d.h.

das Sehen negiert: »Nichts zu geben (kein Bild, keine Bedeutung, keine Lektion) ist hier die einzig

mögliche Gabe; dies bedeutet, daß das einzige Instrument der Denkarbeit unsere dem Denken

inhärente, unheilbare Blindheit ist, und daß im Prinzip der Signifikation jedes ›Sehen‹ ein geistiges

Sehen ist.« (A.a.O., 219.) Das bei Derrida wiederholt auftauchende Motiv der Gabe behandelt die-

ser besonders prominent in seinemBuch Falschgeld. Zeit geben I.Zur Rezeption der Gabe-Motive im

gesamten Werk Derridas vgl. die Beiträge in Wetzel/Rabaté (Hg.), Ethik der Gabe, sowie die Mo-

https://doi.org/10.14361/9783839468333-009 - am 14.02.2026, 11:21:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62 Zeug_innenschaft und Sein

pothese für die unersetzbare Einmaligkeit des Augenblicks, in demMenschen in die Si-

tuation versetzt werden, zu Zeug_innen zu werden, wohingegen die sakrifizielle Hypo-

these für die Unmöglichkeit der universalisierbaren Einzigartigkeit steht: zu bezeugen,

was sich nicht bezeugen lässt.

Im Bezug auf die transzendentale Hypothese unterscheidet Derrida zwischen drei

Aspekten der Blindheit, d.h. des Nichtsehenkönnens und derMachtlosigkeit des Auges.

Der erste Aspekt liegt »in der Aperspektive des graphischen Akts« (AeB 49) begründet:

»Im Moment der ursprünglichen Bahnung, wo die ziehend-zeichnendeMacht des Zugs

[…] wirkt, in dem Augenblick, wo die Spitze an der Spitze der Hand (des Leibes über-

haupt) sich imKontaktmit derOberfläche vorwärtsbewegt,wird die Einschreibungdes

Einschreibbaren nicht gesehen. Ob improvisiert oder nicht, die Erfindung des Strichs

[invention du trait] folgt nicht, richtet sich nicht nach dem, was gegenwärtig sichtbar

ist, folgt nicht diesem Sichtbaren, das sich angeblich als Motiv dort vor mir befindet.«

(AeB 49)

»Mit diesem Postulat verwirft Derrida die rein mimetische, reproduktive, ›figurative‹

Grundlage der Zeichnung und plädiert für ihre amimetische, schöpferische, imagina-

tive Basis.«27 Die Zeichnung ist nicht eine Reproduktion, sondern »Produktion bis hin

zur Erfindung, zur Ein-Bildung«28 – und das selbst dann, wenn der zu zeichnende Ge-

genstand den Künstler_innen in leibhaftiger Gegenwart gegenübersitzt. Das hat nach

Derrida zweiGründe:DerGegenstand derZeichnung ist erstens »nochnicht sichtbar«, und

er gehört zweitens »nicht zur Ordnung des Spektakels, der spektakulären Objektivität«

(AeB 49). Die Zeichnung entsteht folglich dort, wo die Zeichner_innen von ihremGegen-

stand absehen. Dabei vollzieht sich die »Aperspektive des graphischen Aktes« entweder

in einer »anamnetische[n] Retrospektive« (AeB 51): In dem Falle sehen Zeichner_innen

gegenwärtig nicht, aber haben gesehen. Oder sie geschieht in »antizipierende[r] Perspek-

tive« (AeB 51): Die Zeichner_innen sehen gegenwärtig nicht, aber werden sehen. Jeweils

zeitgleich zum Entzug des Sehens vollzieht sich eine Ausschaltung des Gedächtnisses,

die indes produktiv ist: »[I]nmitten der Anamnese […] gibt es Amnesie: Die Unsichtbarkeit

kann nämlich auch das Gedächtnis verlieren«, um so vom Sichtbaren heimgesucht zu

werden und sich »ihrer eigensten Ressource zu vergewissern« (AeB 54).

Der zweite Aspekt der Blindheit betrifft den Strich (frz. trait) der Zeichnung selbst:

»Er erscheint – oder vielmehr: verschwindet – ohne Verzug.« (AeB 57) Derrida nennt ihn

»den Entzug [retrait] oder die Eklipse, das differentielle Nichterscheinen des traits, des Zugs oder

Strichs«, denn etwas »Gezogenes, eine Umrißlinie […], wird nicht gesehen« (AeB 57), in-

sofernder Strich sichnicht auf sich selbst bezieht, sondernnur eineGrenze bildet: Sicht-

bar wird nur das, »was den Strich umgibt, das, was er verräumlicht, indem er abgrenzt

[…]. Er verbindet nur, fügt nur zusammen, indem er trennt« (AeB 57). In demMoment, in

nografie von Busch, Geschicktes Geben. Für eine theologische Derrida-Rezeption des Gabe-Motivs

vgl. Frettlöh, Der Charme.

27 Hlukhovych, Wie ein dunkler Sprung, 72. Auch Kapust, Phänomenologische Bildpositionen, 267,

merkt an, dass Derrida damit »das Projekt einer Verschiebung der Mimesis zur Restitution der

Gabe« anstrebt.

28 Wetzel, »Ein Auge zu viel«, 132.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-009 - am 14.02.2026, 11:21:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Jacques Derrida: Das Zeugnis als Geheimnis 63

dem Zeichner_innen einen Strich ziehen, »verläßt [dieser, MK] […] sich selbst, läßt sich

in keiner idealen Identität nieder« (AeB 58). Doch indem er sich zurückzieht, entsteht

etwas anderes: Die Umrisslinie verschwindet und die Fläche entsteht. Derrida spricht

denn auch von einer »abokulare[n] Kontraktion, die ›vom‹ Ungesehenen ›her‹ [›depuis‹

l’invu] zu sehen gibt« (AeB 59).

Den dritten Aspekt der Blindheit schließlich definiert Derrida als »Rhetorik des Strichs

oder Zugs« (AeB 59). Sie ist es, die es möglich macht, dass die Zeichnung für sich zu spre-

chen beginnt,weshalb von der »Diskursivität« und »Artikulation jeder Zeichnung«29 ge-

sprochen werden kann:

»Denn ist nicht der Entzug der Linie, ihr Zurückgezogenwerden in demMoment, da der

trait gezogen wird, dasjenige, was die Rede zuläßt? Und es gleichzeitig verbietet, die

Zeichnung von dem diskursiven Gemurmel zu trennen, dessen Zittern sie durchdringt

und erstarren läßt [transit].« (AeB 59)

Derrida geht es in seinen Hypothesen und ihren Aspekten der Blindheit »nicht darum,

die Augen vor dem Sichtbaren zu verschließen, um einer Art übernatürlichem Licht die

Tore zu öffnen, sondern um ein Sehen der Grenze des Sehens als gleichsamübergreifen-

des, transitorisches oder passageres, d.h. eine Grenze passierendes Begreifen des Unsicht-

baren«30. Wonach Derrida trachtet, ist die »aporetische Genese der Wahrnehmung im

Widerstreit von Impression und Intentionalität«31. Eine Zeichnung ist immer Möglich-

keit und Unmöglichkeit zugleich. Gilt das nicht auch für das Derrida’sche Zeugnis?

Wie gezeigt, ersetzt »das Zeugnis […] die Wahrnehmung durch den Bericht » (AeB

105). Die Problematik dessen liegt für Derrida in der Unmöglichkeit menschlicher

Gleichzeitigkeit begründet: »Man kann nicht gleichzeitig sehen, zeigen und sprechen

[…].« (AeB 105) Entsprechend einemDiktiergerät, das nicht gleichzeitig aufzeichnen und

wiedergeben kann, ist der Mensch nicht fähig, etwas zu erfahren und es gleichzeitig

sprachlich zu bezeugen. Das aber bedeutet, dass bei Derrida die beiden konstitutiven

Elemente der Zeug_innenschaft – das Moment der Wahrnehmung und jenes ihrer

Wiedergabe – auseinanderfallen, und das, wie seine drei Aspekte der Blindheit von

Zeichner_innen zeigen, notwendigerweise.

Bezogen auf das Phänomen der Zeug_innenschaft bedeutet der erste Aspekt – die

Zeichnung ist nicht Reproduktion, sondern Ein-Bildung –, dass die Zeug_innen zum

Zeugnis berufen sind, etwa vor Gericht gezogen werden, um zu bezeugen, ohne im

Augenblick des Zeugnisgebens über das Zeugnis zu verfügen: In ihrer Anwesenheit

vor Gericht ist ihnen das zu Bezeugende abwesend, es ist ihnen gleichsam entzogen.

Darin zeigt sich, dassDerridaWissen nicht als etwas Archivierbares und damit jederzeit

Abrufbares versteht, insofern auch für das Zeugnis zu gelten hat, dass es »nicht zurOrd-

nung […] der spektakulärenObjektivität« (AeB49) gehört.ZumZeugnis berufen,wirdder

Zeuge von seinem Zeugnis disloziert, die Zeugin findet sich in einer Aperspektive32 zum

29 Hlukhovych, Wie ein dunkler Sprung, 73.

30 Wetzel, »Ein Auge zu viel«, 145.

31 A.a.O., 148.

32 Der Neologismus geht auf Gebser zurück, der ihn zur Charakterisierung einer »neuen Weltsicht«

einführt (vgl. ders., Ursprung, 5f.). Das Präfix »a« ist privativ zu verstehen, nämlich im Sinne ei-

https://doi.org/10.14361/9783839468333-009 - am 14.02.2026, 11:21:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 Zeug_innenschaft und Sein

Akt desBezeugenswieder.Trotzdembleibt es dabei, dass die Zeug_innengesehenhaben

und wieder sehen werden, bezeugt haben und wieder bezeugen werden: In Anlehnung

an Baudelaire spricht Derrida auch von der »Gedächtniskunst«33, indem das Sichtbare

im Gedächtnis über-, d.h. weiterlebt.34 Anders formuliert: Das »Gedächtnis bricht mit

der Gegenwart der visuellen Wahrnehmung« (AeB 52)35 und suspendiert so das Visuelle.

Das ist auch der Grund, warum die blinde Zeichnerin bei Derrida zur Seherin,mitunter

zur Visionärin bestimmt ist.36 Es erstaunt darum kaum, dass er in diesem Kontext den

religiösen Zeugen bemüht, den Märtyrer, dessen Blindheit »oft der Preis [ist], den er

zahlen muß, der endlich die Augen öffnen soll, die eigenen oder die eines anderen, um

das natürliche Augenlicht wiederzuerlangen oder Zugang zu einem geistigen Licht zu

gewinnen« (AeB 105). Kurzum: Die Möglichkeit des Zeugnisses entsteht am Ort seiner

Unmöglichkeit.

Der zweite Aspekt – die »abokulare Kontraktion, die ›vom‹ Ungesehenen ›her‹ […] zu

sehengibt« (AeB59) –verweist aufDerridasVerständnis derKrise der Zeug_innenschaft.

Das Paradox, über ein spezifisches Wissen zu verfügen, das sich durch seine spezifi-

sche Angefochtenheit imBezug auf seineVerifizierbarkeit auszeichnet, gehört konstitu-

tiv zumZeug_innenschafts-VerständnisDerridas.Was Zeug_innen eigentlich zu leisten

haben, nämlich einen Beweis zu liefern, dazu sind sie nicht im Stande, weil sie da, wo

es darauf ankam, nicht dabei waren – weil sie im wahrsten Sinne des Wortes mit dem

Leben bzw. mit dem, was davon übrig blieb, davongekommen sind: Dass Felman und

Laub die Shoah als Ereignis ohne Zeug_innen verstehen, hängt, wie gezeigt, damit zusam-

men,dassdieWeiterlebendenzwar vonderbestialischenEntmenschlichung indenKon-

zentrationslagern berichten können, niemals aber vermögen, den letzten Zweifel an der

Wirklichkeit ihres Zeugnisses auszuräumen. Und das aus zwei Gründen: erstens, weil

die Vollstrecker_innen darauf bedacht waren, alle Beweise der Shoah verbaliter auszulö-

schen,und zweitens,weil kein_eWeiterlebende_r je eineGaskammer von innen gesehen

ner Befreiung vom perspektivischen Raumbegriff der Renaissance als »vierte Dimension« (ebd.):

»War im perspektivischenWirklichkeitsverständnis die Zeit dem rational kontrollierten Raum als

entsprechend rationalisiertemeßbare Extensität untergeordnet, so resultiert umgekehrt die neue

aperspektivische Raum-Zeit-Freiheit aus der Dominanz der arationalen, als nicht meßbare Inten-

sität gegenwärtigen Zeit über einen entsprechend arationalen Raum.« (Kambartel, Art. Aperspek-

tivisch.)

33 Baudelaire, Der Maler, 229–232. Bei Derrida: AeB 51.

34 Vgl. Abbt, Sprachlos, 138: »[O]b erinnernd oder vorstellend, machen sich die Erzählenden zu Zeu-

gen des Ereigneten. IhreNacherzählung ist die Folge eines Gedächtnisakts, der eine Vorgeschichte

aufzeigt.«

35 Derrida formuliert hier ganz im Zuge der Husserl’schen Scheidung vonWahrnehmung und Imagi-

nation bzw. Erinnerung.Während Husserl Ersteremit der Präsenz assoziiert, verbindet er Letztere

mit der Re-Präsentation (vgl. dazu vor allemden aus demNachlass Husserls veröffentlichten Band

Phantasie, Bildbewusstsein und Erinnerung). Eine instruktive Einführung in die Bildphänomenologie

Husserls bietet Wiesing, Phänomenologie.

36 AeB 10: Bei der »abokularenHypothese […] ist […] folgendes zu bedenken: Der Blinde kann ein Se-

her sein, mitunter ist er zum Visionär bestimmt.« Weil Märtyrer_innen mit dem Tod zwar ihren

Glauben, nicht aber dessen ›Wahrheit‹ zu belegen vermögen, sind auf Märtyrer_innen-Darstel-

lungen diese oft als Visionär_innen dargestellt, die Unsichtbares sehen können (vgl. Mersmann,

Astronom, 190–193).

https://doi.org/10.14361/9783839468333-009 - am 14.02.2026, 11:21:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Jacques Derrida: Das Zeugnis als Geheimnis 65

hat.Was sie zu bezeugen haben, ist das, was sie gerade nicht gesehen haben. Doch vom

Ungesehenen her, am Ort des Entzugs (frz. retrait) sind die Zeug_innen dazu berufen zu

sehen, eben das sichtbar zumachen, was den Strich, den Zug (frz. trait) umgibt.

Der dritte Aspekt – die Rhetorik des Strichs oder Zugs – lässt sich in Analogie dazu ver-

stehen, dass gemäß Derrida das Zeugnis stets mit einem Versprechen einhergeht bzw.

selbst ein Versprechen ist. Gleichwie der Entzug der Linie durch die Zeichner_innen die

Rede der Zeichnung zulässt, so appellieren Zeug_innen an den Glauben ihrer Hörer_in-

nen nur dadurch, dass sie »der Prüfung der Übersetzung« (PP 150) widerstehen.

Allen drei Aspekten ist gemein, dass sie sich zwischen Unmöglichkeit und Möglich-

keit des Zeugnisses bewegen, jedoch, und das macht die Angelegenheit äußerst kom-

pliziert, in dieser unumkehrbaren Reihenfolge. Zwar bürgen bei Derrida die Zeug_in-

nen selbst für die Einheit und ›Wahrheit‹ des Zeugnisses, und das, wie gezeigt, nicht

nur kraft ihrer Worte, sondern auch in besonderer Weise kraft ihrer Stimme und kör-

perlichen Präsenz. Aber was sie zu bezeugen haben, ist nicht nur anfällig für die Lüge,

sondern es stellt per definitionem eine Unmöglichkeit dar. Wie kommt es also von der

Unmöglichkeit zurMöglichkeit? Ist dieMöglichkeit bereits in derUnmöglichkeit enthal-

ten, oder bleibt es bei Derrida bei dieser Problemanzeige? Und wenn das nicht der Fall

ist:Wie ist dasMögliche alsUnmögliches trotzdemmöglich? BeiDerridasÜberlegungen

zum Phänomen und dem Begriff der Zeug_innenschaft handelt es sich um eine Dekon-

struktion.37 Und diese wird umso augenscheinlicher, wenn Zeug_innen gleichsam als

Zeichner_innen ihre Wahrnehmungen ersetzen. Doch die Aufgabe der Dekonstruktion

besteht gemäßDerrida bekanntlichdarin, »einDenkendesunmöglichenMöglichen,des

Möglichen als des Unmöglichen, ein Denken des Unmöglich-Möglichen, das sich durch

die metaphysische Interpretation der Möglichkeit oder der Virtualität nicht länger fas-

sen läßt«38, zumindest zu versuchen.39

2.4. Eine »gewisse unmögliche Möglichkeit« zu bezeugen:
das gemachte Zeugnis und die gemachten Zeug_innen

Im Unterschied zum schriftlich beglaubigten Dokument ist die Geltung des Zeugnisses

von der bezeugenden Person abhängig, und zwar insofern sie wortwörtlich dafür einzu-

37 Zu Derridas Dekonstruktions-Denken im Kontext historischer und zeitgenössischer differenzphi-

losophischer Ansätze vgl. Engelmann, Dekonstruktion.

38 Derrida, Die unbedingte Universität, 73f.

39 Dass dekonstruktives Denken für Derrida stets in Verbindung mit dem Phänomen der Zeug_in-

nenschaft steht, zeigt sich auch in einer seiner letzten Abschiedsreden: In der Rede auf den Her-

meneutenHans-Georg Gadamer, die Derrida am 5. Februar 2003 in Heidelberg hielt, zieht sich der

Begriff des Bezeugens (témoigner) wie ein Leitmotiv durch den ganzen Text, der sich mit denMög-

lichkeiten und Grenzen der Dekonstruktion auseinandersetzt. Der erste Satz lautet denn auch:

»Saurai-je-démoigner, de façon juste et fidèle, de mon admiration pour Hans-Georg Gadamer?«

(Derrida, Béliers, 9, Hervorhebung MK.) Die deutsche Übersetzung gibt leider das Schlüsselwort

»bezeugen« nicht wieder: »Kann ich hier vor Ihnenmeine Bewunderung für Hans-Georg Gadamer

überhaupt angemessen und wahrheitsgetreu wiedergeben?« (Derrida/Gadamer, Der ununterbro-

chene Dialog, 7.)

https://doi.org/10.14361/9783839468333-009 - am 14.02.2026, 11:21:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 Zeug_innenschaft und Sein

stehen hat. Zeugnis abzulegen ist eine Selbst-Deklaration, auf die nur durch eine zwei-

te Deklaration geantwortet werden kann: Sie besteht darin, »à dire ou à faire l’épreuve,

parfois sans même le dire, d’un ›je te crois‹«40. Oder anders formuliert: »Zeugnisgeben

und Zeugnisannehmen sind performative Akte, sie konstituieren ein Ereignis.«41 Ereig-

nis aber ist für Derrida »Überraschung,Unvorhersehbarkeit und Exponiertheit« (UM 7).

In seinem Vortrag Eine gewisse unmöglicheMöglichkeit, vomEreignis zu sprechen erörtert

Derrida die unverfügbaren Bedingungen und Grenzen des Ereignisses bzw. überhaupt

von diesem (nicht) sprechen zu können. Damit bietet Derrida ganz grundsätzlich »eine

anschauliche Einführung in sein provokatives Denken der Paradoxie und Antinomie der

›un-möglichen Möglichkeit‹«42. Verschiedene Themen werden hier von Derrida in der

Perspektive des Ereignisses, und d.h. für Derrida als unmögliche Möglichkeit behandelt,

denn imEreignis bedeuten »›möglich‹ und ›unmöglich‹ dasselbe« (UM 16).Kurzum: »Das

Ereignis,wenn es das gibt, besteht darin, das Unmögliche zu tun.« (UM 30) Das Ereignis

ist stets ein Un-Mögliches, als solches aber »nicht nur möglich, nicht nur das Gegenteil

des Möglichen […], sondern gleichermaßen die Bedingung oder die Chance des Mögli-

chen« (UM 41). Analog zu Derridas Vorstellung der Zeichnung ist das Ereignis, wenn es

eintritt, immer schon gewesen und nicht repräsentierbar.43 »Derrida untergräbt damit

nicht nur den Gegensatz, sondern auch die Unterscheidung von möglich und unmög-

lich.«44

Zu den Themen, die Derrida in dieser Perspektive verhandelt, gehört auch das Ver-

sprechen.45 Der Sprechakt also, den Derrida als wesentlich für das Zeugnis versteht.

Auch das Versprechen ist ein Ereignis.Wennmensch darum sagt »Ich verspreche«,wird

nicht etwas anders beschrieben,nichts gesagt, sondernmensch tut etwas.46Das »Ichver-

spreche« kann sich nicht auf ein vorhergehendes Ereignis beziehen, sondern bringt das

Ereignis selbsthervor.Entgegender sprechakttheoretischenÜberzeugung,dassdasVer-

sprechen ein Beispiel unter anderen für das Performative ist,47 geht Derrida davon aus,

»dass jeder Satz, jedes Performativ, ein Versprechen enthält, dass das Versprechen al-

so kein Performativ unter anderen ist« (UM 52f.).48 Und so hält denn Derrida auch hier

fest, dass derMensch, sobald er spricht, sich »in derOrdnung des Versprechens« (UM 53)

bewegt.Mehr noch:

»›Ich spreche zu dir‹, das heißt ›Ich verspreche dir, weiterzusprechen, bis zum Ende des

Satzes, ich verspreche dir, die Wahrheit zu sagen, selbst wenn ich lüge‹ – denn um lü-

gen zu können, muss man ja versprochen haben, die Wahrheit zu sagen. Das Verspre-

40 Derrida, Poéthique, 49. Ich zitiere hier ausnahmsweise aus der französischenOriginalfassung,weil

die deutsche Übersetzung dieses als direkte Anrede formulierte »Ich glaube dir« unterschlägt.

41 EE 90.

42 Frettlöh, Eine gewisse unmögliche Möglichkeit, 221f.

43 Vgl. Huber, Das Medienpositiv, 115.

44 Frettlöh, Eine gewisse unmögliche Möglichkeit, 222.

45 Vgl. UM 52–58.

46 Vgl. a.a.O., 52.

47 Vgl. oben I.2. In der Tat erwähnt bereits Austin, Begründer der modernen Sprechakttheorie, dass

Bezeugen (testify) einen kommissiven Aspekt habe, da mensch mit dem Zeugnis eine Verpflich-

tung eingehe (vgl. Austin, How to Do Things, 162).

48 Zu Derridas Kritik an Austins Definition des performative vgl. ders., Signatur, 306f.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-009 - am 14.02.2026, 11:21:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Jacques Derrida: Das Zeugnis als Geheimnis 67

chen ist das Element der Sprache überhaupt. Vom Ereignis zu sprechen, das hieße hier

nicht, ein Objekt zu bezeichnen, das ein Ereignis darstellte, sondern ein Ereignis anzu-

sprechen, das vom Sprechen selbst hervorgebracht wird.« (UM 53)

Nichts anderes beansprucht Derrida für das Zeugnis, das selbst als Sprechakt und auf-

grund seiner Konstituierung als Paradox ein Versprechen ist: Das Zeugnis ist ein Ereig-

nis, das sich nicht darstellen oder beschreiben lässt, sondern das im Vollzug des Bezeu-

gens selbst hervorgebracht wird. Stets in Gefahr jedoch, eine Lüge zu sein.49 Insofern

dasVersprechen,unddamit auchdasZeugnis,etwas ist,dashervorgebrachtwird,unter-

scheidet es sich vomZeugnis alsWissensmedium.Vielmehr ist dasZeugnis ein ethischer

Akt.50 Denn die Selbst-Deklaration der Zeug_innen, auf die die Hörer_innen mit einem

»Ich glaube Dir« zu antworten haben, ist ein imperativisches »Ihr müsst mir glauben«,

»das als Befehl eher einer performativ-pragmatischen als einer theoretischen Ordnung

zugehört« (PP 159).51 Zeugnisgeben und Zeugnisannehmen sind performative Vollzüge.

In ihnenwird etwas getan, eben: Sie sind ein Ereignis, eine unmöglicheMöglichkeit.Den

angeblichen Ausweg aus dieser Aporie findet Derrida in Augustins Confessiones.

Derrida erörtert undbegründet imZusammenhangeinesKommentars zuAugustins

ConfessionesdieVorstellung,wonachderKernvonZeug_innenschaftnicht eineWeiterga-

be vonWissen ist, sie sich vielmehr in einer performativen Handlung zeigt. Im zehnten

Buch seiner autobiografischenBekenntnisse bestimmtAugustin dieConfessioals ein Tun

der ›Wahrheit‹.52 Indem die Liebe bekannt wird, wird diese selbst vollzogen und damit

realisiert. Oder in denWorten Derridas:

»Als Akt der Barmherzigkeit, Liebe und Freundschaft in Christo schickt es sich Gott und

den Geschöpfen, dem Vater und den Brüdern zu, […] um einen Affekt, die Liebe, unter

ihnen, unter uns zu stärken […].« (AdN 69)

49 Dass das Versprechen die Möglichkeit der Lüge impliziert, unterscheidet es für Derrida darum

auch nicht vom Sprechakt der Vorhersage: »Sprechakttheoretiker sind seriöse Leute […]. Ein Ver-

sprechen muss ernst gemeint sein und einer seriösen Absicht entsprechen, wenigstens, wenn ich

den Satz ›Ichwerdemorgen da sein‹ imModus des Versprechens sage und nicht in demder Vorher-

sage. […] Wenn ich sage ›Ich werde morgen da sein‹ wie ich sage ›Ich werde morgen zuerst früh-

stücken‹, dann ist das eine Vorhersage; wenn ich aber sage ›Ich werde morgen da sein, um mit

euch zu frühstücken‹, dann ist das etwas anderes. […] Ich halte dagegen, dass ein Versprechen,

das nicht gebrochen werden kann oder bedroht ist von der Möglichkeit, unaufrichtig oder nicht

ernst gemeint zu sein, kein Versprechen ist.« (UM 54f.)

50 Vgl. EE 91.

51 Inwiefern gerade der Modus des Imperativs für Derrida eine wichtige Rolle spielt, müsste genau-

er untersucht werden. Bezüglich Celans Schlussvers »Die Welt ist fort« (Gesammelte Werke II, 97)

in Große, glühendeWölbung, den Derrida als Ausdruck eines Zeugnisses versteht, hält Derrida fest,

dass diesem ein Imperativ (»muss«) innewohne, dem die Adressat_innen des Gedichts zu folgen

haben, wenngleich diese nur beginnen können zu verstehen, »was Celan sagen wollte, von wel-

chem datierbaren Ereignis in der Welt oder in seinem Leben er Zeugnis ablegt, wem er das Ge-

dicht widmet oder an wen es adressiert ist« (Derrida/Gadamer, Der ununterbrochene Dialog, 30).

Zur Problematik des »datierbaren Ereignisses« in der Dichtung Celans vgl. ders., Schibboleth.

52 Vgl. Augustinus, Conf. 10.1.1: »Denn ›siehe, du hast die Wahrheit geliebt‹ [Ps 50,8]; denn ›wer die

Wahrheit tut, der kommt ans Licht‹ [Joh 3,21]. Ichwill sie tun, inmeinemHerzen vor dir durchmein

Bekenntnis, durch meine Feder aber vor vielen Zeugen.«

https://doi.org/10.14361/9783839468333-009 - am 14.02.2026, 11:21:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 Zeug_innenschaft und Sein

Da Augustin von einem allwissenden Gott* ausgeht, kann es sich beim Bekenntnis für

Derrida nicht um einenWissensgehalt handeln,53 sondern um einen performativen Akt.

Außerdem unterscheidet Derrida in der Folge seiner Confessiones-Interpretation nicht

zwischen Geständnis, Bekenntnis und Zeug_innenaussage:

»Wenn dieser [sc. Augustin] (sich) fragt, wenn er inWirklichkeit Gott und bereits seine

Leser fragt, warum er sich Gott bekennt, wo Dieser doch allwissend ist, gibt die Ant-

wort zu erkennen, daß dasWesentliche amGeständnis oder Zeugnis keine Erkenntnis-

erfahrung ist. Sein Akt reduziert sich nicht darauf, zu informieren […]. Das Bekenntnis

besteht nicht darin, etwasmitzuteilen (faire savoir) – und gerade darin lehrt es, daß die

Unterrichtung im Sinne einer Übermittlung positiven Wissens nicht das Wesentliche

ist.« (AdN 69)

Nicht ein Wahrsprechen sei das eigentliche Anliegen des Bekenntnisses, sondern ein

Wahrmachen. Die Zeugin ist ein homo faber, denn Augustin, so Derrida, »spricht da-

von, ›die Wahrheit zu tun‹ (veritatem facere) […], was auf keine Offenbarung, Enthüllung

oder Information im Sinne der kognitiven Vernunft hinausläuft. Vielleicht darauf, für

etwas Zeugnis abzulegen.« (AdN 69) Das veritatem facere ist als ein Bezeugen ein Erzeugen

vonWahrheit.54 Entsprechend zielen Zeugnis, Geständnis und Bekenntnis auf mehr als

eineReferenz desVergangenen.Das ist derGrund,warumDerrida in seinenÜberlegun-

genwiederholt den religiösenZeugenbemüht,denMärtyrer,umdiesenZusammenhang

begründen zu können:

»Wenn der Märtyrer Zeugnis ablegt, erzählt er keine Geschichte, sondern gibt sich

preis. Er zeugt von seinem Glauben, indem er sich preisgibt oder indem er sein Leben

oder seinen Körper preisgibt, und dieser Zeugnisakt ist nicht nur eine Verpflichtung,

sondern seine Passion verweist auf nichts anderes als auf seinen gegenwärtigen

Moment.« (Bl 40)

Entsprechend Derridas Ereignis-Begriff wird auch das Zeugnis nicht einfach erzählt,

sondern getan. Der Märtyrer ist selbst veritatem factum. Im Bezeugen wird das Zeug-

nis durch die Zeug_innen wahr. »Sie übernehmen Verantwortung für die Realität des

Bezeugten, der Märtyrer gar unter Einsatz seines Lebens.«55 Das gilt für Derrida auch

dann,wenn die Zeug_innen dies schriftlich tun.Wenn derMärtyrer schriftlich bekennt,

was ihmwiderfahren ist (oder wird), »dann deshalb,weil er seinen künftigen Brüdern in

der Barmherzigkeit eine Spur hinterlassenwill, um gleichzeitigmit seiner eigenen auch

53 Vgl. Augustinus, Conf. 10.2.2: »Was wäre auch dir, o Herr, vor dessen Augen ›offen daliegt die Tiefe‹

[Hebr 4,13] des menschlichen Bewußtseins, in mir verborgen, selbst wenn ich dir nicht bekennen

wollte?«

54 Vgl. dazu auch Bachmann, Der abwesende Zeuge, 74, der Derridas von Augustin entlehnten per-

formativen Zeugnisbegriff als Schlüssel für künstlerische Formen der Zeug_innenschaft versteht:

Die »unklare Grenze zwischen Zeugnis und Fiktion« führe zwar vor Gericht zu Problemen, jedoch

sei sie gerade »im literarischen Bereich als eine Chance« zu verstehen, weil sie zeige, »dass auch

literarische Fiktionen testimoniale Effekte haben«.

55 A.a.O., 71.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-009 - am 14.02.2026, 11:21:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Jacques Derrida: Das Zeugnis als Geheimnis 69

die Liebe der Leser […] zu erwecken« (AdN 70).56 Noch in dieser Spur findet sich das »ge-

genwärtige[] Moment[] des Bekennens, das ohne […] diese Adresse an den Bruder-Leser

keinen Sinn hätte« (AdN 70). Das »Ihr müsst mir glauben« fällt ohne »Ich glaube dir« in

sich zusammen.

Wenn aber die Hörer_innen des Zeugnisses die ›Wahrheit‹ desselben bestätigen,

kommt es dann nicht doch zu einer Deckungsgleichheit zwischen Wissen und Gewiss-

heit? Und würde das nicht bedeuten, dass das Zeugnis nur so lange eine Unmöglichkeit

darstellt, als diese nicht von den Hörer_innen des Zeugnisses möglich gemacht wird?

Nein. Auch dieser anfängliche Ausweg Derridas aus der Aporie endet in einer Sackgasse

bzw. schwingt sich zurück an ihrenAnfang,d.h. ihre Prämisse: Selbstwenndie Zeug_in-

nen aufgrund ihres Widerfahrnisses die ›Wahrheit‹ tun, bleibt das Zeugnis »unter allen

Umständen geheim/Geheimnis«, weil es »seine Nichtreduzierbarkeit« ist, »die es zum

Geheimnis macht«57:

»Denn niemals – dies ist unmöglich und man darf es nicht – wird man denWert eines

Zeugnisses mit dem desWissens oder der Gewissheit versöhnen. Niemals wird man –

dies ist unmöglich und man darf es nicht – den einen auf den anderen reduzieren.«58

Das verifizierbare Zeugnis bleibt ein unmögliches. Vor allem aber werden Zeug_innen

in Derridas Konzeption zu »geradezu apriorisch isolierte[n] Individuen«59: »Die bezeu-

gendePerson erscheint als eine radikal einsame, tragische Figur,die ihrGeheimnis nicht

teilen kann– eine Figur, die dieGrenzen der Sprache auf paradigmatischeWeise verkör-

pert.«60

2.5. Niemand zeugt für die Zeug_innen: die einsam leidenden Zeug_innen

Diesen Umstand, als Zeug_innen die Grenzen der Sprache zu verkörpern, mögen für

Derrida Celans Verse »Niemand/zeugt für den/Zeugen«61 aus seinem Gedicht Ascheng-

lorie auszudrücken: Das Gedicht spricht »über sich selbst, es meint sich selbst, indem es

zum Anderen über den Anderen spricht, es unter-zeichnet sich und bezeichnet sich mit

derselbenGeste« (PP 149).Doch als Idiombleibt dasGedicht unübersetzbar–nochdann,

wenn mensch versucht, es zu übersetzen. Ein unübersetzbares Idiom ist es auch inso-

fern, als es sich »im selbenMaße […] auf Ereignisse beziehen kann, von denen die deut-

sche Sprache später ein privilegierter Zeuge gewesen sein wird: nämlich auf Shoah« (PP

150). Auch Lyotard schreibt zu diesen Gedichtzeilen: »Der Zeuge ist immer ein schlechter

Zeuge, ein Verräter […].«62 Das Einzige, was die Sprache des Geheimnisses, das Zeugnis

56 Vgl. Augustinus, Conf. 11.1.1: »Warum also erzähle ich dir so viele Dinge? Wahrlich nicht, damit du

sie von mir erfahrest, sondern ich lenke durch sie meinen und meiner Leser Sinn zu dir […].«

57 Derrida, Passionen, 41.

58 A.a.O., 46.

59 EE 92.

60 A.a.O., 92f.

61 Celan, Gesammelte Werke II, 72.

62 Lyotard, Kindheitslektüren, 81 (Hervorhebung MK).

https://doi.org/10.14361/9783839468333-009 - am 14.02.2026, 11:21:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70 Zeug_innenschaft und Sein

als Geheimnis, auszudrücken vermag, ist folglich eine »Fast-Präsenz«63 – ein Ereignis,

das am Horizont aufscheint und sich gleichwie der Augenblick nicht fassen lässt bzw.

in dem Augenblick verschwindet, da er zu fassen versucht wird. Die Frage bleibt indes,

wie das für in Celans Versen zu verstehen ist: Ist es ein für im Sinne von zugunsten? Geben

Menschen zugunsten von statt gegen jemandenZeugnis ab?Oder ist das für ein anstelle von?

Zeugen sie,weil andere es nicht tun können?Derrida optiert für eine dritte Interpretati-

on: Das für steht für ein »des vor jemanden Zeugens«: »DieserMöglichkeit zufolge zeugt

man also für jemanden, indemder Betreffende zumAdressaten des Zeugnisses wird, in-

demman in seinen Augen und Ohren als Zeuge gilt.« (PP 173)

Celans »Niemand zeugt für den Zeugen« versteht Derrida als Ausdruck der Einsam-

keit aller Zeug_innen.Niemand, keine Zeug_innen zeugen je vor einer Person, die selbst

Zeugin_-Zeuge ist. Sie sind weder in der Lage noch dazu ermächtigt, das Zeugnis ei-

ner_eines anderen zu empfangen:

»Das Zeugnis ist für den Richter oder das Gericht, für die als neutral und objektiv gel-

tenden Vertreter des Gesetzes bestimmt, aber nie für einen anderen Zeugen, weil der

ja genauso einmalig und genauso sehr Partei ist wie der erste Zeuge.« (PP 173)

Weil Richter_innen und Gericht entscheiden und richten, sind sie immer mehr als

Zeug_innen. Und wenngleich sie letztlich »vor ihrem Gewissen oder vor anderen von

einer Sache zeugen können« (PP 173), so dürfen sie es trotzdem nicht tun, wie sie an-

dernfalls wiederholenwürden,was schon den Zeug_innen nicht zustand: Das »niemand

zeugt« gibt – von seiner indikativischen und damit konstatierbaren Tatsache abgesehen

– stets mitzuverstehen:

»›[N]iemand kann zeugen‹, ›niemand kann, hat je gekonnt, wird auch je für den Zeu-

gen zeugen können‹ (in den drei von uns angeführten Bedeutungen von ›für‹). Und da-

mit verschiebt sich dies können, dies ›nicht können‹ in die Richtung eines ›nicht dürfen‹

oder eines ›dürfen nicht‹: niemand kann, d.h. niemand darf, niemand dürfte je für den

Zeugen zeugen, dürfte je den Zeugen ersetzen, ihn verteidigen, vor ihm zeugen etc.«

(PP 174)

Wovon sich zeugen lässt, ist einzig das Verbot des Zeugnisses, das Bezeugen der Un-

möglichkeit des Bezeugens – und genau davon spricht für Derrida Celans Gedicht.64 In

dieser Einsamkeit desNicht-Könnens undNicht-Dürfens bleibenDerrida’sche Zeug_in-

nen hängen. Und so leiden sie nicht nur daran, dass ihr Zeugnis sich mit der Fiktion,

demMeineid und der Lüge eingelassen hat und außerdem nie zu einem Beweis werden

kann. Sondern ihr Leiden rührt auch daher, dass das Zeugnis »nicht mit sich identisch

ist,weil es keinen ontologischen Kern und Bestand hat, sondern nur in spezifischen und

jeweilsneuzubestimmendenKontextenauftaucht«65.DasDerrida’scheZeugnisundsei-

ne Zeug_innen haben keine Bleibe. Sie müssen »alles erleiden oder ertragen […],weil sie

63 Hainz, Intervention, 41.

64 Vgl. PP 175: »Es bezeugt das Verbot, das das Zeugnis trifft, genau an der Stelle, vonwo ausman fort-

setzen kann, sich auf das Zeugnis zu berufen. DieseUnmöglichkeit, dies Verbot erscheint als solche.

Die Nicht-Erscheinung erscheint (kann sein, vielleicht) in seiner Eigenschaft alsNicht-Erscheinung.«

65 Baranowski, Simon Srebnik, 243.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-009 - am 14.02.2026, 11:21:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Jacques Derrida: Das Zeugnis als Geheimnis 71

nicht sie selbst« sind, sie »keinWesen« (Bl 26) haben. Die Einsamkeit der Zeug_innen und

dasGeheimnis ihresZeugnisses »ist anders als jedeEinsamkeit, ihrGeheimnis anders als

jedes Geheimnis« (PP 180). Kurzum: Die Zeug_innen sind die Einsamkeit und ihr Zeug-

nis das Geheimnis selber. Und so spricht Celans Gedicht »imGeheimen, vomGeheimnis,

durch das Geheimnis, und also auf gewisse Weise innerhalb und jenseits des Geheim-

nisses« (PP 180). Anders formuliert: Die Zeug_innen zeugen, indem sie bezeugen, dass

sie nicht bezeugen können.

In dieser spannungsreichen, gleichsam widersprüchlichen Bleibe verharren die

Zeug_innen und ihr Zeugnis.Möglich sind beide nur insofern, als sie genau darin beides

zum Ausdruck bringen: die Bezeugung eines augenblicklichen Geheimnisses und die

Bezeugung der Unmöglichkeit des Zeugnisses. Es geht darum, »Zeugnis abzulegen

vom Fehlen einer Bezeugung, wenn wir die Pflicht empfinden, gegenüber dem anderen

zu bezeugen, daß die Bezeugung nicht möglich ist« (Bl 30). Für die Weiterlebenden

der Shoah sind Derridas aporetische Überlegungen indes gerade in dieser Hinsicht

einleuchtend. So kommt etwa Primo Levi als Weiterlebender der Shoah erst Jahre nach

seinem Zeugnis dieser Bestialität zur Einsicht, dass dieses nie an die Stelle des wahren

Zeugnisses treten kann:

»Ich wiederhole: nicht wir, die Überlebenden, sind die wirklichen Zeugen. Das ist eine

unbequeme Einsicht, die mir langsam bewußt geworden ist, während ich die Erinne-

rung anderer las und meine eigenen nach einem Abstand von Jahren wiedergelesen

habe.«66

Im Sinne Derridas hat darum gerade der gleichsam späte Levi als »wirklicher Zeuge« zu

gelten, zumal er in diesemZeugnis die Aporie des Zeugnisses benennt. Levi bezeugt,wie

sich das Subjekt im Prozess des Bezeugens dissoziiert: »[E]s handelte sich dabei um ein

Unternehmen ›für fremde Rechnung‹, um einen Bericht über Dinge, die aus der Nähe

beobachtet, doch nicht am eigenen Leib erfahren wurden.«67 Sich einerseits als integres

Subjekt zu behaupten, insofern Weiterlebende Ausdruck für Derridas Vorstellung der

unersetzbarenEinmaligkeit sind,und andererseits zuwissen,dass daswahre unddamit

eigentlich zum Zeugnis berechtigte Subjekt die nationalsozialistische Entpersonalisie-

rung bis zur letzten Konsequenz nicht überlebt hat, ist es, was die Zeug_innen Derridas

wenn nicht auf verlorenem, so doch zumindest auf einsamem Posten stehen lässt. Auf

den ersten Blick ganz ähnlich argumentiert Giorgio Agamben,wenn er denwahren Zeu-

gen als denjenigen bestimmt, »der Zeugnis ablegt von einer Entsubjektivierung«68.

66 Levi, Die Untergegangenen, 83.

67 A.a.O., 84.

68 WAb 105.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-009 - am 14.02.2026, 11:21:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839468333-009 - am 14.02.2026, 11:21:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

