608

war. Last but not least: Text X ist anonym und wurde zu-
erst in einer zweisprachigen Sammlung gronlidndischer
Volkssagen vor Ort gedruckt. Obwohl hier namentlich
genannte Protagonisten auftreten, scheinen kollektive
Erinnerungen an Europareisen durch; auflerdem ist der
Erzéhlstil weniger européisch geprigt.

Um dem Leser eine Orientierungshilfe zu geben,
sind allein die 12 Texte auf weilem Papier gedruckt;
umrahmt wird dieser Teil der Publikation von orange-
farben getonten Seiten; den Abschluss des Buches bilden
ein Literaturverzeichnis, ein Namensregister und Abbil-
dungsnachweise. Ungeféhr die erste Hilfte des Buches
ist ebenfalls getont und markiert so die umfangreiche
Einleitung, auf die hier nicht im Detail eingegangen wer-
den kann. AuBer den zu Beginn angefiihrten Informatio-
nen thematisiert Harbsmeier unter anderem sehr unter-
schiedliche Bereiche wie die didnische Kolonialpolitik,
den Buchdruck in Gronland und den Schamanismus als
eine andere Form der Reise. Hervorzuheben sind neben
den schriftlichen Inhalten auch die mehr als 30 Abbil-
dungen, die teils schwarzweiB, teils farbig, mit fast aus-
schlieBlich damalig zeitgendssischen Darstellungen die
Publikation hervorragend illustrieren. Fazit: Wer sich fiir
Kontakte zwischen europidischen und auflereuropéischen
Kulturen interessiert, wird die Ansichten der Inuit tiber
Europa sicherlich faszinierend finden.

Dagmar Siebelt

Henn, Alexander: Wachheit der Wesen. Politik,
Ritual und Kunst der Akkulturation in Goa. Miinster:
Lit Verlag 2002. 253 pp. ISBN 3-8258-5642-9. (Perfor-
manzen — Performances, 2) Preis: € 30,90

“Die alljdhrlich im rituellen Theater des Jagar oder
Zagor in Goa inszenierte ‘Wachheit der Wesen’ stellt ei-
ne symbolische und performative Begegnung von Men-
schen und Gottern dar, bei der sich hinduistische und
katholische, indische und portugiesische Traditionen auf
vielfiltige Weise miteinander verschrinken. Uber das ri-
tuelle Theater hinaus wird dabei eine Form der Mimesis
sichtbar, die auf einen speziellen Modus von Akkultu-
ration verweist.” Damit wird das ethnographische und
theoretische Anliegen von Alexander Henns Habilitati-
onsschrift (Universitdt Heidelberg 2000) auf der letzten
Umschlagseite des Buches prizise charakterisiert.

Es geht dem Autor vor allem um eine Theoreti-
sierung der akkulturativen Phidnomene, wobei die ‘“Re-
flexion und Umsetzung des griechischen Mimesis-
Begriffes” besonders wichtig sei und konventionelle
Verfahrensweisen der interpretativen Anthropologie her-
ausfordere (3). “Ziel der Studie ist es, an den goanischen
Materialien eine kulturtheoretisch orientierte Erhellung
dessen zu gewinnen, was die Analyse als ‘Akkultura-
tion’, ‘Synkretismus’ oder kulturelle ‘Hybriditit’ be-
schreibt” (18). Henn gibt dem Ausdruck “Akkultura-
tion” den Vorzug, wobei seine Begriindung nicht recht
tiberzeugt (3 f.).

Die Arbeit stiitzt sich auf 20 Monate Feldforschung,
besonders in Siolim und Kakra (1992-1997). Henn do-
kumentiert vorbildlich den Forschungsprozess, zu dem

Rezensionen

auch linguistische und archivarische, geschichtliche Stu-
dien notwendig waren. Das Buch ist in 6 Kapitel ge-
gliedert und enthilt eine umfassende, fast vollstindige
Bibliographie (227-248) und ein Glossar (249-253).

Die Einleitung (1. Kap.) gibt dem Leser eine kurze,
gute Ubersicht iiber die in der Arbeit behandelten
Themen. Der ethnographische Fokus dieser goanischen
Fallstudie liegt auf der religios-ludischen Tradition
der Zeremonien und Feste, die unter dem Namen
“Jagar”/*Zagor” bekannt sind. Der Name, abgeleitet von
jagr, verweist urspriinglich auf “Wachheit”, “Wachen”.
In zeremoniellen Nachtwachen werden Ahnen, Gotter,
Heilige und Wesen, die zwischen Gottern und Ddmonen
sind, also sakrale Wesen, geehrt. Diese Wachen sind mit
religiosen Ritualen, Tanz und Theaterspiel verbunden.
Ludische und liturgische Texte, die vor allem der Volks-
sprache verpflichtet sind, und Performance gehdren in
dieser Ehrung zusammen.

Das 2. Kap. (Hegemonie und Subalternitit: Herr-
schaft und Gesellschaft im frithneuzeitlichen Goa) in-
formiert tiber die religiosen, politischen, sozialen und
kulturellen Machtverhiltnisse und deren Auswirkungen
in dieser Zeit. Es besteht eine enge Wechselbeziehung
zwischen Eroberern und Einheimischen, Christen und
Hindus. Fiir das Kréftespiel, das den geschichtlichen
Verlauf der Feste stets mitprdgte, wird der ethnogra-
phische Hintergrund, die lokal religiose und soziale
Struktur, sorgfiltig im Abschnitt “Dorfer und Kasten”
(35-50) erortert. Henn hebt zu Recht die Duplizie-
rung, eine parallel laufende Struktur, durch Ubernahme
und Verdnderung des herrschenden Kastensystems durch
die Christen hervor, wonach z.B. “die hinduistischen
Rénge ksatriya und vaisya zu einem christlichen Rang”
zusammenflieBen (47). Eine ausfiihrlichere Auseinan-
dersetzung mit christlichen Kasten in Goa wiére hier
wiinschenswert gewesen, hitte aber vielleicht den Rah-
men dieser Arbeit gesprengt. So bleibt nur die Hoffnung,
dass Henn Zeit und MuBe findet, auch die synkretisti-
schen Phénomene dieser Thematik noch ausfiihrlicher
aufzuarbeiten.

Das 3. Kap. gibt einen Einblick in goanische Volks-
religiositit; der Titel prizisiert das Thema und schriankt
es ein: “Religion und Theater: die Jagar/Zagor Feste”.
Henn informiert iiber Geschichte, Akteure, Vorbereitung
und Zeremonien der Feste. Tanz- und Theaterspiele
gehoren genauso zum Fest wie die Huldigung (naman)
der sakralen Wesen in der Nachtwache. Es werden drei
Varianten von Dorffesten vorgestellt. Das Perni-Jagar
Fest wird von Subkasten der Perni im Auftrag von
lokalen Hindutempeln durchgefiihrt. Masken bilden eine
Besonderheit dieses Festes — bei den anderen Festen wer-
den keine Masken verwendet. Das Bardes-Zagor Fest
wird gemeinsam von Hindus und Christen organisiert
und durchgefiihrt. Christliche Heilige, die Huldigung an
Gottvater, Sohn und HI. Geist, dazu der von Hindus in
Goa verehrte Gott Zagoryo, der im Spiel als Ghadghad-
ya in der Tempelhalle auftritt und von einem Christen
dargestellt wird, geben dem Fest einen eigenen Cha-
rakter. Das Gaude-Zagor Fest vereinigt die Gaudakaste.
Es wird von Hindu Gaude, katholischen Gaude und

Anthropos 100.2005

.73.216:111, am 12.012026, 05:16:47. © Utheberrechtiich geschitzter Inhat.
m

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-608

Rezensionen

Neu-Hindu Gaude (wiederum zum Hinduismus zuriick
konvertierte Gaude) durchgefiihrt. Das Fest ist kalen-
darisch an christliche Jahresfeste gebunden und wurde
vor allem von den Neu-Hindu Gaude wieder belebt.
Jede Gruppe hat ihren Anteil am gemeinsamen Fest,
das in den Nachtwachen eine wunderbare Mischung
von traditionell religiosen Eigenheiten aufweist. In der
Verehrung werden zwar christliche und Hindu Elemente
vereinigt, zugleich aber kann eine gegenseitige Distanz/
Abgrenzung festgestellt werden. Die verschiedenen
Feste werden vom Autor mit schonen Farbfotos illus-
triert. Henns Auswahl von ludischen und liturgischen
Texten, die oft fiir die Leute schwer verstindliche und
kryptische Passagen enthalten, geben einen guten Ein-
blick in die religiosen Zeremonien dieser Feste. Man
vermisst {ibrigens einen Appendix mit der ethnographi-
schen Dokumentation der Originaltexte, der sicher eine
Bereicherung gewesen wire, auch wenn es wohl nur
wenige Experten fiir Goas Volksreligiositit gibt.

Im 4. Kap. (Konversion, Inversion, Subversion: die
politische Geschichte der Feste) werden religiose, regio-
nale und nationale Aspekte der Feste untersucht. Dass
Politik, Religion, Wirtschaft und die Struktur und Ent-
wicklung der Bevolkerung zusammenhingen, ist keine
neue Erkenntnis. Die Fallstudie zeigt aber, wie wichtig
diese Faktoren fiir das Verstindnis dieser Feste in Goa
sind und wie sich goanische Volksreligiositit mit und
gegen religiose und politische, christliche und Hindu
Herrschaften entwickelte. Die Analyse gibt Aufschluss
iiber Aneignung des Fremden und Distanz zum Frem-
den, iiber Assimilation und Transformation verschiede-
ner religioser Traditionen, was oft sinnvoll als “guided
syncretism” (128) bezeichnet werden kann.

Dariiber wie die heute zu beobachtenden akkulturati-
ven oder synkretistischen Formen des Festes zu erkldren
und fiir eine Theorie der Rituale und Kulte zu nutzen
seien, gibt das 5. Kap. (Mimesis und Palimpsest: Ritual
und Kunst der Akkulturation) Auskunft. Sind Rituale
bedeutungsoffen oder zeichnen sie sich durch Bedeu-
tungslosigkeit aus? Henns Antwort ist hier gleichsam
als langer und nicht leicht lesbarer Exkurs eingeschoben.
Sein Grundgedanke, bereits in seinem Aufsatz “Exerci-
tium — Mimesis — Interpretatio: Ritual und Bedeutung
in Goa (Indien)” (in: K.-P. K6épping und U. Rao [Hrsg.],
Im Rausch des Rituals. Miinster 2000) veroffentlicht,
fasst er mit dem Schliisselwort “Mimesis” zusammen.
Da Ethnologen den Mimesis-Begriff kaum anwenden,
erklart und diskutiert er ihn aus philosophischer, kunst-
geschichtlicher und theologischer Sicht in der Antike,
dem Mittelalter und der Neuzeit bis heute in dullerst
dichten und gedringten Ausfiihrungen. Seine grofie Be-
lesenheit hilft ihm, die verschiedensten Autoren und Be-
griffe zu mobilisieren, um die Bedeutsamkeit des “mi-
metischen Modus” zu eruieren. Ob dadurch eine groBere
theoretische Erhellung fiir das Konstitutive des Rituals,
die “akkulturativen Phianomene” und die Persistenz der
“synkretischen und anti-synkretischen Tendenzen” der
Feste erreicht worden ist, bleibt zu bezweifeln. Es wird
wohl noch viele andere Studien brauchen, um aus Theo-
rie und Praxis von Mimesis mehr als nur einen kurzlebi-

Anthropos 100.2005

609

gen Kunstgriff im Felde der Theorie werden zu lassen.
Henns Einsicht, dass glaubende Menschen durch rituelle
Nachahmung sich mit dem Heiligen identifizieren und
dass so ein Gotteserlebnis, eine echte Begegnung mit
sakralen Wesen stattfindet, kann im Studium indischer
Volksreligiositidt im Hinblick auf /7l und marti auch
ohne den Mimesis-Begriff er- und geklidrt werden.

Die Ausfiihrungen im Abschnitt “Mythische Geo-
graphie: die Zeit im Raum” (180-193) beziehen sich
wieder direkt auf Goas “Ritual und Kunst der Akkul-
turation”. Henn hebt universalistische und lokale Ziige
sowie den oft ambivalenten Charakter der Gottheiten,
der sakralen oder iibermenschlichen Wesen, hervor. Die
Volksreligiositit spiegelt zum einen die rdumliche Le-
benserfahrung der Menschen wider; zum anderen driickt
sie die Art und Weise aus, wie die jeweils vorhandenen
kulturellen Strukturen, z.B. das politische und soziale
Gefiige, auf die Glaubensvorstellungen und Rituale ein-
wirken. “So lassen sich viele der synkretischen Prakti-
ken darin zusammenfassen, dass die Zugehdorigkeit zu
einem gemeinsamen Raum die Zugehorigkeit zu un-
terschiedlichen Religionsgemeinschaften unter gewissen
Umstidnden zu iiberstimmen vermag” (193). Das Kapi-
tel schlieBt mit einem Blick auf jagarana Zeremonien,
die einen ikonisch-indexikalischen Charakter aufweisen.
Es sind Rituale zur Vergegenwirtigung der Gottheiten
und Heiligen, um deren Schutz und Wohlfahrt fiir den
Einzelnen und die Dorfgemeinschaft zu erreichen. Das
Zusammenwirken von Liturgie, Gesang, Tanz und Spiel,
das weit in Indien verbreitet ist, hat performativen, sinn-
stiftenden Charakter. Henn findet hier seine Einsichten
zu “mimetischen Modalitidten” belegt, wonach Rituale
durch Nachahmung und Performance sinnstiftend sind
und nicht nur zur Erkldrung von Symbolen und histori-
scher Prozesse dienen.

“Schluss: Synkretismus und Akkulturation” (6. Kap.)
ordnet die Arbeit in die akademische Diskussion reli-
gionswissenschaftlicher und anthropologischer Studien
iiber Synkretismus, Akkulturation und Hybrididitit ein.
Im Riickblick auf die Analyse goanischer Zeremonien
der Jagar und Zagor Feste betont Henn noch einmal,
dass das Gewicht nicht so sehr auf dem symbolischen
Gehalt, sondern auf der ikonischen Gestalt der religiosen
Manifestationen liegt (225).

Dem Buch kommt unbestreitbar das groe Verdienst
zu, dass es eine Fiille von einzigartigem ethnographi-
schem Material zur Verschriankung der unterschiedlichen
religiosen Traditionen Goas in Geschichte und Gegen-
wart vorlegt. Wie es sich fiir eine Habilitiationsschrift
gehort, ist der Text stellenweise theorieiiberfrachtet und
nur mithsam zu lesen und zu verdauen. Dazu trédgt nicht
zuletzt bei, dass der Autor mit seinen Sprachschopfun-
gen den Leser nicht selten beldstigt oder liberfordert.
Die Begriffe “ludisch” oder “synkretisch” z.B. finden
sich nicht im “Duden”, wo der Ratsuchende wohl zuerst
nachschlégt.

Kritik miisste auch geiibt werden an einigen Formu-
lierungen, die ungenau und problematisch sind: wenn es
z.B. heiflit “der Prdlat eines visnuitischen Klosters ...
Gemeinsam mit einigen seiner Klosterbriider wanderte

.73.216:111, am 12.012026, 05:16:47. © Utheberrechtiich geschitzter Inhat.
m

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-608

610

der Monch durch die Dorfer” (152). Die vom Rezensen-
ten in kursiv geschriebenen Begriffe konnen westliche
christliche Beobachter leicht irritieren und falsche As-
soziationen hervorrufen. Ein Religionsethnologe, bzw.
Religionswissenschaftler, sollte allerdings auch wissen,
dass es keine “Tridentinischen Konzile (1545-1663)”
(188) gab; es gab nur ein Konzil von Trient, das sog.
Tridentinum.

Mehr stort sich der Rezensent allerdings an dem
ungliicklichen Gebrauch des Hochgott-Begriffes. Auch
wenn “Hochgotter” in Anfithrungszeichen gesetzt sind
und als jene “Gottheiten, denen im Laufe der Geschich-
te die Verehrung all derer zugekommen ist, die sich
als Mitglieder der Gemeinschaft der Hindus begrei-
fen” (180) verstidndlich definiert werden, sollte dieser
Terminus wie auch die Bezeichnung “Hindu-Pantheon”
(180 passim) besser vermieden werden. Beide Begriffe,
Hochgotter und Pantheon, sind ambivalent, sowie teils
aufgrund theologischer und religionswissenschaftlicher
Studien oder der griechischen und romischen Tradition
vorbelastet. Eine verungliickte oder mindestens ritsel-
hafte Formulierung ist: “konnen die Gotter des Hindu-
Pantheons einerseits eine . .. Vielfalt von Erscheinungs-
formen annehmen, so tendieren sie andererseits dazu,
in der Formlosigkeit und damit All-Einheit des Gott-
lichen Brahma zu verschmelzen, das gemeinhin als eine
dritte Wesenheit des Hindu-Theismus verstanden wird”
(180). Soll auf nirguna brahman verwiesen werden oder
auf Gott Brahma? Verweist “dritte Wesenheit” auf eine
trimiarti? Oder ist im Satz etwas schief gelaufen?

Allen kritischen Anmerkungen zum Trotz ist dies
ein gutes Buch. Ich mochte es gerade Ethnologen und
Religionswissenschaftlern empfehlen; es ist eine vorziig-
liche historische und ethnographische Studie zu Fragen
und Problemen des Synkretismus in Goa, geeignet,
die wissenschaftliche Reflexion iiber Synkretismus und
Volksreligiositit dariiber hinaus anzuregen.

Othmar Gichter

Hill, Jonathan D., and Fernando Santos-Granero
(eds.): Comparative Arawakan Histories. Rethinking
Language Family and Culture Area in Amazonia. Ur-
bana: University of Illinois Press, 2002. 340 pp. ISBN
0-252-02758-2. Price: $ 49.95

Small and well-prepared events sometimes produce
more valuable results than big conferences, and the
volume at issue is an excellent illustration for this ob-
servation. Based on papers written in 1999 and 2000 for
the international conference with the same title held in
May 2000 at the Smithsonian Tropical Research Institute
(STRD) in Panama City, the organizers, Jonathan Hill,
from Southern Illinois University at Carbondale, and
Fernando Santos-Granero, a staff researcher at the STRI,
succeeded to join specialists from various countries for
debating a specific but nevertheless important subject
in South American ethnology: questions about the rela-
tionships between language family and the geographical
distribution of certain cultural similarities as exemplified
by Arawak-speaking peoples.

Rezensionen

For many anthropologists this is an oblique question,
because they prefer to separate linguistic from cultural
classifications. Some even have allergic reactions to
ethnolinguistic classifications by denying their heuristic
usefulness, although no anthropologist would negate that
culture and language have something do to with each
other. Many anthropologists nowadays prefer treating
this old question by discourse-analytical or even cogni-
tive approaches, whereas the organizers of this volume
opted for trying to revitalize a longstanding but not
terminated debate in Americanist ethnology.

The Arawak language family stands out from others
in the Americas for its enormous spatial distribution, his-
torically reaching from the Caribbean islands to south-
western Brazil, before the population declines produced
by European colonization. Nowadays, Arawak clusters
still can be found in eastern Peru, southern Venezuela,
and central, northern, and southwestern Brazil. Arche-
ological, linguistic, and historical data indicate a quite
dynamic expansion of Arawak-speaking groups in the
Amazon and Orinoco basins at prehistoric and historical
times, and the STRI conference was the first attempt to
bring together anthropologists, archeologists, and histo-
rians specialized on these populations.

The Arawakan diaspora played a special role in
twentieth-century ethnology of Lowland South America,
for various authors created or at least made use of
some stereotypes about Arawakan peoples, especially
that of “peaceful culture-bringers” in contrast to “war-
like Caribs.” It was not the authors’ intention to attack
these essentializations by a fashion-like deconstructivist
approach, but to look at the historical and ethnographical
sources for its rising and at some possible grain of truth
behind them by asking if there really can be identified
some common denominators of most Arawak-speaking
societies. Similar efforts were quite successfully done
for Tupi, Carib, and Gé&-speaking peoples of South
America, and there even exists a branch of Brazilian in-
digenous ethnology called “tupiologia,” but no systemat-
ic and comprehensive comparison was undertaken so far
for the Arawak family. The author’s principal goal is to
reappraise the concepts of language family and culture
area in the light of recent developments in anthropology
and history with the aim to give Amazonianist ethnology
and archeology more solid foundations for constructing
models and hypotheses in long-term historical perspec-
tive than older descriptive and relativistic, often pseudo-
historical approaches to comparison. However, the au-
thor’s theoretical aversions are less directed to these
older approaches and much more to “the sterility and
defeatism of hyperrelativism and postmodernist doubt,
ills that have afflicted anthropology in recent decades”
(5), as the organizers write in their introduction. Their
main theoretical stance is that systematic ethnographic
and historical comparisons are not only possible, but
also valuable and useful for understanding long-term
ethnic and interethnic dynamics, but that researchers
have to be well aware of the perils to essentialize.

They recognize that the term “Arawak” in itself
is problematic because it became a category of main-

Anthropos 100.2005

.73.216:111, am 12.012026, 05:16:47. © Utheberrechtiich geschitzter Inhat.
m

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-608

