16. Arztliche Ethik und &rztliche Verantwortung

>Arztliche Ethik meint Verantwortung vor der irreversiblen Geschichte eines jeden
menschlichen Lebens.<
Thure von Uexkiill/Wolfgang Wesiak (1)

>[..] das, was wir Ethos nennen — die Frage danach, wie wir leben sollen, welche
Anspriiche auf uns warten, wie Verbindlichkeiten und Verletzungen entstehen —,
bereits auf der Ebene des Hinhérens und Hinsehens, auf der Ebene der Sin-
ne beginnen zu lassen. Das Ethos beginnt auf der Ebene der Sinne. [..]. Ein
Hinsehen und ein Hinhoren, das ein Wegsehen und ein Weghdren einschliefst,
bedeutet, dass ein Anspruch des Anderen laut wird, der frither ist als alle Nor-
men, Werte und Beurteilungen, als alles Pochen auf Celtungen.c

Bernhard Waldenfels (2:388-89)

>The learning and practice of medical ethics in a clinical setting requires many
of the same structures and dynamics as the learning and practice of clinical
medicine.c
Ellos WJ. (3)

>Modern medical culture often mistakes the means — science — for the ends:
caring for patients.c
Howard Spiro (4:4)

Bernhard Waldenfels’ (geb. 1934) aus phinomenologischen Beobachtungen und Kennt-
nis der Schriften Emmanuel Levinas’ (1905-1995) gewonnene Uberzeugung:>das, was wir
Ethos nennen, bereits auf der Ebene des Hinhérens und Hinsehens, auf der Ebene der
Sinne beginnen zu lassen<und sein Satz>ein Hinsehen und Hinhoren [...] bedeutet, dass
ein Anspruch des Anderen laut wird, der frither ist als alle Normen, Werte und Beur-
teilungen, als alles Pochen auf Geltungen (2: 388-9), mag fiir viele fremd klingen. Sind
nicht ideelle Werte und verpflichtende Normen vor jemandem da, der sich darauf beruft
oder sie einfordert? Gibt es einen Sinn fiir Ethik? Und was kénnte ein Sinnesorgan fiir
einen moralischen Sinn sein? Ist dies das, was Charles Taylor in seinem Buch Die Quellen
des Selbst (5) als das Innere bezeichnet hat und das sich kulturgeschichtlich erst bei homo

13.02.2026, 17:12:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - IRt


https://doi.org/10.14361/9783839475942-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

354

Ottmar LeiB: Geistiges im Lebendigen

sapiens ausgebildet hat? Wie kommt Waldenfels (2) dazu, einen moralischen Sinn (quasi
als 6. Sinn) im Leib zu verankern? Bevor diesen und andere Fragen ausfithrlicher nach-
gegangen wird, sollen vorab einige philosophische Begriffe erliutert werden.

Begriffsklarungen von Moral und Ethik -
normatives Orientierungswissen und Ethik

Ethik leitet sich vom griechischen ethos ab. Rainer Otte schreibt: Ethik smeinte zunichst
die praktischen Orientierungen, deren Verbindlichkeit man der Lebensfithrung, seinen
Werten und Zielen und ihrer Stellung im Kanon des sozialen Lebens unterlegt hat. Ethik
und Moral iiberschneiden sich, bedeuten aber nicht dasselbe. Von Moral spricht man,
wenn man die Sitten, Haltungen und Grundwerte meint, die in einer Gesellschaft leben-
dig sind und ihre Traditionen haben. Die Ethik ist [...] eine theoretische, kritische und
reflektierende Disziplin. Sie verkiindet keine sakrosankten Weltbilder und predigt keine
allein selig machende Norm. Sie beschiftigt sich vielmehr mit der Analyse, der Begriin-
dung und der Kommunikation von handlungsrelevanten Uberzeugungen, Argumenten
und Normen.< (6:99) Dem Miinsteraner Philosophen und Ethiker Kurt Bayertz zufolge
sbezeichnet Moral einen Komplex von Normen, Werten oder Idealen, der jedem Indivi-
duum einen allgemeinen Leitfaden fiir die Gestaltung seines Lebens bereitstellt. Eine
solche Moral im weiteren Sinne weist jedem Individuum einen Platz in der Welt an und
sagtihm, woraufes im Leben ankommt. Orientierungssysteme dieser Art gibt es in allen
menschlichen Gesellschaften; ihre Existenz ist eine anthropologische Konstante. Je wei-
ter wir historisch zuriickgehen, desto homogener verschmelzen sie mit den jeweils gel-
tenden mythischen oder religiésen Uberzeugungen; ihre Legitimation beruht wesent-
lich auf Tradition. Spiter werden solche Systeme auch von bestimmten Individuen oder
Gruppen bewusst entworfen und der Tradition entgegengesetzt; sie sind nun kritisch
reflektierte Anleitungen zum richtigen Verstindnis der Welt und zur richtigen Fithrung
des Lebens. Damit ist der Ubergang zum philosophischen Denken vollzogen, zur Ethik
als dem Bemithen um die systematische Grundlegung und Ausarbeitung eines Leitfa-
dens der Lebensfithrung.[...]. Die Moral im weiten Sinne und die Ethik unterscheiden
sich [..] darin, dass die Ethik sich nicht mit der Autoritit der Tradition zufriedengibt;
sondern Orientierungen auf einer theoretisch und methodisch reflektierten Ebene zu
erarbeiten sucht.« (7:34) Unter Moral im engeren Sinne fallen Bayertz zufolge >Vorschrif-
ten, die unserem Handeln Grenzen setzen: Diese Funktion der Handlungsbegrenzung
kommt in dem negativen, d.h. verbietenden Charakter der Vorschriften zum Ausdruck:
Du sollst nicht toten, nicht ehebrechen, nicht stehlen und kein falsches Zeugnis abgeben.
[...]. Threm Inhalt nach beziehen sich diese Vorschriften auf den Schutz der Interessen
derjenigen Menschen, die vom Handeln eines Individuums betroffen sind. Sie verbieten
uns, anderen Menschen einen (in dem jeweiligen Verbot spezifizierten) Schaden zuzu-
fiigen.< (7:37) Moral im weiten Sinne und die Ethik suchen >die Frage nach den Zielen
zu beantworten, die wir anstreben sollten, um ein gutes Leben zu fithren; sie ist also
auf das Wohlergehen des jeweils fragenden oder handelnden Subjekts orientiert. Dem-
gegeniiber zielen die Vorschriften einer Moral im engeren Sinne auf das Wohlergehen

13.02.2026, 17:12:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - IRt


https://doi.org/10.14361/9783839475942-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

16. Arztliche Ethik und &rztliche Verantwortung

anderer Personen und liegen damit quer zu dem zentralen Bezugspunkt der Moral im
weiteren Sinne.«< (7:37-8)

Die Ethik ist keine Naturwissenschaft wie z.B. die Physik, der es um Fakten und de-
ren Wahrheit oder Falschheit geht und darum, dass deren Faktenwissen Geltung bean-
sprucht. In der Ethik geht es um Werte und Bewertungen. Theorien zur Ethik versuchen,
aus der Vielzahl von Bewertungen ein rational begriindetes Gesamtbild zu gewinnen,
das Orientierungswissen liefern kann. Das kulturell in der Lebenswelt verankerte >deskripti-
ve Orientierungswissen ist weitgehend unabhingig von wissenschaftlich erhobenen Daten
und wissenschaftlichen Theorien.< (8:186) und erweist sich als resistent gegeniiber Wi-
derlegungsversuchen. Gewisse Inkongruenzen >begriinden eine slokale< Skepsis« (8:182),
eine umfassende Skepsis ist unméglich. Lebensweltlich verankerte moralische Uberzeu-
gungen finden Eingang in das normative Orientierungswissen. Auch hier ist eine umfassen-
de Skepsis nicht moglich. »Handelnd offenbaren wir gleichermafien deskriptive wie nor-
mative Uberzeugungen.«(8:185) Julian Nida-Riimelin (geb. 1954) fasst zusammen:>1. Un-
ser normatives Orientierungswissen ist weitgehend unabhingig von ethischer Theorie-
bildung. 2. Die alltiglichen moralischen Uberzeugungen, die unser Handeln leiten und
damit unsere Lebensform insgesamt bestimmen, sind subjektiv gewisser als ethische
Theorien. 3. Die Systematisierungs- und Kohirenzzwinge sind im Bereich unseres nor-
mativen Orientierungswissens schwicher ausgeprigt als innerhalb der ethischen Theo-
riebildung. 4. Normatives Orientierungswissen ist ohne Ethik denkbar, wihrend Ethik
ohne normatives Orientierungswissen nicht moglich ist. [...]. Die ethische Theorie be-
wihrt sich darin, dass sie wesentliche Teile unseres normativen Orientierungswissens
rational rekonstruiert.«(8:189-90)

Grundbegriffe ethischer Urteilsbildung

Der Freiburger Medizinethiker Giovanni Maio beginnt sein Lehrbuch Mittelpunkt Mensch:
Ethik in der der Medizin (9) mit der Klirung von Grundbegriffen ethischer Urteilsbildung.
Das ethische Reflektieren bezieht sich in den meisten Fillen auf konkrete Handlungen,
die Bewusstsein und Intentionalitit (Absicht) beinhalten. Auch unbewussten und vor-
bewussten Handlungen kann eine Absicht zugrunde liegen. Sie gelten als Handlungen
und miissen ethisch verantwortet werden. Wenn Intentionalitit fehlt, spricht man von
Geschehnissen, Widerfahrnissen oder Ereignissen. Der Begriff des Handelns beinhaltet
sowohl das aktive Tun als auch das (aktive) Unterlassen, die Nichtvornahme einer Hand-
lung. Erfolgt letztere wissentlich und mit Absicht, spricht man von Zulassen. Denkt man
tiber bestimmte Handlungen ethisch nach, fragt man, nach welchen Kriterien gehandelt
wurde. >Zentral fiir das Handeln nach der Unterscheidung von richtig und falsch ist der
Gesichtspunkt der Zweckrationalitit; es geht hier also um Klugheitsfragen, somit um die
Frage, mit welchen Mitteln man einen vorgegebenen Zweck erreichen kann. [...]. Wenn
wir nun nicht mehr von richtig und falsch, sondern von gut und schlecht sprechen, so
verlassen wir den Bereich des Zweckrationalen und kommen in den Bereich des Sitt-
lichen.« (9:15) Neben den Bewertungen, die sich an unterschiedlichen Gegensatzpaaren
orientieren, kdnnen Urteile in einer anderen Weise in Sachurteile und Werturteile unter-
schieden werden. >Wihrend sich die Sachurteile auf Fakten beziehen, bleibt das Wertur-
teil auf normative Aussagen bezogen. Nun gibt es auch innerhalb der Werturteile zwei

13.02.2026, 17:12:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - IRt

355


https://doi.org/10.14361/9783839475942-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

356

Ottmar LeiB: Geistiges im Lebendigen

Kategorien. Auf der einen Seite stehen die priskriptiven Urteile (Verpflichtungsurteile),
also Urteile, die eine Sollensaufforderung enthalten; bekanntestes Beispiel hierfiir sind
die Zehn Gebote des Alten Testaments. Auf der anderen Seite stehen die deskriptiven
Urteile (beschreibende Urteile); diese sind nicht mit einer Aufforderung verbunden, son-
dern mit der Beschreibung einer Norm.« (9:16) Bei den Normen konnen Rechtsnormen,
moralische Normen und sachbezogene Normen (wie Normierungen nach DIN = Deut-
sche Industrie-Norm) unterschieden werden. Normen haben die Funktion, die Verwirk-
lichung von Werten zu ermdglichen. Sie stellen auf bestimmte Gebiete bezogene Regeln
dar, von denen erwartet wird, dass sich das Verhalten der Menschen danach richtet. Ju-
ristische Normen sind sanktioniert, d.h. sie kénnen bei Nichtbeachtung bestraft werden,
wihrend moralische Normen weicher sanktioniert sind und von aufden Tadel oder Kritik
zur Folge haben konnen, vom eigenen Inneren her jedoch aufgrund von Selbstvorwiir-
fen, Schuldgefiihlen und Gewissensbissen Verunsicherung hervorrufen.

>Normen sind bezogen auf Werte, die iitber die Normen verwirklicht werden sollen.
[...]. Werte driicken allgemeine Zielvorstellungen iiber das Gute aus. [...]. Werte sind ex-
plizite oder auch nur implizite Setzungen des Menschen, die sweder Produkte, noch Ur-
sachen, sondern Gegenstinde unseres Fithlens sind< (Spaemann 2002).< (9:17) Mit dem
Begrift Wert ist iiblicherweise ein immaterieller Wert gemeint, der sich auf das Wahre,
Schéne und Gute bezieht. Unterholzner unterscheidet bei den ideellen Werten geistige
Werte, ethische Werte und isthetische Werte (10) (siche Tabelle 1).

Tabelle 1:

Kategorien von Werten (nach Unterholzner und Maio (9:18))

Wertinhalt Beispiel
Materielle Werte Besitz
Ideelle Werte
- Geistige Werte Plausibilitit, Kohédrenz
- Ethische Werte Respekt, Achtsamkeit, Riicksicht

- Asthetische Werte  Schonheit, Harmonie

Soziale Werte Gleichheit, Friede, Ansehen

Religiose Werte Heil, ewiges Leben, Seligkeit

13.02.2026, 17:12:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - IRt


https://doi.org/10.14361/9783839475942-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

16. Arztliche Ethik und &rztliche Verantwortung

Der Neukantianer Heinrich Rickert (1863-1936) hat eine Wertphilosophie mit ver-
schiedenen Wertegebieten und charakteristischen korrespondierenden Werten (wie
Wahrheit, Schonheit, Sittlichkeit, Gliicksgemeinschaft und unpersonliche und per-
sonliche Heiligkeit) unterschieden. Max Scheler (1874-1928) und Nicolai Hartmann
(1882-1950) gehen von einer a priori-Gegebenheit der Werte aus, die anschaulich und
ohne Erfahrung erkannt werden konnen. Fiir den kanadischen Philosophen Charles
Taylor (geb. 1931) gehéren Werte nicht >zur dinghaften Ausstattung der Welt< (5:106).
Werte sind keine Inhalte, die wir uns aussuchen konnen, sondern bereits existierende
Inhalte, die in einer bestimmten Kultur und Sprache mit enthalten sind. Er spricht von
>Hypergiitern« wie dem Moralischen und davon, >dass sie uns ein Gut darbieten, durch
das andere Giiter angefochten und verdringt werden.« (5:135) und davon, >dass unsere
Akzeptierung jedes Hyperguts in komplexer Weise damit zusammenhingt, wie wir
durch es beriihrt werden.< (5:142)

Die den Werten und Normen iibergeordnete Abstraktionsebene ist die allgemeine-
re Ebene der Prinzipien. Im Gegensatz zu Normen, die sich auf konkrete Handlungen
bzw. ein begrenztes Gebiet (z.B. Rechtswesen) beziehen, stellen Prinzipien iibergeord-
nete Normen dar. Beispiele fir ein formales Prinzip sind Kants kategorischer Imperativ
oder die aus der Antike stammende goldene Regel. Das Diskursprinzip, das der Diskurs-
ethik von Karl-Otto Apel (1922-2017) und Jiirgen Habermas (geb. 1929) zugrunde liegt,
ist ein formales, verfahrenstechnisches Prinzip. Fiir die Medizinethik relevante inhaltli-
che Prinzipien sind das Prinzip der Autonomie, der Fiirsorge, der Gerechtigkeit und des
Nicht-Schadens (s.u.). >Die Prinzipienebene ist [...] einer weiteren Ebene untergeordnet,
die das Prinzip wiederum in ein bestimmtes Koordinatensystem setzt. Dieses Koordina-
tensystem besteht aus ethischen Theorien, mit denen die Prinzipien begriindet werden
konnen.<(9:21) Die wichtigsten ethischen Begriindungstheorien sollen nachfolgend kurz
erliutert werden.

Vielzahl von (konkurrierenden) Ethiken

Die utilitaristische Ethik macht >die Folgen einer Handlung zum vorrangigen bzw. ein-
zigen Maf3stab« von Handlungen (9:37). Die Bezeichnung Niitzlichkeitsethik trifft den
Kern nicht ganz, da der englische Begriff utility auch den Aspekt des Geeignetseins bzw.
der Zweckmafigkeit beinhaltet. >Der Utilitarismus setzt auf das »grofitmégliche Glick
der groftmoglichen Zahl«. Die Moral wird unter dem Aspekt ihrer Niitzlichkeit bewer-
tet. Eine Norm, die sich in langfristiger Perspektive bewihrt, verspricht Sicherheit fiir
Entscheidungen und Handlungen.«(6:100). Der Begriinder des klassischen Utilitarismus
ist der englische Jurist, Philosoph und Sozialreformer Jeremy Bentham (1748-1832). Von
ihm stammt die Formel des groften Gliicks der grofiten Zahl. Diese Zielsetzung charak-
terisiert — entgegen manchen radikalen sozialreformerischen Vorschligen Benthams —
den >grundlegend demokratischen Charakter des Utilitarismus, dem es nicht um den
Nutzen bestimmter Gruppen oder sozialer Schichten geht, sondern um die Benennung
eines Wohlergehens, in das das Wohlergehen aller Betroffenen in gleicher Weise ein-
flie3t. Der englische Philosoph und Okonom John Stuart Mill (1806-1873) propagierte
in der Nachfolge Benthams die Uberwindung der Egozentrik (selfishness) des Menschen.
Der Utilitarismus ist somit eine Theorie, die den solipsistischen Egoismus, der das sub-

13.02.2026, 17:12:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - IRt

357


https://doi.org/10.14361/9783839475942-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

358

Ottmar LeiB: Geistiges im Lebendigen

jektive Ich als das einzig moralisch Relevante anerkennt, grundlegend verurteilt. Nicht
der je individuelle Vorteil ist Zielpunkt, sondern die Beférderung des Wohls der Allge-
meinheit. (9:39-40). Unter Berufung auf die Ethik der Stoa (11) bewertet Mill die Freu-
den, die sich aus den geistigen Fihigkeiten des Menschen ergeben, héher als die Freu-
den, die aus einem rein sinnlichen Vermogen hervorgehen, was sich nicht aus dem Be-
griilndungsprinzip des Utilitarismus ableiten ldsst. Neben dem Mill'schen qualitativen
Utilitarismus gibt es weitere Modifikationen: der Handlungsutilitarismus fokussiert auf
die Folgen, die sich aus speziellen Handlungen ergeben, der Regelutilitarismus um die
Auswirkungen, die sich aus der Befolgung einer Regel ergeben, was eine Anniherung an
die Pflichtenethik Kants darstellt. Der Priferenzutilitarismus bewertet die Folgen einer
Handlung in Hinblick auf die Erfillung von Priferenzen: >Je mehr Menschen ihre Pri-
ferenzen verwirklichen kénnen bzw. je weniger Menschen an der Verwirklichung ihrer
Priferenzen gehindert werden, desto vorzugswiirdiger ist die Handlung.< (9:42)

Grundanliegen der Pflichtenethik Immanuel Kants (1724-1804) (12—-15) »ist es, einen
Handlungsgrundsatz zu finden, der fir alle Menschen und zu allen Zeiten Giiltigkeit be-
anspruchen kann. [...]. Kantlehnt daher eine Begriindung ethischer Aussagen aus Erfah-
rung oder Neigung ab [...]. Fiir ihn stellt allein die Vernunft diejenige Begriindungsebene
dar, die allen Menschen gemeinsam und die zugleich unverinderlich ist, sodass iiber die
Vernunft jedwede Partikularitit und Zufilligkeit ausgeklammert werden kann und man
nur itber die Vernunft zu verallgemeinerbaren Grundsitzen gelangt.« (9:23) Kant glaub,
dass man Aussagen, die strenge Allgemeingiiltigkeit haben, nur a priori beweisen kann —
was so viel heif3t wie: ohne empirische Information, durch blofies Nachdenken.« (15:16)
Er unterscheidet pflichtgemifies Handeln von einem Handeln aus Pflicht. Ein pflicht-
gemifRes Handeln ist unter den Mafistiben der Legalitit dann ein korrektes Handeln,
wenn es die Vorgaben der Gesetze beriicksichtigt und einhilt. Moralisch hochstehend ist
ein Handeln erst, wenn die Idee der Moralitit (Sittlichkeit) die Triebfeder der Handlung
ist. >Die Pflicht ist [...] nichts anderes als dasjenige Gebot, das genau derjenige befolgt,
der auf den Gesetzescharakter seiner Maxime achtet.< Es ist>[...] etwas praktisch Notwen-
diges, etwas, das wir nicht aus naturgesetzlichen, sondern aus rationalen Griinden tun
miissen. [...]. Damit wissen wir genug, um den Inhalt der Pflicht zu erfassen: Die Pflicht
verlangteinfach, sich nur solche Maximen zu eigen zu machen, die Gesetze sind. Dies [...]
sagt Kants erste Formulierung des Sittengesetzes: >[[]ch soll niemals anders verfahren,
als so, dass ich auch wollen kinne, meine Maxime solle ein allgemeines Gesetz werdenx. (15:38) Die
Unterschiede zwischen pflichtgemifRem Handeln und einem Handeln aus Pflicht fasst
Tabelle 2 zusammen.

Die mit Kants kategorischen Imperativ verbundene absolute Verbindlichkeit resul-
tiert aus der praktischen Vernunft. Darin, dass sich der Mensch via vernunftgeleiteten
Abstraktionen das Sittengesetz selbst geben kann, manifestieren sich Autonomie, Frei-
heitund Wiirde des Menschen. Mit dem kategorischen Imperativ bindet sich der Mensch
selbst an das Sittengesetz als Ausdruck seiner Autonomie als vernunftbegabtes Wesen
(12—15). Die allgemeine Formel des kategorischen Imperativs lautet: sHandle nur nach
derjenigen Maxime, durch die du zugleich wollen kannst, dass sie ein allgemeines Ge-
setz werde.<>Die zentrale Bedingung fiir eine solche Maxime ist die Forderung, dass die
Maxime die Form der widerspruchsfreien Allgemeinheit des Gesetzes haben muss. Das
heifdt, sie muss gedacht werden konnen, und sie darf nicht nicht gewollt werden diirfen.

13.02.2026, 17:12:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - IRt


https://doi.org/10.14361/9783839475942-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

16. Arztliche Ethik und &rztliche Verantwortung

Damit taugt nur jene Maxime fiir das Sittengesetz, die fiir alle, d.h. fiir den Handeln-
den wie fiir den Betroffenen gleichermafien, verniinftigerweise gedacht/gewollt wer-
den kann.« (9:28) >Vernunft, Freiheit und Verantwortung [sind (O.L.)] eng miteinander
verwoben, sie konnen als drei Aspekte der zentralen menschlichen Fihigkeit, sich von
Griinden leiten zu lassen, interpretiert werden.« (16:1X). Julian Nida-Riimelin spricht von
struktureller Rationalitit und davon, »die Freiheit des Willens besteht darin, dem verniinf-
tig Eingesehenen zu folgenc. (16:227)

Kant unterscheidet die Pflichten gegen sich selbst von den Pflichten gegen andere
(12,15). Erstere haben den Vorrang vor letzteren. Des Weiteren unterscheidet er vollkom-
mene Pflichten (enge Pflichten) von unvollkommenen Pflichten (weite Pflichten) (15:60-
81). >Kants vollkommene Pflichten haben negativen Charakter. Sie sind Pflichten, be-
stimmte Dinge nicht zu tun — etwa keine falschen Versprechungen zu geben, sich nicht
selbst zu téten oder [...] Menschen nicht zu ermorden und zu quilen.< (15:66) Kant be-
zeichnet die unvollkommenen Pflichten auch als Tugendpflichten. Sie sind zwar nicht
aus einem anderen Prinzip abzuleiten als aus dem kategorischen Imperativ, miissen aber
nicht bedingungslos befolgt werden. Es obliegt der Urteilskraft des Einzelnen, inwieweit
diese Pflichten erfiillt werden miissen. Die vollkommenen Pflichten (enge Pflichten) sind
unter allen Umstinden zu beriicksichtigen. Die vollkommene Pflicht gegen sich selbst
beinhaltet das Verbot der Selbsttétung, da der Mensch sich in der Selbsttétung zu einer
blofRen Sache instrumentalisiere (siehe Tabelle 3).

13.02.2026, 17:12:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - IRt

359


https://doi.org/10.14361/9783839475942-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

360

Ottmar LeiB: Geistiges im Lebendigen

Die Stirke verschiedener Tugendethiken beruht auf ihrer Hinwendung zu spezi-
fischen Situationen und Lebenswelten, die kontingent und nicht-standardisierbar be-
schrieben werden. >Das einzuriumende Handeln wird durch Horizonte des Gewohn-
ten und Vertrauten vorgezeichnet; man rekurriert nicht auf eine unumgrenzte, sondern
stets auf eine kontextuell umgrenzte Anzahl von Handlungsméglichkeiten. Weiterhin
ist das Handeln durch den Umgang mit anderen charakterisiert, die ihrerseits durch be-
stimmte Handlungsmoglichkeiten, die sich in Haltungen niederschlagen, geleitet wer-
den.[...]. [Es (O.L.)] muss ein >intersubjektiver Spielraum der Verlisslichkeit« [...] ent-
stehen, dem Haltungen zugrunde liegen — >Tugenden, griechisch aretai —, die diesen
Spielraum tragen.« (9:48) Tugenden sind Haltungen oder Dispositionen, die charakter-
lich verankert sind und von einer gewissen zeitlichen Kontinuitit getragen werden. Sie
stellen eine von Lebenswelt und sozialem und beruflichem Kontext gepragte generelle
Grundhaltung dar, die — um einen Begriff des franzdsischen Soziologen Bourdieu (17)
zu verwenden — zu einem Habitus geworden sind. Die Haupttugenden nach Aristoteles
(384—322 v. Chr.) (18—21) sind in Tabelle 4 aufgelistet.

13.02.2026, 17:12:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - IRt


https://doi.org/10.14361/9783839475942-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

16. Arztliche Ethik und &rztliche Verantwortung

AufUnterschiede zwischen den platonischen und aristotelischen Tugenden oder Be-
sonderheiten der Tugend- und Gliickslehre Epikurs oder der Tugendlehre der griechi-
schen und romischen Stoa (1) kann hier nicht im Detail eingegangen werden, hierzu sei
aufdie ausfithrliche Darstellung bei Maio (9) und auf weiterfithrende Literatur (3,6,18-21)
verwiesen.

Die Diskursethik geht auf die Frankfurter Philosophen Karl-Otto Apel (1922—2017)
und Jirgen Habermas (geb. 1929) zuriick (22,23). >Im Zentrum steht der Mensch, der
durch Handlung, Sprache und Kommunikation Anliegen der Vernunft verwirklicht. Nur
im freien Austausch zwischen Menschen kénnen Geltungsanspriiche ausgehandelt und
bestitigt werden. Was tun wir, wenn wir in einen Diskurs eintreten? Wir gehen von unse-
ren Bediirfnissen, unseren Lebenswelten und unseren Zielen aus und haben ein Interes-
se daran, unsere Perspektiven fiir andere verstindlich und nachvollziehbar zu machen.
Niemandem wird das gelingen, wenn er Argumente manipulativ einsetzt oder den An-
deren nicht als gleichberechtigten Partner anerkennen will. Zwang darf in einer idealen
Diskurssituation einzig von der Uberzeugungskraft des besseren Arguments ausgehen.
Karl-Otto Apel sieht die Diskursethik als ein Projekt, zwischen Sinn- und Zweckorien-
tierungen zu vermitteln.« (6:101-2) In der Habermas’schen Auffassung einer Diskusethik

13.02.2026, 17:12:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - IRt

361


https://doi.org/10.14361/9783839475942-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

362

Ottmar LeiB: Geistiges im Lebendigen

dominiert die Vorstellung, eine Norm sei nur insoweit gerechtfertigt, wenn sie von allen
ohne Zwang akzeptiert werden konne.

Die Ethik der Gerechtigkeit als Fairness des von Kant beeinflussten amerikanischen
Philosophen John Rawls (1921-2002) will ein Modell fiir ein soziales System entwerfen,
das durch die Verringerung des Zufalls in unserem Leben Gerechtigkeit schafft. Seine
Gerechtigkeitstheorie ist eine Theorie der Verfahrensgerechtigkeit (24). >Je knapper die Gii-
ter sind, die verteilt werden kénnen, umso wichtiger werden Verfahren, gleiche Rechte
fiir alle zu sichern, den sozialen Frieden zu stirken und soziale Ungleichheit nur dann
zuzulassen, wenn sie mit Vorteilen fiir die am wenigsten Begiinstigten verbunden sind.<
(6:101) >Nach diesem Modell wiirde man die am meisten Bediirftigen bevorzugt behan-
delnund im Interesse der Bediirftigen eine Einbufe an Effizienz, Gleichheit und Freiheit
in Kauf nehmen.« (9:134-5)

Die kommunitaristische Ethik von Amitai Etzioni (1929-2023) geht von der Com-
mitment- oder Involvment-Forschung aus, die die Faktoren fiir die Identifikation der
Mitarbeiter mit und ihr Engagement fiir die Philosophie einer Organisation untersucht
und festgestellt hat, dass Organisationen, die die Werte ihrer Mitglieder teilen, erfolgrei-
cher sind als solche, die nur durch Kontrolle oder mit Hilfe von Anreizsystemen funktio-
nieren. Etzionis makrosoziologische Theorie politischer und gesellschaftlicher Prozesse
ist inhaltlich geprigt durch ein theoretisches Plidoyer fiir die gesellschaftliche Selbst-
regulation (25,26). Er plidierte sowohl fiir eine Responsivitit, d.h. fiir die Moglichkeit ei-
ner Organisation oder Gesellschaft, sensibel auf Anliegen ihrer Mitglieder zu reagieren
als auch fiir ein engagiertes selbstbestimmtes Handeln kollektiver Akteure in der Gesell-
schaft. Etzioni fasst das Ziel seiner gesellschaftstheoretischen Uberlegungen unter dem
Stichwort Verantwortungsgesellschaft (26) zusammen. >Menschen beziehen sich in threm
ethisch-moralischen Denken und Tun immer auf soziale Netzwerke, in denen sie Unter-
stiitzung geben und ihrerseits Unterstiitzung finden wollen. Der Mensch ist in diesem
Modell nicht nutzenorientiert, wie das der Utilitarismus voraussetzt. Moralische Fakto-
ren werden gerade dann bedeutsam, wenn sie das zweckrationale Verhalten stéren und
stattdessen Orientierungen jenseits des Egoismus-Prinzips zur Geltung bringen.«(6:102)

Welche Ethik braucht die Medizin?

Die Vielzahl konkurrierender Ethiken macht es erforderlich, sich Klarheit dariiber zu
verschaffen, welchen Hintergrund die verschiedenen Autoren hatten, welche Interessen
(6konomische, sozialreformerische, organisationssoziologische, gesellschaftspolitische
u.a.m.) sie hatten und welche Zielsetzung sie mit der Ausarbeitung ihrer Losungsvor-
schldge fur ihr Interessengebiet verfolgten. Wenn man dies Revue passieren lasst, fillt
esleichter, zu entscheiden, welche der z.B. oben kurz angerissenen Ethiken fiir Problem-
situationen in der Medizin ggf. geeignet sein konnte. So fokussiert z.B. die Diskursethik
auf gesellschaftliche Probleme wie z.B. die Geltung sozialer Normen ermittelt und fest-
gelegt werden sollte. Sie ist eher makrosoziologisch ausgerichtet und weniger geeignet
fir mikrosoziologische Analysen wie Diskurse zwischen zwei Personen, die in der Pa-
tient-Arzt-Beziehung im Vordergrund stehen. Rawls Theorie der Gerechtigkeit verfolgt
philosophische und politische Ziele, der Utilitarismus 6konomische und politische Ziele,
Etzionis Kommunitarismus die Verantwortung sozialer Klein- und Grof3gruppen unter-

13.02.2026, 17:12:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - IRt


https://doi.org/10.14361/9783839475942-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

16. Arztliche Ethik und &rztliche Verantwortung

einander und fiir das soziale Ganze. Kants Pflichtenethik ist zwar universalistisch und
gilt fur jedermann, der Grundbegriff, dass eine gewisse Art von duf’erem Handeln un-
ter gewissen Umstinden getan werden sollte, ist jedoch sehr abstrakt und nicht immer
leicht und widerspruchsfrei auf konkrete Situationen anwendbar. Der Grundbegriff der
Tugendethik ist dagegen der einer Disposition oder Lebensweise, etwas, das man hat
oder nicht hat, etwas wie einen Leitstern des moralisch Gutem und einen Kompass der
Tugenden.

Der amerikanische Arzt Edmund D. Pellegrino (1920 — 2013) hat in den 70er und 8oer
Jahren fir die generalistisch orientierte internistische Praxis eine modifizierte Tugend-
ethik vorgelegt (27,28), die auf Verstindnis und Wiirdigung der verletzten und verwun-
deten Menschlichkeit des Patienten griindet und die der aristotelischen Tugend der Ur-
teilskraft (phronesis) eine zentrale Bedeutung in der arztlichen Ethik zuspricht (27,28)
— ein Aspekt, dem in den ethischen Debatten hierzulande wenig Beachtung geschenkt
wurde und wird. Pellegrinos Revitalisierung und Neubewertung der Tugendethiken
von Aristoteles (384—322 v. Chr.) und Thomas von Aquin (1225-1274) stellt >im grofien
Ganzen [...] keine Preisgabe einer auf Rechten oder Pflichten begriindeten Ethik dar, son-
dern eine wiedergewonnene Erkenntnis, dass Rechten und Pflichten zum Trotz deren
moralische Wirksambkeit von der Disposition und den Charakterziigen unserer Mitmen-
schen abhingen. [Absatz]. Dies gilt insbesondere in der medizinischen Ethik, wo den
Kranken seine Verletzbarkeit und Abhingigkeit zwingen, nicht blof? auf seine Rechte zu
vertrauen, sondern auch auf die spezifische Person, die der Arzt ist. [...]. In der Krank-
heit, wo wir am leichtesten auszubeuten sind, sind wir am meisten von der besonderen
Person abhingig, die das Rechte und Gute bezweckt und tut, weil sie faktisch nicht an-
ders handeln kann.« (27:41-2)

Pellegrino unterstiitzt Aristoteles’ Lehre von der rechten Mitte zwischen den Extre-
men und die aristotelische Differenzierung in Tugenden des Verstandes (dianoetische)
und Tugenden des Charakters (ethische). >Die ersteren gewinnen Ursprung und Wachs-
tum vorwiegend durch Lehre, weshalb sie Erfahrung und Zeit brauchen, die letzteren
sind das Ergebnis von Gewéhnung. [...]. Tugend ist nicht einfach eine Leidenschaft oder
eine Leistung, sondern eine >charakterliche Grundhaltung [18]«. (27:45) Die >Verbindung
von charakterlicher Grundhaltung, Wissen und wohliiberlegter Entscheidung ist kon-
stitutiv fir eine tugendhafte Person.< (27:46). Pellegrino zufolge »ist der tugendhafte
Mensch jemand, dem wir zutrauen konnen, dass er gewohnheitsmiRig in einer >guten
Weise handelt — tapfer, ehrenhaft, gerecht, klug und mafivolk (27:50). Vom tugendhaf-
ten Arzt ist zu erwarten, dass er dem Guten in der Medizin verpflichtet ist, >dem Wohl
des Patienten [..], denn das ist das Endziel, welches Patient und Arzt offensichtlich
anstreben.< (27:51) und dass er die aristotelischen Tugenden >Gerechtigkeit, Tapferkeit,
Maf, SeelengrofRe, Edelmut, Grof3ziigigkeit, Versohnlichkeit, Klugheit, Weisheit« [von
denen nicht jede in jeder Entscheidung erforderlich ist (O.L.)] >unter Beweis stellt,
wenn sie gebraucht werden, und dass er gewohnheitsmifig dazu disponiert ist, so dass
wir uns darauf verlassen kénnen.< (27:55) Ich teile Pellegrinos Einschitzung: >Einige
Zweige der Medizin scheinen eine striktere und allgemeinere Befolgung der Tugenden
zu erfordern. Allgemeinirzte, zum Beispiel, die mit den empfindlicheren Facetten und
Nuancen von Leben und Menschlichkeit eines Patienten zu tun haben, miissen die Tu-
genden mit mehr Sorgfalt praktizieren als technikorientierte Spezialisten. Je enger die

13.02.2026, 17:12:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - IRt

363


https://doi.org/10.14361/9783839475942-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

364

Ottmar LeiB: Geistiges im Lebendigen

Fachrichtung, desto leichter lisst sich das Patientenwohl durch Regeln und Statuten von
Rechten und Pflichten schiitzen; je breiter die Fachrichtung, desto bedeutsamer sind
die Charakterziige des Arztes. Kein Zweig der Medizin jedoch kann ohne eine gewisse
Hingabe an einige der Tugenden praktiziert werden.« (27:56)

Dem spezifischen Kontext in der Medizin werden insbesondere die Begriinder der
modernen Medizinethik, Thomas L. Beauchamp (geb. 1939) und James F. Childress
(geb.1940), mit ihrem Vier-Prinzipien-Modell gerecht. In ihrem 1979 erschienenen Buch
Principles of Medical Ethics (29), das inzwischen in einer 8. Auflage vorliegt, haben sie den
Respekt der Autonomie (autonomy), das Prinzip des Nicht-Schadens (nonmaleficence),
das Prinzip der Fiirsorge (beneficence) und das Prinzip der Gerechtigkeit (justice) als die
tragenden medizinethischen Prinzipien herausgestellt.

Vorrangstellung und Betonung des Prinzips der Autonomie des Patienten brechen
mit der traditionellem paternalistischen Sicht der Rolle des Arztes, betonen die Min-
digkeit des Patienten und machen Ernst mit Kant’s Wiirde und Selbstgesetzlichkeit ei-
nes jeden Menschen und seinem Verbot einer Instrumentalisierung des Menschen. Das
Prinzip der Autonomie (29,30) impliziert gemeinsame Entscheidungsfindungen (shared
decision making) (31) und Aufklirung und Einholung der Einwilligung (informed consent) als
Vorbedingung fiir jeden Eingriff. Das Prinzip des Nicht-Schadens (nonmaleficence) ist
aus der Hippokratischen Schule der antiken Medizin ibernommen, in der das nil nocere
einen zentralen Stellenwert hatte. Das Prinzip des Nicht-Schadens ist eng mit dem Prin-
zip der Autonomie verbunden. Der>amerikanische Medizinethiker Jay Katz [1922-2008]
hat schon 1972 fiir eine Einteilung des Schadens anhand der damit verletzten Rechte pli-
diert. Als wesentliche Rechte benennt Katz das Selbstbestimmungsrecht, das Recht auf
psychische Integritit und das Recht auf physische Integritit. [...]. Eine andere Moglich-
keit der niheren Bestimmung des Schadens ist von dem US-amerikanischen Bioethi-
ker Eric M. Meslin entwickelt worden [...].< (9:124) Meslin unterscheidet zwischen objek-
tivem Schaden (z.B. Beeintrichtigung einer korperlichen Funktion, Verletzung, Miss-
achtung von Interessen) und subjektivem Schaden (z.B. Schmerz, Nichterfiillung einer
Priferenz, sittlicher Schaden) (9:124). Das Prinzip der Fiirsorge (Prinzip des Wohltuns)
beruht pflichtentheoretisch auf einer unterschiedlichen Pflichtenart als das Prinzip des
Nicht-Schadens. Die Pflicht zum Wohltun (beneficence) stellt eine positive Tugendpflicht
dar, wihrend es sich bei der Pflicht, nicht zu schaden, um eine negative Pflicht, eine Un-
terlassungspflicht, handelt. Zum vertieften Studium spezieller ethischer Aspekte in der
Medizin sei auf weiterfithrende Literatur verwiesen (32—46).

13.02.2026, 17:12:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - IRt


https://doi.org/10.14361/9783839475942-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

16. Arztliche Ethik und &rztliche Verantwortung

Im Gegensatz zu den in der Patient-Arzt-Beziehung im Vordergrund stehenden
Prinzipien der Autonomie, des Nicht-Schadens und der Fiirsorge fokussiert das Prinzip
der Gerechtigkeit mehr auf allgemeinere Aspekte der Medizin insgesamt, wie z.B. den
Zugang zum Medizinsystem oder Triage und Verteilungsgerechtigkeit (45) oder die ge-
rechte Zuteilung der knappen Spenderorgane. In den vergangenen Jahren haben Fragen

13.02.2026, 17:12:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - IRt

365


https://doi.org/10.14361/9783839475942-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

366

Ottmar LeiB: Geistiges im Lebendigen

der Verteilungsgerechtigkeit in der Medizin im Rahmen der SARS-CoV-2-Pandemie
an Bedeutung gewonnen (45,46). Zu Diskussionen um konkretere Ausformungen des
Gerechtigkeitsprinzips in Gleichheitsmodell (Egalitarismus), Freiheitsmodell (Liberalis-
mus), Effizienzmodell und Fairnessmodell sei auf weiterfithrende Literatur verwiesen
(9:130-138, 33,36,43). Auch speziellere medizinethische Methoden wie narrative Medizin-
ethik (47-50), kasuistische Medizinethik (6,47-49) und die im Pflegebereich priferierte
Firsorgeethik (care ethics) (51,52) sollen hier nicht im Detail erdrtert werden. Zur Kasu-
istikethik hat Rainer Otte angemerkt, dass es kaum Kasuistiken gibt, die aus der Sicht
und in der Sprache einer betroffenen Patientin oder eines betroffenen Patienten Pro-
blemsituation und Schwierigkeiten der Entscheidungsfindung darstellen (6). Dariiber
hinaus hat er bemingelt, dass Kasuistiken z.T. geschont und allein aus Sicht des Arztes
dargestellt werden, dass die Darstellungsweise mitunter interessengeleitet ist und eine
Perspektive anderer Beteiligter wie Angehdorige oder Pflegepersonen fehlt (6,51,52).

Der in den 8ocer Jahren einsetzende Auftrieb an ethischen Debatten zu diver-
sen medizinischen Problemen wie z.B. Stammzellforschung, genetische Diagnostik,
Hirntod-Feststellung, aktive und passive Sterbehilfe, Transplantationsmedizin u.a.m.
(38,39,41,53-56) (siehe Tabelle 5) hat zu verstarkter Etablierung medizinethischer Aspekte
inder Ausbildung angehender Arztinnen und Arzte (43) sowie zur Etablierung von Ethik-
Kommissionen und Schaffung ethischer Konsiliardienste in groferen Kliniken gefithrt
(44). Der ehemalige Giitersloher Psychiater Klaus Dérner (1933—2022) hat recht, dass
Gefahren entstehen, >wenn Arzte sich philosophisch und ethisch fiir so minderwertig
halten [...], dass sie sich damit begniigen, die fiir sie giiltige Ethik von auflenstehenden
Ethikexperten importieren zu lassen.< Er prangert das darin enthaltene »Selbstver-
stindnis — also ethisch-neutrale Fachlichkeit, die durch Experten von aufen ethisch
fremdbefruchtet wird — [...]< (42:211) an und kann nicht nachvollziehen, dass andere dies
als empfehlenswertes Modell bezeichnen.

Angesichts des Ethik-Booms um die Jahrtausendwende, dem Zeitpunkt, an dem er
sein Buch Der gute Arzt — Lehrbuch der drztlichen Grundhaltung (42) verdffentlichte, fragt er
sich:>Wird nicht meine Wissenschaft, die Medizin — im Ansatz zwar richtig in der Uber-
treibung aber falsch - so sehr auf eine unmenschliche, wertfreie Naturwissenschaft re-
duziert, dass es dann logisch klingt, ihr nur durch Entwicklungshilfe von aufien den Um-
gang mit Werten beibringen zukénnen?«(42:6) Er beklagt, dass meine drztliche Standes-
organisation, die drztliche Selbstverwaltung, [...] aus sich heraus zur ethischen Reflexi-
on der moralischen Orientierung drztlichen Handelns so unfihig ist, dass auch hier eine
Pfropfethik von aufien und oben die einzige Rettung sei?« (42:6). Er macht deutlich, >dass
es dem Arzt nicht erlaubt ist, Ethik primir anderen Berufsgruppen zu iiberlassen; denn
die gegenwirtige Okonomisierungswelle [...] vergréfert auch den Einfluss dazu passen-
der - in diesem Fall am ehesten utilitaristischer — Philosophien, abzulesen an der >Qua-
litdtsoffensive< oder der >Lebensqualititc, Konzepte deren Verfithrungspotential so grof3
ist, weil Qualitit etwas ist, wovon alle endlos immer mehr haben wollen. [Absatz]. Aus
diesen Griinden habe ich als Arzt aus meiner eigenen Empirie, meinen Beziehungen,
meinem Handeln, meiner Medizinphilosophie meine drztliche Ethik primir selbst zu
entwickeln, in diesem Prozess freilich stets offen und lernbereit fiir Beitrige von an-
deren Philosophen und aus anderen Fachgebieten. Da dies so ist und da Institutionen
die fatale Neigung haben, wichtige Aspekte in Spezialangebote einzukapseln, um ihre

13.02.2026, 17:12:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - IRt


https://doi.org/10.14361/9783839475942-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

16. Arztliche Ethik und &rztliche Verantwortung

Sprengkraft fir das Ganze unschidlich zu machen, bin ich freilich auch skeptisch ge-
geniiber den zahlreichen, sicher wohlmeinenden Vorschligen der Schaffung ethischer
Konsiliardienste, Ethik-Kommitees, Ethik-Kommissionen oder Patientenberater. Allzu
leicht konnte ich mich dadurch als snormaler< Arzt von meiner eigenen Ethikentwick-
lung, ein >sverwundeter< Heiler zu sein, entlasten, mich auf die ohnehin schon schwie-
rige stindige Verbesserung meiner Fachlichkeit beschrinken und das ethische Geschift
den Spezialisten iiberlassen.< (42:212). Auch Otte meldet >eine erhebliche Skepsis gegen-
iiber Ambitionen an, Ethik auf dem Importweg iiber hinzugezogene Kommissionen oder
moralische Consulting-Dienstleister zu beziehen, um verbrauchte Sinnbestinde wieder
auffrischen zu lassen.« (6:13) Dérner zitiert Uexkiill und Wesiak: >Es wird Zeit, aus der
Heilkunde selbst die ethischen Richtlinien zu entwickeln, die in ihr angelegt sindy, statt
sich von Theologen, Philosophen und Juristen ethisch fremdbestimmen zu lassen [...] <
(42:22) Bevor ich auf Dérners Schlussfolgerungen zu sprechen komme, sei — auch zum
besseren Verstindnis dieser Schlussfolgerungen — zunichst Kurt Bayertz’ Frage nach der
Herkunft der Moral eingefiigt.

Woher kommen Ethik und Moral?
Sind Werte theoretische oder reale Entitaten?

Der Miinsteraner Philosoph und Ethiker Kurt Bayertz (geb. 1948) ist in seinem Buch War-
um tiberhaupt moralisch sein? (7) der Frage nachgegangen, wo die Moral herkommt. Die
Griinde, moralisch zu sein, fallen >an ihrem Beginn mit religiésen Griinden zusammen
[...]. Die Geltung der Moral, ihr Sollenscharakter, geht dieser Uberzeugung zufolge auf
die Autoritit der Gotter zuriick.«< (7:76)

>In den verschiedenen Kulturen kann der Weg, der von dem moralisch Gefordertem
auf die Gotter zuriickfithrt, ebenso unterschiedlich sein wie der Inhalt des moralisch Ge-
forderten.« (7:76). Die Bezugnahme auf die Gotter spielt im ethischen Denken der Anti-
ke eine untergeordnete Rolle, im Fokus steht die Bestimmung und Festlegung auf Ziele
und Gilter, nach denen man streben sollte, wenn man ein gutes Leben fithren will. >An-
ders in der jidisch-christlichen Mythologie. Das Alte Testament berichtet an prominen-
ter Stelle von expliziten und direkten Anweisungen Gottes an die Menschen: Moses hatte
sie in Gestalt der Zehn Gebote auf dem Berg Sinai von Gott erhalten und als Gesetz bei
den Juden eingefiihrt. Von den Propheten wird dieser Normenkatalog immer wieder in
Erinnerung gerufen, wenn die Menschen ihn vergessen oder vernachlissigen. Die judi-
sche Ethik ist eine Ethik des goéttlichen Gesetzes.< (7:77). Gott wirbt nicht um die Gunst
der Menschen, er gebietet: Du sollst nicht toten. Aus der >Differenz zwischen der grie-
chisch-rémischen und der jidisch-christlichen Mythologie [...] ergibt sich demnach [aus
der ersteren (O.L.)] eine menschenfreundliche Strebensethik, aus der zweiten eine auto-
ritdre Sollensethik [...].< (7:77). Eine theonome Deutung der Moral stellt zum einen seine
verstindliche und plausible Deutung des Sollens bereit« und zum anderen ergibt sich
daraus auch die fiir moralische Normen scharakteristische Praskriptivitit als Ausdruck
des Willens eines gottlichen Gesetzgebers« (7:77).

Bayertz fragt, warum sollten wir tun, was die Gotter gebieten, und legt selbst die Ant-
wort nahe, weil sie iiber eindrucksvolle Moglichkeiten der Bestrafung verfiigen. Auch das

13.02.2026, 17:12:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - IRt

367


https://doi.org/10.14361/9783839475942-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

368

Ottmar LeiB: Geistiges im Lebendigen

Christentum hilt an einer géttlichen Gerechtigkeit fest, lisst aber die géttlichen Sank-
tionen erstim Jenseits wirksam werden. Noch bei dem Philosophen der Aufklirung, John
Locke (1632—-1704), findet sich die Uberzeugung, dass >der wahre moralische Grund fiir
die Geltung der moralischen Regeln nur in dem Willen und dem Gesetz eines Gottes be-
stehen kann, der die Menschen im Dunkel sieht, der in seiner Hand Lohn und Strafe
hilt und Macht genug besitzt, um den hochmiitigsten Ubertreter seines Gesetzes zur Re-
chenschaft zu ziehen.< (7:79). Die heutige Differenzierung zwischen religiéser und mo-
ralischer Pflicht gab es zu Zeiten des Alten Testaments noch nicht. Der gottliche Befehl
an Abraham, seinen Sohn zu opfern, stellt fiir uns heute eine Provokation fiir das mo-
ralische Bewusstsein dar (57). Solange die Moral auf Gesetzen griindet, die Gott fiir den
Menschen geschaffen hat, >macht es Sinn, die Moral als eine Verpflichtung aufzufassen.
[...]. Wenn hinter der Moral aber nicht mehr der Wille und das Gebot Gottes stehen, dann
wird plétzlich vollkommen unklar, was die Rede von einer Pflicht iiberhaupt noch bedeu-
ten soll.< (7:90)

Dievon Bayertz aufgezeigte Differenz zwischen jiidisch-christlichen Mythologie und
der griechisch-rémischen Mythologie und der sich aus ersterer ergebenden Sollensethik
und der aus zweiteren ergebenden Strebensethik (7:77) war fiir den Tiibinger Philosophen
Hans Krimer (1929—2015) Anlass, fir einen »dritten Weg« der ethischen Theoriebildung
zwischen normativ ausgerichteter Moralphilosophie mit Kants Zuspitzung der prakti-
schen Philosophie auf die Sollensforderung des Kategorischen Imperativs einerseits und
antiken Tugend- und Gliicksethiken andererseits zu plidieren. Martin Endref3 zufolge
ist »das Verdienst der Integrativen Ethik nicht zuletzt darin zu sehen, gegen die diskurs-
ethischen Behauptung eines reduktionistischen prozeduralistischen ethischen Paradig-
mas Einspruch zu erhebenc (58:12) und »zu zeigen, dass es gerade der aufmerksame Blick
aufdie Komplexivitit moderner Lebensverhiltnisse ist, der umgekehrt zu einer Komple-
xitdtssteigerung auch des ethischen Argumentationsdesigns fithren muss.« (58:12), Kri-
mer insistiert darauf, dass Ethik >ihren Sinn nur in der Praxis hat und sich darum auf
deren dauernd verinderliche Bedingungen einstellen muss.< (58:19)

Fiir den Philosophen und kritischen Realisten Nicolai Hartmann (1882-1950) waren
Werte als ideale Wesenheiten ansichseiend und bedurften nicht einer Setzung durch Men-
schen. Aber in der Realitit »bedarf es zur Aktualisierung des von ihnen ausgehenden
Seinsollens einer Setzung. Ein reales Subjekt muss sie setzen — im Gegensatz zu dem, was
schon ist.< (7:94, 59,60) Doch wie kann man sich eine creatio ex nihilo vorstellen? Der nie-
derlindische Primatenforscher Frans de Waal hat die Evolution der Moral bei hoheren
Siugetieren ausfithrlich beschrieben (61,62). Der Primatenforscher und Kulturanthro-
pologe Michael Tomasello hat in seinem Buch Die kulturelle Entwicklung des menschlichen
Denkens (63) seine Theorie der dualen Vererbung (dual inheritance theory), snach der die
ausgereiften Phinotypen vieler Arten von der biologischen und kulturellen Erbschaft ih-
rer Vorfahren abhingenc« (63:26), ausfihrlich dargestellt und begriindet. Wir erben von
unseren Eltern nicht nur die Gene, sondern auch die Umwelt, die Lebenswelt, in die wir
hineingeboren werden und mit der Lebenswelt auch die in ihr geltenden moralischen
Vorstellungen und Forderungen. Bayertz zufolge bietet es sich an, auf der Grundlage der
Hartmann'schen Vorstellungen (59,60) seinen Typus ethischer Theorie zu entwickeln, der
heute oft als moralischer Realismus bezeichnet wird (7:96fF). Diese Theorie hebt die gram-
matische Ahnlichkeit zwischen deskriptiven und praskriptiven Aufterungen hervor und

13.02.2026, 17:12:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - IRt


https://doi.org/10.14361/9783839475942-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

16. Arztliche Ethik und &rztliche Verantwortung

fithrt sie auf eine sachliche Gemeinsamkeit zwischen beiden zuriick: Wie wir auf etwas
Wirkliches oder Reales verweisen, wenn wir ein Blatt als >griin« bezeichnen, so verweisen
wir auf etwas Wirkliches oder Reales, wenn wir eine Handlung als sgrausamc« oder »fiir-
sorglich, als moralisch >verboten< oder »gebotenc« charakterisieren. Der moralische Rea-
lismus behauptet also, dass die Moral eine objektive Grundlage >draufien< in der Welt
hat: dass sie sich (dhnlich wie deskriptive Aussagen) auf eine Art von smoralischer Wirk-
lichkeit< bezieht [...].< (7:96). Diese Sicht impliziert, dass man moralisch sein soll, weil es
objektiv gut und richtig ist. Vorteile eines moralischen Realismus sind in Tabelle 6 auf-
gelistet.

Auf die schwierige Frage, ob die Moral - dhnlich wie die Logik und die Mathematik
— Teil der natiirlichen Weltordnung ist, antwortet Bayertz: sAuch die Naturwissenschaf-
ten verwenden Begriffe und Aussagen, die nicht auf Beobachtungen reduzierbar sind:
Elektronen in der Physik, Arten in der Biologie; dasselbe gilt fiir die Sozialwissenschaften:
Status in der Soziologie oder Bruttosozialprodukt in der Okonomie. Wenn wir beliebige Or-
ganismen untersuchen, stofen wir nirgends auf >Arten< und doch glauben wir, dass die-
ser Begriff etwas Objektives bezeichnet. Konnte es sich mit den moralischen Tatsachen
nicht dhnlich verhalten wie mit den theoretischen Objekten, Eigenschaften oder Prozes-
sen, die in den Wissenschaften Verwendung finden? Es kinnte! Dass sie nicht beobacht-
bar sind, ist kein Beweis ihrer Nichtexistenz.« (7:100) — oder wie es im Englischen heif3t:
Absence ofevidenceis not evidence of absence! In der Atomphysik hat man aus experimentellen
Untersuchungen auf die Existenz von Elektronen geschlossen und diese als theoretische
Entititen oder logische Konstruktionen bezeichnet (64:43ff). Erst als etliche Jahre spiter
messbare Auswirkungen dieser hypothetischen Entititen nachgewiesen werden konn-
ten, galt ihre Existenz als objektiv erwiesen. Ian Hacking vertritt seitdem einen wissen-

13.02.2026, 17:12:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - IRt

369


https://doi.org/10.14361/9783839475942-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

370

Ottmar LeiB: Geistiges im Lebendigen

schaftlichen Realismus: >Was mich betrifft, gilt: Wenn man sie versprithen kann, sind
sie real.< (64:47) Sind Werte und moralische Normen theoretische Entititen draufien in der
Welt? Werden Philosophen und Ethiker, wenn sie die Netze der Habermas-Apel'schen
Diskursethik engmaschiger kniipfen, Werte und moralische Normen einfangen konnen?
Nicolai Hartmann hat Werte als ansichseiende ideale Wesensheiten angesehen, die der Set-
zung durch den Menschen nicht bediirfen (7:94, 59,60) — d.h. als so etwas wie theore-
tische Entititen oder Konstrukte eines lebensweltlich gegebenen normativen Orientie-
rungswissens, die resistent gegen Widerlegungsversuche sind und mit deren Existenz
wir rechnen sollten.

Leib- und Kontextgebundenheit ethischen Handelns

Ich bewundere Charles Taylors (geb. 1931) kulturhistorische Suche nach den Quellen des
Selbst und der Moral (5) (siehe entsprechendes Kapitel im vorliegenden Buch) und teile
seine Kritik an der dominierenden sprachanalytischen Herangehensweise vieler seiner
philosophischen Kollegen. Charles Taylor hat recht, wenn er an der Habermas’schen Dis-
kursethik kritisiert, dass etwas Wesentliches durch ihr Raster fillt, nimlich »>die Suche
nach Moralquellen auflerhalb des Subjekts durch Sprachen, die im Inneren des Subjekts
Resonanz finden: das Begreifen einer Ordnung, die unabtrennbar mit dem Index einer
personlichen Sichtweise versehen ist.< (5:880). Im Gegensatz zur Habermas’schen pro-
zeduralen Auffassung der Vernunft (23) handelt es sich >nicht um die Erkundung einer
sobjektiven< Ordnung im klassischen Sinne einer 6ffentlich zuginglichen Realitit, son-
dern diese Ordnung ist nur durch personliche — daher >subjektive« — Resonanz erreich-
bar.< (5:881). Resonanz ist — wie der Soziologe Hartmut Rosa herausgearbeitet hat — das
entscheidende Grundelement menschlicher Weltbeziehungen, sei es im kérperlichen,
emotionalen, evaluativen oder kognitiven Modus (65). Resonanz ist nicht planbar und
machbar, Resonanz ereignet sich, ist unverfiigbar (66).

Fiir mich schlief3t sich hier der Kreis zu Nicolai Hartmanns Uberzeugung, dass Werte
ideale und ansichseiende Wesensheiten sind, die der Setzung durch ein Subjekt nicht bediir-
fen. Aber — und das ist wichtig — >im Realen geniigt dieses Ansichsein nicht. Hier bedarf
es zur Aktualisierung [Kursivdruck durch O.L.] des von ihnen ausgehenden Seinsollens
einer Sefzung. Ein reales Subjekt muss sie setzen — im Gegensatz zu dem, was schon ist.
(7:94). Taylor zufolge konnte diese Setzung auf (verbaler An-)Sprache beruhen, >die im
Inneren des [anderen (O.L.)] Subjekts Resonanz findet« (5:880).

In Emmanuel Levinas (1915-1995) >Elementarethik< und >Ethik ohne Theorie« (67:39)
ist der Setzende der Andere, von dessen Antlitz das eigene Selbst sich affizieren lassen
muss und auf dessen missliche Lage das eigene Selbst sich einlassen und resonant re-
agieren muss (67,68). Dies ist von Bernhard Waldenfels zur eingangs zitierten leibphi-
nomenologischen Uberzeugung erweitert worden:>Das Ethos beginnt auf der Ebene der
Sinne. [...]. Ein Hinsehen und ein Hinhoren, das ein Wegsehen und ein Weghéren ein-
schlieRt, bedeutet, dass ein Anspruch des Anderen laut wird, der frither ist als alle Nor-
men, Werte und Beurteilungen, als alles Pochen auf Geltungen.« (2:388-89). Die alltig-
liche zwischenmenschliche Erfahrung, dass Ausdruck Eindruck macht, der seinerseits
wieder Ausdruck macht oder — anders formuliert — dass Peters Verhalten Pauls Erfah-
rung beeinflusst und umgekehrt Pauls Verhalten Peters Erfahrung beeinflusst (69:20), ist

13.02.2026, 17:12:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - IRt


https://doi.org/10.14361/9783839475942-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

16. Arztliche Ethik und &rztliche Verantwortung

eine Erkenntnis, die Emanuel Levinas zu einer Philosophie der zwischenmenschlichen
Begegnung erweitert hat (68). Und der Soziologe Hartmut Rosa betont die Unverfiigbar-
keit und Nicht-Planbarkeit von echten Begegnungen (66).

Braucht es dazu eines eigenen moralischen Sinnes, wie Taylor vermutet hat? Oder
stellt die synchrone Integration der Sinne, der Sinn der Sinne, dasjenige dar, was als com-
mon sense bezeichnet wird, dasjenige, das Resonanz erzeugen kann? Und was ist mit com-
mon sense gemeint, nur gesunder Menschenverstand oder Gemeinschaftstiftender Sinn (42:39)?
Und warum ist common sense im wirklichen Leben >not so common<? Der Medizinethi-
ker Ellos hat — was sich in anderen Biichern zur Ethik nicht findet - in seinem Buch
Ethical Practice in Clinical Medicine (3) ein separates Kapitel der Ethik des amerikanischen
Pragmatismus gewidmet (70:91-127). William James’ (1842—1910) ethische Uberlegungen
kniipfen an seine religionsphilosophischen Schriften an und betonen die Bedeutung der
Hoffnung, ein Aspekt, der ihm selbst in der Uberwindung depressiver Phasen geholfen
haben soll (70:94). James verkniipft oft unbewusste und intuitive dsthetische Prinzipi-
en, die im kognitiven Denken eine Rolle spielen, mit ethischen Prinzipien, Regeln und
Argumenten. Ethische Argumente kdénnten in einer schwierigen oder schlimmen Situa-
tion Hoffnung bringen und helfen, die Situation zum Bessern zu wenden (70:101). Auf
die Bedeutung der Hoffnung und der Erwartung des Patienten ist in jingster Zeit ins-
besondere von Benson (71), Spiro (4) und Groopman (72) hingewiesen worden.

Dem amerikanischen Philosophen John Dewey (1859-1952) zufolge bilden wir selten
praktische Entscheidungen aufgrund eingehender Abwagung von (sich z.T. widerspre-
chenden) ethischen Prinzipien. »Rather we work our way much more intuitively through
the details of particular cases, weighing and balancing many disparate factors until we
come to some sort of a clarity.< (70:109) Auch Braude unterstreicht die Rolle der Intui-
tion in der klinischen Entscheidungsfindung (73). Dewey ist sich der Besonderheiten
arztlicher Entscheidungsfindungen voll bewusst: sThe many complex cases which they
deal with so often on a regular basis over the course of many years of practice make them
aware that they are deeply involved in ethics at almost all times.«< (70:109) Dewey zufol-
ge bilden wir im Laufe der Zeit fiir uns selbst ein Muster der Entscheidungsfindung aus,
mit dem wir gut gefahren sind und an dem wir festhalten (70:109). Die jeweilige Situation
und der Kontext bestimmen mit, welche ethische Regel (z.B. salus aegroti suprema lex oder
voluntas aegroti suprema lex (38)) wir im konkreten Fall befolgen (70:110). (Siehe Abbildung
1).

Dewey beschreibt, wie in der Medizin strukturierte ethische Diskurse angehenden
Arztinnen und Arzten helfen koénnen, sich Klarheit iiber verschiedene ethische Positio-
nen zu verschaffen und wie die dabei involvierten affektiven, emotionalen und kogniti-
ven Faktoren die Persénlichkeit entwickeln und festigen (70:111ff). Dewey stellt klar, dass
das ethische Diktum do no harm nicht bedeute, >take no or little action« (70:118), sondern
dass eine umfassende Erdrterung der diagnostischen oder therapeutischen Optionen
und ein klares und entschiedenes Handeln durch Wahrnehmung von Klugheit, Gerech-
tigkeit, MdRigung und Mut das Vertrauen der Patienten stirke (70:118-121). Und Dew-
ey spricht dem Erlebnis von etwas Qualitativen, etwas Asthetischen, auch bei der Voll-
endung einer Handlung eine wichtige Rolle bei Entscheidungsfindungen zu.

13.02.2026, 17:12:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - IRt

3N


https://doi.org/10.14361/9783839475942-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

372  Ottmar LeiB: Geistiges im Lebendigen

Abb. 1: Kontextabhingigkeit von salus aegroti suprema lex vs. Voluntas aegroti suprema lex.

Top-down Effekte der Kultur

Salus aegroti Voluntas aegroti
suprema lex suprema lex
Notfall: bewusstloser
Patient
Beratungssituation
mdindiger Patient
Palliativmedizin
ethische und
charakterliche
Grundhaltung
Intention
Lelb Aufmerks?m_kelt' Seele
Resonanzfahigkeit

Bottom-up Effekte der Natur

13.02.2026, 17:12:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - IRt


https://doi.org/10.14361/9783839475942-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

16. Arztliche Ethik und &rztliche Verantwortung

Im Selbstverstindnis irztlicher Entscheidungen wird oft die Abhingigkeit von der
eigenen praxisbestimmenden Metapher (siehe Kapitel 10 zum drztlichen Selbst und zur
arztlichen Praxis), von Ort und Situation des drztlichen Handelns, von setting und mea-
ning und damit die Notwendigkeit differenzierter ethischer Uberlegungen verdringt.
Spiro schreibt:>Physicians once saw themselves as practitioners at the bedside and later as
clinicians in the hospital; now, for the most part, they learn to act like scientists, or at least
like technicians, in a laboratory. Practitioners see the patient as a person, in whom all
parts should be working in harmony. Clinicians concentrate on disease and biological le-
sions, regarding the very sick in intensive care units as case.< (4:5) und prizisiert: >Cure is
directed at disease, and care at patients.<(4:2) Spiro verweist auf Cassells Unterscheidung
zwischen doctors und healers (32), zwischen disease und »illness as the reaction to disease,
modulated by culture and psyche. Doctors sometimes cure disease, whereas healers help
illness.< (4:136) >Healing has more to do with spirit than with body.< (4:137) Heilen tun
Wunden von allein, heilen ist ein autopoetischer Prozess, angestofRen von Pertubatio-
nenvon auf’en. Fiir Uexkiill und Wesiak hat Heilung mit Ganzheit und Entstehung einer
neuen Einheit zu tun (1:149), mit >einem sprungweisen >Komplexer-Werden« (1:95). Ta-
belle 7 fasst das vom setting abhingige unterschiedliche drztliche Selbstverstindnis, auf
das auch Pellegrino hingewiesen hat (27:56), zusammen (73).

Lernen, ethisch zu entscheiden

Das, was Ellos mit dem eingangs zitierten Statement >The learning and practice of med-
ical ethics in a clinical setting requires many of the same structures and dynamics as the
learning and practice of clinical medicine« (3:2) deskriptiv beschrieben haben, betonen
Uexkiill und Wesiak praskriptiv, »dass wir Arzte die Verpflichtung haben, unsere kogni-
tiven und emotionalen Probleme unter dem Gesichtspunkt ihres Verflochtenseins mit
ethischen Fragen zu reflektierenc (1:445). Es ist beileibe nicht immer leicht, vermeintli-
che Sachfragen von Wissensdefiziten, emotionalem Involviertsein und ethisch-morali-
schen Fragen zu differenzieren. Viefhues mahnt, dass Ethik konkret sein muss (75), er
betont, dass »die Zeiten einer weitgehenden Ubereinstimmung von kirchlichem, gesell-
schaftlichem und rechtlichem Sittenverstindnis vorbei« (75:20) sind, er hilt eine >Refle-
xion grundsitzlicher Standpunkte, um von da aus zu generellen Aussagen zu kommenx
fiir eine Marquard’sche sEmigration ins Prinzipielles, >ins transzendentale Wolkentretens
(75:20), er warnt vor der Gesinnungsethik, die vor allem normative Standfestigkeit rein
halten will, pladiert fir eine Verantwortungsethik, die fir voraussehbare Folgen eines
Handelns aufzukommen hat, und verurteilt eine >legal ausreichende Minimalethiks, bei
der »die ethische Problematik zu einer juristischen Frage« (75:21) schrumpft. Sein Credo
»Ethik muss konkret sein« (75:21) verbietet, >iiber die Kopfe aller am konkreten Gesche-
hen Beteiligten hinweg oder im abgeschirmten kleinsten Kreise [zu reden (O.L.)], anstatt
wie in anderen Lindern am konkreten Fall von [...] das ethische Problem zu entwickeln.«
(75:22) Viethues warnt >vor dem Ersatz von rationaler Sachkompetenz durch moralisches
Risonnement«(75:23) und betont, dass es eher Wissensdefizite als Moraldefizite sind, die
zu drztlichen Kunstfehlern oder Katastrophen fithren.

Ethik muss konkret sein, muss vom konkreten Fall ausgehen und begriffliche, sach-
liche, emotionale und ethische Aspekte des spezifischen Problems und der speziellen

13.02.2026, 17:12:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - IRt

373


https://doi.org/10.14361/9783839475942-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

374

Ottmar LeiB: Geistiges im Lebendigen

Situation in den Blick nehmen. >Dinge, die wir lernen miissen, bevor wir sie tun kon-
nen, lernen wir, indem wir sie tun.« (76), diese aristotelische Einsicht gilt auch fir die
verzwickte Differenzierung von Sachfragen und ethischen Aspekten. Die Tugenden des
Verstandes, des rationalen Denkens, sind — Aristoteles zufolge — lehrbar; die Tugenden
des Charakters sind Tugenden, die aus gewohnheitsmifligem Handeln resultieren. Das
Erlernen des Spielens eines Musikinstruments erfordert Ubung, Ubung und nochmals
Ubung, damit daraus Fihigkeiten und Fertigkeiten entstehen kénnen, die in Leib und
Charakter seinverleibt« werden. Die Beriicksichtigung des Wertebilds des Patienten ist
genauso wichtig wie die Beriicksichtigung seines Blutbildes. Und gute Gesinnung darf
nicht die verniinftige Urteilskraft ersetzen (75:25). Dies lernt man von vorbildhaften drzt-
lichen Lehrern und dies muss man sich durch gewohnheitsmafliges Praktizieren »einver-
leiben< und zur verlisslichen charakterlichen Disposition werden lassen.

Uexkiill und Wesiak >sprechen mit Bedacht von drztlicher Ethik und nicht von einer
»Ethik der Medizin«. Ethik als Richtschnur fiir verantwortliches Handeln setzt Handeln-
de, und das heilt Menschen, voraus, die nach ethischen Richtlinien oder gegen sie han-
delnd kénnen. Medizin als anonyme Institution ist mit dem Handeln von Arzten nur
indirekt verkniipft, aber die Art dieser Verkniipfung ist fiir das Problem von entschei-
dender Bedeutung.« (1:452) Auf die damit verbundenen Probleme sind andere unter den
Stichworten Strukturtypen irztlichen Handeln, Hereinreden von Institutionen in irzt-
liches Handeln (77) und Okonomisierung des Gesundheitswesens (78) andernorts aus-
fithrlicher eingegangen.

Uexkiill und Wesiak betonen, >dass ethische Entscheidungen Konsequenzen eines
Menschenbildes sind, von dem wir uns in unserem Verhalten uns selbst und anderen
gegeniiber leiten lassenc« (1:445). Mit Ausnahme von Klaus Dérners Lehrbuch der Grztlichen
Grundhaltung (42) ist dies ein Manko vieler anderer Lehrbiicher zur drztlichen Ethik, die
allenfalls marginale und implizite Aspekte eines Menschenbilds enthalten, aber nicht ein
Menschenbild als harten Kern einer rztlichen Ethik betonen. Dass ethische Entschei-
dungen Konsequenzen eines Menschenbilds sind, hat auch der Darmstidter Philosoph
Gernot Béhme in seinem Buch Gut Mensch sein (79) betont und im Untertitel Anthropologie
als Proto-Ethik auf den Punkt gebracht.

Dérner erinnert daran, >dass in den Hippokratischen Schriften als >gute Arzte« sol-
che bezeichnet werden, >die sich aus fremden Leiden eigene Sorgen bereiten< und weist
auf>die Doppelbedeutung von Sorge bzw. sorgenc hin (42:25). Zum einen:»die Sorge, der
Kummer, der Gram, die Krankheit bzw. Unruhe, Angst quilender Gedanke, die jemand
hat und durch die er umgetrieben wird und in Not geraten ist< und zum anderen: >Die
Sorge, die ich mir bereite angesichts eines Anderen, der in Sorge ist, meine Bemithung
um Abhilfe [...]. Dies tue ich schliefilich adjektivisch sorglich, sorgsam, sorgfiltig, d.h.
besorgt, aufmerksam, genau, auch dngstlich, vor allem achtsam.<(42:25) N6tig dazu sind
— Uexkiill und Wesiak zufolge —»ein Wissen um diesen Kern menschlicher Wiirdes, der
in der modernen Medizin weitgehend verschwunden ist (1:446) und die uneingeschrink-
te Anerkennung der Wiirde des Menschen. >Eine individuelle Wirklichkeit, in der alles,
was einem Menschen begegnet, eine Bedeutung zukommt oder bedeutungslos bleiben
und sinnlos werden kann, kennt die moderne Medizin nicht. Statt dem Arzt eine Men-
schenbild zu vermitteln, an dem er in kritischen Situationen seine Entscheidung zwi-
schen technisch moéglichen und ethisch verantwortbaren Handlungen orientieren kann,

13.02.2026, 17:12:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - IRt


https://doi.org/10.14361/9783839475942-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

16. Arztliche Ethik und &rztliche Verantwortung

lasst sie ihn mit dem Modell einer komplizierten, aber technisch fast unbegrenzt mani-
pulierbaren Maschine allein.« (1:446-7)

Uexkiill und Wesiak unterscheiden drei miteinander verbundene Seiten irztlicher
Ethik, die >Verantwortung des Arztes fiir den Patienten, die >Verantwortung des Arztes
fiir sich selbst und seine individuelle Wirklichkeit« und die >Verantwortung des Arztes
fiir die Medizin als Institution der menschlichen Gesellschaft.« (1:450) Ersterer Aspekt
beinhaltet als oberstes Ziel irztlichen Handelns das Wohlergehen des Patienten, wie dies
auch Dérner, Maio, Pellegrino und Beauchamp und Childress (9,27-29,42) u.a.m. beto-
nen. Bei der Wiederherstellung der grofitmoglichen Autonomie des Patienten geht es
um >Hilfe zur Selbsthilfe bzw. Hilfe fiir den Mitmenschen, seine Autonomie wiederzu-
erlangen und auch in der Krankheit so lange und so weit wie moglich zu bewahren.«
(1:457) Beim zweiten Aspekt geht es um die Verantwortung des Arztes fiir sich selbst und
seine individuelle Wirklichkeit. sDa der Arzt selbst, worauf schon Balint (1957) hinge-
wiesen hat, sein wichtigstes diagnostisches und therapeutisches >Instrument«ist, hat er
auch dem Patienten gegeniiber eine besondere Verantwortung fiir dieses Instrument.<
(1:463) Diese Verantwortung schliet eine lebenslange Weiter- und Fortbildung zu sach-
lich-fachlichen Erkenntnissen ebenso ein wie die lebenslange Ausbalancierung von work
und life und die Sorge um den Erhalt der eigenen Achtsamkeit und der Verhinderung
eines Ausgebranntseins (burn out). >Nur ein ausgeglichener und in sich gefestigter Arzt
wird seinen Patienten wirklich helfen kénnen.« (1:463) Der dritte Aspekt, die drztliche
Verantwortung fuir die Medizin als Institution der menschlichen Gesellschaft betont die
Verantwortung des Arztes fir die Theorien der Medizin, denen sie folgen sollen. Diese
Theorien sind in Ausbildung und Praxis nach wie vor zu sehr am Maschinenmodell des
Organismus orientiert und lassen allzu oft den Unterschied zwischen Human- und Vete-
rinirmedizin vermissen. Uexkiill und Wesiak haben sich dieser Verantwortung gestellt
und versucht, der Dichotomie einer Medizin fiir den Korper und einer Medizin fiir die
Seele ein holistisches Gesamtkonzept (1) und ein Konzept einer Integrierten Medizin (80)
entgegenzustellen.

Arztliche Ethik im Kontext von Thure von Uexkiills Philosophie der Medizin

Uexkiill und Wesiak sprechen am Ende des Kapitels 8, die Konsequenzen des neuen Pa-
radigmas fir das arztliche Handeln, davon, »dass sich die Interaktion [Patient — Arzt
(O.L.)] nach dem Navigationsinstrument»Situationskreis<in vier Dimensionen vollzieht:
einer kognitiven, einer emotionalen, einer pragmatischen und einer ethischen.< (1:490)
und davon, »dass sich die kognitive, die emotionale, die pragmatische und die ethische
Dimension gegenseitig erginzen miissen< (1:491). Ich will nachfolgend erlidutern, war-
um ich einen um die ethische Dimension erweiterten doppelten Situationskreis, einen
ethisch-diagnostisch-therapeutischen Zirkel, fiir ein geeigneteres Navigationsinstrument fir
arztliches Handeln halte, da das ethische Prinzip >nothing about you without you« die im
Situationskreis intendierte Herstellung einer gemeinsamen Wirklichkeit allen diagnos-
tischen und therapeutischen Uberlegungen vorgelagert ist und in alle diagnostisch-the-
rapeutischen Uberlegungen von Anfang an mit enthalten sein sollte.

Deweys oben dargestellte pragmatische Herangehensweise an Entscheidungsfin-
dungen in komplexen Situationen hat etwas Ausprobierendes, etwas Kreatives und —

13.02.2026, 17:12:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - IRt

375


https://doi.org/10.14361/9783839475942-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

376

Ottmar LeiB: Geistiges im Lebendigen

wenn man so will — etwas Autopoietisches, das mir gefillt und mit dem etwas anfangen
kann - auch wenn ich zugeben muss, dass ich Deweys Schriften kaum kenne und sie
erst noch eingehender studieren muss. Das situations- und kontextabhingige sensible
Auswihlen und Abwigen, welchem meiner sinnlich-qualitativen Eindriicke und wel-
chen meiner Fertigkeiten ich im Zerlegen eines komplexen Problems in iiberschaubare
und vielleicht 16sbare Teilkomponenten folgen soll, macht das initial unlésbar komplex
erscheinende Problem kleiner. Vor allem eréffnet es die Option, an das verbliebene
Restproblem mit einer anderen Gewichtung meiner sinnlichen Eindriicke, mit ande-
ren kognitiven Fihigkeiten und mit verindert erspiirten Gefithlen des Patienten, also
gleichsam mit neuer Sicht und neuem Anlauf an verbliebene Teilprobleme heranzuge-
hen. Entscheidend scheint mir, dass diese Herangehensweise mit wechselnden Biindeln
aus Sinneseindriicken, Fertigkeiten und Tugenden von dem klaren und unverriickbaren
Ziel geleitet wird, die Situation des leidenden Patienten zu verbessern und die Last der
Sorge zu verringern. Wenn ich die Dewey’sche Herangehensweise richtig verstanden
habe, lisst sie Raum fiir den Zufall und gliickliche Umstinde, mit denen man im Leben
immer rechnen sollte, und verzichtet sowohl auf allzu mathematisches Kalkiil und
auf abstrakte und stringente Logik, zu der wir Menschen ohnehin nur partiell fihig
sind. Fiir mich hat diese Herangehensweise den Charme des Lebensweltlichen, des den
Anderen ernst Nehmenden und des auf Sachverstand beruhenden 4rztlichen Rats. Das
zirkel- bzw. spiralférmige Vorgehen, das ein qualitativ erlebtes Zeichen in Beziehung
setzt zu Teilaspekten eines Gegenstands im Sinne eines komplexen Problems oder einer
schlimmen Situation und diese indexikalische Relation auf das konkrete Problem oder
die konkrete Situation hin interpretiert stellt den Durchgang einer Peirce’schen Semiose
(von vielen nachfolgenden Semiosen) dar. Mein Interpretationsprodukt stellt fiir den
Anderen ein neues Zeichen dar, das er zu seinem Gegenstand, seinem Problem bzw.
seiner Situation, in Beziehung setzt und diese (Teil-)Relation im Hinblick auf seine kon-
krete Situation oder sein konkretes Problem neu interpretiert. In dieser Sicht fillt das
Losen ethischer Probleme unter das Peirce’sche methodische Vorgehen der Semiotik,
der Methodik der Methoden (Siehe eigenes Kapitel zur Semiotik).

Die reflektierte Kasuistik in der Integrierten Medizin (81) fokussiert auf 3 Aspekte:
die Geschichte eines Kranken, die Geschichte einer Krankheit und die Geschichte einer
Patient-Arzt-Beziehung. Wihrend der erste Aspekt auf die Sicht des Patienten und seine
narrative Sinngebung und der zweite Aspekt auf Krankheitsverlauf, bisherige Diagnos-
tik und (Selbst-)Therapie fokussieren, geht es beim dritten Aspekt, der Geschichte der
Patient-Arzt-Beziehung, um eine kritische Reflexion der Beziehung und der Interaktio-
nen von Patient und Arzt. Das Feld der zu konstruierenden gemeinsamen Wirklichkeit
in Uexkiills und Wesiaks diagnostisch-therapeutischem Zirkel habe ich anderenorts zu
einem Resonanzkasten erweitert, um die die fiir eine tragfihige Patient-Arzt-Beziehung
sowichtige Resonanz im Affektiven, Kognitiven und Intersubjektiven stirker zu betonen
(82) und Schwierigkeiten, Nicht-Zustandekommen und Stérungen der Arzt-Patient-Be-
ziehung als Folgen fehlender, missgliickter oder abebbender Resonanz darzustellen. In
halb unbewusster, halb bewusster Peirce’scher Logik der Abduktion schlage ich ergin-
zend vor, den diagnostisch-therapeutischen Zirkel (1:415) zu einem ethisch-diagnostisch-
therapeutischen Zirkel zu erweitern und ihn dariiber hinaus um die semiotischen Prozes-
se, die im Patienten und im Arzt ablaufen, zu erginzen und ihn vor allem von Beginn

13.02.2026, 17:12:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - IRt


https://doi.org/10.14361/9783839475942-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

16. Arztliche Ethik und &rztliche Verantwortung

einer irztlichen Konsultation an konsequent auch im Hinblick auf die Erérterung ethi-
scher Probleme zu nutzen. Was ist damit konkret gemeint?

Nach initialer Klirung von Anlass und Erwartung des Patienten, nach Klirung von
linguistic (referential), emotional und social meaning der Beschwerdesymptomatik (83) kon-
nen und sollen in einem erweiterten ethisch-diagnostisch-therapeutischen Zirkel auch
Wertebild und Patientenerwartungen erdrtert werden, nach der korperlichen Untersu-
chung mogliche Verdachtsdiagnosen besprochen und weitere diagnostische Mafnah-
men vereinbart werden, um zu einer vorliufigen Diagnose zu kommen und im weite-
ren Verlauf die Effekte therapeutischer Maffnahmen gemeinsam zu bewerten (84). Der
Charme des semiotisch erweiterten ethisch-diagnostisch-therapeutischen Zirkels be-
steht in einer flexiblen Einbeziehung der oben erdrterten Dewey’schen Uberlegungen
beziiglich weitgehend paralleler Klirung sachlicher Fragen und ethischer Aspekte, ei-
ner Zerlegung komplexer Probleme oder schlimmer Situationen in partiell lésbare Teil-
probleme und in einer von Anfang an gemeinsamen ethisch-diagnostisch-therapeuti-
schen Entscheidungsfindung, die grundlegend fiir eine vertrauensvolle Patienten-Arzt-
Beziehung ist und die eine Mit-Verantwortung des Patienten fiir das Erreichen des Be-
handlungsziels beinhaltet. Ethik muss konkret sein. Arztliche Ethik muss den Adressa-
ten drztlichen Handelns, den Patienten, von Anfang an einbeziehen (85).

Literatur

1. von Uexkill Th, Wesiak W. Theorie der Humanmedizin. Grundlagen irztlichen
Denkens und Handelns. Miinchen — Wiesn — Baltimore: Urban & Schwarzenberg, 3.
Aufl.;1998.

2. Waldenfels B. Das leibliche Selbst. Vorlesungen zur Phinomenologie des Leibes.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp Verlag, suhrkamp taschenbuch wissenschaft stw 1472;
2000: 388-389.

3. Ellos WJ. Ethical Practice in Clinical Medicine. London — New York: Routledge; 1990.

4. Spiro H. The Power of Hope. A Doctor’s Perspective. New York: Yale University Press;
1998.

5. Taylor Ch. Die Quellen des Selbst. Die Entstehung der neuzeitlichen Identitit. Frank-
furt a.M.: Suhrkamp Verlag, suhrkamp taschenbuch wissenschaft stw 1233;1996, 11.
Auflage 2021.

6. Otte R. Wenn Ethik der Fall ist. Narrative und Kasuistik in der Medizin. Frankfurt
a.M.: Humanities Online; 2003.

7. Bayertz K. Warum iiberhaupt moralisch sein? Miinchen: Verlag C.H. Beck; 2004.
Nida-Riimelin J. Normatives Orientierungswissen. In: Nida-Riimelin J. Philosophie
und Lebensform. Frankfurt a.M.: Suhrkamp Verlag, suhrkamp taschenbuch wissen-
schaft stw 1932;2009: 177-193.

9. MaioG. Mittelpunkt Mensch: Ethik in der Medizin. Ein Lehrbuch. Stuttgart: Schatt-
auer Verlag; 2012.

10. Unterholzner B (Hg.) Grundfragen philosophischer Ethik. Donauwdérth: Auer-Ver-
lag; 2000.

13.02.2026, 17:12:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - IRt

371


https://doi.org/10.14361/9783839475942-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

378

Ottmar LeiB: Geistiges im Lebendigen

11.

12.

13.

14.

15.

16.

17.

18.
19.
20.

21.

22.

23.

24.

25.

26.

27.

2.8.

29.

30.

31.

Forschner M. Die Philosophie der Stoa. Logik, Physik, Ethik. Darmstadt: Wissen-
schaftliche Buchgesellschaft; 2018.

Kant I. Grundlegung zur Metaphysik der Sitten. Stuttgart: Philipp Reclam jun.;1986.
Kant I. Kritik der praktischen Vernunft. Stuttgart: Philipp Reclam jun.; 1986.

O'Neill O. Acting on Principle. An Essay on Kantian Ethics. Cambridge: Cambridge
University Press, second edition; 2013.

Henning T. Kants Ethik. Eine Einfithrung. Ditzingen: Philipp Reclam jun.; 2016.
Nida-Riimelin J. Eine Theorie praktischer Vernunft. Berlin — Boston: de Gruyter;
2020.

Bourdieu P. Der Habitus als Vermittlung zwischen Struktur und Praxis. In: Bourdieu
P. Habitus und Praxis. Schriften zur kollektiven Anthropologie 2. Berlin: Suhrkamp
Verlag, suhrkamp taschenbuch wissenschaft stw 2316; 2020:361-391.

Aristoteles. Nikomachische Ethik. Hamburg: Felix Meiner Verlag; 1985.

Hoéfte O. Aristoteles. Miinchen: Verlag C.H. Beck; 1996, 3. Aufl. 2006.

Rapp Ch, Corcilius K (Hg.). Aristoteles Handbuch. Leben — Werk — Wirkung. Stutt-
gart — Weimar: Verlag ].B. Metzler; 2011.

Bollnow OF. Wesen und Wandel der Tugenden. Frankfurt — Berlin: Ullstein Taschen-
buch-Verlag; Ullstein-Buch 209;1958.

Apel K-O. Transformation der Philosophie. Band 1: Sprachanalytik, Semiotik, Her-
meneutik. Band 2: Das Apriori der Kommunikationsgemeinschaft. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp Verlag; suhrkamp taschenbuch wissenschaft stw 164 + 165; 1976.
Habermas J. Theorie des kommunikativen Handelns. Band 1: Handlungsrationalitit
und gesellschaftliche Rationalisierung. Band 2: Zur Kritik der funktionalistischen
Vernunft. Frankfurt a.M.: Suhrkamp Verlag; suhrkamp taschenbuch wissenschaft
1981, 8. Aufl. 2011.

Rawls J. A Theory of Justice. Cambridge, Massachusetts: Havard University Press;
1971. Deutsch: Rawls J. Eine Theorie der Gerechtigkeit. Frankfurt a.M.: Suhrkamp
Verlag; suhrkamp taschenbuch wissenschaft: 1979.

Etzioni A. Die Entdeckung des Gemeinwesens. Anspriiche, Verantwortlichkeiten
und das Programm des Kommunitarismus. Stuttgart: Schiffel-Poeschen Verlag;
1995.

Etzioni A. Die Verantwortungsgesellschaft. Individualismus und Moral in der heu-
tigen Demokratie. Frankfurt — New York: Campus Verlag; 1997.

Pellegrino ED. Der tugendhafte Arzt und die Ethik der Medizin. In: Sass H-M (Hg.).
Medizin und Ethik. Stuttgart: Philipp Reclam jun.; 1989: 40-68.

Thomasma DC (ed.). The influence of Edmund D. Pellegrino’s Philosophy of Medicine
(Reprint from Theoretical Medicine, Vol. 18 (1-2);1997). Dordrecht — Boston — London:
Kluwer Academic Press; 1997.

Beauchamp TL, Childress JF. Principles of Biomedical Ethics. New York — Oxford:
Oxford University Press, 3th edition; 1989.

Schneider CE. The Practice of Autonomy — Patients, Doctors, and Medical Decisions.
New York — Oxford: Oxford University Press; 1998.

Edwards A, Elwyn G (eds.) Shared decision-making in health care — Achieving evi-
dence-based patient choice. Oxford — New York: Oxford University Press, 2™ edition;
2009.

13.02.2026, 17:12:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - IRt


https://doi.org/10.14361/9783839475942-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

32.

33.

34.

35.

36.

37.

38.

39.
40.

41.

42.

43.

44.

45.

46.

47.

48.

49.

50.

51.

52.

16. Arztliche Ethik und &rztliche Verantwortung

Cassell EJ. The Nature of Suffering and the Goals of Medicine. Qxford — New York:
Oxford University Press 1991, second edition 2004.

American College of Physicians Ethics Manual. Third Edition. Annals of Internal
Medicine 1992; 117: 047—960.

Spiro H, Maccrea Curnen MG, Peschel E, St. James D (eds.) Empathy and the Practice
of Medicine — Beyond Pills and the Scalpel. New Haven and London: Yale University
Press; 1993.

Barbour A. Caring for Patients. A Critique of the Medical Model. Stanford, California:
Stanford University Press; 1995.

Kohn T, McKechnie R (eds.) Extending the Boundaries of Care. Medical Ethics and
Caring Practices. Oxford — New York: Berg; 1999.

Geisler L: Arzt und Patient — Begegnung im Gesprach. Wirklichkeit und Wege. Phar-
ma-Verlag, Frankfurt 1987.

Anschiitz F. Arztliches Handeln. Grundlagen, Méglichkeiten, Grenzen, Widersprii-
che. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchhandlung; 1987.

Sass H-M (Hg.). Medizin und Ethik. Stuttgart: Philipp Reclam jun.; 1989.
Tugendhat E. Vorlesungen iiber Ethik. Frankfurt a.M.: Suhrkamp Verlag, suhrkamp
taschenbuch wissenschaft stw 1100; 1993, 8. Aufl. 2012.

Beck M. Hippokrates am Scheideweg. Medizin zwischen naturwissenschaftlichem
Materialismus und ethischer Verantwortung. Paderborn — Miinchen — Wien - Zii-
rich: Ferdinand Schéningh; 2001.

Dorner K. Der gute Arzt. Lehrbuch der drztlichen Grundhaltung. Stuttgart — New
York: Schattauer; 2001.

Eckles RE, Meslin EM, Gaffney M, Helft PR. Medical Ethics Education: Where Are
We? Where Should We Going? A Review. Academic Medicine 2005; 80:1143-1152..
Schulz S, Steigleder K, Fangerau H, Paul NW (Hg.). Geschichte, Theorie und Ethik der
Medizin. Eine Einfithrung. Frankfurt a.M.: Suhrkamp Verlag, suhrkamp taschen-
buch wissenschaft stw 1791; 2006.

Mannino A. Wen rette ich — und wenn ja, wie viele? Uber Triage und Verteilungsge-
rechtigkeit. Ditzingen: Philipp Reclam jun.; 2021.

Mukerji N, Mannino A. Covid-19: Was in der Krise z3hlt. Uber Philosophie in Echt-
zeit. Ditzingen: Philipp Reclam jun.; 2020.

Brody H. Stories of Sickness. Qxford — New York: Oxford University Press, second
edition; 2003.

Hunter KM. Doctor’s Stories. The Narrative Structure of Medical Knowledge. Prince-
ton, New Jersey: Princeton University Press;1991.

Greenhalgh T, Hurwitz B (eds.). Narrative-based Medicine — Sprechende Medizin.
Dialog und Diskursim klinischen Alltag. Bern — Gottingen — Toronto — Seattle: Verlag
Hans Huber; 200s5.

Charon R. Narrative Medicine. Honoring the Stories of Illness. Qxford — New York:
Oxford University Press; 2006.

Savage J. Relative Strangers: Caring for Patients as the Expression of Nurses’ Moral/
Political Voice. In: Kohn T, McKechnie R (eds.) Extending the Boundaries of Care.
Medical Ethics and Caring Practices. Oxford — New York: Berg; 1999: 181-201.

Slote M. The Ethics of Care and Empathy. London — New York: Routledge; 2007.

13.02.2026, 17:12:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - IRt

31


https://doi.org/10.14361/9783839475942-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

380

Ottmar LeiB: Geistiges im Lebendigen

53.

54.

55.

56.

57.

58.

59.

60.
61.

62.

63.

64.

65.

66.
67.

68.

69.

70.

71.

72.

73.

Beckmann JP. Ethische Herausforderungen der modernen Medizin. Freiburg — Miin-
chen: Verlag Karl Alber; 2009.

Sahm S. Sterbebegleitung und Patientenverfiigung: Arztliches Handeln an den Gren-
zen von Ethik und Recht. Frankfurt a.M.: Campus Verlag; 2006.

G. Pott: Ethik am Lebensende. Intuitive Ethik, Sorge um einen guten Tod, Patienten-
autonomie, Sterbehilfen. Stuttgart: Schattauer Verlag; 2007.

Welsh C, Ostgathe Ch, Frewer A, Bielefeldt H (Hg.). Autonomie und Menschenrech-
te am Lebensende. Grundlagen, Erfahrungen, Reflexionen aus der Praxis. Bielefeld:
transcript Verlag; 2017.

Boehm O. Radikaler Universalismus. Jenseits von Identitit. Berlin: Ullstein Buchver-
lage, Ullstein Taschenbuch; 2023.

Endref} M (Hg.). Zur Grundlegung einer integrativen Ethik. Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp Verlag, suhrkamp taschenbuch wissenschaft stw 1205;1995.

Hartmann N. Ethik. Berlin - Leipzig: Walter de Gruyter; 1926.

Hartmann N. Der Aufbau der realen Welt. 3. Auflage. Berlin: de Gruyter Verlag; 1964.
de Waal F. Primates and Philosophers. How Morality Evolved. Princeton, N.J.: Prince-
ton University Press; 2006. Deutsch: de Waal F. Primaten und Philosophen. Wie die
Evolution die Moral hervorbrachte. Miinchen: Carl Hanser Verlag; 2008.

de Waal F. The Bonobo and the Atheist. In Search of Humanism Among the Primates.
New York — London: W.W. Norton & Company; 2013. Deutsch: de Waal F. Der Mensch,
der Bonobo und die 19 Gebote. Moral ist alter als Religion. Stuttgart: Klett-Cotta;
2015.

Tomasello M. The Cultural Origin of Human Cognition. Cambridge (Mass.) / London:
Havard University Press, 1999. Deutsch: Tomasello M. Die kulturelle Entwicklung des
menschlichen Denkens. Zur Evolution der Kognition. Frankfurt: Suhrkamp Verlag,
suhrkamp taschenbuch wissenschaft stw 1827, 2002.

Hacking I. Einfithrung in die Philosophie der Naturwissenschaften. Stuttgart: Phil-
ipp Reclam jun.: 1996.

Rosa H. Resonanz. Eine Soziologie der Weltbeziehung. Berlin: Suhrkamp Verlag;
2016, 5. Auflage 2017.

Rosa H. Unverfiigbarkeit. Wien — Salzburg: Residenz Verlag, 3. Aufl.; 2019.

Krause WH: Das Ethische, Verantwortung und die Kategorie der Beziehung bei Le-
vinas: Witrzburg: Kénigshausen & Neumann; 2009.

Levinas E. Die Spur des Anderen. Untersuchungen zur Phinomenologie und Sozial-
philosophie. Freiburg — Miinchen: Verlag Karl Alber; 2012.

Laing RD, Phillipson H, Lee AR. Interpersonelle Wahrnehmung. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp Verlag, edition suhrkamp; 1971.

Ellos WJ]. American Pragmatism. In: Ellos WJ. Ethical Practice in Clinical Medicine.
London — New York: Routledge; 1990, chapter 5: 91-127.

Benson H, Stark M. Timeless Healing. The Power and Biology of Belief. New York:
Scribner: 1996.

Groopman J. The Anatomy of Hope. How People Prevail in the Face of Illness. New
York: Random House Trade Paperback Edition; 2005.

Braude H.D. Intuition in Medicine. A Philosophical Defense of Clinical Reasoning.
Chicago - London: The University of Chicago Press; 2012.

13.02.2026, 17:12:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - IRt


https://doi.org/10.14361/9783839475942-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

74.

75.

76.

77.

78.

79.

80.

81.

82.

83.

84.

8s.

16. Arztliche Ethik und &rztliche Verantwortung

Heller G. Die integrierende Funktion des Hausarztes. In: Schifer H, Sturm E (Hg.).
Der kranke Mensch. Berlin — Heidelberg — New York: Springer-Verlag;1986: 230—234.
Viethues H. Medizinische Ethik in einer offenen Gesellschaft. In: Sass H-M (Hg.).
Medizin und Ethik. Stuttgart: Philipp Reclam jun.; 1989: 17-39.

Quadbeck-Seeger H-]. Zwischen den Zeichen. Aphorismen iiber und aus der Natur
und Wissenschaft. Weinheim: VCH Verlagsgesellschaft; 1988: Aristoteles-Zitat S. 71.
Wieland W. Strukturtypen irztlichen Handelns. In: Sass H-M (Hg.). Medizin und
Ethik. Stuttgart: Philipp Reclam jun.; 1989: 69-95. (Zitat 72)

Maio G. Geschiftsmodell Gesundheit. Wie der Markt die Heilkunst abschafft. Berlin:
Suhrkamp Verlag, suhrkamp taschenbuch 4514; 2014.

Bohme G. Gut Mensch sein. Anthropologie als Proto-Ethik. Zug/Schweiz: Die Graue
Edition; 2016.

von Uexkiill Th, Geigges W, Plassmann R (Hg.). Integrierte Medizin — Modell und
klinische Praxis. Stuttgart/New York: Schattauer Verlag; 2002.

Geigges W. Reflektierte Kasuistik als Instrument der Forschung und Lehre einer In-
tegrierten Medizin. In: von Uexkiill Th, Geigges W, Plassmann R (Hg.). Integrierte
Medizin — Modell und klinische Praxis. Stuttgart/New York: Schattauer Verlag; 2002;
23-33.

Lei O. Reflektierte Kasuistik — Reflektionen zu Stérungen des Arzt-Patienten-Ver-
hiltnisses und Moglichkeiten der Wiederherstellung von Resonanz. In: Leif3 O. Kon-
zepte und Modelle Integrierter Medizin — Zur Aktualitit Thure von Uexkiills. Biele-
feld: transcript, Medical Humanities Band 8; 2020: 205-229.

Finegan E. Language — Its Structure and Use. 5th edition. International Student Edi-
tion. Thomson Wadsworth, Boston, 2008, pp. 174-177.

LeifR O. Was ist, wie geht und wozu braucht es >mindful practice< Uber irztliche Pra-
xis und irztliche Professionalitit. In: Leif O. Konzepte und Modelle Integrierter Me-
dizin — Zur Aktualitit Thure von Uexkiills. Bielefeld: transcript, Medical Humanities
Band 8;2020:177-204.

Quill TE, Brody H. Physician Recommendations and Patient Autonomy: Finding
a Balance between Physician Power and Patient Choice. Ann Intern Med 1996; 125:
763-769.

13.02.2026, 17:12:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - IRt

381


https://doi.org/10.14361/9783839475942-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

13.02.2026, 17:12:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - IRt


https://doi.org/10.14361/9783839475942-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

