
16. Ärztliche Ethik und ärztliche Verantwortung 

›Ärztliche Ethik meint Verantwortung vor der irreversiblen Geschichte eines jeden 
menschlichen Lebens.‹ 
Thure von Uexküll/Wolfgang Wesiak (1) 

›[…] das, was wir Ethos nennen – die Frage danach, wie wir leben sollen, welche 
Ansprüche auf uns warten, wie Verbindlichkeiten und Verletzungen entstehen –, 
bereits auf der Ebene des Hinhörens und Hinsehens, auf der Ebene der Sin
ne beginnen zu lassen. Das Ethos beginnt auf der Ebene der Sinne. […]. Ein 
Hinsehen und ein Hinhören, das ein Wegsehen und ein Weghören einschließt, 
bedeutet, dass ein Anspruch des Anderen laut wird, der früher ist als alle Nor
men, Werte und Beurteilungen, als alles Pochen auf Geltungen.‹ 
Bernhard Waldenfels (2:388-89) 

›The learning and practice of medical ethics in a clinical setting requires many 
of the same structures and dynamics as the learning and practice of clinical 
medicine.‹ 
Ellos W.J. (3) 

›Modern medical culture often mistakes the means – science – for the ends: 
caring for patients.‹ 
Howard Spiro (4:4) 

Bernhard Waldenfels’ (geb. 1934) aus phänomenologischen Beobachtungen und Kennt
nis der Schriften Emmanuel Levinas’ (1905–1995) gewonnene Überzeugung: ›das, was wir 
Ethos nennen, bereits auf der Ebene des Hinhörens und Hinsehens, auf der Ebene der 
Sinne beginnen zu lassen‹ und sein Satz ›ein Hinsehen und Hinhören […] bedeutet, dass 
ein Anspruch des Anderen laut wird, der früher ist als alle Normen, Werte und Beur
teilungen, als alles Pochen auf Geltungen (2: 388–9), mag für viele fremd klingen. Sind 
nicht ideelle Werte und verpflichtende Normen vor jemandem da, der sich darauf beruft 
oder sie einfordert? Gibt es einen Sinn für Ethik? Und was könnte ein Sinnesorgan für 
einen moralischen Sinn sein? Ist dies das, was Charles Taylor in seinem Buch Die Quellen 
des Selbst (5) als das Innere bezeichnet hat und das sich kulturgeschichtlich erst bei homo 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-018 - am 13.02.2026, 17:12:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


354 Ottmar Leiß: Geistiges im Lebendigen

sapiens ausgebildet hat? Wie kommt Waldenfels (2) dazu, einen moralischen Sinn (quasi
als 6. Sinn) im Leib zu verankern? Bevor diesen und andere Fragen ausführlicher nach
gegangen wird, sollen vorab einige philosophische Begriffe erläutert werden.

Begriffsklärungen von Moral und Ethik –
normatives Orientierungswissen und Ethik

Ethik leitet sich vom griechischen ethos ab. Rainer Otte schreibt: Ethik ›meinte zunächst
die praktischen Orientierungen, deren Verbindlichkeit man der Lebensführung, seinen
Werten und Zielen und ihrer Stellung im Kanon des sozialen Lebens unterlegt hat. Ethik
und Moral überschneiden sich, bedeuten aber nicht dasselbe. Von Moral spricht man,
wenn man die Sitten, Haltungen und Grundwerte meint, die in einer Gesellschaft leben
dig sind und ihre Traditionen haben. Die Ethik ist […] eine theoretische, kritische und
reflektierende Disziplin. Sie verkündet keine sakrosankten Weltbilder und predigt keine
allein selig machende Norm. Sie beschäftigt sich vielmehr mit der Analyse, der Begrün
dung und der Kommunikation von handlungsrelevanten Überzeugungen, Argumenten
und Normen.‹ (6:99) Dem Münsteraner Philosophen und Ethiker Kurt Bayertz zufolge
›bezeichnet Moral einen Komplex von Normen, Werten oder Idealen, der jedem Indivi
duum einen allgemeinen Leitfaden für die Gestaltung seines Lebens bereitstellt. Eine
solche Moral im weiteren Sinne weist jedem Individuum einen Platz in der Welt an und
sagt ihm, worauf es im Leben ankommt. Orientierungssysteme dieser Art gibt es in allen
menschlichen Gesellschaften; ihre Existenz ist eine anthropologische Konstante. Je wei
ter wir historisch zurückgehen, desto homogener verschmelzen sie mit den jeweils gel
tenden mythischen oder religiösen Überzeugungen; ihre Legitimation beruht wesent
lich auf Tradition. Später werden solche Systeme auch von bestimmten Individuen oder
Gruppen bewusst entworfen und der Tradition entgegengesetzt; sie sind nun kritisch
reflektierte Anleitungen zum richtigen Verständnis der Welt und zur richtigen Führung
des Lebens. Damit ist der Übergang zum philosophischen Denken vollzogen, zur Ethik
als dem Bemühen um die systematische Grundlegung und Ausarbeitung eines Leitfa
dens der Lebensführung.[…]. Die Moral im weiten Sinne und die Ethik unterscheiden
sich […] darin, dass die Ethik sich nicht mit der Autorität der Tradition zufriedengibt;
sondern Orientierungen auf einer theoretisch und methodisch reflektierten Ebene zu
erarbeiten sucht.‹ (7:34) Unter Moral im engeren Sinne fallen Bayertz zufolge ›Vorschrif
ten, die unserem Handeln Grenzen setzen: Diese Funktion der Handlungsbegrenzung
kommt in dem negativen, d.h. verbietenden Charakter der Vorschriften zum Ausdruck:
Du sollst nicht töten, nicht ehebrechen, nicht stehlen und kein falsches Zeugnis abgeben.
[…]. Ihrem Inhalt nach beziehen sich diese Vorschriften auf den Schutz der Interessen
derjenigen Menschen, die vom Handeln eines Individuums betroffen sind. Sie verbieten
uns, anderen Menschen einen (in dem jeweiligen Verbot spezifizierten) Schaden zuzu
fügen.‹ (7:37) Moral im weiten Sinne und die Ethik suchen ›die Frage nach den Zielen
zu beantworten, die wir anstreben sollten, um ein gutes Leben zu führen; sie ist also
auf das Wohlergehen des jeweils fragenden oder handelnden Subjekts orientiert. Dem
gegenüber zielen die Vorschriften einer Moral im engeren Sinne auf das Wohlergehen

https://doi.org/10.14361/9783839475942-018 - am 13.02.2026, 17:12:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


16. Ärztliche Ethik und ärztliche Verantwortung 355 

anderer Personen und liegen damit quer zu dem zentralen Bezugspunkt der Moral im 
weiteren Sinne.‹ (7:37-8) 

Die Ethik ist keine Naturwissenschaft wie z.B. die Physik, der es um Fakten und de
ren Wahrheit oder Falschheit geht und darum, dass deren Faktenwissen Geltung bean
sprucht. In der Ethik geht es um Werte und Bewertungen. Theorien zur Ethik versuchen, 
aus der Vielzahl von Bewertungen ein rational begründetes Gesamtbild zu gewinnen, 
das Orientierungswissen liefern kann. Das kulturell in der Lebenswelt verankerte ›deskripti
ve Orientierungswissen ist weitgehend unabhängig von wissenschaftlich erhobenen Daten 
und wissenschaftlichen Theorien.‹ (8:186) und erweist sich als resistent gegenüber Wi
derlegungsversuchen. Gewisse Inkongruenzen ›begründen eine ›lokale‹ Skepsis‹ (8:182), 
eine umfassende Skepsis ist unmöglich. Lebensweltlich verankerte moralische Überzeu
gungen finden Eingang in das normative Orientierungswissen. Auch hier ist eine umfassen
de Skepsis nicht möglich. ›Handelnd offenbaren wir gleichermaßen deskriptive wie nor
mative Überzeugungen.‹ (8:185) Julian Nida-Rümelin (geb. 1954) fasst zusammen: ›1. Un
ser normatives Orientierungswissen ist weitgehend unabhängig von ethischer Theorie

bildung. 2. Die alltäglichen moralischen Überzeugungen, die unser Handeln leiten und 
damit unsere Lebensform insgesamt bestimmen, sind subjektiv gewisser als ethische 
Theorien. 3. Die Systematisierungs- und Kohärenzzwänge sind im Bereich unseres nor
mativen Orientierungswissens schwächer ausgeprägt als innerhalb der ethischen Theo

riebildung. 4. Normatives Orientierungswissen ist ohne Ethik denkbar, während Ethik 
ohne normatives Orientierungswissen nicht möglich ist. […]. Die ethische Theorie be
währt sich darin, dass sie wesentliche Teile unseres normativen Orientierungswissens 
rational rekonstruiert.‹ (8:189-90) 

Grundbegriffe ethischer Urteilsbildung 

Der Freiburger Medizinethiker Giovanni Maio beginnt sein Lehrbuch Mittelpunkt Mensch: 
Ethik in der der Medizin (9) mit der Klärung von Grundbegriffen ethischer Urteilsbildung. 
Das ethische Reflektieren bezieht sich in den meisten Fällen auf konkrete Handlungen, 
die Bewusstsein und Intentionalität (Absicht) beinhalten. Auch unbewussten und vor
bewussten Handlungen kann eine Absicht zugrunde liegen. Sie gelten als Handlungen 
und müssen ethisch verantwortet werden. Wenn Intentionalität fehlt, spricht man von 
Geschehnissen, Widerfahrnissen oder Ereignissen. Der Begriff des Handelns beinhaltet 
sowohl das aktive Tun als auch das (aktive) Unterlassen, die Nichtvornahme einer Hand
lung. Erfolgt letztere wissentlich und mit Absicht, spricht man von Zulassen. Denkt man 
über bestimmte Handlungen ethisch nach, fragt man, nach welchen Kriterien gehandelt 
wurde. ›Zentral für das Handeln nach der Unterscheidung von richtig und falsch ist der 
Gesichtspunkt der Zweckrationalität; es geht hier also um Klugheitsfragen, somit um die 
Frage, mit welchen Mitteln man einen vorgegebenen Zweck erreichen kann. […]. Wenn 
wir nun nicht mehr von richtig und falsch, sondern von gut und schlecht sprechen, so 
verlassen wir den Bereich des Zweckrationalen und kommen in den Bereich des Sitt
lichen.‹ (9:15) Neben den Bewertungen, die sich an unterschiedlichen Gegensatzpaaren 
orientieren, können Urteile in einer anderen Weise in Sachurteile und Werturteile unter
schieden werden. ›Während sich die Sachurteile auf Fakten beziehen, bleibt das Wertur
teil auf normative Aussagen bezogen. Nun gibt es auch innerhalb der Werturteile zwei 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-018 - am 13.02.2026, 17:12:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


356 Ottmar Leiß: Geistiges im Lebendigen

Kategorien. Auf der einen Seite stehen die präskriptiven Urteile (Verpflichtungsurteile),
also Urteile, die eine Sollensaufforderung enthalten; bekanntestes Beispiel hierfür sind
die Zehn Gebote des Alten Testaments. Auf der anderen Seite stehen die deskriptiven
Urteile (beschreibende Urteile); diese sind nicht mit einer Aufforderung verbunden, son
dern mit der Beschreibung einer Norm.‹ (9:16) Bei den Normen können Rechtsnormen,
moralische Normen und sachbezogene Normen (wie Normierungen nach DIN = Deut
sche Industrie-Norm) unterschieden werden. Normen haben die Funktion, die Verwirk
lichung von Werten zu ermöglichen. Sie stellen auf bestimmte Gebiete bezogene Regeln
dar, von denen erwartet wird, dass sich das Verhalten der Menschen danach richtet. Ju
ristische Normen sind sanktioniert, d.h. sie können bei Nichtbeachtung bestraft werden,
während moralische Normen weicher sanktioniert sind und von außen Tadel oder Kritik
zur Folge haben können, vom eigenen Inneren her jedoch aufgrund von Selbstvorwür
fen, Schuldgefühlen und Gewissensbissen Verunsicherung hervorrufen.

›Normen sind bezogen auf Werte, die über die Normen verwirklicht werden sollen.
[…]. Werte drücken allgemeine Zielvorstellungen über das Gute aus. […]. Werte sind ex
plizite oder auch nur implizite Setzungen des Menschen, die ›weder Produkte, noch Ur
sachen, sondern Gegenstände unseres Fühlens sind‹ (Spaemann 2002).‹ (9:17) Mit dem
Begriff Wert ist üblicherweise ein immaterieller Wert gemeint, der sich auf das Wahre,
Schöne und Gute bezieht. Unterholzner unterscheidet bei den ideellen Werten geistige
Werte, ethische Werte und ästhetische Werte (10) (siehe Tabelle 1).

https://doi.org/10.14361/9783839475942-018 - am 13.02.2026, 17:12:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


16. Ärztliche Ethik und ärztliche Verantwortung 357

Der Neukantianer Heinrich Rickert (1863–1936) hat eine Wertphilosophie mit ver
schiedenen Wertegebieten und charakteristischen korrespondierenden Werten (wie
Wahrheit, Schönheit, Sittlichkeit, Glücksgemeinschaft und unpersönliche und per
sönliche Heiligkeit) unterschieden. Max Scheler (1874–1928) und Nicolai Hartmann
(1882–1950) gehen von einer a priori-Gegebenheit der Werte aus, die anschaulich und
ohne Erfahrung erkannt werden können. Für den kanadischen Philosophen Charles
Taylor (geb. 1931) gehören Werte nicht ›zur dinghaften Ausstattung der Welt‹ (5:106).
Werte sind keine Inhalte, die wir uns aussuchen können, sondern bereits existierende
Inhalte, die in einer bestimmten Kultur und Sprache mit enthalten sind. Er spricht von
›Hypergütern‹ wie dem Moralischen und davon, ›dass sie uns ein Gut darbieten, durch
das andere Güter angefochten und verdrängt werden.‹ (5:135) und davon, ›dass unsere
Akzeptierung jedes Hyperguts in komplexer Weise damit zusammenhängt, wie wir
durch es berührt werden.‹ (5:142)

Die den Werten und Normen übergeordnete Abstraktionsebene ist die allgemeine
re Ebene der Prinzipien. Im Gegensatz zu Normen, die sich auf konkrete Handlungen
bzw. ein begrenztes Gebiet (z.Β. Rechtswesen) beziehen, stellen Prinzipien übergeord
nete Normen dar. Beispiele für ein formales Prinzip sind Kants kategorischer Imperativ
oder die aus der Antike stammende goldene Regel. Das Diskursprinzip, das der Diskurs
ethik von Karl-Otto Apel (1922–2017) und Jürgen Habermas (geb. 1929) zugrunde liegt,
ist ein formales, verfahrenstechnisches Prinzip. Für die Medizinethik relevante inhaltli
che Prinzipien sind das Prinzip der Autonomie, der Fürsorge, der Gerechtigkeit und des
Nicht-Schadens (s.u.). ›Die Prinzipienebene ist […] einer weiteren Ebene untergeordnet,
die das Prinzip wiederum in ein bestimmtes Koordinatensystem setzt. Dieses Koordina
tensystem besteht aus ethischen Theorien, mit denen die Prinzipien begründet werden
können.‹ (9:21) Die wichtigsten ethischen Begründungstheorien sollen nachfolgend kurz
erläutert werden.

Vielzahl von (konkurrierenden) Ethiken

Die utilitaristische Ethik macht ›die Folgen einer Handlung zum vorrangigen bzw. ein
zigen Maßstab‹ von Handlungen (9:37). Die Bezeichnung Nützlichkeitsethik trifft den
Kern nicht ganz, da der englische Begriff utility auch den Aspekt des Geeignetseins bzw.
der Zweckmäßigkeit beinhaltet. ›Der Utilitarismus setzt auf das ›größtmögliche Glück
der größtmöglichen Zahl‹. Die Moral wird unter dem Aspekt ihrer Nützlichkeit bewer
tet. Eine Norm, die sich in langfristiger Perspektive bewährt, verspricht Sicherheit für
Entscheidungen und Handlungen.‹ (6:100). Der Begründer des klassischen Utilitarismus
ist der englische Jurist, Philosoph und Sozialreformer Jeremy Bentham (1748–1832). Von
ihm stammt die Formel des größten Glücks der größten Zahl. Diese Zielsetzung charak
terisiert – entgegen manchen radikalen sozialreformerischen Vorschlägen Benthams –
den ›grundlegend demokratischen Charakter des Utilitarismus, dem es nicht um den
Nutzen bestimmter Gruppen oder sozialer Schichten geht, sondern um die Benennung
eines Wohlergehens, in das das Wohlergehen aller Betroffenen in gleicher Weise ein
fließt. Der englische Philosoph und Ökonom John Stuart Mill (1806–1873) propagierte
in der Nachfolge Benthams die Überwindung der Egozentrik (selfishness) des Menschen.
Der Utilitarismus ist somit eine Theorie, die den solipsistischen Egoismus, der das sub

https://doi.org/10.14361/9783839475942-018 - am 13.02.2026, 17:12:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


358 Ottmar Leiß: Geistiges im Lebendigen

jektive Ich als das einzig moralisch Relevante anerkennt, grundlegend verurteilt. Nicht
der je individuelle Vorteil ist Zielpunkt, sondern die Beförderung des Wohls der Allge
meinheit. (9:39-40). Unter Berufung auf die Ethik der Stoa (11) bewertet Mill die Freu
den, die sich aus den geistigen Fähigkeiten des Menschen ergeben, höher als die Freu
den, die aus einem rein sinnlichen Vermögen hervorgehen, was sich nicht aus dem Be
gründungsprinzip des Utilitarismus ableiten lässt. Neben dem Mill’schen qualitativen
Utilitarismus gibt es weitere Modifikationen: der Handlungsutilitarismus fokussiert auf
die Folgen, die sich aus speziellen Handlungen ergeben, der Regelutilitarismus um die
Auswirkungen, die sich aus der Befolgung einer Regel ergeben, was eine Annäherung an
die Pflichtenethik Kants darstellt. Der Präferenzutilitarismus bewertet die Folgen einer
Handlung in Hinblick auf die Erfüllung von Präferenzen: ›Je mehr Menschen ihre Prä
ferenzen verwirklichen können bzw. je weniger Menschen an der Verwirklichung ihrer
Präferenzen gehindert werden, desto vorzugswürdiger ist die Handlung.‹ (9:42)

Grundanliegen der Pflichtenethik Immanuel Kants (1724–1804) (12–15) ›ist es, einen
Handlungsgrundsatz zu finden, der für alle Menschen und zu allen Zeiten Gültigkeit be
anspruchen kann. […]. Kant lehnt daher eine Begründung ethischer Aussagen aus Erfah
rung oder Neigung ab […]. Für ihn stellt allein die Vernunft diejenige Begründungsebene
dar, die allen Menschen gemeinsam und die zugleich unveränderlich ist, sodass über die
Vernunft jedwede Partikularität und Zufälligkeit ausgeklammert werden kann und man
nur über die Vernunft zu verallgemeinerbaren Grundsätzen gelangt.‹ (9:23) Kant glaubt,
dass man Aussagen, die strenge Allgemeingültigkeit haben, nur a priori beweisen kann –
was so viel heißt wie: ohne empirische Information, durch bloßes Nachdenken.‹ (15:16)
Er unterscheidet pflichtgemäßes Handeln von einem Handeln aus Pflicht. Ein pflicht
gemäßes Handeln ist unter den Maßstäben der Legalität dann ein korrektes Handeln,
wenn es die Vorgaben der Gesetze berücksichtigt und einhält. Moralisch hochstehend ist
ein Handeln erst, wenn die Idee der Moralität (Sittlichkeit) die Triebfeder der Handlung
ist. ›Die Pflicht ist […] nichts anderes als dasjenige Gebot, das genau derjenige befolgt,
der auf den Gesetzescharakter seiner Maxime achtet.‹ Es ist ›[…] etwas praktisch Notwen
diges, etwas, das wir nicht aus naturgesetzlichen, sondern aus rationalen Gründen tun
müssen. […]. Damit wissen wir genug, um den Inhalt der Pflicht zu erfassen: Die Pflicht
verlangt einfach, sich nur solche Maximen zu eigen zu machen, die Gesetze sind. Dies […]
sagt Kants erste Formulierung des Sittengesetzes: ›[I]ch soll niemals anders verfahren,
als so, dass ich auch wollen könne, meine Maxime solle ein allgemeines Gesetz werden‹. (15:38) Die
Unterschiede zwischen pflichtgemäßem Handeln und einem Handeln aus Pflicht fasst
Tabelle 2 zusammen.

Die mit Kants kategorischen Imperativ verbundene absolute Verbindlichkeit resul
tiert aus der praktischen Vernunft. Darin, dass sich der Mensch via vernunftgeleiteten
Abstraktionen das Sittengesetz selbst geben kann, manifestieren sich Autonomie, Frei
heit und Würde des Menschen. Mit dem kategorischen Imperativ bindet sich der Mensch
selbst an das Sittengesetz als Ausdruck seiner Autonomie als vernunftbegabtes Wesen
(12–15). Die allgemeine Formel des kategorischen Imperativs lautet: ›Handle nur nach
derjenigen Maxime, durch die du zugleich wollen kannst, dass sie ein allgemeines Ge
setz werde.‹ ›Die zentrale Bedingung für eine solche Maxime ist die Forderung, dass die
Maxime die Form der widerspruchsfreien Allgemeinheit des Gesetzes haben muss. Das
heißt, sie muss gedacht werden können, und sie darf nicht nicht gewollt werden dürfen.

https://doi.org/10.14361/9783839475942-018 - am 13.02.2026, 17:12:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


16. Ärztliche Ethik und ärztliche Verantwortung 359 

Damit taugt nur jene Maxime für das Sittengesetz, die für alle, d.h. für den Handeln
den wie für den Betroffenen gleichermaßen, vernünftigerweise gedacht/gewollt wer
den kann.‹ (9:28) ›Vernunft, Freiheit und Verantwortung [sind (O.L.)] eng miteinander 
verwoben, sie können als drei Aspekte der zentralen menschlichen Fähigkeit, sich von 
Gründen leiten zu lassen, interpretiert werden.‹ (16:IX). Julian Nida-Rümelin spricht von 
struktureller Rationalität und davon, ›die Freiheit des Willens besteht darin, dem vernünf
tig Eingesehenen zu folgen‹. (16:227) 

Kant unterscheidet die Pflichten gegen sich selbst von den Pflichten gegen andere 
(12,15). Erstere haben den Vorrang vor letzteren. Des Weiteren unterscheidet er vollkom
mene Pflichten (enge Pflichten) von unvollkommenen Pflichten (weite Pflichten) (15:60- 
81). ›Kants vollkommene Pflichten haben negativen Charakter. Sie sind Pflichten, be
stimmte Dinge nicht zu tun – etwa keine falschen Versprechungen zu geben, sich nicht 
selbst zu töten oder […] Menschen nicht zu ermorden und zu quälen.‹ (15:66) Kant be
zeichnet die unvollkommenen Pflichten auch als Tugendpflichten. Sie sind zwar nicht 
aus einem anderen Prinzip abzuleiten als aus dem kategorischen Imperativ, müssen aber 
nicht bedingungslos befolgt werden. Es obliegt der Urteilskraft des Einzelnen, inwieweit 
diese Pflichten erfüllt werden müssen. Die vollkommenen Pflichten (enge Pflichten) sind 
unter allen Umständen zu berücksichtigen. Die vollkommene Pflicht gegen sich selbst 
beinhaltet das Verbot der Selbsttötung, da der Mensch sich in der Selbsttötung zu einer 
bloßen Sache instrumentalisiere (siehe Tabelle 3). 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-018 - am 13.02.2026, 17:12:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


360 Ottmar Leiß: Geistiges im Lebendigen

Die Stärke verschiedener Tugendethiken beruht auf ihrer Hinwendung zu spezi
fischen Situationen und Lebenswelten, die kontingent und nicht-standardisierbar be
schrieben werden. ›Das einzuräumende Handeln wird durch Horizonte des Gewohn
ten und Vertrauten vorgezeichnet; man rekurriert nicht auf eine unumgrenzte, sondern
stets auf eine kontextuell umgrenzte Anzahl von Handlungsmöglichkeiten. Weiterhin
ist das Handeln durch den Umgang mit anderen charakterisiert, die ihrerseits durch be
stimmte Handlungsmöglichkeiten, die sich in Haltungen niederschlagen, geleitet wer
den.[…]. [Es (O.L.)] muss ein ›intersubjektiver Spielraum der Verlässlichkeit‹ […] ent
stehen, dem Haltungen zugrunde liegen – ›Tugenden‹, griechisch aretai –, die diesen
Spielraum tragen.‹ (9:48) Tugenden sind Haltungen oder Dispositionen, die charakter
lich verankert sind und von einer gewissen zeitlichen Kontinuität getragen werden. Sie
stellen eine von Lebenswelt und sozialem und beruflichem Kontext geprägte generelle
Grundhaltung dar, die – um einen Begriff des französischen Soziologen Bourdieu (17)
zu verwenden – zu einem Habitus geworden sind. Die Haupttugenden nach Aristoteles
(384–322 v. Chr.) (18–21) sind in Tabelle 4 aufgelistet.

https://doi.org/10.14361/9783839475942-018 - am 13.02.2026, 17:12:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


16. Ärztliche Ethik und ärztliche Verantwortung 361 

Auf Unterschiede zwischen den platonischen und aristotelischen Tugenden oder Be
sonderheiten der Tugend- und Glückslehre Epikurs oder der Tugendlehre der griechi
schen und römischen Stoa (11) kann hier nicht im Detail eingegangen werden, hierzu sei 
auf die ausführliche Darstellung bei Maio (9) und auf weiterführende Literatur (3,6,18-21) 
verwiesen. 

Die Diskursethik geht auf die Frankfurter Philosophen Karl-Otto Apel (1922–2017) 
und Jürgen Habermas (geb. 1929) zurück (22,23). ›Im Zentrum steht der Mensch, der 
durch Handlung, Sprache und Kommunikation Anliegen der Vernunft verwirklicht. Nur 
im freien Austausch zwischen Menschen können Geltungsansprüche ausgehandelt und 
bestätigt werden. Was tun wir, wenn wir in einen Diskurs eintreten? Wir gehen von unse
ren Bedürfnissen, unseren Lebenswelten und unseren Zielen aus und haben ein Interes
se daran, unsere Perspektiven für andere verständlich und nachvollziehbar zu machen. 
Niemandem wird das gelingen, wenn er Argumente manipulativ einsetzt oder den An
deren nicht als gleichberechtigten Partner anerkennen will. Zwang darf in einer idealen 
Diskurssituation einzig von der Überzeugungskraft des besseren Arguments ausgehen. 
Karl-Otto Apel sieht die Diskursethik als ein Projekt, zwischen Sinn- und Zweckorien
tierungen zu vermitteln.‹ (6:101-2) In der Habermas’schen Auffassung einer Diskusethik 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-018 - am 13.02.2026, 17:12:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


362 Ottmar Leiß: Geistiges im Lebendigen

dominiert die Vorstellung, eine Norm sei nur insoweit gerechtfertigt, wenn sie von allen
ohne Zwang akzeptiert werden könne.

Die Ethik der Gerechtigkeit als Fairness des von Kant beeinflussten amerikanischen
Philosophen John Rawls (1921–2002) will ein Modell für ein soziales System entwerfen,
das durch die Verringerung des Zufalls in unserem Leben Gerechtigkeit schafft. Seine
Gerechtigkeitstheorie ist eine Theorie der Verfahrensgerechtigkeit (24). ›Je knapper die Gü
ter sind, die verteilt werden können, umso wichtiger werden Verfahren, gleiche Rechte
für alle zu sichern, den sozialen Frieden zu stärken und soziale Ungleichheit nur dann
zuzulassen, wenn sie mit Vorteilen für die am wenigsten Begünstigten verbunden sind.‹
(6:101) ›Nach diesem Modell würde man die am meisten Bedürftigen bevorzugt behan
deln und im Interesse der Bedürftigen eine Einbuße an Effizienz, Gleichheit und Freiheit
in Kauf nehmen.‹ (9:134-5)

Die kommunitaristische Ethik von Amitai Etzioni (1929–2023) geht von der Com
mitment- oder Involvment-Forschung aus, die die Faktoren für die Identifikation der
Mitarbeiter mit und ihr Engagement für die Philosophie einer Organisation untersucht
und festgestellt hat, dass Organisationen, die die Werte ihrer Mitglieder teilen, erfolgrei
cher sind als solche, die nur durch Kontrolle oder mit Hilfe von Anreizsystemen funktio
nieren. Etzionis makrosoziologische Theorie politischer und gesellschaftlicher Prozesse
ist inhaltlich geprägt durch ein theoretisches Plädoyer für die gesellschaftliche Selbst
regulation (25,26). Er plädierte sowohl für eine Responsivität, d.h. für die Möglichkeit ei
ner Organisation oder Gesellschaft, sensibel auf Anliegen ihrer Mitglieder zu reagieren
als auch für ein engagiertes selbstbestimmtes Handeln kollektiver Akteure in der Gesell
schaft. Etzioni fasst das Ziel seiner gesellschaftstheoretischen Überlegungen unter dem
Stichwort Verantwortungsgesellschaft (26) zusammen. ›Menschen beziehen sich in ihrem
ethisch-moralischen Denken und Tun immer auf soziale Netzwerke, in denen sie Unter
stützung geben und ihrerseits Unterstützung finden wollen. Der Mensch ist in diesem
Modell nicht nutzenorientiert, wie das der Utilitarismus voraussetzt. Moralische Fakto
ren werden gerade dann bedeutsam, wenn sie das zweckrationale Verhalten stören und
stattdessen Orientierungen jenseits des Egoismus-Prinzips zur Geltung bringen.‹ (6:102)

Welche Ethik braucht die Medizin?

Die Vielzahl konkurrierender Ethiken macht es erforderlich, sich Klarheit darüber zu
verschaffen, welchen Hintergrund die verschiedenen Autoren hatten, welche Interessen
(ökonomische, sozialreformerische, organisationssoziologische, gesellschaftspolitische
u.a.m.) sie hatten und welche Zielsetzung sie mit der Ausarbeitung ihrer Lösungsvor
schläge für ihr Interessengebiet verfolgten. Wenn man dies Revue passieren lässt, fällt
es leichter, zu entscheiden, welche der z.B. oben kurz angerissenen Ethiken für Problem
situationen in der Medizin ggf. geeignet sein könnte. So fokussiert z.B. die Diskursethik
auf gesellschaftliche Probleme wie z.B. die Geltung sozialer Normen ermittelt und fest
gelegt werden sollte. Sie ist eher makrosoziologisch ausgerichtet und weniger geeignet
für mikrosoziologische Analysen wie Diskurse zwischen zwei Personen, die in der Pa
tient-Arzt-Beziehung im Vordergrund stehen. Rawls Theorie der Gerechtigkeit verfolgt
philosophische und politische Ziele, der Utilitarismus ökonomische und politische Ziele,
Etzionis Kommunitarismus die Verantwortung sozialer Klein- und Großgruppen unter

https://doi.org/10.14361/9783839475942-018 - am 13.02.2026, 17:12:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


16. Ärztliche Ethik und ärztliche Verantwortung 363 

einander und für das soziale Ganze. Kants Pflichtenethik ist zwar universalistisch und 
gilt für jedermann, der Grundbegriff, dass eine gewisse Art von äußerem Handeln un
ter gewissen Umständen getan werden sollte, ist jedoch sehr abstrakt und nicht immer 
leicht und widerspruchsfrei auf konkrete Situationen anwendbar. Der Grundbegriff der 
Tugendethik ist dagegen der einer Disposition oder Lebensweise, etwas, das man hat 
oder nicht hat, etwas wie einen Leitstern des moralisch Gutem und einen Kompass der 
Tugenden. 

Der amerikanische Arzt Edmund D. Pellegrino (1920 – 2013) hat in den 70er und 80er 
Jahren für die generalistisch orientierte internistische Praxis eine modifizierte Tugend
ethik vorgelegt (27,28), die auf Verständnis und Würdigung der verletzten und verwun
deten Menschlichkeit des Patienten gründet und die der aristotelischen Tugend der Ur
teilskraft (phronesis) eine zentrale Bedeutung in der ärztlichen Ethik zuspricht (27,28) 
– ein Aspekt, dem in den ethischen Debatten hierzulande wenig Beachtung geschenkt 
wurde und wird. Pellegrinos Revitalisierung und Neubewertung der Tugendethiken 
von Aristoteles (384–322 v. Chr.) und Thomas von Aquin (1225–1274) stellt ›im großen 
Ganzen […] keine Preisgabe einer auf Rechten oder Pflichten begründeten Ethik dar, son
dern eine wiedergewonnene Erkenntnis, dass Rechten und Pflichten zum Trotz deren 
moralische Wirksamkeit von der Disposition und den Charakterzügen unserer Mitmen
schen abhängen. [Absatz]. Dies gilt insbesondere in der medizinischen Ethik, wo den 
Kranken seine Verletzbarkeit und Abhängigkeit zwingen, nicht bloß auf seine Rechte zu 
vertrauen, sondern auch auf die spezifische Person, die der Arzt ist. […]. In der Krank
heit, wo wir am leichtesten auszubeuten sind, sind wir am meisten von der besonderen 
Person abhängig, die das Rechte und Gute bezweckt und tut, weil sie faktisch nicht an
ders handeln kann.‹ (27:41-2) 

Pellegrino unterstützt Aristoteles’ Lehre von der rechten Mitte zwischen den Extre
men und die aristotelische Differenzierung in Tugenden des Verstandes (dianoetische) 
und Tugenden des Charakters (ethische). ›Die ersteren gewinnen Ursprung und Wachs
tum vorwiegend durch Lehre, weshalb sie Erfahrung und Zeit brauchen, die letzteren 
sind das Ergebnis von Gewöhnung. […]. Tugend ist nicht einfach eine Leidenschaft oder 
eine Leistung, sondern eine ›charakterliche Grundhaltung [18]‹. (27:45) Die ›Verbindung 
von charakterlicher Grundhaltung, Wissen und wohlüberlegter Entscheidung ist kon
stitutiv für eine tugendhafte Person.‹ (27:46). Pellegrino zufolge ›ist der tugendhafte 
Mensch jemand, dem wir zutrauen können, dass er gewohnheitsmäßig in einer ›guten‹ 
Weise handelt – tapfer, ehrenhaft, gerecht, klug und maßvoll‹ (27:50). Vom tugendhaf
ten Arzt ist zu erwarten, dass er dem Guten in der Medizin verpflichtet ist, ›dem Wohl 
des Patienten […], denn das ist das Endziel, welches Patient und Arzt offensichtlich 
anstreben.‹ (27:51) und dass er die aristotelischen Tugenden ›Gerechtigkeit, Tapferkeit, 
Maß, Seelengröße, Edelmut, Großzügigkeit, Versöhnlichkeit, Klugheit, Weisheit‹ [von 
denen nicht jede in jeder Entscheidung erforderlich ist (O.L.)] ›unter Beweis stellt, 
wenn sie gebraucht werden, und dass er gewohnheitsmäßig dazu disponiert ist, so dass 
wir uns darauf verlassen können.‹ (27:55) Ich teile Pellegrinos Einschätzung: ›Einige 
Zweige der Medizin scheinen eine striktere und allgemeinere Befolgung der Tugenden 
zu erfordern. Allgemeinärzte, zum Beispiel, die mit den empfindlicheren Facetten und 
Nuancen von Leben und Menschlichkeit eines Patienten zu tun haben, müssen die Tu
genden mit mehr Sorgfalt praktizieren als technikorientierte Spezialisten. Je enger die 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-018 - am 13.02.2026, 17:12:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


364 Ottmar Leiß: Geistiges im Lebendigen

Fachrichtung, desto leichter lässt sich das Patientenwohl durch Regeln und Statuten von
Rechten und Pflichten schützen; je breiter die Fachrichtung, desto bedeutsamer sind
die Charakterzüge des Arztes. Kein Zweig der Medizin jedoch kann ohne eine gewisse
Hingabe an einige der Tugenden praktiziert werden.‹ (27:56)

Dem spezifischen Kontext in der Medizin werden insbesondere die Begründer der
modernen Medizinethik, Thomas L. Beauchamp (geb. 1939) und James F. Childress
(geb.1940), mit ihrem Vier-Prinzipien-Modell gerecht. In ihrem 1979 erschienenen Buch
Principles of Medical Ethics (29), das inzwischen in einer 8. Auflage vorliegt, haben sie den
Respekt der Autonomie (autonomy), das Prinzip des Nicht-Schadens (nonmaleficence),
das Prinzip der Fürsorge (beneficence) und das Prinzip der Gerechtigkeit (justice) als die
tragenden medizinethischen Prinzipien herausgestellt.

Vorrangstellung und Betonung des Prinzips der Autonomie des Patienten brechen
mit der traditionellem paternalistischen Sicht der Rolle des Arztes, betonen die Mün
digkeit des Patienten und machen Ernst mit Kant’s Würde und Selbstgesetzlichkeit ei
nes jeden Menschen und seinem Verbot einer Instrumentalisierung des Menschen. Das
Prinzip der Autonomie (29,30) impliziert gemeinsame Entscheidungsfindungen (shared
decision making) (31) und Aufklärung und Einholung der Einwilligung (informed consent) als
Vorbedingung für jeden Eingriff. Das Prinzip des Nicht-Schadens (nonmaleficence) ist
aus der Hippokratischen Schule der antiken Medizin übernommen, in der das nil nocere
einen zentralen Stellenwert hatte. Das Prinzip des Nicht-Schadens ist eng mit dem Prin
zip der Autonomie verbunden. Der ›amerikanische Medizinethiker Jay Katz [1922–2008]
hat schon 1972 für eine Einteilung des Schadens anhand der damit verletzten Rechte plä
diert. Als wesentliche Rechte benennt Katz das Selbstbestimmungsrecht, das Recht auf
psychische Integrität und das Recht auf physische Integrität. […]. Eine andere Möglich
keit der näheren Bestimmung des Schadens ist von dem US-amerikanischen Bioethi
ker Eric M. Meslin entwickelt worden […].‹ (9:124) Meslin unterscheidet zwischen objek
tivem Schaden (z.B. Beeinträchtigung einer körperlichen Funktion, Verletzung, Miss
achtung von Interessen) und subjektivem Schaden (z.B. Schmerz, Nichterfüllung einer
Präferenz, sittlicher Schaden) (9:124). Das Prinzip der Fürsorge (Prinzip des Wohltuns)
beruht pflichtentheoretisch auf einer unterschiedlichen Pflichtenart als das Prinzip des
Nicht-Schadens. Die Pflicht zum Wohltun (beneficence) stellt eine positive Tugendpflicht
dar, während es sich bei der Pflicht, nicht zu schaden, um eine negative Pflicht, eine Un
terlassungspflicht, handelt. Zum vertieften Studium spezieller ethischer Aspekte in der
Medizin sei auf weiterführende Literatur verwiesen (32–46).

https://doi.org/10.14361/9783839475942-018 - am 13.02.2026, 17:12:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


16. Ärztliche Ethik und ärztliche Verantwortung 365 

Im Gegensatz zu den in der Patient-Arzt-Beziehung im Vordergrund stehenden 
Prinzipien der Autonomie, des Nicht-Schadens und der Fürsorge fokussiert das Prinzip 
der Gerechtigkeit mehr auf allgemeinere Aspekte der Medizin insgesamt, wie z.B. den 
Zugang zum Medizinsystem oder Triage und Verteilungsgerechtigkeit (45) oder die ge
rechte Zuteilung der knappen Spenderorgane. In den vergangenen Jahren haben Fragen 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-018 - am 13.02.2026, 17:12:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


366 Ottmar Leiß: Geistiges im Lebendigen

der Verteilungsgerechtigkeit in der Medizin im Rahmen der SARS-CoV-2-Pandemie
an Bedeutung gewonnen (45,46). Zu Diskussionen um konkretere Ausformungen des
Gerechtigkeitsprinzips in Gleichheitsmodell (Egalitarismus), Freiheitsmodell (Liberalis
mus), Effizienzmodell und Fairnessmodell sei auf weiterführende Literatur verwiesen
(9:130-138, 33,36,43). Auch speziellere medizinethische Methoden wie narrative Medizin
ethik (47–50), kasuistische Medizinethik (6,47-49) und die im Pflegebereich präferierte
Fürsorgeethik (care ethics) (51,52) sollen hier nicht im Detail erörtert werden. Zur Kasu
istikethik hat Rainer Otte angemerkt, dass es kaum Kasuistiken gibt, die aus der Sicht
und in der Sprache einer betroffenen Patientin oder eines betroffenen Patienten Pro
blemsituation und Schwierigkeiten der Entscheidungsfindung darstellen (6). Darüber
hinaus hat er bemängelt, dass Kasuistiken z.T. geschönt und allein aus Sicht des Arztes
dargestellt werden, dass die Darstellungsweise mitunter interessengeleitet ist und eine
Perspektive anderer Beteiligter wie Angehörige oder Pflegepersonen fehlt (6,51,52).

Der in den 80er Jahren einsetzende Auftrieb an ethischen Debatten zu diver
sen medizinischen Problemen wie z.B. Stammzellforschung, genetische Diagnostik,
Hirntod-Feststellung, aktive und passive Sterbehilfe, Transplantationsmedizin u.a.m.

(38,39,41,53-56) (siehe Tabelle 5) hat zu verstärkter Etablierung medizinethischer Aspekte
in der Ausbildung angehender Ärztinnen und Ärzte (43) sowie zur Etablierung von Ethik-
Kommissionen und Schaffung ethischer Konsiliardienste in größeren Kliniken geführt
(44). Der ehemalige Gütersloher Psychiater Klaus Dörner (1933–2022) hat recht, dass
Gefahren entstehen, ›wenn Ärzte sich philosophisch und ethisch für so minderwertig
halten […], dass sie sich damit begnügen, die für sie gültige Ethik von außenstehenden
Ethikexperten importieren zu lassen.‹ Er prangert das darin enthaltene ›Selbstver
ständnis – also ethisch-neutrale Fachlichkeit, die durch Experten von außen ethisch
fremdbefruchtet wird – […]‹ (42:211) an und kann nicht nachvollziehen, dass andere dies
als empfehlenswertes Modell bezeichnen.

Angesichts des Ethik-Booms um die Jahrtausendwende, dem Zeitpunkt, an dem er
sein Buch Der gute Arzt – Lehrbuch der ärztlichen Grundhaltung (42) veröffentlichte, fragt er
sich: ›Wird nicht meine Wissenschaft, die Medizin – im Ansatz zwar richtig in der Über
treibung aber falsch – so sehr auf eine unmenschliche, wertfreie Naturwissenschaft re
duziert, dass es dann logisch klingt, ihr nur durch Entwicklungshilfe von außen den Um
gang mit Werten beibringen zu können?‹ (42:6) Er beklagt, ›dass meine ärztliche Standes
organisation, die ärztliche Selbstverwaltung, […] aus sich heraus zur ethischen Reflexi
on der moralischen Orientierung ärztlichen Handelns so unfähig ist, dass auch hier eine
Pfropfethik von außen und oben die einzige Rettung sei?‹ (42:6). Er macht deutlich, ›dass
es dem Arzt nicht erlaubt ist, Ethik primär anderen Berufsgruppen zu überlassen; denn
die gegenwärtige Ökonomisierungswelle […] vergrößert auch den Einfluss dazu passen
der – in diesem Fall am ehesten utilitaristischer – Philosophien, abzulesen an der ›Qua
litätsoffensive‹ oder der ›Lebensqualität‹, Konzepte deren Verführungspotential so groß
ist, weil Qualität etwas ist, wovon alle endlos immer mehr haben wollen. [Absatz]. Aus
diesen Gründen habe ich als Arzt aus meiner eigenen Empirie, meinen Beziehungen,
meinem Handeln, meiner Medizinphilosophie meine ärztliche Ethik primär selbst zu
entwickeln, in diesem Prozess freilich stets offen und lernbereit für Beiträge von an
deren Philosophen und aus anderen Fachgebieten. Da dies so ist und da Institutionen
die fatale Neigung haben, wichtige Aspekte in Spezialangebote einzukapseln, um ihre

https://doi.org/10.14361/9783839475942-018 - am 13.02.2026, 17:12:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


16. Ärztliche Ethik und ärztliche Verantwortung 367 

Sprengkraft für das Ganze unschädlich zu machen, bin ich freilich auch skeptisch ge
genüber den zahlreichen, sicher wohlmeinenden Vorschlägen der Schaffung ethischer 
Konsiliardienste, Ethik-Kommitees, Ethik-Kommissionen oder Patientenberater. Allzu 
leicht könnte ich mich dadurch als ›normaler‹ Arzt von meiner eigenen Ethikentwick
lung, ein ›verwundeter‹ Heiler zu sein, entlasten, mich auf die ohnehin schon schwie
rige ständige Verbesserung meiner Fachlichkeit beschränken und das ethische Geschäft 
den Spezialisten überlassen.‹ (42:212). Auch Otte meldet ›eine erhebliche Skepsis gegen
über Ambitionen an, Ethik auf dem Importweg über hinzugezogene Kommissionen oder 
moralische Consulting-Dienstleister zu beziehen, um verbrauchte Sinnbestände wieder 
auffrischen zu lassen.‹ (6:13) Dörner zitiert Uexküll und Wesiak: ›Es wird Zeit, aus der 
Heilkunde selbst die ethischen Richtlinien zu entwickeln, die in ihr angelegt sind‹, statt 
sich von Theologen, Philosophen und Juristen ethisch fremdbestimmen zu lassen […].‹ 
(42:22) Bevor ich auf Dörners Schlussfolgerungen zu sprechen komme, sei – auch zum 
besseren Verständnis dieser Schlussfolgerungen – zunächst Kurt Bayertz’ Frage nach der 
Herkunft der Moral eingefügt. 

Woher kommen Ethik und Moral? 
Sind Werte theoretische oder reale Entitäten? 

Der Münsteraner Philosoph und Ethiker Kurt Bayertz (geb. 1948) ist in seinem Buch War
um überhaupt moralisch sein? (7) der Frage nachgegangen, wo die Moral herkommt. Die 
Gründe, moralisch zu sein, fallen ›an ihrem Beginn mit religiösen Gründen zusammen 
[…]. Die Geltung der Moral, ihr Sollenscharakter, geht dieser Überzeugung zufolge auf 
die Autorität der Götter zurück.‹ (7:76) 

›In den verschiedenen Kulturen kann der Weg, der von dem moralisch Gefordertem 
auf die Götter zurückführt, ebenso unterschiedlich sein wie der Inhalt des moralisch Ge
forderten.‹ (7:76). Die Bezugnahme auf die Götter spielt im ethischen Denken der Anti
ke eine untergeordnete Rolle, im Fokus steht die Bestimmung und Festlegung auf Ziele 
und Güter, nach denen man streben sollte, wenn man ein gutes Leben führen will. ›An
ders in der jüdisch-christlichen Mythologie. Das Alte Testament berichtet an prominen
ter Stelle von expliziten und direkten Anweisungen Gottes an die Menschen: Moses hatte 
sie in Gestalt der Zehn Gebote auf dem Berg Sinai von Gott erhalten und als Gesetz bei 
den Juden eingeführt. Von den Propheten wird dieser Normenkatalog immer wieder in 
Erinnerung gerufen, wenn die Menschen ihn vergessen oder vernachlässigen. Die jüdi
sche Ethik ist eine Ethik des göttlichen Gesetzes.‹ (7:77). Gott wirbt nicht um die Gunst 
der Menschen, er gebietet: Du sollst nicht töten. Aus der ›Differenz zwischen der grie
chisch-römischen und der jüdisch-christlichen Mythologie […] ergibt sich demnach [aus 
der ersteren (O.L.)] eine menschenfreundliche Strebensethik, aus der zweiten eine auto
ritäre Sollensethik […].‹ (7:77). Eine theonome Deutung der Moral stellt zum einen ›eine 
verständliche und plausible Deutung des Sollens bereit‹ und zum anderen ergibt sich 
daraus auch die für moralische Normen ›charakteristische Präskriptivität als Ausdruck 
des Willens eines göttlichen Gesetzgebers‹ (7:77). 

Bayertz fragt, warum sollten wir tun, was die Götter gebieten, und legt selbst die Ant
wort nahe, weil sie über eindrucksvolle Möglichkeiten der Bestrafung verfügen. Auch das 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-018 - am 13.02.2026, 17:12:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


368 Ottmar Leiß: Geistiges im Lebendigen

Christentum hält an einer göttlichen Gerechtigkeit fest, lässt aber die göttlichen Sank
tionen erst im Jenseits wirksam werden. Noch bei dem Philosophen der Aufklärung, John
Locke (1632–1704), findet sich die Überzeugung, dass ›der wahre moralische Grund für
die Geltung der moralischen Regeln nur in dem Willen und dem Gesetz eines Gottes be
stehen kann, der die Menschen im Dunkel sieht, der in seiner Hand Lohn und Strafe
hält und Macht genug besitzt, um den hochmütigsten Übertreter seines Gesetzes zur Re
chenschaft zu ziehen.‹ (7:79). Die heutige Differenzierung zwischen religiöser und mo
ralischer Pflicht gab es zu Zeiten des Alten Testaments noch nicht. Der göttliche Befehl
an Abraham, seinen Sohn zu opfern, stellt für uns heute eine Provokation für das mo
ralische Bewusstsein dar (57). Solange die Moral auf Gesetzen gründet, die Gott für den
Menschen geschaffen hat, ›macht es Sinn, die Moral als eine Verpflichtung aufzufassen.
[…]. Wenn hinter der Moral aber nicht mehr der Wille und das Gebot Gottes stehen, dann
wird plötzlich vollkommen unklar, was die Rede von einer Pflicht überhaupt noch bedeu
ten soll.‹ (7:90)

Die von Bayertz aufgezeigte Differenz zwischen jüdisch-christlichen Mythologie und
der griechisch-römischen Mythologie und der sich aus ersterer ergebenden Sollensethik
und der aus zweiteren ergebenden Strebensethik (7:77) war für den Tübinger Philosophen
Hans Krämer (1929–2015) Anlass, für einen ›dritten Weg‹ der ethischen Theoriebildung

zwischen normativ ausgerichteter Moralphilosophie mit Kants Zuspitzung der prakti
schen Philosophie auf die Sollensforderung des Kategorischen Imperativs einerseits und
antiken Tugend- und Glücksethiken andererseits zu plädieren. Martin Endreß zufolge
ist ›das Verdienst der Integrativen Ethik nicht zuletzt darin zu sehen, gegen die diskurs
ethischen Behauptung eines reduktionistischen prozeduralistischen ethischen Paradig
mas Einspruch zu erheben‹ (58:12) und ›zu zeigen, dass es gerade der aufmerksame Blick
auf die Komplexivität moderner Lebensverhältnisse ist, der umgekehrt zu einer Komple
xitätssteigerung auch des ethischen Argumentationsdesigns führen muss.‹ (58:12), Krä
mer insistiert darauf, dass Ethik ›ihren Sinn nur in der Praxis hat und sich darum auf
deren dauernd veränderliche Bedingungen einstellen muss.‹ (58:19)

Für den Philosophen und kritischen Realisten Nicolai Hartmann (1882–1950) waren
Werte als ideale Wesenheiten ansichseiend und bedurften nicht einer Setzung durch Men
schen. Aber in der Realität ›bedarf es zur Aktualisierung des von ihnen ausgehenden
Seinsollens einer Setzung. Ein reales Subjekt muss sie setzen – im Gegensatz zu dem, was
schon ist.‹ (7:94, 59,60) Doch wie kann man sich eine creatio ex nihilo vorstellen? Der nie
derländische Primatenforscher Frans de Waal hat die Evolution der Moral bei höheren
Säugetieren ausführlich beschrieben (61,62). Der Primatenforscher und Kulturanthro
pologe Michael Tomasello hat in seinem Buch Die kulturelle Entwicklung des menschlichen
Denkens (63) seine Theorie der dualen Vererbung (dual inheritance theory), ›nach der die
ausgereiften Phänotypen vieler Arten von der biologischen und kulturellen Erbschaft ih
rer Vorfahren abhängen‹ (63:26), ausführlich dargestellt und begründet. Wir erben von
unseren Eltern nicht nur die Gene, sondern auch die Umwelt, die Lebenswelt, in die wir
hineingeboren werden und mit der Lebenswelt auch die in ihr geltenden moralischen
Vorstellungen und Forderungen. Bayertz zufolge bietet es sich an, auf der Grundlage der
Hartmann’schen Vorstellungen (59,60) ›einen Typus ethischer Theorie zu entwickeln, der
heute oft als moralischer Realismus bezeichnet wird (7:96ff). Diese Theorie hebt die gram
matische Ähnlichkeit zwischen deskriptiven und präskriptiven Äußerungen hervor und

https://doi.org/10.14361/9783839475942-018 - am 13.02.2026, 17:12:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


16. Ärztliche Ethik und ärztliche Verantwortung 369 

führt sie auf eine sachliche Gemeinsamkeit zwischen beiden zurück: Wie wir auf etwas 
Wirkliches oder Reales verweisen, wenn wir ein Blatt als ›grün‹ bezeichnen, so verweisen 
wir auf etwas Wirkliches oder Reales, wenn wir eine Handlung als ›grausam‹ oder ›für
sorglich‹, als moralisch ›verboten‹ oder ›geboten‹ charakterisieren. Der moralische Rea
lismus behauptet also, dass die Moral eine objektive Grundlage ›draußen‹ in der Welt 
hat: dass sie sich (ähnlich wie deskriptive Aussagen) auf eine Art von ›moralischer Wirk
lichkeit‹ bezieht […].‹ (7:96). Diese Sicht impliziert, dass man moralisch sein soll, weil es 
objektiv gut und richtig ist. Vorteile eines moralischen Realismus sind in Tabelle 6 auf
gelistet. 

Auf die schwierige Frage, ob die Moral – ähnlich wie die Logik und die Mathematik 
– Teil der natürlichen Weltordnung ist, antwortet Bayertz: ›Auch die Naturwissenschaf
ten verwenden Begriffe und Aussagen, die nicht auf Beobachtungen reduzierbar sind: 
Elektronen in der Physik, Arten in der Biologie; dasselbe gilt für die Sozialwissenschaften: 
Status in der Soziologie oder Bruttosozialprodukt in der Ökonomie. Wenn wir beliebige Or
ganismen untersuchen, stoßen wir nirgends auf ›Arten‹ und doch glauben wir, dass die
ser Begriff etwas Objektives bezeichnet. Könnte es sich mit den moralischen Tatsachen 
nicht ähnlich verhalten wie mit den theoretischen Objekten, Eigenschaften oder Prozes
sen, die in den Wissenschaften Verwendung finden? Es könnte! Dass sie nicht beobacht
bar sind, ist kein Beweis ihrer Nichtexistenz.‹ (7:100) – oder wie es im Englischen heißt: 
Absence of evidence is not evidence of absence! In der Atomphysik hat man aus experimentellen 
Untersuchungen auf die Existenz von Elektronen geschlossen und diese als theoretische 
Entitäten oder logische Konstruktionen bezeichnet (64:43ff). Erst als etliche Jahre später 
messbare Auswirkungen dieser hypothetischen Entitäten nachgewiesen werden konn
ten, galt ihre Existenz als objektiv erwiesen. Ian Hacking vertritt seitdem einen wissen

https://doi.org/10.14361/9783839475942-018 - am 13.02.2026, 17:12:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


370 Ottmar Leiß: Geistiges im Lebendigen

schaftlichen Realismus: ›Was mich betrifft, gilt: Wenn man sie versprühen kann, sind
sie real.‹ (64:47) Sind Werte und moralische Normen theoretische Entitäten draußen in der
Welt? Werden Philosophen und Ethiker, wenn sie die Netze der Habermas-Apel’schen
Diskursethik engmaschiger knüpfen, Werte und moralische Normen einfangen können?
Nicolai Hartmann hat Werte als ansichseiende ideale Wesensheiten angesehen, die der Set
zung durch den Menschen nicht bedürfen (7:94, 59,60) – d.h. als so etwas wie theore
tische Entitäten oder Konstrukte eines lebensweltlich gegebenen normativen Orientie
rungswissens, die resistent gegen Widerlegungsversuche sind und mit deren Existenz
wir rechnen sollten.

Leib- und Kontextgebundenheit ethischen Handelns

Ich bewundere Charles Taylors (geb. 1931) kulturhistorische Suche nach den Quellen des
Selbst und der Moral (5) (siehe entsprechendes Kapitel im vorliegenden Buch) und teile
seine Kritik an der dominierenden sprachanalytischen Herangehensweise vieler seiner
philosophischen Kollegen. Charles Taylor hat recht, wenn er an der Habermas’schen Dis
kursethik kritisiert, dass etwas Wesentliches durch ihr Raster fällt, nämlich ›die Suche
nach Moralquellen außerhalb des Subjekts durch Sprachen, die im Inneren des Subjekts
Resonanz finden: das Begreifen einer Ordnung, die unabtrennbar mit dem Index einer
persönlichen Sichtweise versehen ist.‹ (5:880). Im Gegensatz zur Habermas’schen pro
zeduralen Auffassung der Vernunft (23) handelt es sich ›nicht um die Erkundung einer
›objektiven‹ Ordnung im klassischen Sinne einer öffentlich zugänglichen Realität, son
dern diese Ordnung ist nur durch persönliche – daher ›subjektive‹ – Resonanz erreich
bar.‹ (5:881). Resonanz ist – wie der Soziologe Hartmut Rosa herausgearbeitet hat – das
entscheidende Grundelement menschlicher Weltbeziehungen, sei es im körperlichen,
emotionalen, evaluativen oder kognitiven Modus (65). Resonanz ist nicht planbar und
machbar, Resonanz ereignet sich, ist unverfügbar (66).

Für mich schließt sich hier der Kreis zu Nicolai Hartmanns Überzeugung, dass Werte
ideale und ansichseiende Wesensheiten sind, die der Setzung durch ein Subjekt nicht bedür
fen. Aber – und das ist wichtig – ›im Realen genügt dieses Ansichsein nicht. Hier bedarf
es zur Aktualisierung [Kursivdruck durch O.L.] des von ihnen ausgehenden Seinsollens
einer Setzung. Ein reales Subjekt muss sie setzen – im Gegensatz zu dem, was schon ist.
(7:94). Taylor zufolge könnte diese Setzung auf (verbaler An-)Sprache beruhen, ›die im
Inneren des [anderen (O.L.)] Subjekts Resonanz findet‹ (5:880).

In Emmanuel Levinas (1915–1995) ›Elementarethik‹ und ›Ethik ohne Theorie‹ (67:39)
ist der Setzende der Andere, von dessen Antlitz das eigene Selbst sich affizieren lassen
muss und auf dessen missliche Lage das eigene Selbst sich einlassen und resonant re
agieren muss (67,68). Dies ist von Bernhard Waldenfels zur eingangs zitierten leibphä
nomenologischen Überzeugung erweitert worden: ›Das Ethos beginnt auf der Ebene der
Sinne. […]. Ein Hinsehen und ein Hinhören, das ein Wegsehen und ein Weghören ein
schließt, bedeutet, dass ein Anspruch des Anderen laut wird, der früher ist als alle Nor
men, Werte und Beurteilungen, als alles Pochen auf Geltungen.‹ (2:388-89). Die alltäg
liche zwischenmenschliche Erfahrung, dass Ausdruck Eindruck macht, der seinerseits
wieder Ausdruck macht oder – anders formuliert – dass Peters Verhalten Pauls Erfah
rung beeinflusst und umgekehrt Pauls Verhalten Peters Erfahrung beeinflusst (69:20), ist

https://doi.org/10.14361/9783839475942-018 - am 13.02.2026, 17:12:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


16. Ärztliche Ethik und ärztliche Verantwortung 371 

eine Erkenntnis, die Emanuel Levinas zu einer Philosophie der zwischenmenschlichen 
Begegnung erweitert hat (68). Und der Soziologe Hartmut Rosa betont die Unverfügbar
keit und Nicht-Planbarkeit von echten Begegnungen (66). 

Braucht es dazu eines eigenen moralischen Sinnes, wie Taylor vermutet hat? Oder 
stellt die synchrone Integration der Sinne, der Sinn der Sinne, dasjenige dar, was als com
mon sense bezeichnet wird, dasjenige, das Resonanz erzeugen kann? Und was ist mit com
mon sense gemeint, nur gesunder Menschenverstand oder Gemeinschaftstiftender Sinn (42:39)? 
Und warum ist common sense im wirklichen Leben ›not so common‹? Der Medizinethi
ker Ellos hat – was sich in anderen Büchern zur Ethik nicht findet – in seinem Buch 
Ethical Practice in Clinical Medicine (3) ein separates Kapitel der Ethik des amerikanischen 
Pragmatismus gewidmet (70:91-127). William James’ (1842–1910) ethische Überlegungen 
knüpfen an seine religionsphilosophischen Schriften an und betonen die Bedeutung der 
Hoffnung, ein Aspekt, der ihm selbst in der Überwindung depressiver Phasen geholfen 
haben soll (70:94). James verknüpft oft unbewusste und intuitive ästhetische Prinzipi
en, die im kognitiven Denken eine Rolle spielen, mit ethischen Prinzipien, Regeln und 
Argumenten. Ethische Argumente könnten in einer schwierigen oder schlimmen Situa
tion Hoffnung bringen und helfen, die Situation zum Bessern zu wenden (70:101). Auf 
die Bedeutung der Hoffnung und der Erwartung des Patienten ist in jüngster Zeit ins
besondere von Benson (71), Spiro (4) und Groopman (72) hingewiesen worden. 

Dem amerikanischen Philosophen John Dewey (1859–1952) zufolge bilden wir selten 
praktische Entscheidungen aufgrund eingehender Abwägung von (sich z.T. widerspre
chenden) ethischen Prinzipien. ›Rather we work our way much more intuitively through 
the details of particular cases, weighing and balancing many disparate factors until we 
come to some sort of a clarity.‹ (70:109) Auch Braude unterstreicht die Rolle der Intui
tion in der klinischen Entscheidungsfindung (73). Dewey ist sich der Besonderheiten 
ärztlicher Entscheidungsfindungen voll bewusst: ›The many complex cases which they 
deal with so often on a regular basis over the course of many years of practice make them 
aware that they are deeply involved in ethics at almost all times.‹ (70:109) Dewey zufol
ge bilden wir im Laufe der Zeit für uns selbst ein Muster der Entscheidungsfindung aus, 
mit dem wir gut gefahren sind und an dem wir festhalten (70:109). Die jeweilige Situation 
und der Kontext bestimmen mit, welche ethische Regel (z.B. salus aegroti suprema lex oder 
voluntas aegroti suprema lex (38)) wir im konkreten Fall befolgen (70:110). (Siehe Abbildung 
1). 

Dewey beschreibt, wie in der Medizin strukturierte ethische Diskurse angehenden 
Ärztinnen und Ärzten helfen können, sich Klarheit über verschiedene ethische Positio
nen zu verschaffen und wie die dabei involvierten affektiven, emotionalen und kogniti
ven Faktoren die Persönlichkeit entwickeln und festigen (70:111ff). Dewey stellt klar, dass 
das ethische Diktum do no harm nicht bedeute, ›take no or little action‹ (70:118), sondern 
dass eine umfassende Erörterung der diagnostischen oder therapeutischen Optionen 
und ein klares und entschiedenes Handeln durch Wahrnehmung von Klugheit, Gerech
tigkeit, Mäßigung und Mut das Vertrauen der Patienten stärke (70:118-121). Und Dew
ey spricht dem Erlebnis von etwas Qualitativen, etwas Ästhetischen, auch bei der Voll
endung einer Handlung eine wichtige Rolle bei Entscheidungsfindungen zu. 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-018 - am 13.02.2026, 17:12:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


372 Ottmar Leiß: Geistiges im Lebendigen

Abb. 1: Kontextabhängigkeit von salus aegroti suprema lex vs. Voluntas aegroti suprema lex.

https://doi.org/10.14361/9783839475942-018 - am 13.02.2026, 17:12:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


16. Ärztliche Ethik und ärztliche Verantwortung 373 

Im Selbstverständnis ärztlicher Entscheidungen wird oft die Abhängigkeit von der 
eigenen praxisbestimmenden Metapher (siehe Kapitel 10 zum ärztlichen Selbst und zur 
ärztlichen Praxis), von Ort und Situation des ärztlichen Handelns, von setting und mea
ning und damit die Notwendigkeit differenzierter ethischer Überlegungen verdrängt. 
Spiro schreibt: ›Physicians once saw themselves as practitioners at the bedside and later as 
clinicians in the hospital; now, for the most part, they learn to act like scientists, or at least 
like technicians, in a laboratory. Practitioners see the patient as a person, in whom all 
parts should be working in harmony. Clinicians concentrate on disease and biological le
sions, regarding the very sick in intensive care units as case.‹ (4:5) und präzisiert: ›Cure is 
directed at disease, and care at patients.‹ (4:2) Spiro verweist auf Cassells Unterscheidung 
zwischen doctors und healers (32), zwischen disease und ›illness as the reaction to disease, 
modulated by culture and psyche. Doctors sometimes cure disease, whereas healers help 
illness.‹ (4:136) ›Healing has more to do with spirit than with body.‹ (4:137) Heilen tun 
Wunden von allein, heilen ist ein autopoetischer Prozess, angestoßen von Pertubatio
nen von außen. Für Uexküll und Wesiak hat Heilung mit Ganzheit und Entstehung einer 
neuen Einheit zu tun (1:149), mit ›einem sprungweisen ›Komplexer-Werden‹‹ (1:95). Ta
belle 7 fasst das vom setting abhängige unterschiedliche ärztliche Selbstverständnis, auf 
das auch Pellegrino hingewiesen hat (27:56), zusammen (73). 

Lernen, ethisch zu entscheiden 

Das, was Ellos mit dem eingangs zitierten Statement ›The learning and practice of med
ical ethics in a clinical setting requires many of the same structures and dynamics as the 
learning and practice of clinical medicine‹ (3:2) deskriptiv beschrieben haben, betonen 
Uexküll und Wesiak präskriptiv, ›dass wir Ärzte die Verpflichtung haben, unsere kogni
tiven und emotionalen Probleme unter dem Gesichtspunkt ihres Verflochtenseins mit 
ethischen Fragen zu reflektieren‹ (1:445). Es ist beileibe nicht immer leicht, vermeintli
che Sachfragen von Wissensdefiziten, emotionalem Involviertsein und ethisch-morali
schen Fragen zu differenzieren. Viefhues mahnt, dass Ethik konkret sein muss (75), er 
betont, dass ›die Zeiten einer weitgehenden Übereinstimmung von kirchlichem, gesell
schaftlichem und rechtlichem Sittenverständnis vorbei‹ (75:20) sind, er hält eine ›Refle
xion grundsätzlicher Standpunkte, um von da aus zu generellen Aussagen zu kommen‹ 
für eine Marquard’sche ›Emigration ins Prinzipielle‹, ›ins transzendentale Wolkentreten‹ 
(75:20), er warnt vor der Gesinnungsethik, die vor allem normative Standfestigkeit rein 
halten will, plädiert für eine Verantwortungsethik, die für voraussehbare Folgen eines 
Handelns aufzukommen hat, und verurteilt eine ›legal ausreichende Minimalethik‹, bei 
der ›die ethische Problematik zu einer juristischen Frage‹ (75:21) schrumpft. Sein Credo 
›Ethik muss konkret sein‹ (75:21) verbietet, ›über die Köpfe aller am konkreten Gesche
hen Beteiligten hinweg oder im abgeschirmten kleinsten Kreise [zu reden (O.L.)], anstatt 
wie in anderen Ländern am konkreten Fall von […] das ethische Problem zu entwickeln.‹ 
(75:22) Viefhues warnt ›vor dem Ersatz von rationaler Sachkompetenz durch moralisches 
Räsonnement‹ (75:23) und betont, dass es eher Wissensdefizite als Moraldefizite sind, die 
zu ärztlichen Kunstfehlern oder Katastrophen führen. 

Ethik muss konkret sein, muss vom konkreten Fall ausgehen und begriffliche, sach
liche, emotionale und ethische Aspekte des spezifischen Problems und der speziellen 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-018 - am 13.02.2026, 17:12:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


374 Ottmar Leiß: Geistiges im Lebendigen

Situation in den Blick nehmen. ›Dinge, die wir lernen müssen, bevor wir sie tun kön
nen, lernen wir, indem wir sie tun.‹ (76), diese aristotelische Einsicht gilt auch für die
verzwickte Differenzierung von Sachfragen und ethischen Aspekten. Die Tugenden des
Verstandes, des rationalen Denkens, sind – Aristoteles zufolge – lehrbar; die Tugenden
des Charakters sind Tugenden, die aus gewohnheitsmäßigem Handeln resultieren. Das
Erlernen des Spielens eines Musikinstruments erfordert Übung, Übung und nochmals
Übung, damit daraus Fähigkeiten und Fertigkeiten entstehen können, die in Leib und
Charakter ›einverleibt‹ werden. Die Berücksichtigung des Wertebilds des Patienten ist
genauso wichtig wie die Berücksichtigung seines Blutbildes. Und gute Gesinnung darf
nicht die vernünftige Urteilskraft ersetzen (75:25). Dies lernt man von vorbildhaften ärzt
lichen Lehrern und dies muss man sich durch gewohnheitsmäßiges Praktizieren ›einver
leiben‹ und zur verlässlichen charakterlichen Disposition werden lassen.

Uexküll und Wesiak ›sprechen mit Bedacht von ärztlicher Ethik und nicht von einer
›Ethik der Medizin‹. Ethik als Richtschnur für verantwortliches Handeln setzt Handeln
de, und das heißt Menschen, voraus, die nach ethischen Richtlinien oder gegen sie han
delnd können. Medizin als anonyme Institution ist mit dem Handeln von Ärzten nur
indirekt verknüpft, aber die Art dieser Verknüpfung ist für das Problem von entschei
dender Bedeutung.‹ (1:452) Auf die damit verbundenen Probleme sind andere unter den
Stichworten Strukturtypen ärztlichen Handeln, Hereinreden von Institutionen in ärzt
liches Handeln (77) und Ökonomisierung des Gesundheitswesens (78) andernorts aus
führlicher eingegangen.

Uexküll und Wesiak betonen, ›dass ethische Entscheidungen Konsequenzen eines
Menschenbildes sind, von dem wir uns in unserem Verhalten uns selbst und anderen
gegenüber leiten lassen‹ (1:445). Mit Ausnahme von Klaus Dörners Lehrbuch der ärztlichen
Grundhaltung (42) ist dies ein Manko vieler anderer Lehrbücher zur ärztlichen Ethik, die
allenfalls marginale und implizite Aspekte eines Menschenbilds enthalten, aber nicht ein
Menschenbild als harten Kern einer ärztlichen Ethik betonen. Dass ethische Entschei
dungen Konsequenzen eines Menschenbilds sind, hat auch der Darmstädter Philosoph
Gernot Böhme in seinem Buch Gut Mensch sein (79) betont und im Untertitel Anthropologie
als Proto-Ethik auf den Punkt gebracht.

Dörner erinnert daran, ›dass in den Hippokratischen Schriften als ›gute Ärzte‹ sol
che bezeichnet werden, ›die sich aus fremden Leiden eigene Sorgen bereiten‹ und weist
auf ›die Doppelbedeutung von Sorge bzw. sorgen‹ hin (42:25). Zum einen: ›die Sorge, der
Kummer, der Gram, die Krankheit bzw. Unruhe, Angst quälender Gedanke, die jemand
hat und durch die er umgetrieben wird und in Not geraten ist‹ und zum anderen: ›Die
Sorge, die ich mir bereite angesichts eines Anderen, der in Sorge ist, meine Bemühung
um Abhilfe […]. Dies tue ich schließlich adjektivisch sorglich, sorgsam, sorgfältig, d.h.
besorgt, aufmerksam, genau, auch ängstlich, vor allem achtsam.‹ (42:25) Nötig dazu sind
– Uexküll und Wesiak zufolge –›ein Wissen um diesen Kern menschlicher Würde‹, der
in der modernen Medizin weitgehend verschwunden ist (1:446) und die uneingeschränk
te Anerkennung der Würde des Menschen. ›Eine individuelle Wirklichkeit, in der alles,
was einem Menschen begegnet, eine Bedeutung zukommt oder bedeutungslos bleiben
und sinnlos werden kann, kennt die moderne Medizin nicht. Statt dem Arzt eine Men
schenbild zu vermitteln, an dem er in kritischen Situationen seine Entscheidung zwi
schen technisch möglichen und ethisch verantwortbaren Handlungen orientieren kann,

https://doi.org/10.14361/9783839475942-018 - am 13.02.2026, 17:12:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


16. Ärztliche Ethik und ärztliche Verantwortung 375 

lässt sie ihn mit dem Modell einer komplizierten, aber technisch fast unbegrenzt mani
pulierbaren Maschine allein.‹ (1:446-7) 

Uexküll und Wesiak unterscheiden drei miteinander verbundene Seiten ärztlicher 
Ethik, die ›Verantwortung des Arztes für den Patienten‹, die ›Verantwortung des Arztes 
für sich selbst und seine individuelle Wirklichkeit‹ und die ›Verantwortung des Arztes 
für die Medizin als Institution der menschlichen Gesellschaft.‹ (1:450) Ersterer Aspekt 
beinhaltet als oberstes Ziel ärztlichen Handelns das Wohlergehen des Patienten, wie dies 
auch Dörner, Maio, Pellegrino und Beauchamp und Childress (9,27-29,42) u.a.m. beto
nen. Bei der Wiederherstellung der größtmöglichen Autonomie des Patienten geht es 
um ›Hilfe zur Selbsthilfe bzw. Hilfe für den Mitmenschen, seine Autonomie wiederzu
erlangen und auch in der Krankheit so lange und so weit wie möglich zu bewahren.‹ 
(1:457) Beim zweiten Aspekt geht es um die Verantwortung des Arztes für sich selbst und 
seine individuelle Wirklichkeit. ›Da der Arzt selbst, worauf schon Balint (1957) hinge
wiesen hat, sein wichtigstes diagnostisches und therapeutisches ›Instrument‹ ist, hat er 
auch dem Patienten gegenüber eine besondere Verantwortung für dieses Instrument.‹ 
(1:463) Diese Verantwortung schließt eine lebenslange Weiter- und Fortbildung zu sach
lich-fachlichen Erkenntnissen ebenso ein wie die lebenslange Ausbalancierung von work 
und life und die Sorge um den Erhalt der eigenen Achtsamkeit und der Verhinderung 
eines Ausgebranntseins (burn out). ›Nur ein ausgeglichener und in sich gefestigter Arzt 
wird seinen Patienten wirklich helfen können.‹ (1:463) Der dritte Aspekt, die ärztliche 
Verantwortung für die Medizin als Institution der menschlichen Gesellschaft betont die 
Verantwortung des Arztes für die Theorien der Medizin, denen sie folgen sollen. Diese 
Theorien sind in Ausbildung und Praxis nach wie vor zu sehr am Maschinenmodell des 
Organismus orientiert und lassen allzu oft den Unterschied zwischen Human- und Vete
rinärmedizin vermissen. Uexküll und Wesiak haben sich dieser Verantwortung gestellt 
und versucht, der Dichotomie einer Medizin für den Körper und einer Medizin für die 
Seele ein holistisches Gesamtkonzept (1) und ein Konzept einer Integrierten Medizin (80) 
entgegenzustellen. 

Ärztliche Ethik im Kontext von Thure von Uexkülls Philosophie der Medizin 

Uexküll und Wesiak sprechen am Ende des Kapitels 8, die Konsequenzen des neuen Pa
radigmas für das ärztliche Handeln, davon, ›dass sich die Interaktion [Patient – Arzt 
(O.L.)] nach dem Navigationsinstrument ›Situationskreis‹ in vier Dimensionen vollzieht: 
einer kognitiven, einer emotionalen, einer pragmatischen und einer ethischen.‹ (1:490) 
und davon, ›dass sich die kognitive, die emotionale, die pragmatische und die ethische 
Dimension gegenseitig ergänzen müssen‹ (1:491). Ich will nachfolgend erläutern, war
um ich einen um die ethische Dimension erweiterten doppelten Situationskreis, einen 
ethisch-diagnostisch-therapeutischen Zirkel, für ein geeigneteres Navigationsinstrument für 
ärztliches Handeln halte, da das ethische Prinzip ›nothing about you without you‹ die im 
Situationskreis intendierte Herstellung einer gemeinsamen Wirklichkeit allen diagnos
tischen und therapeutischen Überlegungen vorgelagert ist und in alle diagnostisch-the
rapeutischen Überlegungen von Anfang an mit enthalten sein sollte. 

Deweys oben dargestellte pragmatische Herangehensweise an Entscheidungsfin
dungen in komplexen Situationen hat etwas Ausprobierendes, etwas Kreatives und – 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-018 - am 13.02.2026, 17:12:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


376 Ottmar Leiß: Geistiges im Lebendigen 

wenn man so will – etwas Autopoietisches, das mir gefällt und mit dem etwas anfangen 
kann – auch wenn ich zugeben muss, dass ich Deweys Schriften kaum kenne und sie 
erst noch eingehender studieren muss. Das situations- und kontextabhängige sensible 
Auswählen und Abwägen, welchem meiner sinnlich-qualitativen Eindrücke und wel
chen meiner Fertigkeiten ich im Zerlegen eines komplexen Problems in überschaubare 
und vielleicht lösbare Teilkomponenten folgen soll, macht das initial unlösbar komplex 
erscheinende Problem kleiner. Vor allem eröffnet es die Option, an das verbliebene 
Restproblem mit einer anderen Gewichtung meiner sinnlichen Eindrücke, mit ande
ren kognitiven Fähigkeiten und mit verändert erspürten Gefühlen des Patienten, also 
gleichsam mit neuer Sicht und neuem Anlauf an verbliebene Teilprobleme heranzuge
hen. Entscheidend scheint mir, dass diese Herangehensweise mit wechselnden Bündeln 
aus Sinneseindrücken, Fertigkeiten und Tugenden von dem klaren und unverrückbaren 
Ziel geleitet wird, die Situation des leidenden Patienten zu verbessern und die Last der 
Sorge zu verringern. Wenn ich die Dewey’sche Herangehensweise richtig verstanden 
habe, lässt sie Raum für den Zufall und glückliche Umstände, mit denen man im Leben 
immer rechnen sollte, und verzichtet sowohl auf allzu mathematisches Kalkül und 
auf abstrakte und stringente Logik, zu der wir Menschen ohnehin nur partiell fähig 
sind. Für mich hat diese Herangehensweise den Charme des Lebensweltlichen, des den 
Anderen ernst Nehmenden und des auf Sachverstand beruhenden ärztlichen Rats. Das 
zirkel- bzw. spiralförmige Vorgehen, das ein qualitativ erlebtes Zeichen in Beziehung 
setzt zu Teilaspekten eines Gegenstands im Sinne eines komplexen Problems oder einer 
schlimmen Situation und diese indexikalische Relation auf das konkrete Problem oder 
die konkrete Situation hin interpretiert stellt den Durchgang einer Peirce’schen Semiose 
(von vielen nachfolgenden Semiosen) dar. Mein Interpretationsprodukt stellt für den 
Anderen ein neues Zeichen dar, das er zu seinem Gegenstand, seinem Problem bzw. 
seiner Situation, in Beziehung setzt und diese (Teil-)Relation im Hinblick auf seine kon
krete Situation oder sein konkretes Problem neu interpretiert. In dieser Sicht fällt das 
Lösen ethischer Probleme unter das Peirce’sche methodische Vorgehen der Semiotik, 
der Methodik der Methoden (Siehe eigenes Kapitel zur Semiotik). 

Die reflektierte Kasuistik in der Integrierten Medizin (81) fokussiert auf 3 Aspekte: 
die Geschichte eines Kranken, die Geschichte einer Krankheit und die Geschichte einer 
Patient-Arzt-Beziehung. Während der erste Aspekt auf die Sicht des Patienten und seine 
narrative Sinngebung und der zweite Aspekt auf Krankheitsverlauf, bisherige Diagnos
tik und (Selbst-)Therapie fokussieren, geht es beim dritten Aspekt, der Geschichte der 
Patient-Arzt-Beziehung, um eine kritische Reflexion der Beziehung und der Interaktio
nen von Patient und Arzt. Das Feld der zu konstruierenden gemeinsamen Wirklichkeit 
in Uexkülls und Wesiaks diagnostisch-therapeutischem Zirkel habe ich anderenorts zu 
einem Resonanzkasten erweitert, um die die für eine tragfähige Patient-Arzt-Beziehung 
so wichtige Resonanz im Affektiven, Kognitiven und Intersubjektiven stärker zu betonen 
(82) und Schwierigkeiten, Nicht-Zustandekommen und Störungen der Arzt-Patient-Be
ziehung als Folgen fehlender, missglückter oder abebbender Resonanz darzustellen. In 
halb unbewusster, halb bewusster Peirce’scher Logik der Abduktion schlage ich ergän
zend vor, den diagnostisch-therapeutischen Zirkel (1:415) zu einem ethisch-diagnostisch- 
therapeutischen Zirkel zu erweitern und ihn darüber hinaus um die semiotischen Prozes
se, die im Patienten und im Arzt ablaufen, zu ergänzen und ihn vor allem von Beginn 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-018 - am 13.02.2026, 17:12:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


16. Ärztliche Ethik und ärztliche Verantwortung 377 

einer ärztlichen Konsultation an konsequent auch im Hinblick auf die Erörterung ethi
scher Probleme zu nutzen. Was ist damit konkret gemeint? 

Nach initialer Klärung von Anlass und Erwartung des Patienten, nach Klärung von 
linguistic (referential), emotional und social meaning der Beschwerdesymptomatik (83) kön
nen und sollen in einem erweiterten ethisch-diagnostisch-therapeutischen Zirkel auch 
Wertebild und Patientenerwartungen erörtert werden, nach der körperlichen Untersu
chung mögliche Verdachtsdiagnosen besprochen und weitere diagnostische Maßnah
men vereinbart werden, um zu einer vorläufigen Diagnose zu kommen und im weite
ren Verlauf die Effekte therapeutischer Maßnahmen gemeinsam zu bewerten (84). Der 
Charme des semiotisch erweiterten ethisch-diagnostisch-therapeutischen Zirkels be
steht in einer flexiblen Einbeziehung der oben erörterten Dewey’schen Überlegungen 
bezüglich weitgehend paralleler Klärung sachlicher Fragen und ethischer Aspekte, ei
ner Zerlegung komplexer Probleme oder schlimmer Situationen in partiell lösbare Teil
probleme und in einer von Anfang an gemeinsamen ethisch-diagnostisch-therapeuti
schen Entscheidungsfindung, die grundlegend für eine vertrauensvolle Patienten-Arzt- 
Beziehung ist und die eine Mit-Verantwortung des Patienten für das Erreichen des Be
handlungsziels beinhaltet. Ethik muss konkret sein. Ärztliche Ethik muss den Adressa
ten ärztlichen Handelns, den Patienten, von Anfang an einbeziehen (85). 

Literatur 

1. von Uexküll Th, Wesiak W. Theorie der Humanmedizin. Grundlagen ärztlichen 
Denkens und Handelns. München – Wiesn – Baltimore: Urban & Schwarzenberg, 3. 
Aufl.; 1998. 

2. Waldenfels B. Das leibliche Selbst. Vorlesungen zur Phänomenologie des Leibes. 
Frankfurt a.M.: Suhrkamp Verlag, suhrkamp taschenbuch wissenschaft stw 1472; 
2000: 388–389. 

3. Ellos WJ. Ethical Practice in Clinical Medicine. London – New York: Routledge; 1990. 
4. Spiro H. The Power of Hope. A Doctor’s Perspective. New York: Yale University Press; 

1998. 
5. Taylor Ch. Die Quellen des Selbst. Die Entstehung der neuzeitlichen Identität. Frank

furt a.M.: Suhrkamp Verlag, suhrkamp taschenbuch wissenschaft stw 1233;1996, 11. 
Auflage 2021. 

6. Otte R. Wenn Ethik der Fall ist. Narrative und Kasuistik in der Medizin. Frankfurt 
a.M.: Humanities Online; 2003. 

7. Bayertz K. Warum überhaupt moralisch sein? München: Verlag C.H. Beck; 2004. 
8. Nida-Rümelin J. Normatives Orientierungswissen. In: Nida-Rümelin J. Philosophie 

und Lebensform. Frankfurt a.M.: Suhrkamp Verlag, suhrkamp taschenbuch wissen- 
schaft stw 1932; 2009: 177–193. 

9. Maio G. Mittelpunkt Mensch: Ethik in der Medizin. Ein Lehrbuch. Stuttgart: Schatt
auer Verlag; 2012. 

10. Unterholzner B (Hg.) Grundfragen philosophischer Ethik. Donauwörth: Auer-Ver
lag; 2000. 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-018 - am 13.02.2026, 17:12:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


378 Ottmar Leiß: Geistiges im Lebendigen

11. Forschner M. Die Philosophie der Stoa. Logik, Physik, Ethik. Darmstadt: Wissen
schaftliche Buchgesellschaft; 2018.

12. Kant I. Grundlegung zur Metaphysik der Sitten. Stuttgart: Philipp Reclam jun.; 1986.
13. Kant I. Kritik der praktischen Vernunft. Stuttgart: Philipp Reclam jun.; 1986.
14. O’Neill O. Acting on Principle. An Essay on Kantian Ethics. Cambridge: Cambridge

University Press, second edition; 2013.
15. Henning T. Kants Ethik. Eine Einführung. Ditzingen: Philipp Reclam jun.; 2016.
16. Nida-Rümelin J. Eine Theorie praktischer Vernunft. Berlin – Boston: de Gruyter;

2020.

17. Bourdieu P. Der Habitus als Vermittlung zwischen Struktur und Praxis. In: Bourdieu
P. Habitus und Praxis. Schriften zur kollektiven Anthropologie 2. Berlin: Suhrkamp
Verlag„ suhrkamp taschenbuch wissenschaft stw 2316; 2020:361-391.

18. Aristoteles. Nikomachische Ethik. Hamburg: Felix Meiner Verlag; 1985.
19. Höffe O. Aristoteles. München: Verlag C.H. Beck; 1996, 3. Aufl. 2006.
20. Rapp Ch, Corcilius K (Hg.). Aristoteles Handbuch. Leben – Werk – Wirkung. Stutt

gart – Weimar: Verlag J.B. Metzler; 2011.
21. Bollnow OF. Wesen und Wandel der Tugenden. Frankfurt – Berlin: Ullstein Taschen

buch-Verlag; Ullstein-Buch 209; 1958.
22. Apel K-O. Transformation der Philosophie. Band 1: Sprachanalytik, Semiotik, Her

meneutik. Band 2: Das Apriori der Kommunikationsgemeinschaft. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp Verlag; suhrkamp taschenbuch wissenschaft stw 164 + 165; 1976.

23. Habermas J. Theorie des kommunikativen Handelns. Band 1: Handlungsrationalität
und gesellschaftliche Rationalisierung. Band 2: Zur Kritik der funktionalistischen
Vernunft. Frankfurt a.M.: Suhrkamp Verlag; suhrkamp taschenbuch wissenschaft
1981, 8. Aufl. 2011.

24. Rawls J. A Theory of Justice. Cambridge, Massachusetts: Havard University Press;
1971. Deutsch: Rawls J. Eine Theorie der Gerechtigkeit. Frankfurt a.M.: Suhrkamp
Verlag; suhrkamp taschenbuch wissenschaft: 1979.

25. Etzioni A. Die Entdeckung des Gemeinwesens. Ansprüche, Verantwortlichkeiten
und das Programm des Kommunitarismus. Stuttgart: Schäffel-Poeschen Verlag;
1995.

26. Etzioni A. Die Verantwortungsgesellschaft. Individualismus und Moral in der heu
tigen Demokratie. Frankfurt – New York: Campus Verlag; 1997.

27. Pellegrino ED. Der tugendhafte Arzt und die Ethik der Medizin. In: Sass H-M (Hg.).
Medizin und Ethik. Stuttgart: Philipp Reclam jun.; 1989: 40–68.

28. Thomasma DC (ed.). The influence of Edmund D. Pellegrino’s Philosophy of Medicine
(Reprint from Theoretical Medicine, Vol. 18 (1–2);1997). Dordrecht – Boston – London:
Kluwer Academic Press; 1997.

29. Beauchamp TL, Childress JF. Principles of Biomedical Ethics. New York – Oxford:
Oxford University Press, 3th edition; 1989.

30. Schneider CE. The Practice of Autonomy – Patients, Doctors, and Medical Decisions.
New York – Oxford: Oxford University Press; 1998.

31. Edwards A, Elwyn G (eds.) Shared decision-making in health care – Achieving evi
dence-based patient choice. Oxford – New York: Oxford University Press, 2nd edition;
2009.

https://doi.org/10.14361/9783839475942-018 - am 13.02.2026, 17:12:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


16. Ärztliche Ethik und ärztliche Verantwortung 379 

32. Cassell EJ. The Nature of Suffering and the Goals of Medicine. Qxford – New York: 
Oxford University Press 1991, second edition 2004. 

33. American College of Physicians Ethics Manual. Third Edition. Annals of Internal 
Medicine 1992; 117: 047–960. 

34. Spiro H, Maccrea Curnen MG, Peschel E, St. James D (eds.) Empathy and the Practice 
of Medicine – Beyond Pills and the Scalpel. New Haven and London: Yale University 
Press; 1993. 

35. Barbour A. Caring for Patients. A Critique of the Medical Model. Stanford, California: 
Stanford University Press; 1995. 

36. Kohn T, McKechnie R (eds.) Extending the Boundaries of Care. Medical Ethics and 
Caring Practices. Oxford – New York: Berg; 1999. 

37. Geisler L: Arzt und Patient – Begegnung im Gespräch. Wirklichkeit und Wege. Phar
ma-Verlag, Frankfurt 1987. 

38. Anschütz F. Ärztliches Handeln. Grundlagen, Möglichkeiten, Grenzen, Widersprü
che. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchhandlung; 1987. 

39. Sass H-M (Hg.). Medizin und Ethik. Stuttgart: Philipp Reclam jun.; 1989. 
40. Tugendhat E. Vorlesungen über Ethik. Frankfurt a.M.: Suhrkamp Verlag, suhrkamp 

taschenbuch wissenschaft stw 1100; 1993, 8. Aufl. 2012. 
41. Beck M. Hippokrates am Scheideweg. Medizin zwischen naturwissenschaftlichem 

Materialismus und ethischer Verantwortung. Paderborn – München – Wien – Zü
rich: Ferdinand Schöningh; 2001. 

42. Dörner K. Der gute Arzt. Lehrbuch der ärztlichen Grundhaltung. Stuttgart – New 
York: Schattauer; 2001. 

43. Eckles RE, Meslin EM, Gaffney M, Helft PR. Medical Ethics Education: Where Are 
We? Where Should We Going? A Review. Academic Medicine 2005; 80:1143-1152. 

44. Schulz S, Steigleder K, Fangerau H, Paul NW (Hg.). Geschichte, Theorie und Ethik der 
Medizin. Eine Einführung. Frankfurt a.M.: Suhrkamp Verlag, suhrkamp taschen
buch wissenschaft stw 1791; 2006. 

45. Mannino A. Wen rette ich – und wenn ja, wie viele? Über Triage und Verteilungsge
rechtigkeit. Ditzingen: Philipp Reclam jun.; 2021. 

46. Mukerji N, Mannino A. Covid-19: Was in der Krise zählt. Über Philosophie in Echt
zeit. Ditzingen: Philipp Reclam jun.; 2020. 

47. Brody H. Stories of Sickness. Qxford – New York: Oxford University Press, second 
edition; 2003. 

48. Hunter KM. Doctor’s Stories. The Narrative Structure of Medical Knowledge. Prince
ton, New Jersey: Princeton University Press; 1991. 

49. Greenhalgh T, Hurwitz B (eds.). Narrative-based Medicine – Sprechende Medizin. 
Dialog und Diskurs im klinischen Alltag. Bern – Göttingen – Toronto – Seattle: Verlag 
Hans Huber; 2005. 

50. Charon R. Narrative Medicine. Honoring the Stories of Illness. Qxford – New York: 
Oxford University Press; 2006. 

51. Savage J. Relative Strangers: Caring for Patients as the Expression of Nurses’ Moral/ 
Political Voice. In: Kohn T, McKechnie R (eds.) Extending the Boundaries of Care. 
Medical Ethics and Caring Practices. Oxford – New York: Berg; 1999: 181–201. 

52. Slote M. The Ethics of Care and Empathy. London – New York: Routledge; 2007. 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-018 - am 13.02.2026, 17:12:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


380 Ottmar Leiß: Geistiges im Lebendigen 

53. Beckmann JP. Ethische Herausforderungen der modernen Medizin. Freiburg – Mün
chen: Verlag Karl Alber; 2009. 

54. Sahm S. Sterbebegleitung und Patientenverfügung: Ärztliches Handeln an den Gren
zen von Ethik und Recht. Frankfurt a.M.: Campus Verlag; 2006. 

55. G. Pott: Ethik am Lebensende. Intuitive Ethik, Sorge um einen guten Tod, Patienten
autonomie, Sterbehilfen. Stuttgart: Schattauer Verlag; 2007. 

56. Welsh C, Ostgathe Ch, Frewer A, Bielefeldt H (Hg.). Autonomie und Menschenrech
te am Lebensende. Grundlagen, Erfahrungen, Reflexionen aus der Praxis. Bielefeld: 
transcript Verlag; 2017. 

57. Boehm O. Radikaler Universalismus. Jenseits von Identität. Berlin: Ullstein Buchver
lage, Ullstein Taschenbuch; 2023. 

58. Endreß M (Hg.). Zur Grundlegung einer integrativen Ethik. Frankfurt a.M.: Suhr
kamp Verlag, suhrkamp taschenbuch wissenschaft stw 1205; 1995. 

59. Hartmann N. Ethik. Berlin – Leipzig: Walter de Gruyter; 1926. 
60. Hartmann N. Der Aufbau der realen Welt. 3. Auflage. Berlin: de Gruyter Verlag; 1964. 
61. de Waal F. Primates and Philosophers. How Morality Evolved. Princeton, N.J.: Prince

ton University Press; 2006. Deutsch: de Waal F. Primaten und Philosophen. Wie die 
Evolution die Moral hervorbrachte. München: Carl Hanser Verlag; 2008. 

62. de Waal F. The Bonobo and the Atheist. In Search of Humanism Among the Primates. 
New York – London: W.W. Norton & Company; 2013. Deutsch: de Waal F. Der Mensch, 
der Bonobo und die 19 Gebote. Moral ist älter als Religion. Stuttgart: Klett-Cotta; 
2015. 

63. Tomasello M. The Cultural Origin of Human Cognition. Cambridge (Mass.) / London: 
Havard University Press, 1999. Deutsch: Tomasello M. Die kulturelle Entwicklung des 
menschlichen Denkens. Zur Evolution der Kognition. Frankfurt: Suhrkamp Verlag, 
suhrkamp taschenbuch wissenschaft stw 1827, 2002. 

64. Hacking I. Einführung in die Philosophie der Naturwissenschaften. Stuttgart: Phil
ipp Reclam jun.: 1996. 

65. Rosa H. Resonanz. Eine Soziologie der Weltbeziehung. Berlin: Suhrkamp Verlag; 
2016, 5. Auflage 2017. 

66. Rosa H. Unverfügbarkeit. Wien – Salzburg: Residenz Verlag, 3. Aufl.; 2019. 
67. Krause WH: Das Ethische, Verantwortung und die Kategorie der Beziehung bei Le

vinas: Würzburg: Königshausen & Neumann; 2009. 
68. Levinas E. Die Spur des Anderen. Untersuchungen zur Phänomenologie und Sozial

philosophie. Freiburg – München: Verlag Karl Alber; 2012. 
69. Laing RD, Phillipson H, Lee AR. Interpersonelle Wahrnehmung. Frankfurt a.M.: 

Suhrkamp Verlag, edition suhrkamp; 1971. 
70. Ellos WJ. American Pragmatism. In: Ellos WJ. Ethical Practice in Clinical Medicine. 

London – New York: Routledge; 1990, chapter 5: 91–127. 
71. Benson H, Stark M. Timeless Healing. The Power and Biology of Belief. New York: 

Scribner: 1996. 
72. Groopman J. The Anatomy of Hope. How People Prevail in the Face of Illness. New 

York: Random House Trade Paperback Edition; 2005. 
73. Braude H.D. Intuition in Medicine. A Philosophical Defense of Clinical Reasoning. 

Chicago – London: The University of Chicago Press; 2012. 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-018 - am 13.02.2026, 17:12:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


16. Ärztliche Ethik und ärztliche Verantwortung 381 

74. Heller G. Die integrierende Funktion des Hausarztes. In: Schäfer H, Sturm E (Hg.). 
Der kranke Mensch. Berlin – Heidelberg – New York: Springer-Verlag; 1986: 230–234. 

75. Viefhues H. Medizinische Ethik in einer offenen Gesellschaft. In: Sass H-M (Hg.). 
Medizin und Ethik. Stuttgart: Philipp Reclam jun.; 1989: 17–39. 

76. Quadbeck-Seeger H-J. Zwischen den Zeichen. Aphorismen über und aus der Natur 
und Wissenschaft. Weinheim: VCH Verlagsgesellschaft; 1988: Aristoteles-Zitat S. 71. 

77. Wieland W. Strukturtypen ärztlichen Handelns. In: Sass H-M (Hg.). Medizin und 
Ethik. Stuttgart: Philipp Reclam jun.; 1989: 69–95. (Zitat 72) 

78. Maio G. Geschäftsmodell Gesundheit. Wie der Markt die Heilkunst abschafft. Berlin: 
Suhrkamp Verlag, suhrkamp taschenbuch 4514; 2014. 

79. Böhme G. Gut Mensch sein. Anthropologie als Proto-Ethik. Zug/Schweiz: Die Graue 
Edition; 2016. 

80. von Uexküll Th, Geigges W, Plassmann R (Hg.). Integrierte Medizin – Modell und 
klinische Praxis. Stuttgart/New York: Schattauer Verlag; 2002. 

81. Geigges W. Reflektierte Kasuistik als Instrument der Forschung und Lehre einer In
tegrierten Medizin. In: von Uexküll Th, Geigges W, Plassmann R (Hg.). Integrierte 
Medizin – Modell und klinische Praxis. Stuttgart/New York: Schattauer Verlag; 2002; 
23–33. 

82. Leiß O. Reflektierte Kasuistik – Reflektionen zu Störungen des Arzt-Patienten-Ver
hältnisses und Möglichkeiten der Wiederherstellung von Resonanz. In: Leiß O. Kon
zepte und Modelle Integrierter Medizin – Zur Aktualität Thure von Uexkülls. Biele
feld: transcript, Medical Humanities Band 8; 2020: 205–229. 

83. Finegan E. Language – Its Structure and Use. 5th edition. International Student Edi
tion. Thomson Wadsworth, Boston, 2008, pp. 174–177. 

84. Leiß O. Was ist, wie geht und wozu braucht es ›mindful practice‹? Über ärztliche Pra
xis und ärztliche Professionalität. In: Leiß O. Konzepte und Modelle Integrierter Me
dizin – Zur Aktualität Thure von Uexkülls. Bielefeld: transcript, Medical Humanities 
Band 8; 2020: 177–204. 

85. Quill TE, Brody H. Physician Recommendations and Patient Autonomy: Finding 
a Balance between Physician Power and Patient Choice. Ann Intern Med 1996; 125: 
763–769. 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-018 - am 13.02.2026, 17:12:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839475942-018 - am 13.02.2026, 17:12:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

