Auf dem Marktplatz der Islamgespenster.
Die Islamwissenschaft in Zeiten

des Erklarungsnotstandes

MANFRED SING (FREIBURG)

Durch den 11. September 2001 ist das Fach Islamwissenschaft unverhofft in den
Mittelpunkt des offentlichen Interesses geriickt. Diese erhohte Aufmerksamkeit
hat sich, aufs Ganze gesehen, fiir die Islamwissenschaft zweischneidig ausge-
wirkt. Einerseits erwartet man sich Beratung von den Islamwissenschaftlern, an-
dererseits stehen diese am Pranger — vor allem dann, wenn sie aktuelle Konflikte
gerade nicht unter Bezugnahme auf die islamische Geschichte, Kultur oder Reli-
gion erkldren. Dies bleibt oftmals fachfremden Experten iiberlassen, die unbe-
schwert von der Last der Komplexitit des Gegenstands iiber das Wesen des Is-
lams spekulieren und Linien vom Koran zum Taliban oder vom 11. Jahrhundert
zum 11. September konstruieren. Auch im universitdren Raum hat das Wissen
vom Islam deutlich an Bedeutung gewonnen und ist von der Peripherie ins Zent-
rum vorgedrungen, wodurch sich die Machtverhéltnisse und -strukturen gewan-
delt haben. Das Wissen vom Islam ldsst sich nicht mehr als Monopolgebiet von
Spezialisten mit ihrer akademischen Geheimsprache reklamieren. Vielmehr sieht
sich die Islamwissenschaft in einen Wettbewerb mit anderen Geistes- und Sozi-
alwissenschaften geworfen, die sich mit den Ursachen sozialer und politischer
Konflikte beschéftigen und nun verstdrkt im Claim Muhammads wildern.

Fiir die Islamwissenschaft hat sich deshalb das Rechtfertigungsproblem im
politischen und wissenschaftlichen Betrieb nur vordergriindig gelost. Vor 2001
galt die Islamwissenschaft als Orchideenfach und hatte um ihre Existenzberech-
tigung gegen rein 6konomische Vorbehalte zu kimpfen — dhnlich wie die Indolo-
gie oder Sinologie. Seit 2001 hat sie jedoch ihre Existenzberechtigung noch ex-
pliziter nachzuweisen, wenn auch nicht mehr allein gegeniiber 6konomischen
Einwinden. Die Niitzlichkeit des Faches bemisst sich nun in erster Linie daran,
inwiefern es handfeste, nahe liegende Interessen befriedigen kann. Dass sich die
Erwartungshaltung von Politik und Offentlichkeit, aber auch von Universitits-

-0M - am 22:00:27. O



https://doi.org/10.14361/9783839407158-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

172 | MANFRED SING

Rektoren und Studierenden gegeniiber der Islamwissenschaft grundlegend ge-
wandelt hat, schldgt sich nicht nur in den Lehrinhalten nieder. War Studienan-
fangern noch in den 1990er Jahren die Verbliiffung ob ihrer Studienfachwahl
gewiss, so wird ihnen heute von allen Seiten die hohe Relevanz des Studienfa-
ches bescheinigt. Studierende entscheiden sich heute fiir das Hauptfach ,Islam-
wissenschaft’ weniger aus einem Interesse fiir ein etwas abgelegenes For-
schungsgebiet als aus handfesten Karriere-Absichten in einem prestigetrachtigen
Fach. Obwohl sich die Islamwissenschaft natiirlich nicht in ein Massenfach ver-
wandelt hat' und die Quote der Studienabbrecher nach wie vor hoch ist, so erhoh-
te sich die Zahl der Studienanfinger doch kontinuierlich Jahr fiir Jahr und lag
2006 um etwa 75 Prozent hoher als 2001.> Unter Politik-Studenten ist das einst-
mals nahezu unbekannte Fach inzwischen eines der beliebtesten Nebenfécher.

Wird ein Problem in der Offentlichkeit als besonders bedeutsam beurteilt, so
kann man sicher sein, dass hinter einem solchen Relevanzurteil vielfiltige und
starke gesellschaftliche Interessen stehen.’ Zeichnet indes die mit dem Problem
befasste Wissenschaft ein von den herrschenden Interessen abweichendes Bild,
kann der Vertrauenskredit schnell entzogen werden. Zwar ist die Zerstorung 6f-
fentlicher Mythen das ureigenste Geschift der Geistes-, Kultur- oder Sozialwis-
senschaften, doch wird dieses Geschéft gerade in einem solchen Falle rasch als
ideologisch motivierte Verzerrung denunziert. So hat beispielsweise Martin
Kramer seinen US-amerikanischen, postkolonial beeinflussten ,Kollegen‘ aus der
Islam-Forschung vorgehalten, sie hitten nicht nur zur Verharmlosung des islami-
schen Fundamentalismus beigetragen, sondern die Anschlidge vom 11. September
durch ihre Islam(ismus)-freundliche Haltung erst moglich gemacht.* Ahnliche
Tone werden auch in der europdischen Integrationsdebatte angeschlagen, wenn
vor einer Toleranz gegeniiber der islamischen Intoleranz gewarnt wird.

Diese Entwicklung gilt es nun nicht mit kulturpessimistischem Gestus zu be-
klagen. Frither war nicht alles besser. Die Idee der Wissenschaft vom Islam war
wahrscheinlich nie frei vom Diinkel der Aufklirung und Uberlegenheit — ganz zu

1 Siehe auch Arnfrid Schenk: ,,1001 Hiirde. Nach dem 11. September wuchs das Inte-
resse an den Islamwissenschaften. Warum sie dennoch nicht zum Massenfach wer-
den®, in: Die Zeit vom 21.02.2002, S. 73.

2 In Freiburg erhohte sich die Gesamtzahl der im Erstfach Islamwissenschaft Studie-
renden von 64 im Wintersemester 2002/03 auf 115 im Wintersemester 2005/06.
Nach Angaben des Statistischen Bundesamtes waren im Wintersemester 2005/06
deutschlandweit fast 3000 Studierende im Erstfach in Islamwissenschaft (1338) oder
einem verwandten Fach (Arabistik, Turkologie, Iranistik, Zentralasiatische Sprachen
und Kulturen) eingeschrieben.

3 Vgl. Walter M. Sprondel: ,,Uber das Verhiltnis der Soziologie zu den Geisteswis-
senschaften®, in: Florian Keisinger/Steffen Seischab (Hg.), Wozu Geisteswissen-
schaften? Kontroverse Argumente fiir eine iiberfillige Debatte, Frankfurt/M., New
York: Campus 2003, S. 163-167, hier S. 166.

4 Martin Kramer: Ivory Towers on Sand. The Failure of the Middle Eastern Studies in
America, Washington: Washington Institute for Near East Policy 2001.

-0M - am 22:00:27. O



https://doi.org/10.14361/9783839407158-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUF DEM MARKTPLATZ DER ISLAMGESPENSTER | 173

schweigen von kolonialen und imperialen Interessen. Ein Dreh- und Angelpunkt
der Islamstudien waren schon immer Eigeninteressen und Eigenerkenntnis.” Neu
ist lediglich, wie sehr das Wissen vom Islam heutzutage aufgrund elementarer
Eigenbediirfnisse — vom Kampf gegen Terror bis zur Integration — legitimiert
wird. Uber diese Verinderungen und Herausforderungen soll hier anhand folgen-
der Fragen nachgedacht werden: Wie definiert die Islamwissenschaft Islam?
Welches Profil hat die Islamwissenschaft? Inwiefern hdngt das Fehlen einer ei-
genstindigen islamwissenschaftlichen Theorie mit der Frage nach der ,Haltung*
der Islamwissenschaftler sowie dem Vorwurf, ,Orientalismus‘ zu betreiben, zu-
sammen? Welche Islambilder dominieren in den offentlichen Medien, und wa-
rum stellen diese ein Problem fiir die Islamwissenschaft dar?

Wie definiert die Islamwissenschaft Islam?

In den offentlichen Islam-Debatten ldsst sich in doppelter Hinsicht ein Islamver-
lust diagnostizieren. Die erste Form dieses Islamverlusts tritt auf, wenn islamwis-
senschaftliche Erkenntnisse nur als schmiickendes Beiwerk fiir politische Analy-
sen dienen, wenn also die ,eigentlichen* Konfliktursachen mit konomischen, po-
litischen oder sozialen ,Fakten‘ erklidrt werden, so als ob Religion und Kultur
kein Teil dieser ,Fakten® wiren und als ob die Wahrnehmung der ,Fakten* durch
die Betroffenen keine Rolle in den Konflikten spielte, sondern nur ein folkloristi-
sches Detail bildete. Die zweite Art des Islamverlusts tritt nicht mangels Masse,
sondern durch Vervielfiltigung auf, wenn eine prizise, zeit- und kontextabhéngi-
ge Definition von ,Islam‘ oder ,Muslim* unterbleibt. In diesem Fall werden alle
moglichen Probleme auf ,den‘ Islam oder auf einen Konflikt zwischen Myriaden
miteinander rivalisierender Muslime zuriickgefiihrt: konservative, orthodoxe,
neo-orthodoxe, heterodoxe, reformorientierte, liberale, islamistische, terroristi-
sche. Islam bildet dann sozusagen den gemeinsamen Nenner aller Konflikte, oh-
ne dass gekliart werden muss, was Islam iiberhaupt ist.

Solche ungenauen Verwendungen des Begriffs ,Islam‘ lassen sich in den
Massenmedien tédglich studieren (siehe unter Punkt 3). Diese Begriffsunschirfe
ist deutlich zu unterscheiden von der offenen, kontextabhingigen Verwendung
eines vielseitigen ,Islam*-Begriffs in der Wissenschaft. Unter Islamwissenschaft-
lern herrscht ein Konsens dariiber, dass das Fach keine eigenstindige Theorie o-
der Methode besitze: Islamwissenschaft ist mehr als nur eine Religionswissen-

5 Schon Max Weber diente die Sicht auf den Islam der Selbstkenntnis. Im Islam fand
und konstruierte er einen irrationalen Gegenpol zum rationalen Westen, wodurch er
zeigen wollte, wie es im Westen zur Ausbildung des Industriekapitalismus und da-
mit zu einer einzigartigen Rationalitit trotz vergleichbarer Ausgangsbedingungen im
Islam kam. Siehe Georg Stauth: Islam und westlicher Rationalismus. Der Beitrag
des Orientalismus zur Entstehung der Soziologie, Frankfurt/M: Campus 1993.

-0M - am 22:00:27. O



https://doi.org/10.14361/9783839407158-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

174 | MANFRED SING

schaft, eine Philologie oder eine Historiographie. Da Literaturwissenschaftler of-
fenkundig anders vorgehen als Koranwissenschaftler, Rechtswissenschaftler oder
Historiker, miissen die entsprechenden Theorie-Baukésten je nach Kontext aus
angrenzenden Fichern entlehnt werden. Man bezeichnet es als Charakteristikum
und Vorzug des Faches, dass man zu jeder Fragestellung ,das passende Hand-
werkszeug‘ wihlen miisse. Die theoretische Vielfalt, in der Wissen {iber den Is-
lam produziert wird, korrespondiert mit der Bandbreite des Gegenstandes, lédsst
jedoch keine simple Definition mehr von ,Islam‘ zu. Da der ,Islam* vielseitig ist,
kann die Islamwissenschaft nicht mit einer griffigen Definition von Islam, wohl
aber mit einem kontextabhingigen Begriff arbeiten. Daran wird deutlich, dass der
Begriff ,Islam‘ ein dufBlerst komplexes Feld umfasst, wobei nicht immer auf An-
hieb ersichtlich sein diirfte, worin die ,islamische‘ Gemeinsamkeit einzelner As-
pekte griindet. Wie in jeder anderen Wissenschaft auch, zeigt sich darin die Ten-
denz zur Spezialisierung.

Die Selbstbeschreibungen des Faches sind daher meistens hinreichend vage,
um alle denkbaren Tendenzen unter einem Dach vereinen zu konnen. In einer
,Wegleitung® zum Bachelorstudium an der Universitit Basel heifit es im ersten
Satz: ,,Die Islamwissenschaft befasst sich mit der Religion des Islams und sdmt-
lichen Aspekten der islamischen Welt von deren Anfingen im 7. Jahrhundert bis
in die Gegenwart.“® Allgemein steht ,Islam* in solchen Selbstbeschreibungen fiir
eine Religion, Region, Geschichte und Kultur sowie fiir verschiedene Volker und
Gesellschaften und politische Entwicklungen. ,Islam‘ umfasst einen Textkorpus
religioser und profaner Literatur ebenso wie die Lebenspraxis von Muslimen in
verschiedenen Kontexten. Anhand der meist fremdsprachigen Quellen sollen die
Studierenden die ,.historische Tiefe* des Islam ebenso kennen lernen wie ,,das
Leben von Muslimen heute in der islamischen Welt und der Diaspora (besonders
in Europa)*.’

In der Regel behelfen sich Islamwissenschaftler bei der Frage ,Was ist Is-
lam?‘ mit der Aussage, dass sie das untersuchen, was Muslime tun oder schrei-
ben oder fiir islamisch halten. Die doxa® in der Islamwissenschaft besteht in der
Grundannahme, dass entweder Texte oder Praktiken von ,Muslimen‘ Aufschluss

6 Siehe: philhist.unibas.ch/fileadmin/faculty/user_upload/redaktion/WegleitungenBa-
chelor/Islamwissenschaft.pdf (,,Wegleitung fiir das Studienfach Islamwissenschaft
im Bachelorstudium an der Philosophisch-Historischen Fakultit der Universitit Ba-
sel*) vom 1.3.2007.

7 Siehe die Selbstbeschreibung des Freiburger Fachbereichs unter http://www.ori-
ent.uni-freiburg.de/islam vom 1.3.2007.

8 Als doxa bezeichnet Pierre Bourdieu (Homo academicus, Frankfurt/M: Suhrkamp
1988) das Ensemble von Thesen, das von den Akteuren eines Feldes trotz unter-
schiedlicher Ansichten und Positionen stillschweigend und jenseits allen Fragens
postuliert wird, weil es als selbst-evident betrachtet wird. Die dominanten Positio-
nen verstehen sich selbst als universell und objektiv und bilden die Orthodoxie; arri-
vierte Héretiker vertreten heterodoxe Ansichten.

-0M - am 22:00:27. O



https://doi.org/10.14361/9783839407158-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUF DEM MARKTPLATZ DER ISLAMGESPENSTER | 175

iiber den ,Islam‘ geben. Diese Grundannahme birgt mehrere Probleme in sich:
zum einen ist der Zusammenhang von Texten zum ,Islam‘ oder von Praktiken
zum ,Islam‘ ein angenommener oder behaupteter; zum anderen ist der Zusam-
menhang von Texten zu Praktiken ein oftmals von auflen oder von innen kon-
struierter; und zum dritten unterliegt der Annahme dieser Zusammenhinge ein je
eigener Determinismus. Daher ergibt sich bei der Beantwortung der Frage, was
eigentlich Islam oder Muslime ausmacht, die Gefahr eines sozial- oder kulturwis-
senschaftlichen Determinismus, der die Erkldrungsliicke zwischen Text und Is-
lam oder zwischen Praxis und Islam auf je unterschiedliche Weise zu iiberbrii-
cken sucht. In einem ,Reflexionsansatz® werden reale (soziale, politische, juristi-
sche) Zustinde als Niederschlag von Vorschriften des ,Islams‘ aufgefasst. Im
Gegensatz hierzu steht die ,Hermeneutik®, die versucht eine Art von Ideologie
aus Texten oder Handlungen herauszulesen, um eine verborgene islamische
Struktur sichtbar zu machen. Hier referiert man iiber Aussagen bekannter Geistli-
cher, um das, was Islam in bestimmten Zusammenhéngen ausmacht, einzugren-
zen.

Die Schwierigkeit liegt darin, dass soziale Praktiken und kulturelle Deu-
tungsmuster von Muslimen in den seltensten Fillen monokausal auf etwas Isla-
misches zuriickzufiihren sind. Genauso wenig wie sich die Taten und das Denken
von Christen, Rationalisten, Atheisten oder Philatelisten auf ihre Glaubenszuge-
horigkeit oder eine andere exklusive Identitdt zuriickfithren liefen. Sowohl die
Welt und die Taten als auch die Glaubenssysteme und Identititen sind zu kom-
plex fiir solche eindeutigen Reduktionen. Bei jedem Phinomen kommen allge-
meine anthropologische und situative sowie kulturelle (nicht alle Muslime habe
eine identische Kultur) und soziale Aspekte mit islamischen zusammen. Die Fra-
ge, was genau Islamwissenschaft untersucht, da sie den ,reinen‘ Islam nicht un-
tersuchen kann, weil sich das Islamische nicht von anderen Faktoren trennen
lasst, — diese Frage kann nur durch die wissenschaftliche Praxis in einem konkre-
ten Kontext beantwortet werden.

Was bedeutet dies fiir die in den Medien diskutierten Streitthemen? Zur Frage
beispielsweise, ob Selbstmordattentiter, Staatsislam, Kopftiicher oder Antisemi-
tismus ,islamisch* gerechtfertigt seien, ldsst sich antworten: Der Bezug zu einem
Text aus der zweifellos langen islamischen Tradition ist immer zugleich iiberde-
terminiert und willkiirlich, selbstverstiandlich und iiberraschend, dicht und lose.
Derjenige verwundete Gefihrte des Propheten Muhammad, dem in der Schlacht
die Gliedmaflen abgeschlagen werden und der dennoch bis zum letzten Bluts-
tropfen weiterkdmpft, ist ein gleichermaf3en nahe liegendes wie an den Haaren
herbeigezogenes Vorbild fiir den Selbstmordattentiter.

-0M - am 22:00:27. O



https://doi.org/10.14361/9783839407158-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

176 | MANFRED SING

Profil und Polarisierung in der Islamwissenschaft

Die allgemein inserierte Bandbreite der Islamwissenschaft stot in der Praxis an
eine natiirliche Grenze, weil Islamwissenschaftler nicht alle Teilbereiche des Is-
lams abdecken konnen. Die meist sehr kleinen Institute an den Universitéten bil-
den verschiedene Schwerpunkte, die von den Interessen und Fihigkeiten der
Mitarbeiter abhéingen. Im Gegensatz zum einzelnen Institut lédsst sich jedoch das
Profil der Islamwissenschaft in ihrer Gesamtheit schwer eingrenzen. Abtriglich
auf ein solches Gesamtprofil wirkt sich aus, dass unter den heutigen, verinderten
Rahmenbedingungen zwei scheinbar kontridre Tendenzen auf das im Kern kul-
turwissenschaftliche Fach einstromen: Es wird sowohl zu viel als auch zu wenig
von ihm verlangt. Folgende Konflikte lassen sich anfiithren:

(1) Wenn die Islamwissenschaft von anderen Fichern als eine Art Hilfswis-
senschaft instrumentalisiert wird, erscheinen die Maoglichkeiten extrem be-
schrinkt: Entweder die Forschungsresultate tragen zur Deutung des Islams als
,,Zornsammelstelle“9 im Rahmen der Fundamentalismus- und Terrorismusfor-
schung bei. Oder sie werden fiir eine grundsitzliche Religions- und Kulturkritik
benutzt, wie sie eine konfrontative Aufkldrungsindustrie verlangt, die den politi-
schen Missbrauch, die Defizite und Differenzen des Islams analysiert, um dessen
mangelnde Demokratiefihigkeit zu beweisen.'” Oder die Erkenntnisse werden
von einer einfithlenden Dialogindustrie vereinnahmt, die Briicken zwischen Reli-
gionen und Kulturen bauen will.'"' Diese Moglichkeiten stimmen nicht zufilli-
gerweise auch mit den in den Medien vorhandenen drei Hauptrichtungen der
Problematisierung von Islam iiberein (siehe unten).

(2) Die Interessensverengung auf tagesaktuelle Konflikte kann ein Abriicken
von der Grundlagenarbeit zur Folge haben. Die islamwissenschaftliche Grundla-
genforschung, das Sichten und Auswerten der islamischen Texttradition, ist
schon deshalb notwendig, weil in allen Forschungsbereichen noch grofie Liicken
klaffen. Daher miissten die Fachvertreter hervorstreichen, dass die gesellschafts-
politische Relevanz einer Wissenschaft nicht in dem liegt, was tdglich in Talk-
Runden debattiert wird und was eine Mehrheit fiir relevant hilt, sondern darin,
dass Wissen abseits des allgemein Gewussten/Debattierten produziert wird, we-
der als Korrektur noch als Bestitigung der verhandelten Fragestellungen.

(3) Der Ruf nach interdisziplindr verwertbaren Ergebnissen kann sich fiir die
Islamwissenschaft als ambivalent erweisen, da theoriegeleitete Ficher wie Polito-
logie oder Soziologie eine interpretative Oberhoheit beanspruchen. Implizit bil-

9 Peter Sloterdijk: Zorn und Zeit. Politisch-Psychologischer Versuch, Frankfurt/M:
Suhrkamp 2006.

10 Bernard Lewis: Die Wut der arabischen Welt. Warum der jahrzehntelange Konflikt
zwischen dem Islam und dem Westen weiter eskaliert, Frankfurt/M u.a.: Campus
2003.

11 Hans Kiing: Der Islam. Geschichte. Gegenwart. Zukunft, Miinchen, Ziirich: Piper
2004.

-0M - am 22:00:27. O



https://doi.org/10.14361/9783839407158-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUF DEM MARKTPLATZ DER ISLAMGESPENSTER | 177

ligt die Islamwissenschaft, da sie von jeher auf einer interdisziplindren Herange-
hensweise basiert, durch ihre theoretischen Anleihen bei diesen Fichern deren
Anspruch. Eine tatsdchlich interdisziplindre Arbeitsweise erforderte sowohl die
selbstkritische Auseinandersetzung mit der eigenen Wissenschaftstradition als
auch eine konstruktive Kritik an den Theorieangeboten aus anderen Féchern, die
dem Islam iibergestiilpt werden. Beides hat, von wenigen Ausnahmen abgese-
hen,12 in der Islamwissenschaft bislang keine Fach-Tradition, weil Theoriebil-
dung ein ungeliebtes Stiefkind ist."

(4) Relevanzkriterien werden der Islamwissenschaft nicht nur von auflen auf-
gedringt, sondern sie existieren auch fachintern. So gab und gibt es eine deutli-
che Differenz zwischen der ,klassischen® und ,gegenwartsbezogenen® Islamwis-
senschaft. Die Bruchlinie verlduft in etwa entlang der oben erwihnten eher text-
oder eher sozialwissenschaftlichen Sichtweise, wobei die einen Forscher eher
vom Beharrungsvermogen des Islams, die anderen eher vom Veridnderungsver-
mogen der Muslime iiberzeugt sind. Dieser Bruch zieht sich potenziell durch alle
Forschungszweige (Religion, Recht, Literatur, Politik, Gesellschaft) und bedingt
unterschiedliche Betrachtungsweisen zur Vereinbarkeit oder Nicht-Vereinbarkeit
von Islam und Moderne, Islam und Aufkldrung, Islam und Geschlechtergleich-
heit, Islam und Demokratie. Die inhaltliche Differenz bildet sich auch im Habitus
der jeweiligen Vertreter ab: Wihrend die einen Handschriften-Fragmente sichten,
beschiftigen sich die anderen potenziell mit islamischem HipHop. Den einen
hingt der Ruf an, weltfremd, den anderen, modisch zu sein. Das Kréfteverhéltnis
im wissenschaftlichen Feld hat sich seit den 1970er Jahren umgekehrt, denn die
,klassische‘ Richtung hat ihre Dominanz an die ,gegenwartsbezogene‘ verloren.
Wer sich heutzutage dem Studium frithislamischer Quellen oder der Geschichte
des islamischen Mittelalters widmet, verspiirt selbst innerhalb des Faches einen
hoheren Legitimationsbedarf als jemand, der zum jihad, zum Irak oder zu al-
Qaida lehrt und forscht. Dennoch betrachten sich die Spezialisten fiir die ,klassi-
sche® Zeit nach wie vor als die eigentlichen Islamwissenschaftler, weil sie sich
mit den Grundlagen der islamischen Kultur beschiftigen; diesem (auch von au-
Ben affirmierten) Verstindnis liegt die Vorstellung zugrunde, ein Kenner des
Frithislams sei ein ausgewiesener Fachmann fiir das Urspriingliche und Eigentli-

12 Daniel M. Varisco: Islam Obscured. The Rhetoric of Anthropological Representa-
tion, New York uv.a..: Palgrave Macmillan, 2005. Marco Scholler: Methode und
Wabhrheit in der Islamwissenschaft: Prolegomena, Wiesbaden: Harrassowitz, 2000.
Armando Salvatore: Islam and the Political Discourse of Modernity, Reading:
Ithaca, 1999. Aziz al-Azmeh: Die Islamisierung des Islam. Imaginire Welten einer
politischen Theologie, Frankfurt/M: Campus, 1996. G. Stauth: Islam und westlicher
Rationalismus.

13 Eine ,kulturtheoretische Neubestimmung®“ des Faches hilt Reinhard Schulze fiir
dringend geboten, siehe Schulze: ,,Orientalistik und Orientalismus®, in: Werner En-
de/Udo Steinbach (Hg.), Der Islam in der Gegenwart, Miinchen: Beck 32005:
S. 755-767, hier S. 767.

-0M - am 22:00:27. O



https://doi.org/10.14361/9783839407158-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

178 | MANFRED SING

che am Islam. Im Gegensatz hierzu konnen ,gegenwartsbezogene* Islamwissen-
schaftler zwar eine nahe liegende Relevanz fiir ihre Forschung reklamieren, set-
zen sich dabei aber nicht direkt mit den Ursprungsmythen auseinander und miis-
sen sogar einrdaumen, dass ihr Studium des modernen Islams nicht moglich wére
ohne genaue Kenntnis der islamischen Geschichte.

Es ist daher offenkundig, dass die Islamwissenschaft als Ganzes erst im Zu-
sammenspiel der beiden Fliigel einen tieferen Sinn ergibt, wenn sie also Einsich-
ten in die Interdependenzen von Frithislam und Gegenwart gewinnt oder die
Wandelbarkeit von philologischen, religiosen, sozialen, politischen und 6kono-
mischen Phidnomenen aufzeigt. Die Vielzahl moglicher Perspektiven erschwert
zwar die Profilierung des Faches, macht sie aber nicht unmoglich. Gleichwohl
prégt die Zuordnung zu einem philologisch-historischen (klassischen) oder sozio-
politischen (gegenwartsbezogenen) Pol bis heute das Selbstverstindnis vieler
Fachvertreter.'* Dieses divergierende Selbstverstindnis hat sogar eine mehr oder
weniger institutionalisierte Form angenommen und lésst sich mit einiger Wahr-
scheinlichkeit an der Mitgliedschaft (von Doppelmitgliedschaften abgesehen) in
einer der beiden Standesvertretungen ablesen: der Deutschen Morgenldndischen
Gesellschaft (DMG) oder der Deutschen Arbeitsgemeinschaft Vorderer Orient
(DAVO).

Dass zwischen den beiden Fliigeln eine Distanz herrscht, die sogar zu einem
uniiberbriickbaren Dissens fithren kann, zeigte sich in den 1990er Jahren in der
These Tilman Nagels, die — als Philologie verstandene — Islamwissenschaft habe
sich aus der ,dreiigjdhrigen Umklammerung durch sozialwissenschaftliche
“!3 zu Iosen. Sie lag auch der Kritik an Reinhard Schulzes Spekulati-
on iiber eine autochthone Aufkldrung im Islam zugrunde, zumal die Kontrahen-
ten diese These auch durch den Nachweis philologischer Mingel zu erschiittern
versuchten.'® Noch der 28. Orientalistentag 2001 in Bamberg stand unter dem
Motto: ,,Orientalistik zwischen Philologie und Sozialwissenschaft®. Typischer-
weise versuchte Bert Fragner aber bereits in seinem Eroffnungsvortrag einen
Briickenschlag, indem er betonte, dass die ,,permanente definitorische Standort-

Denkmuster

14 Vgl. M. Scholler: Methode, S. 2.

15 Tilman Nagel: ,,Die Ebenbiirtigkeit des Fremden — Uber die Aufgaben arabistischer
Lehre und Forschung in der Gegenwart®, in: Zeitschrift der Deutschen Morgenléin-
dischen Gesellschaft 148 (1998), S. 367-378.

16 Bernd Radtke: Autochthone islamische Aufkldrung im 18. Jahrhundert. Theoreti-
sche und filologische Bemerkungen. Fortfithrung einer Debatte, Utrecht: Houtsma
Stichting, 2000. Tilman Seidensticker/Gottfried Hagen: ,,Reinhard Schulzes Hypo-
these einer islamischen Aufkldrung. Kritik einer historiographischen Kritik®, in:
Zeitschrift der Deutschen Morgenldndischen Gesellschaft 148 (1998), S. 83-110. Zu
einer kritischen Bewertung beider Seiten siehe beispielsweise Albrecht Hofheinz:
“[llumination and Enlightenment Revisited, or: Pietism and the Roots of Islamic
Modernity”, http://folk.uio.no/albrech/Hotheinz_IllumEnlightenment.pdf vom 15.3.
2007.

-0M - am 22:00:27. O



https://doi.org/10.14361/9783839407158-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUF DEM MARKTPLATZ DER ISLAMGESPENSTER | 179

beschreibung der orientalistischen Ficher'” sowohl der philologischen Kompe-

tenz als auch der Rezeption aktueller geisteswissenschaftlicher Debatten bediirfe.
Keinesfalls diirfe man sich Einschrinkungen der Kompetenzen unterwerfen und
auf Antiquarisches oder Modisches reduzieren lassen. Diese Worte stellen ange-
sichts des Fachdissenses den Versuch dar, den Fachkonsens'® wiederherzustellen.

Der Dissens drehte sich nur vordergriindig um methodische Fragestellungen.
Da es einen Konsens iiber die Methoden-Vielfalt gibt, lag der wirkliche Dissens
auf einer anderen Ebene: Der — als zu negativ oder zu positiv bewerteten — ,Hal-
tung‘ des Wissenschaftlers gegeniiber dem Islam. Nahezu unausweichlich sind
Islamwissenschaftler mit dem Vorwurf konfrontiert, entweder zu islamkritisch
oder zu islamfreundlich zu sein. So lag auch der Kritik Edward Saids am euro-
zentristischen ,Orientalismus"9 der Vorwurf einer kolonialen Attitiide von
Schriftstellern, Intellektuellen, Politikern und Wissenschaftlern zugrunde. Anne-
marie Schimmel hingegen musste sich anlédsslich der Verleihung des Friedens-
preises des Deutschen Buchhandels — nach Meinung ihrer Kritiker — eine allzu
naive oder verstindnisvolle Haltung gegeniiber autoritdren Staaten wie Iran und
Pakistan und gegeniiber der Fatwa gegen Salman Rushdie vorwerfen lassen.”’
Und die Diskussion um Schulzes Aufklidrungs-Hypothese entspann sich, nach-
dem er den Satz ,,.Der Islam kennt keine Aufkldrung* als eurozentristisch de-
konstruiert hatte.>'

In solchen Auseinandersetzungen steht folglich eher der gegenseitige Vor-
wurf ideologischer Gesinnung im Raum, als dass es um theoretische oder metho-
dische Grundsatz-Probleme ginge. Wenn Marco Scholler dennoch diese Diskus-
sionen als Ausgangspunkte nimmt, um iiber theoretische Gegensétze innerhalb
des Faches wie Universalismus versus Kulturrelativismus, Rationalismus versus
Hermeneutik, Eurozentrismus versus Ethnozentrismus nachzudenken, so nimmt
er damit eine theoretische Uberhhung der Polemiken vor.”> Dadurch wird den

17 Bert G. Fragner: ,,Orientalistik zwischen Philologie und Sozialwissenschaft®,
http://web.uni-bamberg.de/split/dot/reden_fragner vom 15.3.2007.

18 Die Ansicht, dass Philologie und Sozialwissenschaft nicht gegeneinander ausge-
spielt werden sollten, wurde seit den 1990er Jahren mehrfach artikuliert (u. a. von
Thomas Philipp, Ekkehard Rudolph, Gerhard Endre$3), vgl. hierzu M. Schéller: Me-
thode, 116f.

19 Edward Said: Orientalism. New York: Vintage Books 2003 [11978].

20 Munir D. Ahmed/Kai Hafez: ,Das Orient- und Islambild in Deutschland: Uberle-
gungen zum Friedenspreis des Deutschen Buchhandels und ein Gesprich mit An-
nemarie Schimmel®, in: Orient 36 (1995), S. 411-428.

21 Reinhard Schulze: ,.Das islamische achtzehnte Jahrhundert. Versuch einer historio-
graphischen Kritik®, in: Die Welt des Islams 30 (1990), S. 140-159. sowie ders.:
»Was ist die islamische Aufkldrung?*, in: Die Welt des Islams 36 (1996), S. 276-
325.

22 M. Scholler: Methode, 1-5, 113-120. Scholler geht davon aus, dass die Islamwissen-
schaft in zwei gut etablierte Lager geteilt ist. Er hilt die plakative Gegeniiberstel-
lung von Sozialwissenschaft und Philologie fiir eine Verengung, da er meint, dass

-0M - am 22:00:27. O



https://doi.org/10.14361/9783839407158-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

180 | MANFRED SING

Stellungnahmen mehr Plausibilitit und Konsistenz zugewiesen, als ihnen zueigen
ist. Demgegeniiber ist festzuhalten, dass auch Verteidiger einer philologischen
Herangehensweise Texte aus dem Umfeld Bin Ladens analysieren und weit rei-
chende kulturtheoretische Schlussfolgerungen daraus ableiten,” wihrend Befiir-
worter einer kulturtheoretisch geleiteten Forschung die ,kulturelle Dramatisie-
rung von Konflikten* uBerst skeptisch beurteilen kénnen.**

Dass die Haltung des Islamwissenschaftlers gegeniiber dem Islam ein sensib-
les Thema ist, liegt an der doppelten Asymmetrie ,Westen gegeniiber Islam* so-
wie ,Wissenschaft gegeniiber Religion‘. Nach Edward Said gibt es aufgrund die-
ses doppelten Herrschaftsgefilles eine hohe Wahrscheinlichkeit fiir ,orientalisti-
sche® Vorurteile: Der Islam und/oder die Muslime sind irrational und riickstindig
und vermischen Politik, Recht und Religion. In der Medienberichterstattung tre-
ten diese Stereotype immer wieder auf, weil das Fremde und Bedrohliche auf-
grund eigener Interessen und Angste erklirt wird; dabei konnen offensichtlich
auch islamwissenschaftliche Erkenntnisse funktionalisiert werden.

Die Islamwissenschaft produziert zwar ebenfalls Fremdzuschreibungen von
Menschen anderer Kultur oder Religion und nimmt solche Zuschreibungen von
der autoritativen (aber niemals neutralen) Position der Wissenschaft vor; sie ist
sich aber in der Regel der herrschenden Asymmetrien bewusst. Daher nimmt sie
eine Zwischenstellung zwischen islamischem Selbstverstindnis und westlichen
Fremdzuschreibungen ein. Sie zielt nicht darauf ab, die fremde Religion als un-
wissenschaftlich zu dekonstruieren; vielmehr interessiert sie sich fiir die Trans-
formationen einer geistigen, religiosen und kulturellen Tradition, die sie sowohl
nach dem Eigen- als auch Fremdversténdnis zu deuten versucht. Sie untersucht
einen Wabhrheitsanspruch, der zugleich weniger und mehr ist als nackte Tatsa-
chen. Je nachdem, wie sie das tut, sieht sie sich dem Vorwurf ausgesetzt, entwe-
der zu islamfreundlich oder zu islamkritisch zu sein. Dieser Vorwurf sollte je-
doch eher zu den Rahmenbedingungen als zum Kern der Islamwissenschaft ge-
rechnet werden. In islamwissenschaftlichen Studien finden sich sowohl asym-
metrische Erkldrungen als auch Relativierungen fiir ,Defizite’ im Islam. Die
Schwierigkeit liegt nicht darin festzustellen, ob diese Defizite tatsidchlich vorlie-
gen (also nur im Auge des womdglich eurozentristischen Betrachters entstanden
sind), sondern in der Frage, worin die diagnostizierten Defizite griinden, welcher

der Kontrast ,,weitaus grundlegender und weitreichender* sei. Er bezeichnet ein La-
ger als ,,Rationalisten®, das andere als ,,Kulturalisten” und behauptet, in der Islam-
wissenschaft dominierten — anders als im weiten Feld der Geistes- und Kulturwis-
senschaften — die Rationalisten, deren Einfluss zu wachsen scheine, vgl. ebd. S. 2f.

23 Hans G. Kippenberg/Tilman Seidensticker (Hg.), Terror im Dienste Gottes. Die
,»Geistliche Anleitung der Attentiter des 11. September 2001, Frankfurt/M: Cam-
pus 2004.

24 Reinhard Schulze: ,,Rasse, Klasse und Kultur”, in: Gewerkschaftliche Monatshefte
11-12/2001, S. 670-678.

-0M - am 22:00:27. O



https://doi.org/10.14361/9783839407158-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUF DEM MARKTPLATZ DER ISLAMGESPENSTER | 181

spezifisch islamische Anteil in ihnen liegt und welche anderen Faktoren hinzu-
kommen.

Islambilder in den Medien

Das Fach Islamwissenschaft kann nicht als bloBes Opfer der Entwicklungen ge-
sehen werden. Denn zahlreiche Islamwissenschaftler haben akademisches und
berufliches Kapital aus dem Erkldrungsnotstand seit dem 11. September geschla-
gen. Die Zeiten, als Gerhard Konzelmann und Peter Scholl-Latour in den 1980er
Jahren sowie Bassam Tibi in den 1990er Jahren den deutschen Islam-Markt be-
herrschen konnten, sind vorbei. Heute tummelt sich eine Vielzahl jiingerer, auch
akademisch ausgebildeter Islam-Experten in der deutschen Medienlandschaft, um
dem Publikum zu erldutern, was es mit dem Islam innen- und auBenpolitisch auf
sich hat. Das Islam-Business stellt ein wachsendes und daher auch stark um-
kidmpftes und polarisiertes Marktsegment dar. Die Gretchenfrage lautet, welches
Verhiltnis der Islam zur Gewalt, zur Frauenfeindlichkeit oder zur Demokratie
hat. Die Antwort darauf hidngt von der Haltung und dem Vergleichsmafstab ei-
nes Experten ab. Er kann den Islam im Kern fiir absolut gewalttitig oder friedlich
erkldren oder ihn im Vergleich mit den anderen beiden monotheistischen Religi-
onen fiir gewalttitiger, genauso gewalttitig oder weniger gewalttétig darstellen.
Im Grundsatz stehen sich in den Massenmedien drei Lager gegeniiber:
(1) So genannte Islamkritiker, die der These vom ,Kampf der Kulturen® anhén-
gen:?
(2) Dialogbefiirworter, die sich dem Briickenbau zwischen Religionen und Kul-
turen verschrieben haben;?
(3) postkoloniale Kritiker, die die Politik des Westens und das Zerrbild des Is-
lams in den westlichen Medien beméingeln.27

Die Experten-Meinungen lassen sich weiter dahingehend differenzieren, ob die
Experten den Islam als Religion oder Ideologie auffassen oder ob sie auf den Is-
lam als Erklarungsgrund weitgehend verzichten und stattdessen auf Macht und
Rohstoffe als Konfliktursachen verweisen, so dass sich insgesamt neun verschie-
dene Positionen ergeben (siehe Grafik).

Alle drei Lager sind ihren selbstgesteckten Zielen nicht ndher gekommen.
Weder ist bewiesen noch widerlegt, dass ,der‘ Islam das neue Feindbild in der

25 Zum Beispiel: Siegfried Kohlhammer: Die Feinde und die Freunde des Islam, Got-
tingen: Steidl 1996; ders.: ,,Die Feinde und die Freunde des Islam®, in: Merkur 55
(November 2001), S. 958-978.

26 Zum Beispiel H. Kiing: Islam.

27 Zum Beispiel E. Said: Orientalism. Kai Hafez: Die politische Dimension der Aus-
landsberichterstattung. Das Nahost- und Islambild der iiberregionalen Presse in
Deutschland, Baden-Baden: Nomos 2002.

-0M - am 22:00:27. O



https://doi.org/10.14361/9783839407158-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

182 | MANFRED SING

Politik ist. Noch ist definitiv festgestellt worden, dass es sich beim ,Kampf der
Kulturen® um eine schlichte Tatsache oder bloSe Chimire handelt. Noch hat sich
allseitige Harmonie iiber die existierenden Konflikte darniedergesenkt.

Nach sechs Jahren des Islam-Hypes sind die Islam-Experten nicht nur den
Nachweis schuldig geblieben, dass der Kreislauf der immergleichen Argumente
bei der Losung der bekannten Probleme weitergeholfen habe, ganz zu schweigen
von weiterreichenden Zielen (etwa: das Miteinander von Muslimen und Nicht-
muslimen zu fordern). Vielmehr lédsst sich sogar die These aufstellen, dass die
Medienarbeiter an dem kulturellen Graben, den sie vorgeben zu bekdampfen, eif-
rig mitarbeiten. Illusorisch ist vor allem die Vorstellung, in den Medien auftre-
tende Islamwissenschaftler konnten die stereotypen Islambilder ,korrigieren‘.
Aufgrund der medialen Mechanismen von Pauschalisierung, Personifizierung
und Dramatisierung kann eine solche Korrektur nicht gelingen, weil auch jede
Korrektur mit pauschalen Aussagen, personifizierten Beispielen und dramati-
schen Effekten arbeiten muss.

Grafik: Das mediale Feld der Islam-Debatten

Positionen der Islam-Experten

Rolle des Islams in den |1. Islamkritik 2. Dialog 3. Postkoloniale Kritik

Erklirungen

1. Islam als Religion, |Der Islam ist als Religion |Der Islam versucht eine |Der Islam wird

Kultur oder Kultur an der Wiederverzauberung der | aufgrund westlicher

Modernisierung seelenlosen Moderne; Interessen als

gescheitert und hat einen | wir konnen mit den riickstéindig dargestellt;

Minderwertigkeitskomplex
(Bernard Lewis, Bassam
Tibi).

gemiBigten Muslimen
einen religiosen Dialog

fithren (Hans Kiing).

Muslime werden durch
die westliche Politik
permanent gedemiitigt
(Edward Said).

2. Islam(ismus) als

Ideologie

Islam(ismus) ist eine anti-
westliche, anti-
demokratische, totalitidre
Ideologie (Samuel P.
Huntington, Necla Kelek,
Ayaan Hirsi Ali).

Im Kampf der Kulturen
treffen zwei
Fundamentalismen
aufeinander. Ein Dialog
der Kulturen soll die
ideologischen
Verblendungen
aufbrechen (D.
Senghaas, B. J.

Trautner).

Islam(ismus)
funktioniert als
~Zornsammelstelle*
(Peter Sloterdijk) der
Zu-kurz-Gekommenen.
Er greift in religiosem
Gewande die
Forderungen des
Nationalismus auf (F.

Burgat).

-0M - am

22:00:27.



https://doi.org/10.14361/9783839407158-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUF DEM MARKTPLATZ DER ISLAMGESPENSTER | 183

3. Macht- und
Rohstoffkonflikte

Unsere post-heroischen
Gesellschaften werden
asymmetrisch durch
Terroristen angegriffen.
Wir miissen lernen, fiir
unsere Werte zu kimpfen
(Herfried Miinkler).

Der Westen muss
anstelle der Diktatoren
oder Islamisten die
demokratischen Krifte
unterstiitzen (Michael
Liiders).

Der Westen hat das
Feindbild
Kommunismus durch
den Islam(ismus)
ersetzt, um seine neo-
imperialen Interessen

im Mittleren Osten

besser durchsetzen zu

konnen (Hippler/Lueg).

Die Debatten zwischen den drei Lagern lassen sich noch am ehesten als eine
Form des organisierten Missverstindnisses betrachten, weil unabléssig verschie-
dene Ebenen des Islams durcheinander geworfen werden. Im Allgemeinen fehlt
jeglicher normative Begriff von Islam. Es wird noch nicht einmal gefragt, wel-
ches Wissen vom Islam im Allgemeinen oder in einem besonderen Kontext rele-
vant ist, ja es fehlt gdnzlich am Bewusstsein, dass eine solche Frage iiberhaupt
gestellt werden konnte. Schon deshalb werden Terroranschlidge, Selbstmord-
Attentate, Kopfabschneiden, Kopftuch, Parallelgesellschaft, Zwangsehe und Eh-
renmord unterschiedslos unter der Rubrik ,Islam‘ abgehandelt, wobei diese Rub-
rik vollkommen gegensitzlich konnotiert werden kann: Warnen die einen vor ei-
ner Verharmlosung des Islams, so warnen die anderen vor einem Feindbild. Se-
hen die einen das Grundiibel in einer anhaltenden Starre, Riickwirtsgewandtheit
und Stagnation des Islams, betrachten andere Islamismus und Jihadismus als
Bewegungen, die einen fundamentalen Bruch mit der islamischen Tradition voll-
ziehen. Sehen die einen den Islam(ismus) auf dem Vormarsch, meinen die ande-
ren, er sei im Niedergang begriffen. Verstehen die einen den Terror als Konse-
quenz des Islamismus, analysieren ihn die anderen als seine Zerfallserscheinung.
Fast alle beharren auf dem groflen Unterschied zwischen Islam und Terrorismus,
ohne abstreiten zu wollen, dass es sich bei letzterem um religios legitimierte Ge-
walt handelt. Und obwohl niemand den Islam unter Generalverdacht stellen will,
pladiert eine Mehrheit dafiir, dass Moscheen besser kontrolliert werden miissen.
Es ist daher kein Zufall, dass sich die Diskussion zwischen den Lagern oftmals in
dem gegenseitigen Vorwurf erschopft, den Islam falsch zu verstehen, der sich mit
dem Hinweis paart, ein falsches Islamverstindnis sei Wasser auf die Miihlen der
Islamisten.*® Die Differenz zwischen 6ffentlicher Debatte und Islamwissenschaft
ist groBer als gemeinhin angenommen wird, obwohl es in beidem um den Islam
geht. Die Islamwissenschaft fragt nach der historischen Tiefe* des Islams und

28 Islamkritiker sind wie Fundamentalisten von der Unvereinbarkeit von Islam und
Demokratie iiberzeugt. Postkoloniale Kritiker begreifen wie Fundamentalisten den
Islamismus als Reaktion auf die Gewaltanwendung des Westens. Dialogbefiirworter
gehen davon aus, dass Fundamentalisten den Islam missbrauchen, klammern aber
aus, dass auch andere Akteure den Islam instrumentalisieren.

-0M - am 22:00:27.



https://doi.org/10.14361/9783839407158-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

184 | MANFRED SING

beschreibt zusammenhéngende Strukturen und Fixpunkte islamischer Kulturen.
Im Gegensatz hierzu bewegt sich die mediale Debatte nur auf der Oberfliche der
Ereignisse. Daher ist auch der Vorwurf des ,Kulturalismus oder ,Orientalismus*
an islamkritische Autoren wie Huntington irrefithrend, weil diese den heutigen
Islam gerade nicht aus einer historischen Tiefe oder einer kulturellen Struktur
heraus erkldren, sondern weil sie ein Sammelsurium beliebig kombinierbarer
Elemente als ,islamisch‘ betrachten. Bei jedwedem Phénomen — ,,Islam has bloo-
dy borders* — versuchen sie, einen verborgenen islamischen Mechanismus ding-
fest zu machen. Die gingige Methode besteht darin, Beziige zum Koran, zur is-
lamischen Geschichte, zu gesellschaftlichen Normen oder zur muslimischen Psy-
che herzustellen, ohne die Ambivalenz solcher Beziige in Rechenschaft zu stel-
len. Auf diese Weise kann alles Mogliche oberfléchlich islamisiert werden. Der
Einspruch der Huntington-Kritiker besteht kurioserweise meistens darin, dass sie
es genauso halten: Sie weisen auf die Vielfalt des Islams hin — also darauf, dass
das Islamische noch viel beliebiger konstruiert werden kann. Sie geifieln das Is-
lamverstindnis der ,Kulturalisten® als falsch und einseitig, ohne selbst ein besse-
res zu haben. Der Islamverlust tritt auf beiden Seiten ein, weil der Bezug zu einer
— wie auch immer gedachten — historischen Tiefe oder islamischen Grundstruktur
nicht mehr existiert. Wahrend auf der einen Seite alles — vor allem alles Negative
— Islam sein kann, ist es auf der anderen Seite im Zweifelsfalle fast nichts mehr:
,Dummerweise wissen eben viele Muslime nicht besonders viel iiber ihre Religi-
on. Das macht das Ganze so gefihrlich.“* Ein solcher Satz spielt mit dem Paar
Muslim/Islam — der doxa der Islamwissenschaft — und lidsst beide Teile so weit
auseinander treten, dass sie nichts mehr verbindet: Wenn selbst Muslime, Mullas
und Ayatollahs in der Islamischen Republik nicht wissen, was Islam ist, wie
konnen ,wir‘ dann den Islam fiir das verantwortlich machen, was Muslime tun?
Ironischerweise tendieren vor allem die in den Medien agierenden Islamwis-
senschaftler dazu, das Handeln von Muslimen gerade nicht oder nicht ausschlief3-
lich unter Bezug auf einen der genannten islamischen Referenzpunkte zu erkla-
ren. Wihrend Islamkritiker das Islamische am Terror durch Verweis auf Koran-
verse, historische Vorldufer, soziale Normen, Denkkategorien oder durch Hass
auf den Westen verstindlich machen, so weisen Islamwissenschaftler oftmals
nach, dass der jeweilige islamische Bezug fragwiirdig konstruiert ist. Als typi-
sches Beispiel fiir dieses Vorgehen darf ein Vortrag gelten, in dem Navid Ker-
mani alle islamischen Beziige zu den Attentitern des 11. Septembers solange de-
konstruierte, bis ihm nichts anderes mehr {ibrig blieb, als die Terroranschlige ei-
ne Form von Nihilismus®® oder Faschismus®' zu nennen, welche im iibrigen auf

29 Katajun Amirpur: ,,Prozessiert! Demonstriert! Aber bekennt euch endlich!*, in: Stid-
deutsche Zeitung vom 10.11.2004.

30 Navid Kermani: Dynamit des Geistes. Martyrium, Islam und Nihilismus, Gottingen:
Wallstein 2002.

-0M - am 22:00:27. O



https://doi.org/10.14361/9783839407158-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUF DEM MARKTPLATZ DER ISLAMGESPENSTER | 185

dem Riickzug sei. Das Problem an diesem Erkldrungsmuster ist, dass islamische
lediglich durch nicht-islamische Bezugspunkte ersetzt werden, obgleich die Ge-
walttéter trotz aller Dekonstruktion Muslime bleiben. Der gewdhnliche Islamkri-
tiker geht davon aus, dass die Attentéter aus ,islamischen‘ Griinden morden —
seien diese nun religios, kulturell oder ideologisch. Hingegen bestreitet sein Kon-
trahent, der Islambild-Kritiker, dass die Motive der Attentéiter rein islamische
seien; er bescheinigt den Tétern dadurch ein geriittelt Maf} an Schizophrenie, weil
sie von der Islamitit ihrer Handlungsweise tiberzeugt sind und selbst viele Mus-
lime daran glauben, obwohl ihnen die Kritik das Gegenteil nachweisen kann.
Dem Publikum werden folglich zwei vollkommen rationale Erkldrungen angebo-
ten, warum Muslime gar nicht anders konnten, als vollkommen irrational zu sein
und zu handeln. Die kulturalisierte Variante fiihrt das Irrationale auf den irratio-
nalen Islam, die sozialpsychologische auf ein falsches Verstindnis des Islams zu-
riick. Terrorismus ist entweder die logische Folge aus pathologischen Verhiltnis-
sen oder die wiitende Reaktion darauf. Der islamische Irrweg wird entweder
durch die Unfihigkeit zur Modernisierung ausgeldst’” oder durch eine Abfolge
,demiitigender* historischer Ereignisse, verlorener Kriege oder nachteiliger dko-
nomischer und sozialer Entwicklungen.” Da fiir diese Demiitigungen auch die
politische Einmischung des Westens verantwortlich gemacht wird und ,,die meis-
ten Araber [...] wissen, dass sie trotz ihrer Sehnsucht nach Rechtsstaat, Wohl-
stand und Fortschritt ,,vom Westen nichts zu erwarten haben“34, wird oft genug
ein paradoxes Fazit nahe gelegt: sei es, dass suggeriert wird, westliche Politik sei
nur kurzsichtig an eigenen (materiellen) Interessen ausgerichtet, anstatt auch die
Perspektive der Araber zu beriicksichtigen, was den eigenen Interessen ,eigent-
lich‘ viel besser niitzte; sei es, dass behauptet wird, eine Besserung des ,,Kranken
Mannes am Bosporus® setzte voraus, dass der Westen sich nicht wie bisher
falsch®, sondern endlich einmal ,,richtig® einmische und beispielsweise die de-
mokratischen Krifte unterstiitze — obwohl westliche Unterstiitzung fiir arabische
Politiker faktisch einem politischen Todesurteil gleichkommen kann und theore-
tisch die ,demiitigende‘ Infantilisierung des Hilfe bediirftigen Arabers fort-
schreibt.

Oft genug fiihrt die Kritik an Huntington nur zum Abbau eines Kulturalis-
mus, an dessen Stelle ein anderer aufgebaut wird. Symptomatisch fiir diese Prob-
lematik ist der Versuch, Patriarchat, Frauen-Unterdriickung, Mddchen-Beschnei-
dung, Zwangsheirat und Ehrenmord als etwas darzustellen, was nicht direkt mit
Islam zu tun habe, sondern dort halt auch vorkomme und islamisch gerechtfertigt

31 Interview mit Navid Kermani: ,,Der islamistische Traum ist aus®, in: die tageszei-
tung vom 3.11.2001.

32 B. Lewis: Die Wut.

33 Zum Beispiel Sonja Hegasy: ,,Arabiens Versailles“, in: Die Zeit, 6.5.2004, S. 4.

34 Zum Beispiel Michael Liiders: Im Herzen Arabiens. Stolz und Leidenschaft — Be-
gegnung mit einer zerrissenen Kultur, Freiburg: Herder 2004, S. 25.

-0M - am 22:00:27. O



https://doi.org/10.14361/9783839407158-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

186 | MANFRED SING

werde; was aber natiirlich nicht heifle, dass es islamisch sei.® Wihrend Ayaan
Hirsi Ali die Musliminnen aus dem islamischen ,,Jungfrauenkifig® befreien
1’° und Necla Kelek am Beispiel von Importbriuten pauschal auf Probleme
tiirkischen Lebens in Deutschland*?’ hinweist, deutet Katajun Amirpur ,,arran-
gierte Ehen” als Praxis eines Unterschichtenmilieus und als Spatwirkung der ana-
tolischen Herkunft der ersten Gastarbeiter-Generation.”™® Warum diese Erklirung
zutreffender oder weniger kulturalistisch sein soll als die ,islamische‘ von Hirsi
Ali und die ,tiirkische‘ von Kelek, ist indes nicht ersichtlich. Unterschiedlich ist
lediglich die Wortwahl, weil an Stelle von ,Islam‘ oder ,Tiirken‘ ,Anatolien® ein-
gesetzt wird und irgendwelche sozialen Griinde angefiihrt werden, als gibe es
diese losgelost von kulturellen Weltwahrnehmungs- und Weltdeutungsmustern.
Ahnlich verhilt es sich, wenn ,die‘ Iraner als ,vOllig unreflektiert pro-
amerikanisch® und Iran als das eigentlich USA-freundlichste Land im Mittleren
Osten dargestellt werden.* Unfreiwillig komisch erscheint es, wenn angesichts
des so genannten Karikaturenstreits von 2006 als ,.entscheidende Frage* ausge-
geben wird, ob ,die‘ Muslime Humor haben und lachen konnen, — eine Frage, die
dann mit dem Verweis auf eine lange, bis ins Mittelalter zuriickreichende isla-
misch-persische Humortradition beantwortet wird.*®* Wihrend die ,Kulturalis-
mus‘-Kritiker den westlichen Medien generell unterstellen, islamophobe Stereo-
type zu verbreiten und in ahistorischer Weise alle Muslime in einen Topf zu wer-
fen, verfahren sie unter Umstédnden mit den Christen in gleicher Weise: Auf der
einen Seite bezweifeln sie fiinf Jahre nach dem 11. September noch immer, ob
Gewalt etwas mit dem Islam zu tun habe, und sind sich sogar sicher, dass es sich
bei diesem Zusammenhang nur um ein ,,stolzes Vorurteil*“*! handelt. Auf der an-
deren Seite werden die Papst-Zitate in Regensburg natiirlich in den Kontext des

wil

35 Siehe zum Beispiel Katajun Amirpur: ,,Feindbild Islam®, in: die tageszeitung vom
5.12.2005, S. 11. Sabine Schiffer: ,,Musliminnen in Deutschland. Von Kronzeugen
und Halbwahrheiten®, http://qantara.de/webcom/show_article.php?wc_c=469&wc_
id=501 vom 1.3.2007.

36 Ayaan Hirsi Ali: Ich klage an. Pliddoyer fiir die Befreiung der muslimischen Frauen,
Miinchen, Ziirich: Piper 2004. Etwas weniger polemisch: Irshad Manji: Der Auf-
bruch. Pliddoyer fiir einen aufgeklirten Islam, Frankfurt/M: Eichborn 2003.

37 Necla Kelek: Die fremde Braut. Ein Bericht aus dem Inneren des tiirkischen Lebens
in Deutschland, Koln: Kiepenheuer&Witsch 2005.

38 K. Amirpur: ,,Feindbild*.

39 Katajun Amirpur: ,Iran auf der Achse des Bosen®, www.kas.de/db_files/dokumen-
te/auslandsinformationen/7_dokument_dok_pdf_1225_1.pdf vom 1.3.2007. Katajun
Amirpur: ,,Die Revolutionire sind miide®, in: Der Tagesspiegel vom 20.6.2003.

40 Katajun Amirpur: ,,Was Gott will — Es gibt kein islamisches Bilder- und Humorver-
bot“, in: Frankfurter Rundschau online vom 11.2.2006; abrufbar unter: http://davo.
uni-mainz.de/info/060215.htm vom 1.3.2007.

41 Hilal Sezgin: ,,Stolzes Vorurteil®, in: die tageszeitung vom 20.09.2006, S. 11.

-0M - am 22:00:27. O



https://doi.org/10.14361/9783839407158-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUF DEM MARKTPLATZ DER ISLAMGESPENSTER | 187

Blutvergieens im Namen der christlichen Religion gestellt, angefangen von den
Kreuzrittern bis hin zur Ausrottung der Indianer.*?

Oftmals weisen Wissenschaftler in den Medien — im x-ten Aufguss der The-
sen Edward Saids — darauf hin, dass das Islambild in den Medien zu einseitig sei
und die Angste der Zuschauer schiire.”’ In einer aktuellen Untersuchung kritisie-
ren Kai Hafez und Carola Richter einen Kampagnen-Journalismus gegen den Is-
lam.** Sie haben nachgezihlt, dass 80 Prozent aller Islam-Beitriige in ARD und
ZDF ,,gewalt- und konfliktorientiert seien, was — ohne weitere Inhaltsanalyse —
bereits als unausgewogen und vorurteilsverstirkend gewertet wird. Nur knapp 20
Prozent der Berichte behandelten Kultur und Alltag der Muslime. Diese Marge
entspreche keiner differenzierten Behandlung des Themas und miisse im Sinne
des offentlich-rechtlichen Informationsauftrages weiter ausgebaut werden.

Erstaunlich an dieser Medienschelte sind mehrere Punkte, vor allem aber,
dass bereits die Berichterstattung tiber Konflikte als negativ und unausgewogen
bewertet wird: Welche Vorstellung von der Aufgabe der Medien wird hier zu-
grunde gelegt? Soll etwa eine ,.konfliktorientierte* Berichterstattung durch Frie-
densprophezeiungen45 ersetzt werden? Oder soll jedem Bericht von einem Bom-
benanschlag einen Reportage iiber ,die‘ Kultur folgen? Aber iiber welche Kultur
in welchem Alltag — in Bagdad oder in Birmingham? Wenn ernsthaft Hommos
als ,die andere Seite‘ von Hamas angesehen wird, so lédsst sich die Gegenfrage
stellen, ob hier nicht einem Kulturalismus das Wort geredet wird, der vorder-
griindig kritisiert wird. Offensichtlich sind sich die Medienkritiker noch nicht
einmal dariiber im klaren, dass Reportagen iiber ,Alltag und Kultur® des Islams
nicht aufgrund eines genuinen Interesses einen Sendeplatz erhalten, sondern weil
sich dahinter bereits das journalistische Gespiir fiir eine ,andere Seite‘ des The-
mas und das hohe Publikumsinteresse fiir alles irgendwie ,Islamische‘ verbergen.
Die 20 Prozent ,Alltag und Kultur® bilden nicht das Potenzial fiir die Korrektur
eines Islambildes, sondern stellen lediglich ein Segment des Islam-Marktes dar.

42 Ebd.

43 Siehe beispielsweise: Sabine Schiffer: Die Darstellung des Islams in der Presse.
Sprache, Bilder, Suggestionen. Eine Auswahl von Techniken und Beispielen, Erlan-
gen, Niirnberg 2004. Andreas Pflitsch: Mythos Orient. Eine Entdeckungsreise. Frei-
burg u.a..: Herder 2003. Jochen Hippler/Andrea Lueg: Feindbild Islam oder Dialog
der Kulturen, Hamburg: Konkret 2002 [11993].

44 Kai Hafez/Carola Richter: ,,Das Gewalt- und Konfliktbild des Islams bei ARD und
ZDF. Eine Untersuchung offentlich-rechtlicher Magazin- und Talksendungen®,
www?2.kommunikationswissenschaft-erfurt.de/uploads/bericht_islam_in_ard_und_
zdf 2005_2006.pdf vom 1.3.2007. Siehe auch das Interview mit Hafez unter www.
sicherheit-heute.de/gesellschaft,255,Islam_Medienberichte_schueren_die_Aengste_
der_Buerger.htm vom 1.3.2007.

45 Kai Hafez: ,,Der Machtantritt der Hamas birgt die Chance auf ein Ende der Gewalt
im Nahen Osten*, in: die tageszeitung vom 28.02.2006.

-0M - am 22:00:27. O



https://doi.org/10.14361/9783839407158-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

188 | MANFRED SING

Die komplizenhafte Gegnerschaft der Islam-Experten

Der Schlagabtausch zwischen den verschiedenen Islam-Experten verdeckt grund-
sitzliche Gemeinsamkeiten, namlich ihre komplizenhafte Gegnerschaft. Alle
Sorten von Islam-Bedrohungs-Aufkldrungs-Literatur gehdren zum Spiel um die
Deutungshoheit, das unterschiedliche Akteure der herrschenden Elite — Akade-
miker, Politiker, Journalisten — zu ihrem eigenen Vorteil zu spielen versuchen. In
einem selbst-referentiellen Diskussions-Zirkel fithren sie gegeneinander einen
gemeinsamen Kampf um knappe Giiter: Aufmerksamkeit, Sendezeit, Verkaufs-
zahlen, Fordermoglichkeiten, Finanztopfe. Die Forderung, mit Muslimen miisse
endlich ,,auf gleicher Augenhthe* geredet werden, schlie3t die Verachtung fiir
die ,,Schleierliteratur“46 und fiir Kronzeuginnen a la Kelek, Hirsi Ali und Seyran
Ates nicht aus. Vielmehr ist der Gegensatz konstitutiv fiir die Debatte, weil die
Korrekturliteratur nur unter dem Anspruch gedeihen kann, man habe der ,,ver-
antwortungslosen Reduktion eines komplexen Sachverhalts®, der ,antiislami-
schen Leseerwartung™ und den ,,Halbwahrheiten* auf dem gemeinhin ,,reiferi-
schen® und ,,sensationsliisternen Buch- und Medienmarkt*’ etwas Sachliches
entgegenzustellen. Erst die Wettbewerbssituation um knappe Giiter — die ,richti-
ge‘ Deutung des Islams und die Aufmerksamkeit des Publikums — erzeugt die
notwendige Spannung fiir weitere Publikationen und Talk-Runden. Die ,Islam‘-
Debatte speist sich nicht nur aus sich selbst heraus, sie erzeugt auch Legitimation
fiir bestimmte Themen und politisches Handeln. Die Vorstellung, Experten konn-
ten durch ihr objektives Wissen die Probleme 16sen helfen, ist eine nette, aber
keineswegs selbstlose Idee, zumal in Zeiten knapper werdender Mittel und Stel-
len. Das heifit nicht, dass die Themen unwichtig wiren, fiir die sich die Experten
zustindig erkldren. Doch sichern sich die Experten ihre Position, indem sie sich
am herrschenden Diskurs beteiligen, der auf eine Repression der wenigen gefihr-
lichen Muslime und eine reibungslose Integration der vielen gutmiitigen abzielt.
Wer nicht gejagt werden muss, soll in einen fruchtbaren Dialog eingebunden
werden. Vorausgesetzt, es gibt geniigend finanzielle Mittel und den politischen
Willen dafiir. Weil an beidem jedoch offensichtlich Mangel herrscht, fithren die
Experten stets Beschwerde, dass das Geld an der falschen Stelle ausgegeben
werde, beispielsweise fiir Geheimdienste anstatt fiir Dialog.*® Das Publikum wird
mit dem Hinweis in Aufregung gesetzt, dass sich aufgrund der bisherigen Politik
bedrohliche Szenarien am Horizont abzuzeichnen beginnen, und mit dem Hin-
weis beruhigt, dass es angesichts dieser Bedrohung rationale Gegenstrategien
gibt, die allerdings gegeniiber dem politischen Gegner durchgesetzt werden
miissten.

46 K. Amirpur: ,,Feindbild®.

47 S. Schiffer: ,,Musliminnen®.

48 Michael Kiefer/Eberhard Seidel: ,,Kultur des Ressentiments®, in: die tageszeitung
vom 26.11.2005, S. 11.

-0M - am 22:00:27. O



https://doi.org/10.14361/9783839407158-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUF DEM MARKTPLATZ DER ISLAMGESPENSTER | 189

Gemeinsam ist den Debattenbeitriigen auch die Uberzeugung, dass der dro-
hende oder sich vertiefende kulturelle Graben durch Sozialtechniken (Uberwa-
chung, Sprachférderung, Anerkennung) iiberwunden werden konne und dass
deshalb Institutionen der kulturellen Représentation ins Leben gerufen werden
miissten. So erzeugt die Debatte ein kulturalisiertes Anderes: obwohl jeder
Mensch verschiedene Identititen — Religion, soziale Herkunft, Nationalitit, Be-
ruf, Alter, Geschlecht — in sich vereint, die je nach Kontext unterschiedliches
Gewicht tragen, werden Muslime vorwiegend iiber eine exklusive Identitdt wahr-
genommen, die sowohl positiv als auch negativ bewertet werden kann. Denn
selbst wer in der Integrationsdebatte die ,Unvereinbarkeit® des Islams mit der
deutschen Leitkultur als Glaubenssatz vertritt, muss Leitbilder der Harmonie fin-
den, weil ansonsten die Programme der Umerziehung und Einbiirgerung
(,Fordern und Fordern®) sinnlos wéren: Der ,gute Muslim* muss moglichst sicher
vom ,bdsen Muslim‘ zu unterscheiden sein. So konnen wihrend der Fuf3ball-WM
Musliminnen mit Kopftiichern in Schwarz-Rot-Gold im Fernsehen auftreten, am
Kebab-Stand Deutschlandfahnen schwenken, die Nationalhymne singen und
stolz erkléren, sie hitten im Gegensatz zu den meisten Deutschen kein Problem
mit dem Patriotismus, was ihnen ja auch leichter falle, weil sie zwar Deutsche,
aber unbelastet von deutscher Geschichte seien.

Das Schwanken zwischen vollkommener Unvertriaglichkeit und kompletter
Harmonie offenbart nicht nur eine Schwundstufe der Differenzierungsfahigkeit.
Vielmehr verstirken die einféltigen medialen Leitbilder bei der Mehrheitsbevol-
kerung das Gefiihl einer Uneinschitzbarkeit, weil die Muslime in Deutschland
zwar mehrheitlich keine Terroristen sind, aber dennoch nicht tiglich mit deut-
schen Wimpeln wedeln. Gleichwohl geben sich die Experten erstaunt, dass die
Tendenz zur Identititspolitik auf der einen Seite das identititsstiftende Verhalten
auf der anderen verstirkt, dass also beispielsweise die europaweite Debatte um
Kopftuch-Verbote die Zahl der getragenen Tiicher eher erhoht, denn verringert
hat. Oder dass nicht nur Musliminnen, die freiwillig ein Kopftuch tragen, sich
fragen lassen miissen, wie sie’s mit der Religion halten und ob sie unterdriickt
sind, sondern auch Musliminnen, die kein Kopftuch tragen: sind sie wirklich re-
ligios und kaschieren sie ihre Unterdriickung nur besonders geschickt?

Reslimee

Islam-Experten in den Medien definieren meistens einen Ausschnitt als Islam,
um fiir eine harte Haltung gegeniiber islamischer Intoleranz, fiir einen Dialog auf
gleicher Augenhohe oder fiir eine Korrektur des Islam-Bildes zu werben. Die
Wahl des Ausschnittes hingt in der Regel mit der Haltung eines Experten gegen-
iiber dem zusammen, was er als Islam definiert hat. Mediale Auseinandersetzun-
gen beziehen sich daher nicht allein auf Islam-Bilder (,guter Muslim*‘ vs. ,boser
Muslim®), sondern auch auf die Haltung der Islam-Experten (,guter Experte® vs.

-0M - am 22:00:27. O



https://doi.org/10.14361/9783839407158-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

190 | MANFRED SING

,boser Experte). Daher wird in den Medien fortwéihrend der ,Orientalismus‘-
Vorwurf von Edward Said recycelt. Dieser Vorwurf wird von allen Seiten erho-
ben, vor allem aber von jenen Experten, die behaupten, ,die‘* Massenmedien wiir-
den ein falsches Islambild verbreiten — also nicht ,die Experten, die gebraucht
werden, um dieses Bild zu korrigieren. Ziel dieses Beitrages war es deshalb zu-
néchst einmal, die Skepsis der Medienrezipienten gegeniiber dieser Expertokratie
zu schiiren: Islamwissenschaftler treten — wie andere Experten in den Medien
auch — im Gewande objektiver Wahrheit und unabhiingiger MeinungsiuBerung
auf. Wenn sie es als ihre Aufgabe ausgeben, das herrschende Islambild differen-
zieren zu miissen, stellt sich jedoch stets die Frage, im Dienste welcher Interes-
sen diese Differenzierung geschehen solle.

Die weitere Intention dieses Beitrages war es, darauf hinzuweisen, dass eine
— wie auch immer geartete — Differenzierung oder Korrektur des Islambildes
nicht gelingen kann. Dies liegt zum einen in der Funktionsweise der Medien be-
griindet: Pauschalisierung, Personifizierung, Dramatisierung von Konflikten.
Zum anderen haben die Medienbilder enormen Sekundirnutzen fiir Islamwissen-
schaftler. Die Klage iiber ,,zu tolerante* oder ,,zu einseitige* Islambilder zielt
nicht auf eine ,Losung‘ der gegenwirtigen Probleme ab, sondern hilft Experten
und Wissenschaftlern lediglich, die eigene ,iiberlegene‘ Position herauszukehren
und es sich dadurch im status quo bequem zu machen. Jeder Wissenschaftler, der
einen Zeitungsartikel nicht als undifferenziert kritisieren konnte, hitte sein
Handwerk nicht gelernt. Das Lamentieren der Wissenschaftler iiber Medienbilder
fithrt genauso wenig irgendwohin wie das Debattieren der Expertokratie. Zwar
suggerieren Islamwissenschaftler gerne, der Kampf gegen Medienbilder sei ein
Kampf gegen Windmiihlen. Doch gerade dieses Bild von der eigenen Rolle trifft
nicht zu; es setzte ndmlich voraus, dass es einen wissenschaftlich verbiirgten
Konsens iiber das richtige Islambild gébe, sowie ein gemeinsames Interesse der
Islamwissenschaftler, dieses eine Bild durchzusetzen. Doch nicht einmal das ge-
meinsame Interesse kann vorausgesetzt werden. Denn die finale Korrektur des
Islambildes wire vor allem fiir diejenigen unangenehm, die derzeit am meisten
Nutzen aus dem Korrigieren schlagen; sie ldge also gerade nicht im Interesse der
sich gegenseitig kritisierenden Islam-Expertokratie. Die Existenzberechtigung
der Experten basiert auf der Uniibersichtlichkeit der Islambilder, weil aus dieser
Uniibersichtlichkeit das populidre Bediirfnis nach Orientierung erwéchst. Die
Deutungskdmpfe unter den Experten tragen wiederum zur Verwirrung des Publi-
kums und zur Existenzsicherung der Experten bei.

Eine ,Korrektur® der Islambilder scheitert auerdem am diffusen Objekt der
Begierde, denn nicht nur das Orient-Bild ist heutzutage imaginir, sondern auch
die Kritik daran. Die von Edward Said beschriebenen Oriente der Imagination —
der religiose, der romantische, der kolonisierte, der kulturelle und durch Migrati-
on auch der geographische Orient — sind uns mittlerweile abhanden gekommen.
Auf den Ruinen dieser Oriente haben sich nun die Islam-Experten versammelt,
um Kassandras eines diffuseren Phianomens zu spielen. Der Islam ist zum ge-

-0M - am 22:00:27. O



https://doi.org/10.14361/9783839407158-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUF DEM MARKTPLATZ DER ISLAMGESPENSTER | 191

spenstischen Wiedergiinger des verlorenen Orients geworden und fungiert als
Platzhalter der Imagination. Im Gegensatz zur kolonialen Erzéhlung iiber den
Orient stellt die Deutung des Islams jedoch keinen klar umrissenen, imaginierten
Ort des Anderen, keine bloe Projektionsfliche fremder Wiinsche und kein Ko-
lonialprojekt mehr dar. Der Islam, als Ausdruck kultureller Differenz, ist viel-
mehr mit Formen der Selbstaffirmation und Selbstabgrenzung verkniipft. In ih-
nen dauern zwar die Obsessionen und Phantasmen des Orientalismus fort, die
weiterhin die Imagination gefangen halten. Doch kann der ,Islam‘ sowohl mit
den Stereotypen des Orientalismus als auch mit deren Dekonstruktion angefiillt
werden. Der Begriff ,Islam‘ ist an Bedeutungen iibervoll und entleert — sei es,
dass jedes beliebige Phanomen auf einen islamischen Faktor zuriickgefiihrt wird,
sei es, dass jegliche Verbindung zu einem islamischen Faktor gekappt wird.

Dass sich die Islamwissenschaft mit den medial vorherrschenden Islambil-
dern auseinandersetzt, ist bis zu einem gewissen Grade unvermeidlich, aber auch
vergebene Liebesmiih‘. Einerseits gehoren die medialen Islambilder zu den
Rahmenbedingungen, in denen sich die Islamwissenschaft heutzutage wiederfin-
det und auf die sie reagieren muss. Andererseits kann es weder Aufgabe noch
Ziel der Wissenschaft sein, die in den Medien polemisch verhandelten Fragestel-
lungen zu bearbeiten oder abschliefend zu beantworten. Wer fiir eine stirkere
Nutzbarmachung der Islamwissenschaft in der Politik oder Offentlichkeit pli-
diert, sollte sich klar machen, dass eine Funktionalisierung oder Popularisierung
islamwissenschaftlicher Ergebnisse lingst geschieht, weil verschiedene Akteure
je nach Interessenslage auf passende Islambilder zuriickgreifen.

Was kann, was soll die Islamwissenschaft stattdessen leisten? Die Islamwis-
senschaft kann und muss die von Muslimen und Nicht-Muslimen verwendeten
Begriffe und Kategorien in Frage stellen. Insofern als die Re- und Dekonstrukti-
on von Begriffen, Mythen und Narrativen eine wesentliche Aufgabe von Wissen-
schaft ist, wird der Islamwissenschaft die Arbeit nicht ausgehen. Sie wird aber
eher das Bewusstsein fiir die Komplexitit der Zusammenhénge schirfen, denn zu
einfachen Losungen beitragen.

Das Fach Islamwissenschaft hat sich damit abzufinden, dass der Einfluss der
Massenmedien auf die o6ffentliche Wahrnehmung des Islams groBer ist als der
Einfluss der Islamwissenschaft. Da Politiker, Journalisten und Offentlichkeit
vom universitidren Fach seit dem 11. September eindeutigeres Orientierungswis-
sen einfordern, wird es zwischen diesen Erwartungen auf der einen und den wis-
senschaftlichen Fragestellungen und Resultaten auf der anderen Seite weiterhin
eine Diskrepanz geben. Besonders die Arbeitsteilung zwischen Wissenschaft und
Medien ist strukturell nicht aufhebbar, auch wenn sich Islamwissenschaftler in
die Mediendebatte einmischen und Teile des Faches unter dem Druck der Offent-
lichkeit verdndern. Es ist zwar moglich, die Diskrepanz zwischen Wissenschaft
und offentlichem Interesse (und die daraus resultierenden nachteiligen Auswir-
kungen) differenziert zu analysieren, nicht jedoch, die in den Medien herrschen-
den Islambilder durch die Wissenschaft zu ,differenzieren‘.

-0M - am 22:00:27. O



https://doi.org/10.14361/9783839407158-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

192 | MANFRED SING

Weiter sollte sich das Fach darauf einrichten, dass es sich mit unkundigen
ebenso wie mit kundigen Vorurteilen auseinanderzusetzen hat. Wissen iiber den
Islam, das als ,solide‘ daherkommt, mag entweder als banal oder verldsslich gel-
ten; wissenschaftlich gesehen, ist es damit entweder uninteressant oder verdidch-
tig. Eine besonders starke diskursive Macht hat die These vom ,Kampf der Kul-
turen‘ entfaltet, weil sowohl deren Befiirworter als auch Kritiker oftmals
Schwarz-WeiB-Bilder zeichnen und bestehende Konflikte auf simple Gegensitze
reduzieren, zwischen zwei oder maximal vier Identitidten: zwei innerhalb jeder
Kultur.* Im Gegensatz hierzu muss eine wissenschaftliche Analyse auf die Viel-
zahl der an einem Konflikt beteiligten internationalen, regionalen und lokalen
Akteure hinweisen.

Es ist Marco Scholler zuzustimmen, wenn er fordert, die Islamwissenschaft
miisse ,,Buntheitskompetenz* fordern oder sie tauge nichts.”® Wenig sinnvoll er-
scheint es jedoch, wenn er die Islamwissenschaftler — teilweise entsprechend ih-
rem Selbstverstindnis — gleichfalls nur in zwei Lager einteilt: rationale Universa-
listen und hermeneutische Kulturrelativisten. Mit einem derart einfachen Gegen-
satz wird die farbenblinde These vom ,Kampf der Kulturen® nur auf einer ande-
ren Ebene reproduziert, ndmlich als Haltung der Islamwissenschaftler gegeniiber
ihrem Studienobjekt. Die wissenschaftliche Praxis ist bedeutend farbenfroher als
diese theoretische Rekonstruktion der Praxis, und sie sollte es auch bleiben.

49 Stefan Weidner: ,,Zum Kampf der Waffen und Begriffe. Uber harte und weiche Is-
lamdeutungen®, in: Merkur 662 (2004), S. 500-509.
50 M. Scholler: Methode, S. 125.

-0M - am 22:00:27. O



https://doi.org/10.14361/9783839407158-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

