
77

2 Kultur 

Der erste Teil dieser Untersuchung richtete den Blick auf das Bild als 
solches, seine dingliche Eigenlogik und seine von ihm selbst ausgehende 
Repräsentations-, Zeige- und Entführungskraft. Spätestens an den Bild-
wirkungen aber zeigte sich, dass diese Kräfte einerseits zwar objektiv 
sind, sich andererseits jedoch erst entfalten in der Begegnung zwischen 
dem Objekt und einem Subjekt, das sich von diesen Wirkungen ergrei-
fen lässt. Diesen Subjekten der Bilder und ihrem ›Bildgebrauch‹ ist der 
zweite, kulturtheoretische Teil dieses Buches gewidmet. Er interessiert 
sich weniger für die individuellen als vielmehr für die kollektiven Ge-
brauchsweisen der Bilder, also für die Art und Weise, wie Gesellschaften 
als ganze mit Bildern umgehen. Denn als Erzeugnisse von in Gesellschaft 
lebenden Menschen sind Bilder immer schon in kollektive Zusammen-
hänge eingebettet; erst recht dann, wenn sie nicht nur in der privaten 
Stube verbleiben, sondern als ›öffentliche Bilder‹ in gesellschaftlichen 
Räumen zirkulieren.1 Welche gesellschaftliche Funktion besitzt diese öf-
fentliche Zirkulation der Bilder? Was ›machen‹ Gesellschaften mit Bil-
dern, warum und wozu ›brauchen‹ sie Bilder auf der Makroebene ihres 
Funktionierens? Die Antwort auf diese Frage eröffnet sich, wenn wir Ge-
sellschaft unter einem bestimmten, nämlich kulturtheoretischen Blick-
winkel betrachten, wenn wir also durch die Brille der Kulturtheorie auf 
Gesellschaft blicken.

Der Begriff ›Kultur‹ ist im Folgenden zunächst als Synonym zu ›Gesell-
schaft‹ zu verstehen, betont dabei jedoch bestimmte Aspekte der Gesell-
schaft, die ohne Kulturtheorie nicht ohne Weiteres in den Blick geraten 
würden. Welche Aspekte dies sind, deutet der alltägliche Sprachgebrauch 
nur teilweise an. Wie schon beim Bild ist der Sprachgebrauch auch bei 
›Kultur‹ erstaunlich vieldeutig.2 So bezeichnen wir als Kultur beispiels-
weise jenen Teilbereich der Gesellschaft, über den das Feuilleton, der 
Kulturteil der Zeitung, berichtet, also Kunst, Literatur, Theater, Musik 
und ähnliches. In diesem Fall handelt es sich um einen ›sektoralen‹ Kul-
turbegriff, der Kultur in Differenz zu anderen gesellschaftlichen Teilsys-
temen wie Ökonomie oder Politik versteht. Wir verwenden den Begriff 

1	  	Zum Begriffspaar »private und öffentliche Bilder« (›private‹ vs. ›public ima-
ges‹) vgl. Goffman (1976: 45–51).

2	  	Die folgende Begriffsklärung orientiert sich an der Einteilung von Andreas 
Reckwitz (2000: 64–90; 2008). Zu den verschiedenen Bedeutungsfacet-
ten des Kulturbegriffs vgl. auch Eliot (1948), Williams (1958) und Busche 
(2000). Zur Kultursoziologie als Disziplin und zu den ihr zugrunde liegen-
den Kulturbegriffen siehe Thurn (1979), Tenbruck (1989, 1996), Gebhardt 
(2003), Junge (2009), Moebius (2009) und Albrecht (2017).

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77 - am 19.01.2026, 11:51:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78

aber auch ›normativ‹, wenn wir Kultur zum Beispiel als »Verfeinerung 
der Sitten« (Adelung, zit. n. Reckwitz 2000: 67) verstehen. Ein Mensch 
kann mehr oder weniger kultiviert sein; im schlimmsten Fall kann er 
sogar ›barbarisch‹ sein, wie der Gegenbegriff zu Kultur im normativen 
Denkmodell lautet.

Eine dritte und eine vierte Bedeutungsfacette von Kultur – der ›holisti-
sche‹ und der ›bedeutungsorientierte‹ Kulturbegriff – sind alltagssprach-
lich weniger geläufig, soziologisch jedoch umso bedeutsamer. Der holisti-
sche bzw. ›totalitätsorientierte‹ Kulturbegriff wurde vor allem im Umfeld 
der klassischen philosophischen Kulturtheorie, der Kulturanthropologie 
bzw. der Ethnologie und der Soziologie des 19. und 20. Jahrhunderts 
entwickelt. Kultur wird hier als kollektive Lebensform begriffen, als Art 
und Weise, in der menschliche Kollektive ihr Zusammenleben wie auch 
ihr Weltverhältnis organisieren. Die besondere Pointe dieser Auffassung 
liegt darin, dass sie Kultur als Tätigkeitsbegriff akzentuiert, als »Kultur-
arbeit«, wie es bei Freud (1930: 141, 1933: 516; vgl. Cadiot 2012) heißt. 

Wie schon der sektorale und der normative, beruht auch der holisti-
sche Kulturbegriff auf einer terminologischen und logischen Differenz. 
Eine Kultur unterscheidet sich von anderen Kulturen, noch grundlegen-
der jedoch von ›Natur‹ als dem Anderen der Kultur überhaupt.3 Auf ei-
ner elementaren Ebene bedeutet Kulturarbeit, wie Freud und die klas-
sischen Kulturtheoretiker sie verstehen, die Umarbeitung von Natur in 
Kultur. Sie ist ein umfassender Inbegriff menschlicher Veränderung und 
Umgestaltung der vorgefundenen Welt und ihrer Verwandlung in eine 
künstliche, menschengemachte ›Kulturwelt‹. Daraus ergibt sich bereits 
die wichtigste Grundbedeutung des Begriffs, wie ich selbst ihn gebrau-
chen werde: Kultur, das ist die Form, die eine Gesellschaft sich gibt.4 Kul-
turtheoretisch an Gesellschaft heranzugehen heißt im Folgenden also, sie 
zunächst von ihrer kollektiven Arbeit an sich selbst und damit von ihren 
Ordnungs- und Formaspekten her zu betrachten. Dass dabei im Gegen-
zug immer auch allerlei Unordnung sichtbar wird, zeigt sich im Laufe 
meiner Argumentation.

3	  	Grundlegend zur Natur/Kultur-Differenz vgl. Horigan (1988), Schiemann 
(2004) und Koschorke (2009); zur Dekonstruktion und Historisierung des 
Begriffspaars auch Descola (2005).

4	  	Vgl. zu dieser Begriffsverwendung die Ausführungen über die »Gewinnung 
der kultursoziologischen Perspektive durch Max Weber und Georg Simmel« 
bei Hans Peter Thurn (1979: 437–444): »Ihrer beider Anschauungen trafen 
sich in der Grundüberzeugung, daß die Gesellschaft mithilfe der Kultur zu 
ihren Formen finde und daß dementsprechend die vorrangige Aufgabe der 
Kultursoziologie sei, die Formensprache der sich beschleunigt wandelnden 
Gesellschaft des 20. Jahrhunderts zu entziffern.« (Ebd.: 443 f.) – Zu Max 
Webers Kulturbegriff vgl. auch die einleitenden Bemerkungen zu Abschnitt 
2.2.1. 

KULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77 - am 19.01.2026, 11:51:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


79

Ein vierter Begriff von Kultur hat sich im Zuge des so genannten 
›Cultural Turn‹ der 1960er und 1970er Jahre aus der Tradition des ho-
listischen Kulturbegriffs heraus entwickelt. Er nimmt eine bestimmte 
Facette der Kultur als Lebensform in den Blick und untersucht sie ge-
nauer: die symbolische Dimension der Kultur, das heißt die Ebene der 
Zeichen und Zeichensysteme, der sprachlichen und normativen Codes 
sowie der gesellschaftlich geteilten Vorstellungen und Imaginationen. 
Gesellschaftliches Leben, so die Pointe dieses vor allem im Umfeld des 
Strukturalismus, des Poststrukturalismus und des sozialwissenschaftli-
chen Konstruktivismus vertretenen ›bedeutungsorientierten‹ Kulturbe-
griffs, kommt nicht aus ohne symbolische Ordnungen, in denen sich das 
Zusammenleben der Gesellschaftsmitglieder auf der Grundlage gemein-
sam geteilter, aber auch umkämpfter Vorstellungen, Werte und Normen 
organisiert und strukturiert.

Im Folgenden werden vor allem der holistische und der bedeutungs-
orientierte Kulturbegriff zur Geltung gebracht und zueinander in Bezie-
hung gesetzt. Das erste Kapitel dieses Teils führt den durch Freud gepräg-
ten Begriff der Kulturarbeit ein (2.1), der als umfassende Umgestaltung 
der Welt, vor allem aber als ›Antwort‹ auf die Herausforderung einer be-
arbeitungsbedürftigen Wirklichkeit akzentuiert wird (2.1.1). Weil diese 
Bearbeitung der Wirklichkeit jedoch nie endgültig ans Ziel gelangt, son-
dern auf die verdinglichten und ihrerseits bearbeitungsbedürftigen Re-
sultate der eigenen Tätigkeit trifft, ist Kultur immer auch die Weiter-
bearbeitung der bereits bearbeiteten Wirklichkeit. Die hierin angelegte 
Steigerungsdynamik der Kultur wird mit einem Begriff von Friedrich 
Thurnwald als ›Kulturmechanismus‹ beschrieben (2.1.2). 

Das zweite Kapitel verengt den Fokus auf eine bestimmte Unterform 
der Kulturarbeit, die im Folgenden als Verbildlichungsarbeit bezeichnet 
wird (2.2). Was darunter zu verstehen ist, wird entlang zweier theoreti-
scher Perspektiven herausgearbeitet: erstens an Ernst Cassirers ›Philo-
sophie der symbolischen Formen‹, die den Kulturprozess als Bildprozess 
zu denken erlaubt, sowie an Arnold Gehlens Konzepten der ›Außenwelt-
stabilisierung‹ und ›Zurückempfindung‹ (2.2.1); zweitens an der Theo-
rie der kollektiven Vorstellungen bzw. des ›gesellschaftlichen Imaginä-
ren‹ bei Cornelius Castoriadis (2.2.2). Wesentlich stärker als Castoriadis 
selbst betone ich jedoch die materiellen Aspekte des gesellschaftlichen 
Imaginären: Erst durch materielle Bedeutungsträger und insbesondere 
durch materielle Bilder können die Produkte der individuellen Einbil-
dungskraft überhaupt zu kollektiven Vorstellungen werden. Dabei wer-
den im Zuge dieser ›Imaginationskollektivierung‹ nicht allein Vorstellun-
gen, sondern auch die einzelnen Gesellschaftsmitglieder ›kollektiviert‹, 
also zueinander in Beziehung gesetzt und zu ›Sehgemeinschaften‹ zusam-
mengeführt. Die materiellen Bilder erlauben eine Kollektivierung über 
Bande als typisch moderne Form der Vergesellschaftung, die mit der 

KULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77 - am 19.01.2026, 11:51:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80

Entwicklung der Massenmedien als zentraler Integrationsinstanz mo-
derner Gesellschaften korrespondiert (2.2.3). 

Das dritte Kapitel fragt schließlich nach dem Verhältnis von Verbild-
lichungsarbeit einerseits und Gesellschaft andererseits und damit nach 
dem ›Ort der Bilder‹ im Gesamtgefüge der Kultur (2.3). Mit Luhmanns 
Theorie der Massenmedien und der Kunst lassen sich die öffentlichen 
Bilder als Reflexionsraum der Gesellschaft begreifen, in welchem kultu-
relle Realitätskonstruktionen, Selbstbeobachtungen und Selbstbeschrei-
bungen in Umlauf gebracht und kollektiv ausgehandelt werden (2.3.1). 
Gerade an der Kunst und der Unterhaltung zeigt sich andererseits aber 
auch, dass die Bilder nicht ausschließlich stabilisierende bzw. konstruk-
tive, sondern auch destabilisierende und destruktive Funktionen einneh-
men können. Die kulturtheoretischen Fragen, die dieser Befund aufwirft, 
werden schließlich durch den Entwurf einer ›Spieltheorie der Kultur‹ 
im Anschluss an Roger Caillois sowie an Dirk Baeckers Konzept von 
›Kultur als Einspruch‹ beantwortet, in der die spielerischen Selbstzer-
störungs- und Selbstaufhebungstendenzen der Kultur in den Blick ge-
raten (2.3.2).

2.1 Kulturarbeit

2.1.1 Kultur als Antwort

Die vielleicht reichhaltigste Definition von Kultur im Sinne des holisti-
schen Kulturbegriffs liefert der Einleitungssatz aus Edward B. Tylors Pri-
mitive Culture (1871):

»Cultur oder Civilisation im weitesten ethnographischen Sinne ist jener
Inbegriff von Wissen, Glauben, Kunst, Moral, Gesetz, Sitte und allen üb-
rigen Fähigkeiten und Gewohnheiten, welche der Mensch als Glied der
Gesellschaft sich angeeignet hat.« (Tylor 1871: 1)

In dieser dicht gedrängten Aufzählung ist bereits eine ganze Reihe von 
wichtigen Aspekten enthalten. Erstens legt sie nahe, Kultur holistisch 
als kollektive Lebensform des in »Gesellschaft« lebenden Menschen zu 
verstehen. Sie ist die »Thätigkeit einer Gemeinschaft als eines Ganzen« 
(ebd.: 12), wie es an anderer Stelle auch heißt. Zweitens wird betont, dass 
Kultur »angeeignet«, das heißt künstlich ist, und sich insofern von Na-
tur, dem ›Angeborenen‹ (lat. natus, »geboren«), unterscheidet. Drittens 
impliziert sie, dass zur kulturellen Lebensform des Menschen geistig-ide-
elle, symbolische bzw. imaginäre (»Wissen«, »Glauben«, »Kunst«) und 
normative Aspekte (»Moral, Gesetz, Sitte«, »Gewohnheiten«) gehören. 

KULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77 - am 19.01.2026, 11:51:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


81

Zumindest angedeutet sind viertens außerdem die technischen Dimen-
sionen der Kultur (»Fähigkeiten«), die heute unter dem Schlagwort der 
›Kulturtechniken‹5 diskutiert werden. Danach umfasst Kultur nicht zu-
letzt auch den Gebrauch von Werkzeugen und die Herstellung von Ar-
tefakten, den Bau von Gebäuden und Straßen oder die Entwicklung von 
Transportmitteln und Kommunikationsmedien.

Der Hinweis auf die Kulturtechniken bringt ein weiteres Moment der 
Kultur ins Spiel, das Tylor im Begriff der »Thätigkeit« anspricht. Kul-
tur impliziert Arbeit; der Kulturbegriff ist ein Tätigkeitsbegriff. So heißt 
es bei Arnold Gehlen: »Kultur soll uns sein: der Inbegriff der vom Men-
schen tätig, arbeitend bewältigten, veränderten und verwerteten Natur-
bedingungen« (Gehlen 1940: 39). Auf diese Tätigkeitsdimension ver-
weist schon die Etymologie des Wortes ›Kultur‹ aus dem lateinischen 
Verb colere, das ursprünglich aus der Sphäre der Landwirtschaft her-
rührt (vgl. Reckwitz 2000: 66) und folgende Bedeutungen umfasst:

»1. (be‑)bauen, bearbeiten, Ackerbau treiben; 2. wohnen, ansässig sein, 
bewohnen; 3. Sorge tragen, a. verpflegen, b. schmücken, putzen, c. aus-
bilden, veredeln, d. betreiben, üben, pflegen, wahren, hochhalten; 4. ver-
ehren, anbeten«.

In seinem Ursprung ist Kultur also ein Wort für die menschliche Tätig-
keit auf dem Feld; das schwingt in der Sprechweise von der ›Kultivierung 
des Bodens‹ bis heute nach. Der Mensch, so könnte man im Hinblick 
auf die im Begriff angelegte Tätigkeitsdimension der Kultur formulie-
ren, ist das die Welt bearbeitende, die Welt umarbeitende Wesen. Er ist 
ein »homo creator« (Landmann 1955: 239, Mühlmann 1962), also ein 
schöpferisches, schaffendes, kreatives Wesen.6 

5	  	Die »Kulturtechnikforschung« (Maye 2010: 122) steht noch in den An-
fängen, kanonische Definitionen haben sich bislang nicht durchgesetzt. Die 
Begriffsverwendungen reichen von ›Körpertechniken‹ im Sinne von Marcel 
Mauss (1935) über ›Techniken‹ im Sinne von ›kulturellem Know-how‹ – 
Lesen, Schreiben, Rechnen oder »der Gebrauch des Computers« (Krämer/
Bredekamp 2003: 16) – bis hin zu im engeren Sinne medientheoretischen 
Auffassungen wie im folgenden Zitat von Cornelia Vismann (2010: 171): 
»Kulturtechniken: Sie bezeichnen das, was Medien machen, was sie bewir-
ken, zu welchen Handlungen sie verleiten«. 

6	  	Siehe zu diesem Gedanken auch Hans Joas’ Studie zur Kreativität des Han-
delns (1992), die u. a. an Marx (vgl. ebd.: 128–172), aber auch an die »Aus-
drucksanthropologie« Herders anknüpft (ebd.: 113–127). Zur Anthro-
pologie der menschlichen Kreativität vgl. außerdem die Studie Wege der 
Kreativität von Heinrich Popitz (1997/2000), der bereits in Der entfrem-
dete Mensch (1953: 111 ff.) das Marx’sche Frühwerk unter besonderer Be-
achtung schöpferisch-kreativer Aspekte gelesen hatte. 

KULTURARBEIT

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77 - am 19.01.2026, 11:51:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82

Zur Welt, die der ›homo creator‹ schöpferisch umgestaltet, gehört aber 
nicht zuletzt der Mensch selbst. Weltgestaltung ist immer auch Selbst-
gestaltung. Karl Marx – auch er gehört der Sache nach in die Reihe der 
Kulturtheoretiker, obgleich der Kulturbegriff als solcher bei ihm keine 
Rolle spielt – hat in der Fähigkeit zur »Selbsterzeugung« (Marx 1844a: 
574) sogar das spezifische ›Gattungsmerkmal‹ des Menschen, sein »Gat-
tungswesen« (ebd.) ausgemacht. Indem der Mensch seine eigene Wirk-
lichkeit produziert, produziert er zugleich sich selbst als Produkt dieser 
selbstgeschaffenen Wirklichkeit. Er prägt sich selbst, indem er das verän-
dert, was ihn prägt; und gerade indem er die äußeren Dinge bearbeitet, 
entwickelt und erweitert er zugleich seine eigenen, inneren Fähigkeiten. 
Für Marx ist der Mensch also nicht nur das produzierende, sondern das 
sich selbst produzierende Wesen.7

Stärker als die auf den ersten Blick so verlockende Formulierung vom 
›homo creator‹ betont Marx aber auch die Verbindungslinien zwischen 
Natur und Kultur, wenn er die menschliche Arbeit nicht als reine Selbst-
erzeugung, sondern als »Stoffwechsel mit der Natur« (Marx 1867: 57, 
192) beschreibt. Der Mensch ist kein Baron Münchhausen, der sich am 
eigenen Schopf aus dem Wasser zieht: Kulturarbeit beruht auf der Ausei-
nandersetzung mit Vorgefundenem. Sie schafft nicht absolut Neues, son-
dern verwandelt Gegebenes. Kultur ist insofern durchaus nicht das ab-
solut Andere der Natur, sondern bleibt selbst noch in der Umarbeitung 
auf diese bezogen. Gerade in ihrer Künstlichkeit ist Kultur das Produkt 
einer, wie Gehlen (1940: 38) schreibt, durch den Menschen »ins Lebens-
dienliche umgearbeiteten Natur«. 

Vor allem ›genealogische‹ Kulturtheorien, die über die frühgeschichtli-
che Entstehung der Kultur spekulieren, rücken diese Seite der Kultur als 
Auseinandersetzung mit der Natur in den Blick; nicht nur, aber vor allem 
im Hinblick auf die äußere Natur im Sinne der materiellen Umwelt. Eine 
pointierte Formulierung dieser Wechselbeziehung von Kultur und Natur 
findet sich – ihrerseits von Gehlen, aber auch von Freud beeinflusst – in 
Hans Blumenbergs Arbeit am Mythos (1979). Dort zeichnet Blumenberg 
den »status naturalis« des Menschen als »Absolutismus der Wirklich-
keit«, in welchem »der Mensch die Bedingungen seiner Existenz annä-
hernd nicht in der Hand hatte und, was wichtiger ist, schlechthin nicht 
in seiner Hand glaubte« (Blumenberg 1979: 10). Gegen die »relative 

7	  	Der tiefere Grund für diesen ›Selbstproduktionstrieb‹ des Menschen dürf-
te in einer der wenigen anthropologischen Bestimmungen zu suchen sein, 
die auch heute noch zum impliziten Common Sense der Sozial- und Kultur-
wissenschaften gehören: der »Weltoffenheit« (Scheler 1928: 40) des Men-
schen. Er ist, so hat es Nietzsche einmal auf den Punkt gebracht, das »noch 
nicht festgestellte Thier« (Nietzsche 1886: 81). Sein Verhalten ist nur in ver-
gleichsweise geringem Maße durch Instinkte fixiert – und eben darum kul-
turbedürftig.

KULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77 - am 19.01.2026, 11:51:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


83

Übermacht der Realität« (ebd.: 15) fungiert Kultur laut Blumenberg als 
kollektives Mittel zur »Beherrschung der Wirklichkeit« (ebd.: 9) und da-
mit als Versuch der kollektiven »Entängstigung« (ebd.: 18). Ganz ähn-
lich vermutet auch Christoph Türcke in seiner Philosophie des Traums 
(2008), ebenfalls im Anschluss an Freud, die ersten Leistungen der Kul-
tur seien »Überlebensstrategie[n]« (Türcke 2008: 9) gegen den »Natur-
schrecken« (ebd.: 62) gewesen. Man könnte diesen klassischen Erklä-
rungsansatz die ›Angstbewältigungstheorie der Kultur‹ nennen.

Auch Freud selbst, dessen Psychoanalyse uns im dritten Teil noch aus-
führlich beschäftigen wird, beschreibt die Kulturarbeit in seinen kul-
turtheoretischen Schriften, insbesondere in Die Zukunft einer Illusion 
(1927) und Das Unbehagen in der Kultur (1930), im Sinne dieser Angst-
bewältigungstheorie als kollektive Anstrengung zum »Schutz des Men-
schen gegen die Natur« (Freud 1930: 220). Sie ist der Versuch, die »Kräf-
te der Natur zu beherrschen und ihr Güter zur Befriedigung menschlicher 
Bedürfnisse abzugewinnen« (Freud 1927: 140). Noch stärker als Marx 
betont Freud dabei den Aspekt der Selbstbearbeitung des Menschen, nun 
aber nicht mehr nur im Stoffwechsel mit der äußeren, sondern vor al-
lem mit seiner ›inneren Natur‹: Kulturarbeit setzt »Triebverzicht« (Freud 
1930: 141) voraus, also den vorübergehenden Aufschub unmittelbarer 
Bedürfnisbefriedigung zugunsten beispielsweise der Herstellung von 
Werkzeugen.8

Dieser Triebverzicht beinhaltet für Freud auch eine soziale Dimensi-
on, nämlich die Unterdrückung aggressiver und egoistischer Strebun-
gen zugunsten eines friedlichen, kooperativen Zusammenlebens in der 
Gemeinschaft mit anderen. Der Mensch muss lernen, sich an »die rea-
len Verhältnisse der Außenwelt« (Freud 1911: 18) anzupassen und das 
kindliche »Lustprinzip« (ebd.) durch das erwachsene »Realitätsprinzip« 
(ebd.: 21) zu ersetzen. Mit »Außenwelt« ist hier vor allem die soziale Re-
alität der anderen Menschen mit ihren »ethischen Forderungen« (Freud 
1930: 268) gemeint. Insofern beinhaltet Kulturarbeit immer auch ein po-
litisches Projekt, sofern sie auf die »Regelung der Beziehungen der Men-
schen untereinander« (ebd.: 220) abzielt:

8	  	Türcke (2008: 8 f.) spricht in diesem Zusammenhang von einer regelrechten 
»Selbstzähmung« des Menschen, die er wiederum angsttheoretisch begrün-
det: »Zuerst ein Werkzeug zubereiten, um dann mit seiner Hilfe Nahrung 
zuzubereiten, und bei der ersten Zubereitung weit länger und intensiver ver-
weilen als bei der zweiten, auf die es doch eigentlich abgesehen war: welch 
enorme Verschiebung und Verdichtung von Triebenergie war dazu erfor-
derlich! Man darf sie getrost eine Umwälzung im Triebhaushalt der Natur 
nennen. Mit ihr begann eine Selbstzähmung, wie sie in der Naturgeschichte 
noch nicht vorgekommen war, eine Einübung von Triebaufschub, Ausdauer 
und Geduld, wie sie sich triebgesteuerte Wesen nur in größter Not, nie aber 
freiwillig auferlegen.«

KULTURARBEIT

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77 - am 19.01.2026, 11:51:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84

»Die menschliche Kultur – ich meine all das, worin sich das menschliche 
Leben über seine animalischen Bedingungen erhoben hat und worin 
es sich vom Leben der Tiere unterscheidet – [...] zeigt dem Beobachter 
bekanntlich zwei Seiten. Sie umfaßt einerseits all das Wissen und 
Können, das die Menschen erworben haben, um die Kräfte der Natur zu 
beherrschen und ihr Güter zur Befriedigung der menschlichen Bedürfnisse 
abzugewinnen, andererseits alle die Einrichtungen, die notwendig sind, um 
die Beziehungen der Menschen zueinander, und besonders die Verteilung 
der erreichbaren Güter zu regeln.« (Freud 1927: 140)

Der »entscheidende kulturelle Schritt«, so Freud, war dementsprechend 
die »Ersetzung der Macht des Einzelnen durch die der Gemeinschaft« 
(Freud 1930: 225), das heißt die Einsetzung einer »Rechtsordnung« 
(ebd.). Insgesamt besitzt die Kulturarbeit nach Freud also drei Dimen
sionen: Sie ist erstens die Bearbeitung der äußeren Natur durch den Men-
schen, zweitens die Selbstbearbeitung seiner inneren Natur, und drittens 
die Bearbeitung der zwischenmenschlichen Beziehungen. In jeder dieser 
drei Dimensionen ist Kulturarbeit als Antwort auf Wirklichkeit zu ver-
stehen – auf die Bedrohungen der äußeren Wirklichkeit ebenso wie auf 
den Eigensinn der inneren Natur oder auf die Herausforderungen des 
menschlichen Zusammenlebens.

Die systematische Pointe einer solchen Auffassung von Kultur liegt in 
ihrem Einbezug der Wirklichkeit in die Theorie. Darin ist sie der Mime-
sistheorie verwandt, die Ähnliches für die Bilder leistet (vgl. 1.1.1.). An-
ders als in einseitig sozialkonstruktivistischen Theorien erscheint Kultur 
in dieser Auffassung nicht als selbstgenügsames, nur auf sich selbst ver-
weisendes Gewebe aus kulturellen Texten und Codes, das sich rein ›kul-
turimmanent‹ verstehen ließe. Vielmehr verweist Kultur immer auch auf 
ein Außerhalb, ein Anderes der Kultur, auf das sie antwortend reagiert.9 

9	  	Zur Kritik an der konzeptuellen Verschließung der Kulturtheorie gegenüber 
dem Anderen der Kultur siehe Crespi (1991) und Schieman (2004) sowie die 
aktuelle Debatte um den »Postkonstruktivismus in der Kultursoziologie« 
bei Gertenbach (2017). Siehe hierzu auch den Ansatz der Kultursemiotik 
bei Jurij Lotman (1990, 2000; dazu Posner 1991), der den Kulturprozess als 
›Grenzverkehr‹ zwischen dem Innen und dem Außen der Kultur analysiert 
und betont, dass das »Problem der Kultur [...] nicht gelöst werden [kann] 
ohne die Definition ihres Ortes im außerkulturellen Raum« (Lotman 2000: 
37). Zum Konzept der »Kultur als Antwort« vgl. außerdem Busch (2011) 
im Anschluss an den Phänomenologen Bernhard Waldenfels, demzufolge 
der Mensch als ein bestimmten Wirklichkeitserfahrungen und ›Widerfahr-
nissen‹ unterworfenes Wesen das »Wovon des Getroffenen […] in ein Wor-
auf des Antwortens« (Waldenfels 2006: 44; ähnlich 2010: 70, 113 u. a.) ver-
wandelt. Eine ähnliche Argumentation aus marxistischer Perspektive findet 
sich in der Ontologie des gesellschaftlichen Seins von Georg Lukács, der den 

KULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77 - am 19.01.2026, 11:51:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


85

Auf diese Weise lässt sich die konstruktive Gestaltungstätigkeit des Men-
schen ebenso denken wie der »Kulturhintergrund« (Claessens 1980: 35) 
dessen, worauf diese Gestaltungstätigkeit antwortet und woraus sie ihre 
tiefere Motivation bezieht: Kultur ist einerseits eine künstliche, men-
schengemachte Konstruktion, die sich denkbar weit von den Vorgaben 
der Natur entfernen kann; andererseits aber lässt sich das Bedürfnis des 
Sich-Entfernens doch nur verstehen, wenn man die Konstruktionen als 
Antwort auf eine ihnen vorausliegende Wirklichkeit und ihre Heraus-
forderungen versteht. »Wir erfinden«, heißt es bei Bernhard Waldenfels 
(2006: 67) treffend, »was wir antworten, nicht aber das, worauf wir ant-
worten und was unserem Reden und Tun Gewicht verleiht.« 

2.1.2 Kultur als Labyrinth: Der Kulturmechanismus 

In der Fähigkeit des Menschen zur Antwort liegt zugleich die Fähigkeit 
begründet, die einmal gegebenen Antworten zu verstetigen und sie zur 
Kultur im engeren Sinne einer sich selbst erhaltenden und reproduzie-
renden Ordnung ›gerinnen‹ zu lassen. Kultur als ein die Zeit überdau-
erndes, durch intergenerationale Weitergabe stabilisiertes Ordnungsge-
bilde entsteht dann, wenn Antworten nicht mehr nur ad hoc gegeben 
werden, sondern, mit einer klassischen Formulierung Gehlens (1956: 
42) gesprochen, »auf Dauer gestellt« werden.10 Die Kulturarbeit gibt 
sich eine stabilisierte Form, indem sie sich in gesellschaftlichen Instituti-
onen und Artefakten vergegenständlicht und in ›materielle Kultur‹ ver-
wandelt.11 Gehlen betont an dieser Verstetigung der Kultur vor allem 
die »Entlastungsfunktion« (1960a: 70–74; vgl. 1940: 35–38): Die kul-
turellen Institutionen und Artefakte befreien uns von der Aufgabe, mit 
der Kulturarbeit jedesmal ›bei Null‹ beginnen zu müssen, und stellen die 
entsprechenden Energien für höherwertige Tätigkeiten zur Verfügung.

Aber die Stabilisierung der Kultur, ja überhaupt die Kultur, besitzt 
auch eine problematische Seite. Vor allem die Vertreter der Kritischen 
Theorie, insbesondere aber Freud, auf den sie sich in diesem Punkt be-
rufen, machen auf diese problematische Seite aufmerksam.12 Denn so 

Menschen im Anschluss an Marx nicht nur als arbeitendes, sondern auch 
als »antwortendes Wesen« (Lukács 1986: 250) beschreibt.

10	 	Vgl. hierzu auch die Ausführungen zur »Institutionalisierung« und »Sedi-
mentbildung« bei Berger/Luckmann (1966).

11	 	Zur ›materiellen Kultur‹ vgl. Lubar/Kingery (1993), Woodward (2007) und 
Samida/Eggert/Hahn (2014); sinngemäß am Beispiel der Architektur auch 
Delitz (2010).

12	 	Vgl. u. a. Horkheimer/Adorno (1944) und Adorno (1946) sowie die im 
Schnittfeld von Kritischer Theorie und Psychoanalyse geführte ›Kulturis-
mus-Debatte‹ in Görlich/Lorenzer/Schmidt (1980).

KULTURARBEIT

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77 - am 19.01.2026, 11:51:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86

positiv Freud die Kultur als Gestaltung der inneren und äußeren Na-
tur sowie als Regelung der zwischenmenschlichen Beziehungen auch be-
schreibt und sie gegen die kulturkritische Forderung einer »Aufhebung 
der Kultur« (Freud 1927: 149) verteidigt, so wenig entgehen ihm die Fol-
geschäden der Kulturarbeit. Gerade wenn der »entscheidende kulturel-
le Schritt« in der »Ersetzung der Macht des Einzelnen durch die der Ge-
meinschaft« (Freud 1930: 225) besteht, erweist sich Kultur nicht zuletzt 
als Beschneidung der individuellen Handlungsfreiheit zugunsten über-
individueller Normen und Zwänge. Soweit sie ein kollektives Unterneh-
men darstellt, geht Kultur unweigerlich mit einem Angriff auf die Frei-
heit des Einzelnen einher: »Die individuelle Freiheit ist kein Kulturgut. 
Sie war am größten vor jeder Kultur« (ebd.: 226). 

Der Triebverzicht, den die Kultur laut Freud dem Einzelnen abver-
langt, ist nur eine der vielen Ausformungen dieser Freiheitseinschrän-
kung des Einzelnen im Namen der Kultur. Auch jenseits der elementaren 
Triebe geht das Aufwachsen in kulturellen Umwelten mit dem Erler-
nen von Rücksichtnahmen, Verhaltensregulierungen und Affektmodel-
lierungen einher.13 Kultur beinhaltet nicht allein die Beherrschung der 
menschlichen Umwelt, sondern ist immer auch ein Akt der Herrschaft 
des Menschen gegen sich selbst und seinesgleichen. Von daher rührt das 
»Unbehagen in der Kultur«, die im wahrsten Sinne des Wortes natürli-
che »Kulturfeindseligkeit« (ebd.) des Menschen, der mit seiner Kultur 
hadert und gegen ihre Zwänge aufbegehrt. 

Wie kaum ein anderer Kulturtheoretiker hat Freud damit die gefähr-
liche, spannungsgeladene, explosive Seite der Kultur in den Blick ge-
rückt.14 Nicht zuletzt die Erfahrungen des Ersten Weltkrieges zeigten 
ihm, dass die scheinbar so selbstverständliche Ordnung der »Kulturge-
sellschaft beständig vom Zerfall bedroht« (ebd.: 241) ist und jederzeit 
auseinanderbrechen kann. Auch insofern nämlich muss man Kultur als 
Tätigkeit verstehen: Sie gewinnt ihre Stabilität nur daraus, dass sie fort-
während tätig reproduziert – oder neu ausgehandelt – wird. Kulturarbeit 
ist ein endloser Prozess, der stets erneut die ›richtigen‹ Antworten auf die 
Wirklichkeit und ihre Herausforderungen finden muss.

13	 	Diese Disziplinierungsseite der Kultur wurde v. a. von Norbert Elias in Über 
den Prozeß der Kultur (1936a, 1936b) herausgearbeitet, dessen theoretisches 
Grundmodell sich an Freud anlehnt (vgl. 1936a: 324/416 [Anm. 77]).

14	 	Vgl. aber auch schon die ganz ähnlichen Gedankengänge bei John Dewey 
(1922: 100 f.), der die »wild violent energy« der menschlichen Impulse 
als quasi-natürlichen Feind der kulturellen Ordnung analysiert: »We rebel 
against all organization and all stability. [...] The saying that civilization 
is only skin deep, that a savage persists beneath the clothes of a civilized 
man, is the common acknowledgment of this fact.« Ich komme auf die 
Bedeutung dieser destruktiven Tendenzen im Feld der Bilder im Kontext der 
›Spieltheorie der Kultur‹ (2.3.2) noch einmal ausführlich zurück.

KULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77 - am 19.01.2026, 11:51:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


87

Zu diesen endlosen Herausforderungen der Kultur aber, das zeigt sich 
am ›Unbehagen in der Kultur‹, gehört nicht zuletzt die Kultur selbst. 
Auch und gerade sie kann dem Menschen zum Problem werden. Unent-
wegt gleiten die Schöpfungen der Kultur ihren Schöpfern aus den Hän-
den und verselbständigen sich; je weiter der Kulturprozess fortschreitet, 
desto stärker verfängt sich der Mensch in seinen selbstgeschaffenen Ge-
bilden wie in einem Labyrinth ohne Ausweg. So beschreibt der Philo-
soph Georg Lukács im Anschluss an Marx’ Theorie der »Entfremdung« 
(Marx 1844a: 510–522) die kapitalistische Moderne als Zustand,

»in dem die Menschen einerseits in ständig steigendem Maße die bloß 
›naturwüchsigen‹, die irrationell-faktischen Bindungen zersprengen, 
ablösen und hinter sich lassen, andererseits aber gleichzeitig in dieser 
selbstgeschaffenen, ›selbsterzeugten‹ Wirklichkeit eine Art zweiter Natur 
um sich errichten, deren Ablauf ihnen mit derselben unerbittlichen Ge-
setzmäßigkeit entgegentritt, wie es früher die irrationellen Naturmächte 
[...] getan haben.« (Lukács 1923: 235 f. [141 f.])

Georg Simmel hatte in dieser Verhärtungstendenz der Kultur geradezu 
die »Tragödie der Kultur« (1911) erblickt und in ihr die Ursache einer 
tiefgehenden »Krisis der Kultur« (1916) ausgemacht. Die »objektiven 
Gebilde«, die sich die Gesellschaft mit ihrer Kulturarbeit einmal geschaf-
fen hat, werden zur drückenden Last des von seinen Errungenschaften 
beherrschten Kulturmenschen:

»Die objektiven Gebilde, in denen sich ein schöpferisches Leben 
niedergeschlagen hat und die dann wieder von Seelen aufgenommen 
werden, um diese zu kultivierten zu machen, gewinnen alsbald eine 
selbständige, jeweils durch ihre sachlichen Bedingungen bestimmte 
Entwicklung. […] Unzählige Objektivationen des Geistes stehen 
uns gegenüber, Kunstwerke und Sozialformen, Institutionen und 
Erkenntnisse, wie nach eigenen Gesetzen verwaltete Reiche, die Inhalt 
und Norm unseres individuellen Daseins zu werden beanspruchen, das 
doch mit ihnen nichts Rechtes anzufangen weiß, ja, sie oft genug als 
Belastungen und Gegenkräfte empfindet.« (Simmel 1916: 233)

Auch dieser »Selbstwiderspruch der Kultur« (ebd.) fließt in das von 
Freud konstatierte Unbehagen in der Kultur und die Feindschaft des 
Einzelnen gegen die kulturellen Gebilde ein. Am Ende, so ließe sich er-
gänzen, kann diese Feindschaft mitunter gar in destruktive Liquidierung, 
also Verflüssigung durch Zerstörung, umschlagen.15 Diese Möglichkeit 

15	 	Vgl. zu dieser ›destruktionsanalytischen‹ Sicht auf Kultur die Ausführungen 
bei Hans Peter Thurn (2008). Siehe hierzu auch den von Joseph Schumpeter 
geprägten, jedoch enger gefassten und auf ökonomische Prozesse in 

KULTURARBEIT

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77 - am 19.01.2026, 11:51:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88

scheint bereits Simmel geahnt zu haben, als er, wie viele andere seiner 
Zeit, den Ersten Weltkrieg als kathartische Erneuerung der erstarrten 
Kultur des Kaiserreichs begrüßte (vgl. ebd.: 235).

Die radikale Destruktion der Kultur ist gleichwohl eher die Ausnahme 
als die Regel, sofern man die Zerstörungen im Kleinen, etwa das laut-
lose Vergessen überholter Kulturbestände in den Archiven (vgl. Thurn 
2008: 55), nicht einberechnet. Im Normalfall findet die Kultur eine an-
dere, auf den ersten Blick weniger destruktive Umgangsweise mit ihrem 
Selbstwiderspruch, indem sie auch die bereits geschaffenen Kulturbe-
stände unaufhörlich weiterer Bearbeitung unterzieht. Wenn Problem-
lösungen, wie Niklas Luhmann in einem frühen Aufsatz zu »Funktion 
und Kausalität« (1962) einmal formuliert hat, immer auch »Folgepro-
bleme« (Luhmann 1962: 634) bzw. »Sekundärproblem[e]« (ebd.: 631) 
nach sich ziehen, so gleicht die Kulturarbeit letztlich einer Steigerungs- 
und Innovationsspirale, die durch »problembelastete Lösungen« (ebd.: 
632) fortwährend neue »Rückwirkungen« (ebd.: 626) produziert, die 
ihrerseits wieder nach neuen Lösungen verlangen. Kulturarbeit ist Sisy-
phusarbeit: ein endloser Kampf darum, die durch die Kultur erzeugten 
Probleme wieder aus der Welt zu schaffen, um neue, noch schwerer zu 
lösende Probleme an ihre Stelle zu setzen. Anstatt durch kathartische, 
katastrophische Zerstörungen bewältigt die Kultur ihren Selbstwider-
spruch im Normalfall also durch Komplexitätssteigerung: Sie behilft 
sich gegen die Probleme der Kultur mit noch mehr Kultur. Auch da-
mit sind zwar Zerstörungen alter Kulturbestände verbunden, die durch 
neue Innovationen verdrängt und abgelöst werden (vgl. Thurn 2008: 
53–57); in der Regel sind diese jedoch auf begrenzte Teilbereiche der 
Kultur beschränkt. 

Mit einer Begriffsprägung des Ethnologen Richard Thurnwald, jedoch 
etwas spezifischer gefasst als dort, bezeichne ich diese Steigerungs- und 
Verschiebungsdynamik im Folgenden als »Kulturmechanismus« (Thurn-
wald 1936–1937). Thurnwald versteht darunter zunächst ein eher 
unspezifisch und tendenziell mechanistisch aufgefasstes Zusammenwir-
ken »von wechselseitig angepaßten Teilen […], die wie in einer Maschi-
ne zusammenarbeiten« (ebd.: 388 [Anm. 1]). Andererseits rückt er aber 
auch die spezifischen Eigendynamiken und Rückwirkungen kultureller 
Innovationen in den Blick, auf die es mir für meine eigene Adaption des 
Thurnwaldschen Begriffes ankommt. Denn jede Innovation, so Thurn-
wald, kann ihrerseits wieder neue Innovationen anstoßen:

»Jede Veränderung hat ihre besondere Bedeutung und Implikation und 
zieht besondere Folgen nach sich, oft auch auf ganz anderen Gebieten […], 

kapitalistischen Gesellschaften gemünzten Begriff der »schöpferischen 
Zerstörung« (Schumpeter 1942: 134–142).

KULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77 - am 19.01.2026, 11:51:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


89

die wir dann als Fortschritt interpretieren können (oder auch nicht).« (Ebd.: 
366)

Mit dem Erringen von Problemlösungen, so die Pointe am Begriff des 
Kulturmechanismus, kommt der Kulturprozess also nicht etwa zum Still-
stand, sondern sieht sich nur wieder vor neue Probleme gestellt, die es wie-
derum zu lösen gilt. Der Kulturmechanismus ist so etwas wie der innere 
Motor des Kulturprozesses: Der Begriff weist darauf hin, dass Kulturar-
beit immer auch als Weiterbearbeitung einer kulturell bereits bearbeiteten 
Welt zu verstehen ist – als fortwährende Arbeit der Kultur an sich selbst.16

Die auf den ersten Blick so ›mechanistische‹ Rede vom Kulturmecha-
nismus erweist sich vor diesem Hintergrund auch darum als weiterfüh-
rend, weil sie etwas zu denken erlaubt, was in den meisten Kulturtheorien 
nur selten zur Sprache kommt. Ein Mechanismus kann heißlaufen, wenn 
er entweder nicht greift oder sich verhakt und blockiert. Soll heißen: Kul-
turarbeit kann scheitern, Problemlösungen können ausbleiben, Probleme 
sich als unlösbar herausstellen. Schon die Natur als solche kann sich als 
absolut widerständig erweisen, wo das mit dem Fortschreiten der Kultur 
verbundene ›Zurückweichen der Naturschranke‹ (vgl. Marx 1867: 537) 
zumindest an einigen Punkten auf unüberwindliche Schranken stößt. Die 
nicht bezwingbare Macht des Todes, die katastrophische Übermacht der 
Naturgewalten, vielleicht auch die innere Triebnatur des Menschen – all 
das zählt zu den vermutlich nie ganz restlos zu lösenden Problemen der 
menschlichen Existenz. An der Natur beißt der Mensch sich nicht selten 
die Zähne aus; auch als ›homo creator‹ ist er nicht allmächtig.

Gerade an den unüberwindbaren Hürden der Kulturarbeit, an den Sack-
gassen und Endlosschleifen des Labyrinths, geschieht jedoch etwas Über-
raschendes. Wo die Natur sich dem menschlichen Zugriff widersetzt, steht 
der Kulturprozess nicht einfach still, sondern beschleunigt und intensiviert 
sich im Gegenteil noch. Die Widerspenstigkeiten der Natur bilden zugleich 
die anhaltenden Faszinationspunkte der Kulturarbeit. Gerade aufgrund ih-
rer Unlösbarkeit treiben sie uns zu immer neuen Höchstleistungen an. Dies 
gilt selbstredend nicht allein für die unlösbaren Probleme der ersten, son-
dern ebenso sehr für jene der zweiten Natur, also für die selbstgebauten 
Blockaden der Kultur. Auch an ihnen arbeitet der Kulturmechanismus sich 
mitunter höchst intensiv ab und setzt entsprechende Reibungshitze frei.17

16	 	Zum »Kreislauf der Kultur« vgl. auch, wenngleich etwas anders pointiert, 
Stagl (1993); daneben die Ausführungen zur »Rekursivität« bei Hörning 
(1999: 95 f.).

17	 	Zur Metaphorik der ›Erhitzung‹ vgl. die Andeutungen zu einer »Thermody-
namik der Kultur« bei Albrecht Koschorke (2012: 137), dort im Anschluss 
an Claude Lévi-Strauss’ Unterscheidung zwischen ›kalten‹ und ›warmen‹ 
Kulturen (vgl. Lévi-Strauss 1960: 39 f.; dazu Assmann 1992: 68–70) sowie 
an Juri Lotmans Kultursemiotik (vgl. v. a. Lotman 2000).

KULTURARBEIT

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77 - am 19.01.2026, 11:51:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90

Eine mögliche Form des Umgangs mit dieser Reibungshitze ist die 
›Sublimierung‹18, wie Freud sie in seinen kunst- und kulturtheoretischen
Schriften beschreibt: die Umlenkung der entsprechenden Energien in
andere Tätigkeiten. Dann werden die ungelösten Probleme zwar nicht
durch Problemlösungen im engeren Sinne beantwortet, treiben stattdes-
sen aber zur Entwicklung ›imaginärer Lösungen‹ an – also zu Ersatzlö-
sungen, die an den realen Problemen eigentlich vorbei führen. Die Un-
möglichkeiten der Wirklichkeit werden dann beispielsweise durch die
Errichtung imaginärer Traumwelten beantwortet, die zwar ebenfalls un-
möglich sind, sich aber immerhin vorstellen und also auch darstellen las-
sen. Dieses Ausweichen der Kultur in den Traum wird uns im psychoana-
lytischen Teil noch ausführlich beschäftigen (vgl. 3.3.2).

2.2 Verbildlichungsarbeit

2.2.1 Bilder als symbolische Form: Ernst Cassirer und Arnold Gehlen

Kultur zuallererst als Kulturarbeit zu begreifen, entspricht einem ma-
terialistischen Verständnis von Kultur. Schon bei Freud sind darin aber 
auch explizit immaterielle Formen von Arbeit mit eingeschlossen: Trieb
unterdrückung, Affektregulierung, die Errichtung sozialer Normen, die 
gegenseitige Sozialisation der Gesellschaftsmitglieder, Interaktion und 
Kommunikation. Selbst bei Marx, dem Materialisten schlechthin, be-
sitzt gerade die körperliche Arbeit immer auch eine immaterielle Seite, 
sofern sie auf subjektiven Zielen und Zwecksetzungen beruht, das heißt 
auf bestimmten Vorstellungen, die der Arbeitende mit seiner Arbeit ver-
bindet bzw. die er an das Produkt seiner Arbeit knüpft (vgl. Marx 1867: 
193; Lukács 1986: 11–45). Wer einen Gegenstand bearbeitet, misst ihm 
immer schon eine bestimmte Bedeutung bei, versieht seine Tätigkeit mit 
einem bestimmten Sinn.

Zum holistischen Begriff der Kultur als Lebensform und Kulturarbeit 
gehört darum stets auch die immaterielle, das heißt die symbolische bzw. 
imaginäre Dimension der Kultur. Ihr widmet sich der ›bedeutungsorien-
tierte Kulturbegriff‹, als deren soziologischer Ahnherr Max Weber mit sei-
ner berühmten Kulturdefinition gelten kann: 

18		 Als »Sublimierung« bezeichnet Freud die Fähigkeit des Subjekts, energetische 
Antriebe nicht direkt auszuagieren, sondern sie auf andere, »eventuell höher 
gewertete […] Ziele« (Freud 1910a: 104; vgl. 1930: 227) umzulenken. Da-
bei hat er v. a. sexuelle Impulse im Sinn; der entsprechende Vorgang lässt sich 
aber auch für alle anderen Arten von unterdrückten Regungen feststellen, ins-
besondere für aggressive Impulse (vgl. Hartmann/Kris/Loewenstein 1949).

KULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77 - am 19.01.2026, 11:51:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


91

»›Kultur‹ ist ein vom Standpunkt des Menschen aus mit Sinn und Be-
deutung bedachter endlicher Weltausschnitt aus der Sinnlosigkeit des 
Weltgeschehens.« (Weber 1904: 180)

Kultur schafft Sinn im Unsinn, sie erzeugt Ordnung im Chaos der Welt 
– darin besteht in gewissem Sinne sogar ihre allererste Funktion. Denn 
jede, auch physische, Bearbeitung der Welt ist ein ordnendes Neuarran-
gement der Wirklichkeit. Eine kulturell bearbeitete Welt ist eine geord-
nete, gegliederte, durch Menschenhand strukturierte Welt. 

Vor allem aber ist sie, so die Pointe Webers, eine ideell verdoppelte 
Welt. »Sinn« und »Bedeutung« sind Verdoppelungen der Wirklichkeit: 
die empirischen Dinge plus die Bedeutung, die wir ihnen verleihen. We-
ber gebraucht den durch den Neukantianismus, aber auch durch Nietz-
sche geprägten Begriff der »Wertideen«, um diese kulturelle Verdoppe-
lung der Wirklichkeit zu beschreiben: 

»Die empirische Wirklichkeit ist für uns ›Kultur‹, weil und sofern wir 
sie mit Wertideen in Beziehung setzen, sie umfaßt diejenigen Bestand-
teile der Wirklichkeit, welche durch jene Beziehung für uns bedeutsam 
werden, und nur diese.« (Ebd.: 175)

Der Mensch, so impliziert diese Auffassung Webers, steht der Welt ge-
genüber, etabliert zugleich aber eine Beziehung zu dieser Welt, indem 
er sie im Medium bestimmter Ideen bezeichnet, beurteilt und bewertet. 
Gehlen bezeichnet den Menschen darum als das »stellungnehmende We-
sen« (Gehlen 1940: 30), denn er ist, so wiederum bereits Weber, »mit der 
Fähigkeit und dem Willen [begabt], bewußt zur Welt Stellung zu nehmen 
und ihr einen Sinn zu verleihen« (Weber 1904: 180).

Einen – nicht zuletzt auch bildtheoretisch – fruchtbaren Ausgangs-
punkt, um diese immaterielle Seite der Kulturarbeit theoretisch zu fassen, 
bietet Ernst Cassirers Philosophie der symbolischen Formen. In diesem 
dreibändigen Monumentalwerk (1923, 1925, 1929), sowie später noch 
einmal komprimiert im Versuch über den Menschen (1944), entwickelt 
Cassirer eine umfangreiche und komplexe Kulturphilosophie, die das 
Phänomen der Kultur in Bildbegriffen zu denken erlaubt. Wie Gehlen, 
Blumenberg und Freud pointiert auch Cassirer den Kulturprozess dabei 
zunächst als tätige Formung und Umformung der Welt, als »Tun« (Cas-
sirer 1923: 11). Stärker als die genannten Autoren denkt Cassirer diesen 
Formungsprozess jedoch vor allem als Zeichenprozess. Im Mittelpunkt 
der Kultur steht für ihn das Auftauchen des Symbolischen bzw. des Ima-
ginären: die Entstehung einer durch den Menschen geschaffenen künst-
lichen Welt der Symbole, der Zeichen und Bilder.

Anthropologisch stützt Cassirer seine Symboltheorie auf das, was 
»den Menschen von Anfang an vom Tier scheidet« (ebd.: 96), nämlich 

VERBILDLICHUNGSARBEIT

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77 - am 19.01.2026, 11:51:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92

– so Cassirer im Geiste von Herders Abhandlung über den Ursprung 
der Sprache (1772) – die Fähigkeit zu »Besonnenheit« und »Reflexion« 
(Cassirer 1923: 96). In seinen späteren Schriften bezieht er sich in die-
sem Punkt auf den Biologen Jakob von Uexküll, der in seiner Studie zur 
Umwelt und Innenwelt der Tiere (1909) den Unterschied von Mensch 
und Tier in einer grundlegend anderen Form des Weltbezugs erkannte, 
den Cassirer wie folgt zusammenfasst:

»Es besteht ein unverkennbarer Unterschied zwischen organischen ›re-
actions‹ (Reaktionen) und menschlichen ›responses‹ (Antwort-Reaktio-
nen). Im ersten Fall wird direkt, unmittelbar eine Antwort auf einen äu-
ßeren Reiz gegeben; im zweiten Fall wird die Antwort aufgeschoben. Sie 
wird unterbrochen und durch einen langsamen, komplexen Denkprozeß 
verzögert.« (Cassirer 1944: 49)

Im Unterschied zum Tier unterbricht der Mensch den quasi-automa-
tischen Regelkreis von Reiz und Reaktion, indem er innehält und re-
flektiert. Zwischen Reiz und Reaktion, äußerem Handlungsanlass und 
Handlung öffnet sich ein Spalt, ein Leerraum, eine »Zwischenwelt« (Eibl 
2009). Freud hatte in einem ähnlichen Zusammenhang vom Denken als 
einem »Probehandeln« (Freud 1911: 20) gesprochen, um auf diese Los-
lösung der Innenwelt von der Außenwelt hinzuweisen.

Cassirers Leitbegriff des Symbols bezeichnet im Grunde nichts ande-
res als die geistigen Inhalte dieses von der Außenwelt entkoppelten Pro-
behandelns in der Zwischenwelt. Mit Heinrich Hertz definiert er die 
Symbole als »innere Scheinbilder« der »äußeren Gegenstände« (Cas-
sirer 1923: 5), das heißt als mentale »Vorstellungen von den Dingen« 
(ebd.).19 Das praktische Handeln in der Außenwelt wird ergänzt durch 
eine symbolische Innenwelt aus Vorstellungen, Begriffen, Bildern, Ideen. 
Der Prozess der Kultur, so der grundlegende Gedanke von Cassirers Kul-
turphilosophie, vollzieht sich als fortwährende Ausdehnung dieser Zwi-
schenwelt, als stetige Vergrößerung und Ausdifferenzierung des inneren 
Reichs der Symbole. 

Bei alledem betont Cassirer zunächst den Konstruktionscharakter die-
ser zweiten Wirklichkeit, angesichts dessen einer »naiven Abbildtheorie 
der Erkenntnis der Boden entzogen« (ebd.) wird. Sofern den »symbo-
lische[n] Gestaltungen« (ebd.: 9) nämlich »eine ursprünglich-bildende, 
nicht bloß eine nachbildende Kraft innewohnt« (ebd.), sind die Symbole 
keine Abbilder, sondern Neuschöpfungen von Wirklichkeit, die auf einer 

19	 	Neben Heinrich Hertz rekurriert Cassirers Symbolbegriff auf Goethe (vgl. 
Naumann 1998) sowie auf Friedrich Theodor Vischers einflussreichen Auf-
satz über »Das Symbol« (1887). Allgemein zum Symbolbegriff in den ästhe-
tischen und philosophischen Debatten seit dem 18. Jahrhundert vgl. Titz-
mann (1979), Pochat (1991) und Hamm (2003).

KULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77 - am 19.01.2026, 11:51:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


93

»Form freien Bildens« (ebd.: 20) beruhen und eine »eigene freie Bild-
welt« (ebd.) erschaffen. Die Funktion der Symbole liegt nicht in ihrer Be-
ziehung zur äußeren Wirklichkeit, sondern in der Einrichtung eines, wie 
man sagen könnte, ›symbolischen Wohnraums‹20, der eigenen Gesetzen 
gehorcht. Die Symboltätigkeit als Leistung einer »ursprünglichen Bild-
kraft« (ebd.: 21) des menschlichen Geistes ist »Gestaltung nicht sowohl 
der Welt, als vielmehr eine Gestaltung zur Welt« (ebd.: 11). 

Aber der Hinweis auf die Menschengemachtheit des Sinns, die dazu 
führt, dass der Mensch in der Kultur »gleichsam mit sich selbst zu tun« 
(Cassirer 1944: 50) hat, ist nur die eine Seite in Cassirers Denken. Ob-
schon die Philosophie der symbolischen Formen zunächst auf die Ein-
flüsse des Neukantianismus21 und des durch Kant geprägten deutschen 
Idealismus verweist, in dem Wirklichkeit in letzter Instanz als Derivat 
der menschlichen Innenwelt aufgefasst wird, als geistig geformte »mun-
dus intelligibilis« (Cassirer 1923: 19), rückt Cassirer zugleich die entge-
gengesetzte, realistische Seite in den Blick. Denn umgekehrt ist auch der 
Geist selbst ein Derivat der ihn umgebenden Wirklichkeit. Es gibt etwas 
da draußen, das für die Innenwelt des Menschen nicht bedeutungslos 
ist, sondern diese erst prägt.22 So sieht Cassirer die Notwendigkeit einer 
»Erweiterung des traditionellen geschichtlichen Lehrbegriffs des Idealis-
mus« (ebd.), indem er die Welthaltigkeit der menschlichen Wirklichkeit 
als sinnlich erfahrene »mundus sensibilis« (ebd.) betont. Die Symboltä-
tigkeit des Menschen schwebt nicht im luftleeren Raum referenzloser 

20	 	Die Metapher der ›Kultur als Wohnraum‹ geht auf Hegel zurück, der in sei-
nen Vorlesungen über Ästhetik die Kunsttätigkeit des Menschen durch die 
Notwendigkeit eines ›Einwohnens‹ der Welt erklärt: »Das allgemeine Gesetz 
[…] besteht darin, daß der Mensch in der Umgebung und der Welt müsse 
heimisch und zu Hause sein, daß die Individualität in der Natur und in al-
len Verhältnissen müsse eingewohnt und dadurch frei erscheinen« (Hegel 
1835: 327). Zu Hegel als Kulturphilosoph vgl. Kittler (2000: 94–108); für 
eine verwandte Auffassung von Kultur als »sekundäre Heimat« auch Mül-
ler-Funk (2006: 25).

21	 	Zum prägenden Einfluss des Neukantianismus auf Cassirer siehe Paetzold 
(1998) und Ferrari (2002). 

22	 	Vgl. zu dieser Lesart Dominic Kaegi (1995), der sich gegen die einseitig ›kon-
struktivistische‹ Interpretation Cassirers durch Nelson Goodman (1978) 
wendet: »Man wird Cassirer nicht gerecht, solange man seine Analysen der 
Sprache, des Mythos und der Wissenschaft einseitig als Plädoyer für einen 
Weltenpluralismus im Sinne der ›Universalität des Symbolischen‹ liest. Das 
Innovative der Philosophie der symbolischen Formen ist nicht der Plura-
lismus möglicher Welten, den die Neu- und andere Kantianer in einer heu-
te antiquierten, typologischen Terminologie vor Cassirer vertreten haben. 
Das Innovative ist die Anbindung möglicher Welten an die eine wirkliche 
Welt der Wahrnehmung und damit die Vermittlung ›konstruktivistischer‹ 

VERBILDLICHUNGSARBEIT

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77 - am 19.01.2026, 11:51:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94

Konstruktionen, sondern ist das Resultat einer »Gestaltung des sinn-
lichen Materials« (ebd.: 21). Symbolische Formen sind Umformungen 
von Sinneseindrücken in menschliche Ausdrucksformen, die eine »Wech-
selbeziehung« zwischen »dem Sinnlichen und Geistigen« stiften, so dass 
deren »Gegensatz kein unvermittelter und ausschließender mehr« ist 
(ebd.: 19).

Als zentraler Terminus dient Cassirer in diesem Zusammenhang der 
Begriff der »symbolischen Prägnanz« (Cassirer 1929: 235). Das Symbol 
spitzt die Formen und Strukturen der wahrgenommenen Wirklichkeit zu, 
verdichtet sie zu Schemata (vgl. Cassirer 1925: 102) und verhilft ihnen 
auf diese Weise zu Klarheit und Prägnanz, das heißt zu »geistiger ›Ar-
tikulation‹« (Cassirer 1929: 235). In diesem Sinne ist das Symbol eine 
formtreibende Kraft, die einerseits »über die bloße Passivität des Sinn-
lichen hinaus« (Cassirer 1923: 20) geht, indem es die Welt der Sinnes-
eindrücke nicht nur passiv abbildet, sondern aktiv transformiert; ande-
rerseits aber gründet es in letzter Instanz doch auf den durch die äußere 
Welt angestoßenen Sinneseindrücken. 

Dass das Symbol »im Sinnlichen wurzelt« (ebd.), verdeutlicht Cassirer 
vor allem im folgenden Zitat, das vielleicht als einer der Schlüsselsätze 
seiner Philosophie angesehen werden kann. In ihm zeigt sich das Symbol 
bzw. die Kultur als Verwandlung von Eindruck in Ausdruck:

»Die verschiedenen Erzeugnisse der geistigen Kultur […] werden so, 
bei all ihrer inneren Verschiedenheit, zu Gliedern eines einzigen großen 
Problemzusammenhangs, – zu mannigfachen Ansätzen, die alle auf das 
eine Ziel bezogen sind, die passive Welt der bloßen Eindrücke, in denen 
der Geist zunächst befangen scheint, zu einer Welt des reinen geistigen 
Ausdrucks umzubilden.« (Ebd.: 12; vgl. Cassirer 1925: 39) 

Zwischen dem »›Innen‹ und ›Außen‹«, so führt Cassirer (1925: 31) an 
anderer Stelle weiter aus, bildet sich »ein neues mittleres Reich«, das je-
doch weder ganz der einen noch ganz der anderen Seite zuzuschlagen 
ist. Auch in dieser Hinsicht ist das Reich der Symbole eine Zwischen-
welt: das Resultat einer aktiven Auseinandersetzung mit der Wirklich-
keit im Spannungsfeld von Natur und Kultur, Eindruck und Ausdruck.

Das Symbol ist also ein Werkzeug des Geistes in der Auseinanderset-
zung mit Wirklichkeit. Als »Ordnungsform« (ebd.: 44) selektiert es aus 
dem »Chaos der Eindrücke« (ebd.: 39), führt Unterscheidungen ein und 
markiert Trennungen. Es ordnet die Wirklichkeit und stiftet Halt im vo-
rüberziehenden Strom der Wahrnehmungen. Insofern beruht der Sym-
bolprozess für Cassirer

Avancen, denen man sich schwer entziehen, mit ›lebensweltlichen‹ Intuitio-
nen, die man schwer preisgeben kann.« (Kaegi 1995: 74).

KULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77 - am 19.01.2026, 11:51:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


95

»auf einem fortschreitenden Akt der Sonderung der Erfahrungselemen-
te, auf einer kritischen Arbeit des Geistes […], in welcher mehr und 
mehr das ›Akzidentelle‹ [sic!] gegen das ›Wesentliche‹, das Veränderli-
che gegen das Bleibende, das Zufällige gegen das Notwendige sich ab-
scheidet« (ebd.: 45). 

Der durch die Symbole errungene Ordnungsgewinn bleibt nicht auf 
einzelne Eindrücke bzw. Ausdrücke beschränkt. Es ist ein komplettes 
»›Symbolnetz‹ oder Symbolsystem« (Cassirer 1944: 49), das der Mensch 
über die Wirklichkeit legt und mit dessen Hilfe er dieser Wirklichkeit in-
telligible, menschengemäße Gestalt verleiht. Mit zunehmender Ausbil-
dung immer komplexerer symbolischer Formen entsteht schließlich ein 
umfassendes »Weltbild« (Cassirer 1925: 39), das mehr und mehr an die 
Stelle des rohen ›Absolutismus der Wirklichkeit‹ tritt, wie Blumenberg 
ihn genannt hatte. Durch das Symbol wird die Welt in ein Bild der Welt 
verwandelt; als Bild wird sie begreifbar und handhabbar. 

Wo dieses symbolische Bild der Welt tatsächlich die Form eines äuße-
ren Bildes annimmt, sich also ›entäußert‹ und ›vergegenständlicht‹, be-
treten wir das Feld der Kunst, die Cassirer als eine der fünf großen sym-
bolischen Formen der Menschheit neben Sprache, Mythos, Wissenschaft 
und Religion beschreibt.23 In ihm transformiert sich das innere Symbol 
in ein materielles, handgreifliches Gebilde. Dadurch potenziert sich die 
symbolische Prägnanz, weil das Symbol auf diese Weise nicht mehr nur 
einen inneren, sondern auch einen äußeren Haltepunkt des menschli-
chen Weltverhältnisses bildet. So ermöglicht es das »Festhalten« (Cas-
sirer 1923: 22) der Symbole über die »Dauer« (ebd.) hinweg, ist also 
»Erinnerungskunst« (ebd.: 23), die uns eben aufgrund ihrer auf Dauer 
gestellten Gegenwärtigkeit zum vertieften Verstehen einlädt (vgl. ebd.).

Vor allem aber betont Cassirer den Distanzgewinn, der mit der künst-
lerischen Vergegenständlichung einhergeht. Durch die »Gegenüberstel-
lung« (Cassirer 1931: 181) im Kunstwerk wird die Welt zuallererst auf 
Abstand gebracht: »Denn als Inhalt der künstlerischen Darstellung ist das 
Objekt in eine neue Distanz, in eine Ferne vom Ich gerückt« (ebd.). Ging 

23	 	Leider fehlt eine umfassende Darstellung der symbolischen Form der Kunst, 
wie Cassirer sie in den drei Bänden seines Werks zur Sprache, zum My-
thos und zur Erkenntnis bzw. Wissenschaft vorgelegt hat. Für nachträgliche 
Zusammenführungen der verstreuten Aussagen zur Kunst siehe aber Nutz 
(1979), Graeser (1994: 86–99), van Heusden (2003) und Recki (2004: 109–
125). Zur bildtheoretischen Weiterführung von Cassirer vgl. außerdem Su-
sanne K. Langers Philosophie auf neuem Wege (1942), an die Roswitha 
Breckners Studie zur Sozialität des Bildes (2010) anschließt, sowie Sauer 
(2010) und Krois (2011). In der Kunstwissenschaft knüpfte u. a. Erwin Pa-
nofsky – etwa in Perspektive als symbolische Form (1927) – an Cassirer an; 
in der Kunstsoziologie u. a. Hans Peter Thurn (1973: 69–72).

VERBILDLICHUNGSARBEIT

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77 - am 19.01.2026, 11:51:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96

schon die symbolische Tätigkeit als solche mit einer Emanzipation des 
Menschen von der unmittelbaren Wirklichkeit her, so wird diese Distan-
zierung im materiellen Kunstwerk noch einmal auf die Spitze getrieben. 

Arnold Gehlen hat für diesen Distanzierungsgewinn der Kunst den Be-
griff der »Außenweltstabilisierung« (Gehlen 1956: 54–59, vgl. 1960b: 
24) geprägt. Die bildliche Darstellung ermöglicht die »Ablösung der ver-
gänglichen Außenweltdaten vom Vorfindbaren, von der Zufälligkeit des 
Vorhandenseins« (Gehlen 1956: 55). Sie befreit den Menschen aus der 
»Irrationalität der Raumzeitstelle« (ebd.), also aus der unmittelbaren 
Fremdbestimmung des Erlebens durch die Ereignisse der Außenwelt. So 
führt er am Beispiel der steinzeitlichen Höhlenbilder aus: 

»Die ungeheuere Ausdruckskraft der jungpaläolithischen Höhlenbilder 
liegt daran, daß man spürt, daß eine Konzeption der Welt darin liegt, 
einer Welt, die mit keinen anderen Mitteln zu veranlassen war, sich selbst 
zu stellen. Darin liegt die gewaltige Überlegenheit der Darstellung über 
den Begriff: die erstere handelt vom Sosein des Gegenstandes her und 
stellt es wirklich auf Dauer, und in diesem Handeln wird die Stabilität 
der Welt selbst ins Bewußtsein gehoben. Der Begriff dagegen ›meint‹ 
nur etwas und verfliegt, wenn er nicht durch Außenstützung am Leben 
gehalten wird.« (Ebd.: 56)

Das materielle Bild antwortet auf das »tiefe Bedürfnis der Menschen 
nach Stabilität der Welt« (ebd.). Darin liegt für Gehlen eine »der anthro
pologischen Wurzeln der Kunst« (ebd.) überhaupt. Bereits die Einbil-
dungskraft bzw. Phantasie als solche – also das Symbol im Sinne Cas-
sirers – sei zwar ein erster Schritt in Richtung einer solchen Ablösung 
des Geistes aus dem unmittelbaren Lebenszusammenhang (vgl. Geh-
len 1940: 316–326). Erst im äußeren, materiellen Bild aber werde die-
ses »›Entrücktwerden des Lebensprozesses von dem räumlich-zeitlichen 
Standort‹«, wie Gehlen (ebd.: 317) die Wahrnehmungslehre Melchior 
Palágyis zitiert, zu einer »vor Augen stehenden Wirklichkeit« und damit 
»deutlich und faßlich« (ebd.: 326). Daraus ergibt sich für Gehlen die be-
sondere Leistung der bildenden Kunst gegenüber anderen Kunstformen:

»Von allen Künsten ist nur die bildende Kunst imstande, das Bewußtsein 
des Menschen geradezu zu komplettieren, denn weil das Bild die Un-
bestimmtheit des Irgendwann und lrgendwo in das offensichtliche Jetzt 
und Hier verfestigt, vermag es das vor Augen zu halten, was als immer 
Geltendes und Allgegenwärtiges der Gedanke allein nur mühsam halten 
kann und verlieren könnte.« (Gehlen 1960b: 22)

Am Beispiel der Sprache thematisiert Gehlen noch einen weiteren Ge-
winn der Entäußerung für den menschlichen Geist: die Möglichkeit der 
Zurückempfindung der eigenen Symboltätigkeit durch das Subjekt (vgl. 

KULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77 - am 19.01.2026, 11:51:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


97

Gehlen 1940: 49 f.). Das Hören der durch den eigenen Mund gesproche-
nen Worte, so Gehlen, verschafft dem Sprechenden einen ›Aha-Effekt‹, 
in dessen Zuge die eigene Sprachtätigkeit bewusst erlebbar wird. Die 
sprachliche »Artikulationsbewegung klingt aus der Welt zurück an das 
Ohr« und wird »zurückempfunden« (ebd.: 49). Auf diese Weise kann 
der Sprechende das eigene Sprechen als solches wahrnehmen und sich 
selbst als Subjekt der Sprache reflektieren. 

Dieser Prozess der Zurückempfindung lässt sich auch auf das Bild 
übertragen: Durch die Vergegenständlichung im äußeren Bild wird das 
Symbol zu einem Medium nicht nur der Verarbeitung von Wirklich-
keit, sondern auch zu einem Selbstreflexionsmedium, das als Spiegel der 
menschlichen Symboltätigkeit fungiert und dadurch zur Selbsterkenntnis 
des Menschen beiträgt. Es wird gewissermaßen zu einem Symbol zwei-
ter Ordnung. So heißt es bereits bei Cassirer über die »Grundrichtung 
des Ästhetischen«, dass in der Kunst das Bild für den Menschen »zum 
reinen Ausdruck der eigenen schöpferischen Kraft geworden« (Cassirer 
1925: 311) sei. Dabei rückt Cassirer nicht nur diese gleichsam ›narzissti-
sche‹ Seite der Rückwirkung des Kunstwerks auf das Subjekt in den Blick, 
sondern auch seine Rückwirkungen auf die Wahrnehmung der äußeren 
Wirklichkeit. Denn die Welt gelangt im Kunstwerk nicht nur zur Darstel-
lung, sie wird – darin liegt ja die Pointe von Cassirers Symbolbegriff – 
auch transformiert. Das Kunstwerk erlaubt, verschiedene Symbolisierun-
gen – also verschiedene Sichtweisen auf die Welt – auszuprobieren und 
im »Spielraum« (Cassirer 1944: 234) der Phantasie exemplarisch durch-
zuexerzieren. Wie nämlich »die Ansichten der Dinge […] zahllos« (ebd.: 
222) sind, so sind es auch die Kunstwerke, die jeweils eine dieser Ansich-
ten aktualisieren und durchspielen. Die Kunst ermöglicht es dem Men-
schen, experimentell zu werden und gerade im Medium des Unwirklichen 
die Wirklichkeit zu erkunden. Die hierbei gemachten Erkundungen kön-
nen, so Cassirer, unsere Sicht auf die Wirklichkeit dauerhaft verändern: 

»Ist uns die Wirklichkeit einmal auf diese besondere Weise enthüllt 
worden, so nehmen wir sie auch weiterhin in dieser Gestalt wahr.« 
(Ebd.: 225) 

So wirken die zunächst als symbolische Ausdrücke produzierten Bilder 
ihrerseits als Eindrücke auf ihre Produzenten zurück und prägen deren 
Bild der Welt. »Wir leben in Bildern und verstehen die Welt in Bildern«, 
schreibt Hans Beltings in seiner Bild-Anthropologie (2001: 11) ganz im 
Sinne Cassirers.24 In seiner Studie zur Erfindung der Zentralperspekti-
ve heißt es auch: 

24	 	Ganz ähnlich formuliert bereits Cassirer (1944: 50), der dabei nicht zuletzt 
die labyrinthische Seite dieser Zwischenschaltung der Bilder zwischen 

VERBILDLICHUNGSARBEIT

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77 - am 19.01.2026, 11:51:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98

»Was Kulturen aber mit Bildern machen und wie sie die Welt in Bilder 
fassen, führt ins Zentrum ihrer Denkweise.« (Belting 2008: 23) 

Das meint noch mehr als eine bloße Zurückwirkung der Bilder, sondern 
verortet sie am Grund unserer Wirklichkeitswahrnehmung – und schlägt 
so die Brücke von der ›Philosophie der symbolischen Formen‹ zur so-
ziologischen Theorie des ›gesellschaftlichen Imaginären‹, in der es eben-
falls um diesen symbolischen bzw. imaginären Grund des menschlichen 
Weltverhältnisses geht. 

2.2.2 Kollektive Imaginationen: Cornelius Castoriadis

Mit Cassirer und Gehlen wurde die menschliche Symbol- bzw. Imagina-
tionstätigkeit vor allem von ihrer universalen Seite her beleuchtet – als 
Teil der anthropologischen Grundausstattung des Menschen. Die Ver-
bildlichungsarbeit der Kultur, so zeigte sich aus dieser Perspektive, wird 
von Mechanismen bestimmt, die in allen Gesellschaften im Kern iden-
tisch sind, weil keine von ihnen ohne ideelle Verdopplung der Wirk-
lichkeit, ohne Verwandlung von Eindruck in Ausdruck und ohne Au-
ßenweltstabilisierung auskommt, um ihr Verhältnis zur Wirklichkeit zu 
organisieren. Selbst noch die ganz wenigen ›bildlosen‹ Gesellschaften, in 
denen die menschliche Bildkraft nicht in die Produktion äußerer Bilder 
einmündet, entwickeln Wege, um ihren Imaginationen Ausdruck zu ver-
leihen (vgl. Kramer 2001). Und doch sind die Inhalte und Formen der 
Bilder nicht überall gleich. Offensichtlich ist die universale Bildkraft des 

Mensch und Wirklichkeit in den Blick rückt: »Der Mensch kann der 
Wirklichkeit nicht mehr unmittelbar gegenübertreten; er kann sie nicht 
mehr als direktes Gegenüber betrachten. Die physische Realität scheint in 
dem Maße zurückzutreten, wie die Symboltätigkeit des Menschen an Raum 
gewinnt. Statt mit den Dingen hat es der Mensch nun gleichsam mit sich 
selbst zu tun. So sehr hat er sich mit sprachlichen Formen, künstlerischen 
Bildern, mythischen Symbolen oder religiösen Riten umgeben, daß er 
nichts sehen oder erkennen kann, ohne daß sich dieses artifizielle Medium 
zwischen ihn und die Wirklichkeit schöbe.« Von diesem Befund aus führt ein 
direkter Weg zu den Bild-, Medien- und Simulationstheorien eines Günter 
Anders (1956), Jean Baudrillard (1978) oder Vilém Flusser (1983), die 
ebenfalls auf diese Verselbständigungstendenz der Bilder abheben: »Bilder 
sind Vermittlungen zwischen der Welt und dem Menschen. Der Mensch 
›ek-sistiert‹, das heißt die Welt ist ihm unmittelbar nicht zugänglich, so daß 
Bilder sie ihm vorstellbar machen sollen. Doch sobald sie dies tun, stellen 
sie sich zwischen die Welt und den Menschen. Sie sollen Landkarten sein 
und werden zu Wandschirmen: Statt die Welt vorzustellen, verstellen sie sie, 
bis der Mensch schließlich in Funktion der von ihm geschaffenen Bilder zu 
leben beginnt.« (Flusser 1983: 9).

KULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77 - am 19.01.2026, 11:51:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


99

Menschen nur eine Art Werkzeugkasten, dessen Instrumente auf jeweils 
unterschiedliche Situationen angewandt werden und entsprechend un-
terschiedliche Bilder hervorbringen.

So führt der Begriff der Verbildlichungsarbeit, will man ihn im enge-
ren Sinne soziologisch wenden und auf konkrete Gesellschaften bezie-
hen, in die Theorie des ›gesellschaftlichen Imaginären‹ hinein, die der 
französische Sozialphilosoph Cornelius Castoriadis in seinem Haupt-
werk Gesellschaft als imaginäre Institution (1975) entwickelt hat.25 Der 
Begriff des ›Imaginären‹ ist dabei zunächst als Synonym zu demjenigen 
des Symbols bei Cassirer zu verstehen. Beide heben auf mentale Vorstel-
lungen ab, ganz gleich ob diese in sprachlicher oder bildlicher Gestalt 
vorliegen.26 Der entscheidende Unterschied zwischen den beiden Theo-
rien liegt in einem anderen Punkt: nämlich darin, dass Castoriadis die 
menschliche Einbildungskraft wesentlich stärker als kollektive Tätigkeit 
spezifischer historischer Gesellschaften im Unterschied zu anderen Ge-
sellschaften begreift. Das Adjektiv ›gesellschaftlich‹ in seinem Schlüssel-
begriff der »gesellschaftlichen imaginären Bedeutungen« (Castoriadis 
1975: 233–250, im Original: »significations imaginaires sociales«) ist 
darum von zentraler Bedeutung. Das ›gesellschaftliche Imaginäre‹ ist für 
Castoriadis das Bindemittel, das Gesellschaften als je spezifische Kollek-
tive im Innersten zusammenhält und ihnen ihre jeweils eigene »Kohä-
renz« (ebd.: 79) verleiht.

Für eine Kulturtheorie der Bilder verdienen vor allem zwei Aspekte 
an Castoriadis’ Theorie des gesellschaftlichen Imaginären besondere Auf-
merksamkeit: die fundierende, konstitutive Rolle der imaginären Bedeu-
tungen für das gesellschaftliche Leben und ihr kollektiver Charakter. Der 
erste Aspekt – die fundierende Rolle der imaginären Bedeutungen für das 
gesellschaftliche Leben – verweist zunächst auf die Tradition Emile Durk-
heims und seiner Theorie der »Kollektivvorstellungen« bzw. des »Kollek-
tivbewußtseins« als Inbegriff für die »Vorstellung[en] der Gesellschaft 

25	 	Zur Theorie des Imaginären bei Castoriadis vgl. u. a. Joas (1989), Tappen-
beck (1999: 83–86), Gamm (2001), Elliott (2002), Lüdemann (2004: 47–
61), Hetzel (2007), Gertenbach (2011), Pechriggl (2011) und Condoleo 
(2015: 55–112); im Vergleich mit Lacan und Habermas auch Whitebook 
(1995: 163–215). Eine alternative, aber in vielen Punkten ähnliche Theo-
rie des gesellschaftlichen Imaginären findet sich bei Charles Taylor (2004).

26	 	So unterscheidet Castoriadis die beiden Begriffe nicht etwa als zwei unter-
schiedliche Denkformen voneinander, sondern fasst sie eher als unterschied-
liche Aggregatzustände auf. Das Symbolische ist für ihn die Gestalt gewor-
dene, zum gesellschaftlichen System geronnene Imagination, wie sie sich 
insbesondere in Institutionen, aber beispielsweise auch in einer Fahne als 
Symbol der ›Nation‹ verkörpert (vgl. Castoriadis 1975: 199–226, hier: 224). 
Siehe zur Begriffsklärung auch Condoleo (2015: 57–61) sowie zur Abgren-
zung gegenüber der Lacan’schen Begriffsverwendung ebd.: 92–100.

VERBILDLICHUNGSARBEIT

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77 - am 19.01.2026, 11:51:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100

über sich selbst und ihre Umwelt« (Durkheim 1895: 94).27 Wo Durkheim 
die kollektiven Vorstellungen jedoch tendenziell als bloße Reflexe des sozi-
alen Zusammenlebens und der sozialen Versammlung auffasst (vgl. Durk-
heim 1912: 564 f.), da gewinnen sie bei Castoriadis ein Eigenleben gegen-
über dem Sozialen. Sie spiegeln das soziale Leben nicht nur passiv wider 
bzw. ›transfigurieren‹, also ›verklären‹ es, wie es bei Durkheim (vgl. ebd.: 
468) in Bezug auf die religiösen Vorstellungen heißt, sondern gestalten 
es aktiv mit. So charakterisiert Castoriadis das Imaginäre als »Antwort« 
auf bestimmte »Grundfragen« des gesellschaftlichen Zusammenlebens:

»Jede bisherige Gesellschaft hat versucht, sich einige Grundfragen zu 
beantworten: Wer sind wir, als Gemeinschaft? Was sind wir, die einen 
für die anderen? Wo und worin sind wir? Was wollen wir, was begehren 
wir, was fehlt uns? […] Die Rolle der imaginären Bedeutungen liegt dar-
in, eine Antwort auf solche Fragen zu liefern« (Castoriadis 1975: 252). 

Als Beispiel für eine solche – nicht etwa nur theoretische, sondern auch 
praktische – Antwort führt Castoriadis die Idee der Demokratie an, wie 
sie in der griechischen Polis zum ersten Mal aufkam (vgl. ebd.: 221). Das 
demokratische Imaginäre der Polis ist die Antwort der griechischen Bür-
ger auf die Frage nach dem ›guten‹ Zusammenleben. Zugleich stiftet es 
ein gemeinsames Sinnbild, dem sich alle Bürger freiwillig unterwerfen, 
sobald sie ihre Probleme auf demokratischem Wege, das heißt im Medi-
um »vernünftiger Rede« (ebd.), zu lösen versuchen.

Dabei müssen die Fragen nicht explizit gestellt oder gar sprachlich for-
muliert sein, bevor Antworten auf sie gefunden werden können. Es ge-
nügt, dass sie »unausdrücklich« (ebd.) im Raum stehen. Auch die Antwor-
ten selbst müssen nicht als solche bewusst sein, ja sie brauchen noch nicht 
einmal als Vorstellungen im engeren Sinne existieren. Sie können sich im-
plizit in Praktiken, Artefakten und Institutionen verkörpern, wie Casto-
riadis am Beispiel der kapitalistischen Produktionsverhältnisse ausführt:

»In gewissem Sinne sind die Werkzeuge und Instrumente einer 
Gesellschaft Bedeutungen; sie sind die ›Materialisierung‹ der imaginären 
Bedeutungen der betreffenden Gesellschaft […]. Ein Fließband, 
eine Montagekette ist eine ›Materialisierung‹ einer Masse zentraler 
imaginärer Bedeutungen im Kapitalismus – und kann nichts anderes 
sein.« (Ebd.: 590 f.)

Das Thema der kapitalistischen Institutionen deutet bereits an, wa
rum der politische Revolutionär Castoriadis bei Durkheims Theorie der 

27	 	Vgl. ähnlich Durkheim (1893: 128 f., 1898 und 1912: 564–567); weiterfüh-
rend zu Durkheims Theorie der kollektiven Vorstellungen auch Bloor (1997), 
Tappenbeck (1999: 54–82), Némedi (2000) und Delitz (2013: 177–195).

KULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77 - am 19.01.2026, 11:51:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


101

Kollektivvorstellungen als bloßer Widerspiegelung des Sozialen nicht 
stehenbleiben will, sondern die aktive und schöpferische Dimension des 
Imaginären betont.28 Denn das kapitalistische Imaginäre, so die politi-
sche Pointe seiner Analyse, ist nicht die einzig mögliche Art und Wei-
se, gesellschaftliches Zusammenleben zu imaginieren und gemäß dieser 
Imagination zu organisieren. Gesellschaft lässt sich auch anders imagi-
nieren; und einzig darum, weil der imaginäre Spiegel der Gesellschaft 
auch irreale Bilder zu zeigen vermag, sind gesellschaftliche Veränderun-
gen, geschweige denn Umwälzungen, denkbar und möglich. Jede gesell-
schaftliche Innovation, jeder politische Wandel beruht in diesem Sinne 
auf einem Einbruch des Irrealen – des ›Noch-nicht-Seienden‹, wie man 
mit Ernst Blochs Theorie der Utopie auch sagen könnte (vgl. 3.3.2) – in 
die bestehende Gesellschaft. In dieser utopischen Offenheit sieht Casto-
riadis das wesentliche Seinsmerkmal der Gesellschaft: 

»Die fortwährende Selbstveränderung der Gesellschaft macht ihr Sein 
aus, das sich in der Setzung relativ fester und dauerhafter Formen/Ge-
stalten, aber auch in deren Aufbrechen äußert – ein Aufbrechen, das 
freilich immer nur Setzung/Schöpfung anderer Formen/Gestalten sein 
kann.« (Ebd.: 607)

Gegen jedweden, vor allem aber gegen den marxistischen Determinismus 
gerichtet, betont Castoriadis die Freiheiten und Spielräume des Antwor-
tens gegenüber den Fragen, der Problemlösungen gegenüber den Pro-
blemen. Nicht nur kann der Mensch »in neuen Situationen neuartige 
Antworten geben«, sondern er vermag darüber hinaus auch »neue Ant-
worten auf ›dieselben‹ Situationen zu geben oder neue Situationen zu 
schaffen« (ebd.: 77). Die imaginären Bedeutungen, so postuliert Casto-
riadis gegen Marx, sind eine »wesentlich indeterminierte Schöpfung« 
(ebd.: 12). Als Grund und nicht etwa als Effekt der gesellschaftlichen 
Ordnung und des geschichtlichen Prozesses ist das Imaginäre für ihn 
nicht weiter ableitbar.

»Die gesellschaftlichen imaginären Bedeutungen stellen uns vor eine 
erste, ursprüngliche und irreduzible Seinsart, die wir […] von ihr selbst 
ausgehend zu denken haben« (ebd.: 595).

Auch insofern ist das Imaginäre für Castoriadis keine bloße Widerspie-
gelung des Sozialen, kein von der Basis her determinierter Überbau, 

28	 	Castoriadis hatte 1949 die in der französischen radikalen Linken einflussrei-
che Gruppe Socialisme ou barbarie gegründet; vgl. hierzu Wolf (1998) und 
Gabler (2009). Allgemein zu den politischen Hintergründen von Castoria-
dis’ Denken als »Marxian Legacy« siehe Howard (1977); dazu auch Hon-
neth (1985).

VERBILDLICHUNGSARBEIT

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77 - am 19.01.2026, 11:51:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102

sondern eine autonome, eigenständige und eigendynamische Instanz. Es 
ist, so lautet die griffigste Definition, die Castoriadis von seinem Leitbe-
griff gibt, die »elementare und nicht weiter zurückführbare Fähigkeit, ein 
Bild hervorzurufen« (ebd.: 218, Hervorh. S. S.). Daraus folgt, dass die 
Bilder des Imaginären für Castoriadis keine außer ihnen liegende Wirk-
lichkeit repräsentieren, sondern nur auf sich selbst verweisen: »Das Ima-
ginäre, von dem ich spreche, ist kein Bild von.« (Ebd.: 12) 

Mit bemerkenswerter Klarheit scheut Castoriadis nicht davor zurück, 
die letzte Konsequenz seines Ansatzes offen auszusprechen. Das Imagi-
näre, schreibt er, schöpft seine Bedeutungen und Objekte »ex nihilo« 
(ebd.: 591), das heißt aus dem Nichts. Ex nihilo aber schöpft normaler-
weise nur Gott, und so ist es wohl kein Zufall, wenn Castoriadis gera-
de die Vorstellung ›Gott‹ als Beispiel für den irreduziblen Charakter der 
imaginären Schöpfung anführt: »Gott ist keine ›an etwas gebundene‹ Be-
deutung; an welches Etwas sollte er gebunden sein?« (Ebd.) Zwar mag 
die historische ›Erfindung‹ der Religion durchaus mit einer Wirklich-
keit in Verbindung stehen, auf die sie antwortet; aber der Übergang von 
der empirisch gegebenen Welt in die zweite, unsichtbare Welt der Göt-
ter bleibt in letzter Konsequenz ebenso rätselhaft wie die Einsetzung der 
imaginären Welt überhaupt. Es ist für Castoriadis der radikale Sprung in 
eine »andere Seinsart« (ebd.: 580), der hier vollzogen wird. 

Je ›bodenloser‹ Castoriadis den Prozess der Bildschöpfung allerdings 
denkt, desto metaphysischer, ja mystischer erscheint seine Theorie.29 Die 
Psychoanalyse wird später eine überzeugendere Theorie der ›Bildschöp-
fung‹ bereitstellen, die sich dort als psychischer Transformationsprozess 
erweist, der nicht aus dem Nichts erfolgt, sondern von bereits existie-
renden Bildern ausgeht, die schöpferisch verwandelt werden (vgl. 3.1.2). 
Unproblematisch und umso wichtiger ist hingegen die generelle Stoß-
richtung von Castoriadis’ Beharren auf der schöpferischen, die Gesell-
schaft verändernden Kraft der Bilder. Denn auch ohne die These einer 
Schöpfung aus dem Nichts kommt mit den imaginären Bedeutungen 
ein Moment der Dynamik und Offenheit von Gesellschaft ins Spiel, die 
sich mit deterministischen Gesellschaftstheorien nicht denken lässt. So 

29	 	Zu Castoriadis’ Denken als »Philosophie der absoluten Schöpfung« vgl. Vaj
da (1983); zur Kritik daran u. a. Habermas (1985: 385 f.), Honneth (1985: 
821) und Stavrakakis (2007: 41–48). Castoriadis selbst relativiert seine Aus-
sagen zur Schöpfung ›ex nihilo‹ an einer anderen Stelle des Buches implizit 
durch die Einführung des Freud’schen Konzepts der »Anlehnung« (Casto-
riadis 1975: 481–483, 579), wonach die Triebphantasien des Subjekts an 
das Reale des Körpers, etwa die physische Erfahrung von Mund und Brust, 
›angelehnt‹ sind (vgl. ebd.: 481). Den Widerspruch der beiden Aussagen lässt 
er jedoch unaufgelöst, zumal die Aussagen zur Schöpfung aus dem Nichts 
später im Buch erfolgen, also nachdem das Anlehnungskonzept bereits ein-
geführt wurde.

KULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77 - am 19.01.2026, 11:51:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


103

bildet das Imaginäre die produktive, innovative und letztlich auch die 
politische Kraft im gesellschaftlichen Leben, wie Castoriadis auf den 
letzten Seiten seines Werkes andeutet. Es ist ein nie versiegender, »uner-
schöpflicher Vorrat an Andersheit« (ebd.: 605, vgl. 603), ein lebendiger 
Springquell neuer Ideen und Vorstellungen, der durch die imaginären 
Bedeutungen in die Gesellschaft eingeführt wird und sie als »ständige 
Selbstveränderung« (ebd.: 607) in Gang hält. Im unablässigen Schöpfen, 
»Aufbrechen« (ebd.), Zertrümmern und Neuschöpfen von Bildern liegt 
für Castoriadis die eigentliche Triebkraft des gesellschaftlichen Lebens. 

Als elementare Form gesellschaftlicher Selbstbezugnahme und Selbst-
veränderung stellen die imaginären Bedeutungen demnach kein bloßes 
Beiwerk des sozialen Zusammenlebens dar oder gar den bloß nachträg-
lichen Effekt eines ihnen vorgängigen Vergesellschaftungsprozesses. Das 
Imaginäre ist selbst eine konstitutive Bedingung jedweder Vergesellschaf-
tung. Es stellt eine »Grundkategorie des Sozialen« (Gertenbach 2011: 
285) auch in jenem Sinne dar, dass das Soziale auf das Imaginäre gegrün-
det ist. Keine Gesellschaft kommt ohne imaginäre Bilder bzw. Symbole 
aus, in denen sie sich wiedererkennt oder wiederzuerkennen meint und um 
die herum sie sich organisiert.30 Denn die kollektiven Vorstellungen sind 
nicht nur innere Bilder, sondern stiften auch kollektive Handlungsräume.31 
Nicht zuletzt das von Castoriadis angeführte Beispiel des ›demokratischen 
Imaginären‹ in der griechischen Polis verdeutlicht diese handlungseröff-
nende und Kollektivität stiftende Leistung des Imaginären. Im ›Bild‹ der 
Demokratie kommen Menschen ganz real auf öffentlichen Plätzen zusam-
men, um miteinander zu debattieren und ihr Zusammenleben zu gestalten. 

Nicht nur die sozialen Beziehungen im engeren Sinne, auch das Ver-
hältnis zur äußeren Natur ist für Castoriadis, wie schon für Weber und 

30	 	Vgl. hierzu auch den ähnlich gelagerten, jedoch weniger konstitutiv gedach-
ten Begriff der gesellschaftlichen »Selbstbeschreibung« bei Niklas Luhmann 
(1997: 866–1149; dazu Stäheli 2000: 184–223) oder – kultursemiotisch 
statt systemtheoretisch – bei Juri Lotman (1990: 170). Eine systemtheoreti-
sche Analyse visueller Selbstbeschreibungen am Beispiel von Werbebildern 
aus der Finanzökonomie findet sich bei Stäheli (2007). 

31	 	Vgl. zu dieser Dimension des Imaginären bzw. der ›Kollektivsymbole‹ als 
Handlungsraum auch die Ausführungen bei Hans-Georg Soeffner (2004: 
56) aus Sicht des Symbolischen Interaktionismus und der Sozialphänome-
nologie: »Die Leistung der Zeichen und Zeichensysteme besteht […] dar-
in, Gemeinschaftshandeln zu ermöglichen, kollektives Wissen zu speichern, 
zu tradieren und zu sichern. Zeichen, Zeichensysteme und Symbole bilden 
nicht nur Brücken zwischen den Individuen, Gruppen und Kollektiven: sie 
sind Organisations- und Bauelemente der Intersubjektivität; sie konstituie-
ren die Formen, in denen sich das Gesellschaftliche äußert; ihr ›Sinn‹ besteht 
primär in der Konstitution und Sicherung von Intersubjektivität – sie sind 
die sichtbare Intersubjektivität unabhängig von ihrem sogenannten Inhalt.«

VERBILDLICHUNGSARBEIT

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77 - am 19.01.2026, 11:51:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104

Cassirer, durch die Welt der Bedeutungen vermittelt. Im Medium des Ima-
ginären schafft eine Gesellschaft sich »ein Bild von der natürlichen Welt, 
ein Bild des Universums, in dem sie lebt, indem sie ihm jeweils einen Ge-
samtsinn zu unterlegen sucht« (Castoriadis 1975: 255). Die gesellschaft-
lichen imaginären Bedeutungen begründen nicht nur die gesellschaftli-
chen Verhältnisse, sie sind der Nabel des menschlichen Weltverhältnisses 
überhaupt. »Was wir ›Realität‹ und ›Rationalität‹ nennen, verdankt sich 
überhaupt erst ihnen.« (Ebd.: 12) Schlechthin nichts kann »für die Ge-
sellschaft existieren, das nicht mit der Welt der Bedeutungen in Bezie-
hung steht« (ebd.: 588). Selbst vor den individuellen Selbstwahrneh-
mungen der einzelnen Gesellschaftsmitglieder macht der Einfluss des 
gesellschaftlichen Imaginären nicht Halt: »Das Subjekt wird von einem 
Imaginären beherrscht, das ihm realer dünkt als das Reale« (ebd.: 175), 
beschreibt Castoriadis die »Heteronomie« (ebd.) des Einzelnen durch 
das gesellschaftliche Imaginäre. 

Es ist ein radikaler Perspektivenwechsel, den Castoriadis mit seinem 
Denkansatz vollzieht. War der Begriff des Imaginären bzw. der Einbil-
dungskraft in der philosophischen Tradition zunächst als individuelles 
Vermögen konzipiert, das heißt als psychische Fähigkeit eines Subjekts, 
mentale Vorstellungen bzw. innere Bilder zu erzeugen, begreift Castoria-
dis das Imaginäre als Vermögen ganzer Kollektive. Darin liegt die zwei-
te Pointe seiner Theorie: Die gesellschaftlichen imaginären Bedeutungen 
sind nicht auf individuelle Vorstellungen zurückführbar, sondern stellen 
eine eigene, kollektive Seinsform dar.

»Damit es gesellschaftliche imaginäre Bedeutungen gibt, bedarf es kol-
lektiv verfügbarer Signifikanten und vor allem Signifikate, die nicht in 
derselben Weise existieren wie individuelle Signifikate« (ebd.: 249).

Worauf diese kollektive Seinsform des Imaginären genau beruht und wie 
sie generiert wird – offenkundig handelt es sich ja um ein höchst erklä-
rungsbedürftiges Emergenzphänomen –, lässt Castoriadis allerdings im 
Unklaren. Auf die offenkundige Tatsache, dass Gesellschaften nicht in 
derselben Weise imaginieren können wie psychische Subjekte, geht er 
nicht weiter ein – und noch weniger auf die Folgen, die sich aus dieser 
Tatsache für eine Theorie des gesellschaftlichen Imaginären ergeben.32 

32	 	Zu dieser Kritik an Castoriadis vgl. auch Lüdemann (2004: 61) sowie Haber-
mas (1985: 387), der das grundsätzliche Fehlen einer »Figur für die Vermitt-
lung zwischen Individuum und Gesellschaft« bei Castoriadis konstatiert, so-
wie die kritischen Ausführungen bei Tappenbeck (1999: 86): »Ein zentraler 
Erklärungsschritt fehlt allerdings in dieser Theorie der imaginären Institution 
der Gesellschaft: Castoriadis zeigt nicht, wie aus den einsamen Einfällen in-
dividueller Subjekte soziale Realität wird, wie sich also einige Imaginationen 
– gegen andere – sozial durchsetzen und zu gesellschaftlichen Institutionen 

KULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77 - am 19.01.2026, 11:51:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


105

Geradewegs wie eine Verkehrung der tatsächlichen Verhältnisse erscheint 
es vor diesem Hintergrund, wenn Castoriadis in der soeben zitierten Pas-
sage die »Signifikate« gegenüber den »Signifikanten« privilegiert, also 
also die immateriellen Bedeutungen gegenüber den materiellen Bedeu-
tungsträgern, um die Existenz des gesellschaftlichen Imaginären zu erklä-
ren. So bleibt die zentrale Frage am Ende unbeantwortet: Wer imaginiert, 
wenn Gesellschaft imaginiert – wenn nicht ihre einzelnen Mitglieder? 
Oder anders gefragt: Wie werden individuelle Imaginationen kollektiv? 

2.2.3 Imaginationskollektivierung:  
Eine materialistische Theorie des Imaginären

Immerhin einen vagen Hinweis zur Beantwortung dieser Frage liefert 
Castoriadis im Zusammenhang mit den gesellschaftlichen Institutionen, 
wenn er diese als »Materialisierung« (1975: 591) von imaginären Be-
deutungen beschreibt.33 Es sind, so könnte man diesen Gedanken wei-
terführen, die Materialisierungen der imaginären Bedeutungen, auf wel-
chen die gesellschaftliche Seinsform des Imaginären beruht. Denn einzig 
in materieller Form können Imaginationen gesellschaftlich geteilt wer-
den und kollektiven Charakter annehmen. Nur über den Weg der mate-
riellen Dinge lässt sich die Kette rekonstruieren, die von den Imaginati-
onsproduzenten – die eben doch nur einzelne Produzenten sein können, 
weil Gesellschaften keine psychischen Systeme sind – zu den gesellschaft-
lichen imaginären Bedeutungen führt. 

In dieser Kette aber gewinnen die äußeren Bilder, über die Castoria-
dis im ganzen Buch kein Wort verliert, eine Schlüsselfunktion. In ihnen 
liegt die Lösung für das Rätsel verborgen, das die überindividuelle Exis-
tenz der imaginären Bedeutungen aufgibt. Imaginationen sind nicht im-
mer schon kollektiv, aber sie können kollektiviert werden, wenn sie sich 
als materielle, das heißt als überindividuell erfahrbare Bilder in den Ge-
sellschaftsraum hinein ausbreiten. Das Imaginäre beginnt als individuel-
le Imagination im Inneren eines Subjekts, aber die Imagination wird zu 
einem sozialen Tatbestand, sobald sie als äußeres Bild in gesellschaftli-
che Zirkulation gelangt und von anderen gesehen wird.

Was Castoriadis als ›gesellschaftliches Imaginäres‹ beschreibt, ist folg-
lich nur das verdinglichte Resultat eines Prozesses, der besser und voll-
ständiger als Imaginationskollektivierung beschrieben werden muss. 

werden. [...] Umgekehrt liefert diese Theorie aber auch keine Möglichkeit, 
die gesellschaftlich instituierte Realität auf die Imagination der Einzelsubjek-
te rückzubeziehen. Individuelle Kreativität und soziale Wirklichkeit, Psyche 
und Gesellschaft, stehen unvermittelt nebeneinander.«

33	 	Ganz ähnlich beschreibt aber auch schon Durkheim die Institutionen als ›fi-
xierte Kollektivvorstellungen‹ (vgl. Durkheim 1895: 100).

VERBILDLICHUNGSARBEIT

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77 - am 19.01.2026, 11:51:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106

Materielle Bilder sind diesem Prozess nicht äußerlich, sondern ermögli-
chen ihn allererst, indem sie als Verbreitungsmedien fungieren, mit deren 
Hilfe individuelle Imaginationen in gesellschaftlichen Umlauf gebracht 
werden. Ganz in diesem Sinne hatte bereits John Dewey die Funktion 
der Kunstwerke als Medium sozialer »Beziehungen und Teilhabe« be-
schrieben: 

»Kunstwerke sind Mittel, durch die wir mit der von ihnen erweckten 
Imaginationen und Gefühlen in andere Formen der Beziehungen und 
Teilhabe eintreten als unsere eigenen.« (Dewey 1934: 385)

Die Kollektivierung des Imaginären im Medium der Kunst wird uns spä-
ter im Zusammenhang mit der Psychoanalyse noch einmal ausführlich 
beschäftigen, wenn es um die bewussten und unbewussten Inhalte ge-
hen wird, die dafür sorgen, dass bestimmte Imaginationen erfolgreicher 
kollektiviert werden als andere (vgl. 3.2.2). Denn auch darüber, warum 
sich einige Imaginationen besser durchsetzen als andere, schweigt Cas-
toriadis sich weitgehend aus; erst die Psychoanalyse wird diese Frage zu 
beantworten erlauben.

Verfolgen wir zunächst jedoch die formale Seite der Imaginationskol-
lektivierung, also ihre technischen und infrastrukturellen Rahmenbedin-
gungen. Nach dieser formalen Seite hin mündet die Theorie des Imagi-
nären in eine soziologische Medientheorie, die – so etwa bei Andreas 
Ziemann – die materiellen Trägermedien des Imaginären in den Vorder-
grund stellt: 

»Medien sind gesellschaftliche Einrichtungen und Technologien, die 
etwas entweder materiell oder symbolisch vermitteln und dabei eine 
besondere Problemlösungsfunktion übernehmen. Sie verfügen über 
ein materielles Substrat (und sind deshalb Materialitäten menschli-
chen und gesellschaftlichen Seins), welches im Gebrauch oder durch 
seinen Einsatz Wahrnehmungen, Handlungen, Kommunikationspro-
zesse, Vergesellschaftung und schließlich soziale Ordnung im Generel-
len ermöglicht wie auch formt.« (Ziemann 2006/2012: 17; vgl. 2011: 
217)

Ein weiterführendes Konzept in diesem Zusammenhang stellt die von 
Régis Debray begründete ›Mediologie‹ dar.34 Deren Ansatz, so Debray 

34	 	Zur Einführung in die Mediologie vgl. Debray (2000) und Bartz et al. 
(2012); dazu auch Debray (1992, insb. 37–62). Ein in manchen Hinsichten 
ähnlicher, ebenfalls auf materielle Vermittlungen abstellender Ansatz findet 
sich in der von Bruno Latour geprägten Akteur-Netzwerk-Theorie (vgl. u. a. 
Latour 1994, 2005) sowie in deren Weiterentwicklung zur »Akteur-Medien-
Theorie« (Schüttpelz 2013).

KULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77 - am 19.01.2026, 11:51:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


107

in seiner Einführung in die Mediologie (2000), interessiert sich für das 
»Zur-Welt-Werden der Zeichen«, das heißt ihre »symbolische Wirksam-
keit« (Debray 2000: 129). Wie wird aus einem Prophetenwort eine Reli-
gion, aus einem politischen Manifest eine Partei oder aus einem Hörspiel 
eine nationale Panik (vgl. ebd.)? Allgemeiner gefragt: »Warum wird eine 
Darstellung der Welt […] unter bestimmten Umständen zu einer Einwir-
kung auf die Welt?« (Ebd.: 129 f.) 

Als Grundidee der Mediologie formuliert Debray die Einsicht, »dass 
sich nichts von selbst übermittelt und das überall Mittler am Werk sein 
müssen« (ebd.: 144). Solche »Mittler« können menschliche Körper sein 
oder technische Medien, stets aber geht die Leistung der Vermittlung 
bzw. »Mediation« (ebd.: 145) über eine bloße Verbindung zweier be-
reits existierender Glieder hinaus. Die Mediation »erarbeitet das, was 
sie vermittelt« (ebd.). Als Beispiel führt Debray die Darbietung eines 
Musikstücks an: 

»Der Musikinterpret erweckt ein Werk erst zum Leben, das nicht als 
träges Objekt einfach vorhanden ist. Die Musik ist kein Schon-Da, das 
seit aller Ewigkeit auf uns wartet […]. Sie existiert nur durch ihre Ver-
mittlungen (die ›Aufführungen‹, ›Darbietungen‹). Der Interpret ist nicht 
nur eine Durchgangsstelle oder ein Verknüpfungspunkt zwischen einem 
Zuhörer und einem Komponisten; durch ihn nimmt das Werk erst Ge-
stalt und Körper an.« (Ebd.)

Die Materialisierung bleibt den Symbolen also nicht äußerlich, sondern 
produziert diese überhaupt erst. So fasst Sybille Krämer den mediologi-
schen Grundgedanken treffend zusammen, wenn sie die »Existenzform« 
(Krämer 2008: 84) der Symbole in ihren materiellen Trägern bzw. Ver-
körperungen erblickt:

»Bedeutungen und Ideen [sind] allein kraft ihrer Materialisierung über-
tragbar […]. Nur weil sich Gedanken in handhabbaren, transferierba-
ren und zirkulierenden Objekten verkörpern, lösen sie sich ab von ihren 
Autoren und überleben diese auch« (ebd.: 82).

Was so für Musikstücke gilt, die dank ihrer materiellen Zirkulation 
schließlich zum gemeinsamen Kulturgut einer Gesellschaft werden kön-
nen, gilt für das Imaginäre allgemein. Stets müssen Imaginationen mate-
riell ›aufgeführt‹ werden, um sich gesellschaftlich auszubreiten. Erst am 
Ende dieses Ausbreitungsprozesses stehen jene gesellschaftlichen ima-
ginären Bedeutungen, deren Existenz Castoriadis so selbstverständlich 
voraussetzt.

Auch diese Beschreibung der Imaginationskollektivierung bliebe je-
doch unvollständig ohne das Kollektiv der Menschen, das für diese 

VERBILDLICHUNGSARBEIT

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77 - am 19.01.2026, 11:51:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108

Ausbreitung ebenso notwendig ist wie das dingliche Medium. Ganz wie 
bei der Verbreitung eines Musikstücks, sei es im Konzertsaal oder im Ra-
dio, muss auch die Kollektivierung der Bilder mit der Entstehung einer 
Rezeptionsgemeinschaft korrespondieren, um gesellschaftlich wirksam 
zu werden. Erst dann, wenn viele Menschen dieselben Bilder betrachten, 
das heißt sich zu identischen Bildobjekten in Beziehung setzen, können 
individuelle imaginäre Bedeutungen eine neue, kollektive Existenzform 
annehmen. Nirgendwo anders als in diesen Vergemeinschaftungseffekten 
findet sich der von Castoriadis postulierte Sprung in die ›andere Seins
art‹ der gesellschaftlichen imaginären Bedeutungen, also das Moment 
der Emergenz, das aus den Vorstellungen vieler einzelner Individuen eine 
gemeinsame, kollektive Vorstellung werden lässt. 

Lange vor Debray hatte bereits Gabriel Tarde, hier sogar explizit 
gegen Durkheims Theorie des Kollektivbewusstseins gerichtet, die-
sen Übergang in die andere Seinsart des Kollektiven als schrittweise 
Ausbreitung von individuellen Imaginationen beschrieben. In Masse 
und Meinung (1901), einer Verbindung seiner ›Soziologie der Nach-
ahmung‹ aus Die Gesetze der Nachahmung (1890) und Die sozia-
len Gesetze (1898) mit medientheoretischen und zeitdiagnostischen 
Überlegungen, untersucht Tarde, wie aus einer einzelnen, individuell 
geschöpften Idee oder Imagination eine gesellschaftlich geteilte, ›öf-
fentliche Meinung‹ werden kann.35 Die Antwort, so Tarde, liegt im 
Phänomen der Nachahmung begründet, die er als elementare anthro-
pologische Grundlage jedweder Vergesellschaftung ansieht und ihrer-
seits auf einen »unergründlichen Herdentrieb« (Tarde 1890: 99) zu-
rückführt. Dabei denkt Tarde sich die Nachahmung als unmittelbar 
affektive, quasi mechanische ›Ansteckung‹ einerseits (vgl. 1.3.2), aber 
auch als sozialen Selektionsprozess für ›gute Ideen‹ andererseits: »Die 
Nachahmung, welche das Individuelle sozialisiert, pflanzt allseits die 
guten Ideen fort« (Tarde 1898: 95). Im Alltag und insbesondere in der 
Erziehung vollzieht sich diese Nachahmung zumeist durch direkte In-
teraktion, bei der ein Mensch sieht, was ein anderer tut oder sagt, um 

35	 	Allgemein zu Tardes Soziologie der Nachahmung vgl. den Überblick von Borch/
Stäheli (2009) sowie, speziell auf Massenmedien und Kunst bezogen, Lüdemann 
(2009), Antoine (2009) und Stäheli (2015); aus ›massenpsychologischer‹ Sicht 
auch die Ausführungen bei Moscovici (1981: 231–273). Eine Theorie der 
»Kollektivitäten« im Anschluss an Tarde und Latour (aber auch Platon und 
Aristoteles) findet sich bei Daniel Falb (2015), der ebenfalls den prozessualen 
– und performativen (vgl. ebd.: 11–14) – Charakter von Kollektivierungen, 
die »strenge raumzeitliche Lokalisiertheit« der kollektivierten »Einzelheiten« 
(ebd.: 11) sowie die Bedeutung materieller »Artefakte« bzw. »Spuren« betont 
(vgl. ebd.: 273–315). Zur »public connection« durch Mediengebrauch bzw. 
zur Erzeugung von Öffentlichkeit durch einen »shared frame of attention« 
vgl. außerdem Couldry/Livingstone/Markham (2007, insb. 23–41).

KULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77 - am 19.01.2026, 11:51:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


109

es von diesem zu übernehmen und dann seinerseits an seine Mitwelt 
weiterzugeben.

Aber die Nachahmung kann auch als »Fernwirkung« (Tarde 1901: 
8 f.) stattfinden. Vor allem die Neuzeit mit ihren medientechnischen Er-
findungen wie »Buchdruck, Eisenbahn und Telegraph« (ebd.: 17) sorgt 
für eine regelrechte Nachahmungsexplosion. Die »ungeheure Macht der 
Presse« (ebd.) macht individuelle Ideen innerhalb kürzester Zeit einem 
millionenfachen Publikum zugänglich und verwandelt sie in gesellschaft-
liche »Ströme von Meinungen« (ebd.: 10). Anders als die auf physischer 
Präsenz beruhende Masse ist das Publikum darum, so Tarde, eine genuin 
moderne Form der Vergesellschaftung und als solche »die soziale Grup-
pe der Zukunft« (ebd.: 17). Ihr Hauptmerkmal ist die ›Verstreuung‹, in 
der sich Vereinzelung und Vermassung nicht länger ausschließen, wie 
Tarde am Beispiel des Zeitungspublikums ausführt:

»Die Menschen […] stehen nicht in Berührung miteinander, sehen oder 
hören sich nicht. Sie sitzen, über ein weites Gebiet verstreut, ein jeder 
für sich zu Hause und lesen dieselbe Zeitung.« (Ebd.: 10)

Was verbindet diese verstreuten Menschen miteinander? Ist es die 
Gleichheit ihrer Lektüre und der gelesenen Inhalte, durch die sich auch 
die lesenden Menschen aneinander angleichen? Tarde geht den entschei-
denden Schritt über eine solche ›Gleichschaltungsthese‹ hinaus, wenn er 
stattdessen die Bedeutung des Wissens um die gemeinsame Lektüre in 
den Vordergrund stellt: 

»Worin also besteht das Band zwischen ihnen? Sieht man von der 
Gleichzeitigkeit ihrer Überzeugungen oder Leidenschaften ab, besteht 
es in dem Bewußtsein eines jeden von ihnen, daß diese Idee oder dieser 
Wille im selben Moment von einer großen Zahl anderer Menschen ge-
teilt wird. Es genügt, daß jeder das weiß, um von diesen anderen beein-
flußt zu werden, auch wenn er sie nicht sieht.« (Ebd.: 10 f.)

Letztlich, so Tarde, ist das Publikum also nur ein »rein geistiges Kol-
lektiv, als räumliche Verteilung physisch voneinander getrennter Indivi-
duen, deren Zusammenhalt ein rein psychischer ist« (ebd.). Es ist nicht 
die gemeinsame Rezeption allein, sondern das Reflexivwerden der Re-
zeption im Bewusstsein der Einzelnen, auf dem die Kollektivität des Pu
blikums, sein ›Gemeinschaftsgefühl‹, basiert.36 So betont Urs Stäheli im 
Anschluss an Tarde: 

36	 	Vgl. zu diesem Gedanken auch die ›wissenssoziologische‹ Bestimmung von 
»Gesellschaft« bei Berger und Luckmann (1966: 83): »Gesellschaft ist nur, 
wo der Einzelne sich ihrer bewußt ist.« Benedict Anderson hat für dieses 

VERBILDLICHUNGSARBEIT

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77 - am 19.01.2026, 11:51:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110

»Ein Publikum zeichnet sich nicht primär dadurch aus, dass es die glei-
chen Vorlieben und Weltanschauungen teilt, sondern dadurch, dass die-
se Gleichzeitigkeit reflexiv wird. Die Zeitungsleser lesen nicht nur alle 
gleichzeitig, sondern sie wissen, dass sie die Zeitung gleichzeitig lesen.« 
(Stäheli 2012: 111)

Erst durch das Wissen um die Gemeinsamkeit wird aus den Einzelnen 
der »Bestandteil eines virtuellen Kollektivs« (ebd.), das gleichwohl nur 
in den Köpfen der Einzelnen überhaupt existiert. Susanne Lüdemann 
spricht in Bezug auf Tardes Theorie des Publikums darum von einer 
bloß »imaginären«, in gewisser Weise also nur ›eingebildeten‹ Verge-
sellschaftung:

»So ist das ›Ganze‹ der Gesellschaft, der man sich zugehörig fühlt, 
schließlich auf doppelte Weise imaginär […]: zum einen, weil sie sich 
nie körperlich versammelt, nirgendwo im öffentlichen Raum sichtbar in 
Erscheinung tritt; zum anderen, weil selbst ihre virtuelle und verstreute 
Existenz, der Gleichklang der Überzeugungen und Leidenschaften, die 
bloße Phantasie eines einsamen Lesers (oder Fernsehzuschauers) bleibt, 
hinter der sich sehr wohl eine unbekannte Heterogenität der Existenzen 
und Meinungen verbergen kann.« (Lüdemann 2009: 121)

Es genügt, so Lüdemann weiter, »an den Glauben der anderen zu glau-
ben« (ebd.: 122), um das Gefühl, an einem Kollektivbewusstsein teil-
zuhaben, im Einzelnen entstehen zu lassen und ihm die »Beruhigung 
des ›Dazugehörens‹« (ebd.) zu verschaffen. Anders als bei Castoriadis 
und Durkheim ist es streng genommen also gar nicht das Kollektiv, das 

Phänomen den Begriff der ›imaginären Gemeinschaft‹ geprägt: »I propose 
the following definition of the nation: it is an imagined political communi-
ty […] It is imagined because the members of even the smallest nation will 
never know most of their fellow-members, meet them, or even hear of them, 
yet in the minds of each lives the image of their communion.« (Anderson 
1983: 5 f.) Vgl. hierzu auch Deweys Überlegungen zur Öffentlichkeit als 
Wirkung eines Bewusstwerdens von sozialer Verbindung bzw. »Assoziati-
on« (Dewey 1927: 34), wonach »die Folgen vereinten Handelns einen neu-
en Wert annehmen, wenn sie beobachtet werden« (ebd. 35): »Denn die Be-
achtung der Folgen zusammenhängenden Handelns zwingt die Menschen 
dazu, über den Zusammenhang selbst nachzudenken […]. Während einzelne 
Wesen in ihrer Einzigartigkeit denken, bedürfen und entscheiden, ist was sie 
denken und erstreben, ist der Inhalt ihrer Überzeugungen und Absichten ein 
Stoff, den die Assoziation bereitstellt.« (Ebd.: 35 f.) In eine verwandte Rich-
tung weisen der sozialpsychologische »social identity approach« (vgl. Hogg/
Abrams 1998: 6–27; aber auch schon McDougall 1920) sowie die philo-
sophischen Ansätze zu ›Wir-Absichten‹ und ›kollektiver Intentionalität‹ bei 
Tuomela/Miller (1988), Tuomela (2007) und Schmid/Schweikard (2009).

KULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77 - am 19.01.2026, 11:51:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


111

dieselben Inhalte imaginiert – auch nach einer erfolgreichen Imaginati-
onskollektivierung nicht. Stets bleiben es Einzelne, die imaginieren; je-
doch so, dass sie ihre individuellen Imaginationen als gemeinschaftliche 
Imaginationen auffassen und erfahren.

Gleichwohl ist auch diese bloß virtuelle, imaginäre Form der Kollek-
tivität keine bloße Illusion, keine Einbildung im engeren Sinne. Denn sie 
besitzt ihre materielle Basis nirgendwo anders als in der realen »mas-
senmedialen Verschaltung« (ebd.: 119) der Einzelnen. Es sind die »Be-
ziehung zum Medium« (Stäheli 2012: 111) und die »Nutzung des Me-
diums« (ebd.), auf denen die reflexive Vergesellschaftung des Publikums 
in letzter Instanz gründet. Es braucht das Medium als materiellen ›An-
kerpunkt‹, wenn das Wissen um die imaginäre Gemeinschaft nicht ge-
genstandslos sein soll. Erst der gemeinsame Bezug auf das Medium als 
Verbindungsglied zwischen den Einzelnen stellt deren Gemeinsamkeit 
her bzw. erlaubt ihnen die imaginäre Bezugnahme aufeinander. Die Ge-
meinschaftsbildung erfolgt indirekt über ein Drittes – sozusagen als Kol-
lektivierung über Bande.37

Eine solche Kollektivierung über Bande ist nicht auf Bilder beschränkt, 
sondern kann über vielerlei Medien erfolgen. Tardes Zeitungen, Debrays 
Musikinstrumente oder auch das Medium Geld, das alle, die es gebrau-
chen, in Subjekte eines kapitalistischen Kollektivs verwandelt, sind Bei-
spiele für Kollektivierungen über Bande. Überall dort jedoch, wo es um 
die Kollektivierung von Imaginationen im engeren Sinne, also um bild-
hafte Vorstellungen geht, bietet sich das Medium Bild in besonderer 
Weise an. Das liegt in seinem ontologischen Charakter der Anschau-
lichkeit begründet (vgl. 1.1.2): Die objektive Präsenz der Sichtbarkeits-
gebilde pflanzt die zu kollektivierenden Vorstellungen gleichsam direkt 
in die Köpfe der Gesellschaftsmitglieder ein.38 Anders als sprachliche 
Zeichen nehmen die Bilder dem Subjekt die Arbeit der Visualisierung 

37	 	Diese Kollektivierung ›über Bande‹ ist nicht zu verwechseln mit dem klas-
sischen Begriff der »para-social interaction« (Horton/Wohl 1959) bzw. 
»Parasozialität« (Wenzel 2001: 422–490), der die Interaktion zwischen 
Zuschauern und Bildschirmfiguren beschreibt. Der Begriff der Imaginations-
kollektivierung hebt auf etwas anderes ab: die Beziehungen der Zuschauer 
untereinander und die gemeinsamen Imaginationen, durch die sie mitein-
ander verbunden sind. – Zur ›Figur des Dritten‹ in der Sozialtheorie siehe 
auch Fischer (2006) sowie den Sammelband von Eßlinger et al. (2010).

38	 	Für einen zum Teil ähnlichen Gedankengang vgl. die Theorie der »Meme« 
als Medium kultureller Weitergabe und Ausbreitung bei Dawkins (1976) 
und Blackmore (1999); zur Kritik an diesem Konzept siehe aber auch die 
kontrovers geführte Debatte im Sammelband von Aunger (2000) sowie den 
Vorwurf einer mangelnden materialistischen Fundierung der Memetik als 
idealistischer Theorie einer »Kommunikation ohne Ideentransfer« bei Bun-
ge/Mahner (2004: 123–126).

VERBILDLICHUNGSARBEIT

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77 - am 19.01.2026, 11:51:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112

des Bezeichneten vor dem inneren Auge, also die Arbeit der eigentlichen 
Imagination, von vornherein ab. Die Bedeutungen, die sie transportieren, 
stehen immer schon materiell vor Augen und schreiben sich als sinnliche 
Wahrnehmungseindrücke in den Vorstellungshaushalt ein.

Gegenüber der idealistisch angelegten Theorie von Castoriadis besitzt 
eine derart ›materialistisch gewendete‹ Theorie des gesellschaftlichen Ima-
ginären mindestens drei wichtige Vorzüge. So füllt sie erstens die schwer-
wiegende Lücke in Castoriadis’ Theorie, die nicht anzugeben vermochte, 
wie die ›gesellschaftlichen imaginären Bedeutungen‹ eigentlich entstehen, 
obwohl Gesellschaften keine imaginationsfähigen Subjekte sind. Das Mo-
dell der Imaginationskollektivierung beantwortet diese Frage ohne jede 
Zuhilfenahme eines ›Kollektivsubjekts‹: Gesellschaften imaginieren, in-
dem ihre einzelnen Mitglieder imaginieren und ihre Imaginationen un-
tereinander austauschen. Die Kollektivierung der Imaginationen erfolgt 
›über Bande‹ im Medium eines Dritten, das als materieller Vorstellungs-
träger fungiert und die einzelnen Gesellschaftsmitglieder durch den ge-
meinsamen Gebrauch – und das Wissen um diesen Gebrauch – mitein-
ander verbindet. Die Zirkulation öffentlicher Bilder ist nur ein Sonderfall 
solcher Austausch- und Diffusionsprozesse, die in irgendeiner Form auch 
für jede andere Art von kollektiver Imagination vollzogen werden müs-
sen, selbst wenn die ausgetauschten Vorstellungsträger nicht immer so 
greifbar und sichtbar sein mögen wie im Fall der materiellen Bilder.

Zweitens rückt eine materialistische Theorie des Imaginären die so-
zialen und politischen Konflikte und Kämpfe in den Blick, die sich im 
Feld des Imaginären abspielen. Denn so politisch Castoriadis sein Ima-
ginäres auch denkt, so sehr scheint er das Imaginäre doch als Angele-
genheit einer ganzen, tendenziell homogen imaginierenden Gesellschaft 
zu denken. Gerade an den real existierenden Bildern in ihrem unabläs-
sigen Ringen um Aufmerksamkeit und Hegemonie aber zeigt sich, dass 
das Imaginäre kein homogener Raum ist, in welchem frei flottierende 
Bilder widerstandslos auftauchen und wieder verschwinden, sondern 
ein macht- und herrschaftsförmig organisierter Raum mit spezifischen 
Durchlässigkeiten und Undurchlässigkeiten. Neue Bilder, die in diesem 
Raum zu imaginärer Bedeutung gelangen wollen, müssen sich gegen an-
dere Bilder erst behaupten und durchsetzen. So wird die Kollektivierung 
von Bildern gefördert oder gebremst durch ein gesellschaftliches Kräf-
tefeld aus verschiedenen Akteuren, Interessen, Institutionen, Apparatu-
ren – und Geldflüssen, von denen die Bilderströme zumindest in moder-
nen Gesellschaften maßgeblich getragen werden und in die sie sich am 
Ende, wenn alles nach Plan verläuft, wieder zurückverwandeln.39 Auch 

39	 	Eine Betrachtung der ökonomischen Bedingungen und Mechanismen der 
Bildwirtschaft bietet Bruhn (2003); Untersuchungen zu den sozialen und 
institutionellen Rahmenbedingungen der Bild- und Kunstproduktion finden 

KULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77 - am 19.01.2026, 11:51:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


113

im Sinne dessen also, was Marx unter diesem Begriff verstanden hätte, 
handelt es sich hier um eine materialistische Theorie des gesellschaftli-
chen Imaginären. 

Wenn auf diese Weise deutlich wird, dass gesellschaftliche Imagination 
in höchst konkreten und umkämpften gesellschaftlichen Räumen statt-
findet und mitten im Alltagsleben der Menschen wurzelt, ihren Konflik-
ten und Verwerfungen, aber auch ihren Verbrüderungen und Vergemein-
schaftungen, so rückt mit dieser Einsicht noch eine dritte Eigenheit einer 
materialistischen Theorie des Imaginären in den Blick. Denn sie erlaubt 
zu denken, dass es – zumindest in modernen, pluralistischen Gesellschaf-
ten – nicht nur einen imaginären Raum der Gesellschaft gibt, sondern 
eine ganze Vielzahl von imaginären Räumen. Zwar geht gesellschaftli-
ches Leben auch in der Moderne mit der »Schaffung einer gemeinsamen 
Welt« (Castoriadis 1975: 605) einher. Die öffentlich zirkulierenden Bil-
der sind zuallererst Inklusionsmedien, die uns am Gemeinwesen teilha-
ben und an der Gesamtgesellschaft partizipieren lassen.40

Zusätzlich zu und unterhalb dieser einen, gemeinsam geteilten Welt 
aber entsteht zugleich eine ganze Vielzahl von kleineren Welten und 
partikularen Gemeinschaften: »Sehgemeinschaften« im Plural, wie Jür-
gen Raab sie in seiner Visuellen Wissenssoziologie (2008) an den Bei-
spielen von Amateurfilmerclubs, Hochzeitsgemeinschaften sowie der 
Hip-Hop-Subkultur mit ihren jeweils eigenen Sujets und visuellen Kon-
ventionen untersucht hat. 

»Die Sehgemeinschaften sind eigenständige ›soziale Welten‹ […]: relativ 
dauerhafte, durch stabile Routinen abgesicherte und voneinander 
unabhängige ästhetische Wahrnehmungs- und Handlungsräume innerhalb 
der visuellen Kultur der Moderne. In ihnen […] wird das technische 
Medium als ›Generator‹, Experimentierfeld und Präsentationsfläche 
für je spezifische audiovisuelle Sehordnungen zum Vehikel der 
Gemeinschaftsbildung. Deshalb nehmen sich diese Gemeinschaften 
auch wie geschlossene Arenen und Märkte aus, auf denen die Filmer mit 
ihren Videos im Wettbewerb zu gleichen oder ähnlichen Akteuren und 
Produkten stehen, auf denen sie sich bewähren müssen und bei ihrem 
Publikum um soziale Akzeptanz ringen« (Raab 2008: 306 f.).

sich darüber hinaus im Umfeld des Production-of-Culture-Ansatzes (vgl. 
Peterson 1976, Peterson/Anand 2004), im institutionalistischen Ansatz der 
Kunstsoziologie bei Arthur Danto (1964), George Dickie (1974) und Ho-
ward S. Becker (1982) sowie in den Studien zum künstlerischen Feld und 
zur »Ökonomie der symbolischen Güter« von Pierre Bourdieu (z. B. 1992, 
1994, 2014).

40	 	Zur ›Inklusion‹ durch Medienkonsum vgl. Suter (2005) sowie Ziemann 
(2011: 224–228), der sogar von einer massenmedialen »Totalinklusion« 
(ebd.) spricht. 

VERBILDLICHUNGSARBEIT

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77 - am 19.01.2026, 11:51:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114

Anstatt vom einen großen Raum des Imaginären müsste man also besser 
von den Räumen des Imaginären sprechen, von den verschiedenen und 
verschiedenförmig organisierten Zirkulationsräumen der Bilder und den 
Sehgemeinschaften, die sich in diesen Räumen zusammenfinden. 

Die verschiedenen Sehgemeinschaften können wie Subkulturen ne-
beneinander existieren, ohne voneinander Kenntnis zu nehmen; sie kön-
nen sich aktiv voneinander abgrenzen oder miteinander um Mitglieder 
und Anerkennung konkurrieren; vor allem aber können sie ineinander 
verschachtelt sein. Denn man gehört in aller Regel nicht entweder einer 
Subkultur oder der Mehrheitsgesellschaft an, sondern ist gleichzeitig An-
gehöriger einer Subkultur und Mitglied der Mehrheitsgesellschaft.41 So 
leben wir einerseits in einem allen Gesellschaftsmitgliedern gemeinsa-
men Imaginationsraum, andererseits und gleichzeitig aber wenden wir 
uns unterhalb dieses gesellschaftlichen Imaginationsraums in unzählige 
kleinere Räume ab, in denen wir nach anderen Wirklichkeiten Ausschau 
halten als der einen, einheitlichen des Gesamtkollektivs.42 Das materielle 
Bild ist eine der Schnittstellen, an denen sich diese verschiedenen Wirk-
lichkeiten sowohl überschneiden als auch voneinander trennen können. 
Es ist ein Medium imaginärer Vergesellschaftung ebenso wie ein Medi-
um der ›Entvergesellschaftung‹ im Sinne einer Auflösung sozialer Bin-
dungen und Zugehörigkeiten.

An jedes Bild, das in den Blick einer solchen Theorie des Imaginären 
gerät, lässt sich darum die Frage stellen: Welche imaginären Gemein-
schaften bilden sich über das Medium des Bildes? Welche neuen Bezie-
hungen knüpft ein Bild zwischen bereits existierenden Gemeinschaften, 
welche alten Beziehungen löst es auf? Oder einfacher: Wen verbindet, 
wen trennt das Bild? Gefragt werden muss angesichts der Pluralität der 
Bildräume außerdem, wie die Bilder der partikularen Sehgemeinschaf-
ten ihrerseits wieder in den kollektiven Bildraum der Gesamtgesellschaft 
zurückwirken. Gerade darin nämlich erweist sich die politische Spreng-
kraft der Bilder, wenn sie, zunächst entstanden als oppositionelle ›Min-
derheitenbilder‹ am Rand des Sozialen, auf verschlungenen Wegen doch 
noch Eingang finden in die Mitte der Gesellschaft, wo sie die etablierte 
Bilderwelt aufmischen und neue Imaginationen anstoßen. 

41	 	Zum Ineinander von gesellschaftlicher Grundwirklichkeit und partikularen 
»Subwelten« am Beispiel rollenspezifischen Wissens im Zusammenhang ge-
sellschaftlicher Arbeitsteilung vgl. Berger/Luckmann (1966: 148–157); zur 
Entstehung »gesellschaftlicher Subsinnwelten« auch ebd.: 90–94 sowie 
Schütz/Luckmann (2003: 54–68). Zum Phänomen der Subkultur im enge-
ren Sinne einer oppositionellen Gegenkultur vgl. Yinger (1960), Schwendt-
ner (1973) und Reckwitz (2006: 441–630).

42	 	 Ich gehe auf diese Tendenz im nächsten Kapitel (2.3) ausführlich ein. 

KULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77 - am 19.01.2026, 11:51:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


115

2.3 Spiel

2.3.1 Kunst, Spiel, Unterhaltung: Der gesellschaftliche Ort der Bilder

Bilder, so lautete der Grundgedanke des Modells der Imaginationskol-
lektivierung im letzten Abschnitt, stiften imaginäre soziale Räume, in 
denen Menschen einander ›über Bande‹ begegnen können. Insoweit de-
cken sich die Bilder mit jener generellen Tendenz der Kultur, die weiter 
oben (vgl. 2.1.1) im Begriff der ›Angstbewältigung‹ beschrieben wurde: 
Kultur, das ist die kollektiv auf Dauer gestellte Lösung eines Problems, 
die Herstellung von Ordnung und Stabilität im Chaos der Welt. Aber es 
gibt noch eine andere Seite der Kultur – auch und gerade der Bildkultur 
–, die in dieser Angstbewältigungstheorie nicht aufgeht. Ist alles, was der 
Mensch als Kulturwesen in der Welt tut, immer als Problemlösung und 
Stabilisierung zu verstehen? Geht es, wenn wir Bilder betrachten, aus-
schließlich um Übersichtsgewinne und Ordnungszuwächse, um Abbau 
von Unsicherheit und Angst? Und wollen wir uns wirklich nur in die Ge-
sellschaft einklinken, wenn wir Bilder konsumieren, oder wollen wir uns 
nicht wenigstens manchmal auch aus ihr ausklinken und herausträumen, 
um ihre Regeln und Verpflichtungen hinter uns zu lassen? 

Zweifel an der Angstbewältigungstheorie der Kultur meldet der Litera-
turwissenschaftler Albrecht Koschorke in seiner Allgemeinen Erzählthe-
orie (2012) am ähnlich gelagerten Beispiel der Literatur an. Literarisches 
Erzählen, so Koschorke, ist durchaus nicht immer auf Angstminderung 
ausgelegt. Mitunter erzeugen Erzählungen Angstgefühle sogar aktiv, an-
statt sie zu minimieren:

»Aber keineswegs überall hat das Erzählen die Aufgabe, Ängste dadurch 
zu beschwichtigen, dass es ihnen Gestalt und Namen leiht. Ebenso 
wenig antwortet es immer auf ein Verlangen nach Sicherheit und Trost; 
ganze Genres sind darauf spezialisiert, Unsicherheit, Schrecken, Grauen, 
Trostlosigkeit zu verbreiten.« (Koschorke 2012: 11)

Erzählungen wollen nicht durchweg nur ›entängstigen‹, indem sie sta-
bilisierende Sinnkonstruktionen zur Verfügung stellen. Das Erzählen, so 
Koschorke, kann 

»ebensogut in den Dienst des Abbaus von Sinnbezügen gestellt werden, 
etwa durch die Demontage von hegemonialen Sinnzwängen. Als eine in 
hohem Maß formlose Tätigkeit kann es entsprechend gerade die Qualität 
der Formlosigkeit – sei es durch Deformation, sei es durch Auflösung 
verfestigter Sinnformen – im Prozess der kulturellen Semiosis ausspielen. 
In einer Vielzahl von Erzählungen wird Kontingenz keineswegs gebannt, 
sondern geradezu heraufbeschworen.« (Ebd.) 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77 - am 19.01.2026, 11:51:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116

Auch Bilder, so lässt sich das »Phänomen narrativ bewirkter Desorien-
tierung« (ebd.: 12) übertragen, versichern uns der Welt nicht nur. Ganze 
Genres von Bildern – allen voran die dunkle Phantasmagorie im Klos-
terkeller des Jahres 1798 aus der Einleitung – sind darauf spezialisiert, 
uns aus gewohnten Wahrnehmungszusammenhängen herauszukatapul-
tieren und uns mit fremdartigen, furchterregenden, bisweilen schockie-
renden Eindrücken zu irritieren. An die Stelle symbolischer Prägnanz 
setzen sie symbolische Auflösung, anstatt Ordnung auf Dauer zu stellen, 
bringen sie sie ins Wanken. Sie reißen uns aus dem vertrauten Wohnraum 
der Kultur heraus, um uns in eine archaische Gegenwelt zu entführen, 
beherrscht von wilden Trieben, ungezähmten Begierden und entfessel-
ten Aggressionen, bewohnt von Mördern und blutrünstigen Bestien. Ins-
besondere der Horrorfilm – erst recht der ›postmoderne‹43 ohne Happy 
End – dreht sich voll und ganz um den Einbruch des Chaotischen in die 
geordnete Welt. Und doch bereitet er vielen Menschen Lust, wie auch 
schon die Phantasmagorie im Klosterkeller vielen Menschen Lust berei-
tete. Die Schockbilder sind lustvoll nicht obwohl, sondern gerade weil 
sie uns verunsichern, verwirren und desorientieren. Wie lässt sich diese 
Lust an der Desorientierung, Unordnung und Auflösung des Sinns so-
ziologisch erklären? 

Unverzichtbar erscheint auf den ersten Blick der Hinweis, dass eine 
gewisse Tendenz zur stetig sich steigernden Sensationswirkung bereits 
in der ökonomischen Logik des Bildermarktes als solchem angelegt ist. 
Er folgt dem Prinzip des Spektakulären, der fortwährenden Überbietung 
und Eskalation von Schaureizen und Intensitäten. In der »Ökonomie der 
Aufmerksamkeit« (Franck 1989) regiert die Logik der Konkurrenz, wie 
Christoph Türcke in seiner Philosophie der Sensation treffend ausführt: 

»Jedes Bild, jeder Ton kämpft um sein eigenes Da, und daher fallen 
alle Bilder und Töne immer schneller und heftiger übereinander her. 
[…] Die aktuelle Dosis an Bildern und Tönen von Verletzten, Entstell-
ten, Verängstigten, Fliehenden, Entblößten, Mord- und Sexualszenen, 
die in einer Programmlandschaft gerade Standard ist, kann kaum mehr 

43	 	Der Filmsoziologe Rainer Winter (1991: 217) benennt u. a. zwei Charakteri-
stika des ›postmodernen‹ im Unterschied zum klassischen Horrorfilm: »ob-
sessive Beschäftigung mit der Zerstörung des menschlichen Körpers« und 
»textuelle Offenheit« als Verzicht auf logische und materielle Wiederherstel-
lung der durch den Horror zersetzten Welt. Auf ähnliche Weise fasst Isabel 
Pinedo (1996: 29) die Merkmale des postmodernen Horrorfilms zusammen: 
»The postmodern horror genre constructs an unstable, open-ended universe 
in which categories collapse, violence constitutes everyday life, and the irra-
tional prevails.« Hartgesottenen Gemütern sei The Texas Chainsaw Mas-
sacre (USA 1974, Regie: Tobe Hooper) als idealtypisches Beispiel für einen 
postmodernen Horrorfilm ans Herz gelegt.

KULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77 - am 19.01.2026, 11:51:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


117

wahrgenommen werden, ohne daß sie als Vorläufer zur nächsthöheren 
Dosis wahrgenommen wird.« (Türcke 2002: 66 f.)

Das eigentliche Rätsel der Lust am Unlustvollen aber kann der Verweis 
auf die Überbietungsmechanismen der Ökonomie am Ende doch nicht 
hinreichend erklären. Warum äußert sich das marktwirtschaftliche Auf-
merksamkeitsdefizitsyndrom der Bilder gerade in Form der Unluststei-
gerung? Und warum bleibt es bei alledem nur eine Minderheit der ge-
sellschaftlich zirkulierenden Bilder, die diesen Weg verfolgt, während ein 
großer Teil der ökonomisch erfolgreichen Bildproduktion, insbesondere 
der Kitsch, ganz ohne diese Überbietungstendenzen auskommt? Augen-
scheinlich lassen sich diese Tendenzen weder mit ökonomischen Erklä-
rungen allein beantworten noch mit einer Theorie der Kultur, die einzig 
auf die produktiven, stabilisierenden Aspekte der Kulturarbeit abhebt. 

Eher schon dürfte es weiterführen, den umgekehrten Weg einzuschla-
gen und die dunkle Seite der Bildkultur gerade von ihrer oppositionel-
len und marginalen Haltung aus zu begreifen – als Phänomen des Au-
ßerordentlichen, das die hegemoniale Ordnung der alltäglichen Kultur 
sekundär kommentiert und für kurze Augenblicke in Frage stellt. Diese 
Bewegung soll im Begriff des Spiels eingefangen werden: Die andere Seite 
der Bildkultur ist Spiel im Unterschied zum Ernst des gesellschaftlichen 
Normallebens, Spiel im Kontrast zu Arbeit. Andererseits ist das Spiel der 
Bilder aber auch selbst wiederum Teil der allgemeinen Kulturarbeit, in 
die es sich nicht nur auf der handwerklichen Ebene der Bildproduktion, 
sondern auch auf der ökonomischen und sozialen Ebene einfügt. Die 
Spielwelten der Bilder sind industriell produziert, das Andere der gesell-
schaftlichen Ordnung ist Teil der Ordnung selbst. 

Wie lässt sich dieses paradoxe Spiel der Bilder genauer bestimmen? 
Eine erste Schneise schlagen die systemtheoretischen Analysen der mas-
senmedialen Unterhaltung und der Kunst bei Niklas Luhmann. Das Sys-
tem der Massenmedien beschreibt Luhmann (1996) zunächst ganz ähn-
lich wie Castoriadis das gesellschaftliche Imaginäre, nämlich als wenn 
schon nicht exklusives, so doch privilegiertes Organ der gesellschaftli-
chen »Konstruktion der Realität« (Luhmann 1996: 95–107). Die Mas-
senmedien vermitteln unsere Wahrnehmung der Wirklichkeit und da-
mit unser Weltverhältnis insgesamt: »Was wir über unsere Gesellschaft, 
ja über die Welt, in der wir leben, wissen, wissen wir durch die Mas-
senmedien.« (Ebd.: 9) Sie stiften die »Hintergrundrealität« (ebd.: 83) 
des gesellschaftlichen Lebens, ein soziales »Gedächtnis« (ebd.) von still-
schweigend vorausgesetzten »Realitätsannahmen« (ebd.), die unsere 
Weltwahrnehmung strukturieren und synchronisieren.44 So dienen sie 

44	 	Zur – meistens zeitlich gedachten – Synchronisation der Gesellschaft durch 
Medien vgl. Hickethier (2002) sowie Ziemann (2011: 231 f.), am Beispiel 

SPIEL

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77 - am 19.01.2026, 11:51:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118

der »Erzeugung einer latenten Alltagskultur« (ebd.: 84), die vor allem ei-
nes bewirkt: keinem Gesellschaftsmitglied das isolierende Gefühl zu ge-
ben, »man lebe in verschiedenen, inkommensurablen Welten« (ebd.: 83). 
Darum beanspruchen die Massenmedien eine regelrechte »Universalzu-
ständigkeit« (ebd.: 37) für sich. Eben weil sie die gesamte Realität der 
Gesellschaft erzeugen, gibt es »keine Sachverhalte, die ihrem Wesen nach 
für die Behandlung in den Massenmedien ungeeignet wären« (ebd.).

Innerhalb dieser Universalzuständigkeit macht Luhmann drei do-
minante Themen- bzw. »Programmbereiche« der Massenmedien aus: 
»Nachrichten und Berichte« (ebd.: 39–57), »Werbung« (ebd.: 60–66) 
und »Unterhaltung« (ebd.: 67–80). Vor allem der Programmbereich der 
Unterhaltung – also die in den Massenmedien gezeigten Spiel- und Fern-
sehfilme, aber auch Serien und Showformate – führt zu den desorien-
tierenden Schockbildern zurück. Denn gerade bei ihnen stößt die Reali-
tätskonstruktionsfunktion der Massenmedien an ihre Grenzen. Anstatt 
Realität zu konstruieren, scheinen derartige Bilder bestehende Realitäts-
konstruktionen eher zu irrealisieren. Schließlich handelt es sich bei ih-
nen um fiktionale Bilder, die gar nicht erst behaupten, gesellschaftliche 
Realitäten zu repräsentieren. Kein Spielfilm, das sagt ja schon der Name, 
gibt sich für Wirklichkeit aus.

Worin, wenn nicht in der Konstruktion von Realität, liegt also die ge-
sellschaftliche Funktion der Unterhaltungsfiktionen? Luhmanns Argu-
mentation führt in zwei verschiedene Richtungen, von denen allerdings 
nur die zweite den eigenständigen Charakter dieser Fiktionen anerkennt. 
Erstens, so heißt es, nimmt die Unterhaltung eben doch »Anleihen« bei 
der »externen Realität« und enthält entsprechende »Verweisungen« 
(ebd.: 67), allein schon um den kognitiven Aufwand der Zuschauer in 
Grenzen zu halten und Wiedererkennbarkeit zu gewährleisten (vgl. ebd.: 
69). Das gilt erst recht für die basale Ebene kognitiver »Schemabildung« 
(ebd.: 130–140), der sich auch ein fiktiver Film typischerweise unter-
wirft, wenn er alltagsweltliche »Kategorisierungen« von Geschehnissen 
»in allgemeineren Begriffen« vornimmt oder das Prinzip der »Kausalat-
tribution« übernimmt, also »die Mitdarstellung von Ursachen und/oder 

des Buchdrucks und der Zeitung auch McLuhan (1964: 20 f., 30). Die se-
mantische Dimension dieser Synchronisierung taucht v. a. in medienkriti-
schen Zusammenhängen auf, wann immer die gegenseitigen Verhaltens-, 
Denk- und Bedürfnisanpassungen der einzelnen Gesellschaftsmitglieder the-
matisch werden; prototypisch etwa in Horkheimers und Adornos Analyse 
der alles gleich machenden »Kulturindustrie« (Horkheimer/Adorno 1944: 
141–191). – Zum Begriff des ›sozialen‹, ›kulturellen‹ oder ›kollektiven‹ Ge-
dächtnisses vgl. Halbwachs (1939), J. Assmann (1992) und A. Assmann 
(1999); letztere bezieht dabei auch Bilder als Erinnerungsmedien mit ein. 
Explizit bildtheoretische Analysen zur Gedächtnisfunktion der Bilder finden 
sich zudem bei Andreas Schelske (1997: 264–315).

KULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77 - am 19.01.2026, 11:51:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


119

von Wirkungen der jeweils behandelten Phänomene« (ebd.: 96). Auch 
in den Unterhaltungsfiktionen ist, so Luhmann, »nicht schlechthin alles 
fiktiv« (ebd.: 69).

Zweitens aber, und nur so lässt sich die Lust gerade am fiktiven Anteil 
der Fiktionen befriedigend erklären, beschreibt Luhmann die Unterhal-
tung tatsächlich als eine Art »Sonderrealität« (ebd.), die von der Nor-
malwirklichkeit grundlegend abweicht und eigenen Regeln folgt. Die-
se Sonderrealität lässt sich laut Luhmann in einem »Modell des Spiels« 
(ebd.: 67) analysieren:

»Auch das Spiel ist eine Art von Realitätsverdopplung, bei der die als 
Spiel begriffene Realität aus der normalen Realität ausgegliedert wird, 
ohne diese negieren zu müssen. Es wird eine bestimmten Bedingungen 
gehorchende zweite Realität geschaffen, von der aus gesehen die übliche 
Weise der Lebensführung dann als die reale Realität erscheint.« (Ebd.)

Die Funktion dieser Verdopplung bzw. Spaltung der Welt in Realität und 
Fiktion erklärt Luhmann wiederum aus dem Realitätsanteil der Fikti-
on. Die fiktive Realität, die eben nur teilweise fiktiv ist, erlaubt dem Zu-
schauer »Rückschlüsse auf die ihm bekannte Welt und auf sein eigenes 
Leben« (ebd.: 72). So entsteht die Möglichkeit zum »Vergleich« (ebd.: 
79), gewinnt der Zuschauer also reflexive Distanz, die zur »Arbeit an der 
eigenen Identität« (ebd.: 80) bzw. zur »Selbstverortung in der dargestell-
ten Welt« (ebd.: 79) genutzt werden kann. Was aber, so wäre mit Blick 
auf den Irrealitätsanteil der Fiktionen hier einzuwenden, nützt dem Zu-
schauer eine Selbstverortung in der dargestellten Welt, wenn diese gerade 
nicht (oder allenfalls teilweise) der wirklichen Welt entspricht?

Die Antwort auf diese Frage gibt Luhmann zumindest indirekt selbst, 
wenn er dem Unterhaltungsbereich eine ›strukturelle Kopplung‹ zum 
Kunstsystem attestiert (vgl. ebd.: 85 f.). Wie der Programmbereich der 
Werbung mit dem Wirtschaftssystem verkoppelt ist und das Nachrich-
tenprogramm mit der Politik, so ist die Unterhaltung an das Kunstsys-
tem angelehnt: Sie ist gewissermaßen die »Trivialkunst« (ebd.: 85) der 
Gesellschaft.45 Darum ist es wohl kein Zufall, dass Luhmanns Definition 
von Unterhaltung als ›zweite Realität‹ und ›Spiel‹ seiner ein Jahr zuvor 
veröffentlichen Studie Die Kunst der Gesellschaft (1995) nachgebildet ist. 
Kunst, so heißt es dort, »ist ›spielende‹ Realitätsverdopplung« (Luhmann 
1995: 391, vgl. 138, 229). Offenbar liegt das Rätsel des Irrealitätsanteils 

45	 	Vgl. hierzu auch Gerhard Plumpe (1995: 55), der Luhmanns Herabsetzung der 
Unterhaltung als ›Trivialkunst‹ provokant umkehrt, indem er dem Kunstsy-
stem selbst eine Unterhaltungsfunktion zuschreibt: »Die soziale Funktion der 
Kunst scheint uns ›Unterhaltung‹ zu sein«. Als entsprechender Code des Kunst-
systems ergibt sich daraus die Leitdifferenz »interessant«/»uninteressant« 
bzw. »spannend«/»langweilig« (ebd.: 53).

SPIEL

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77 - am 19.01.2026, 11:51:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120

in der Unterhaltung und überhaupt das Rätsel ihrer gesellschaftlichen 
Funktion für Luhmann in der Logik der Kunst begründet.

Wie also analysiert Luhmann das Kunstsystem? Zunächst historisiert 
er die Kunst als Erfindung der europäischen Neuzeit. Wer die gesellschaft-
liche Funktion der Kunst verstehen will, muss sich den Unterschied zwi-
schen der Kunst im heutigen, engeren Sinne und ihren historischen Vor-
läufern vergegenwärtigen: Kunst war nicht immer schon Kunst. Denn 
»das, was wir rückblickend als Kunst wahrnehmen und in Museen stellen, 
[ist] in älteren Gesellschaften eher als Stützfunktion für andere Funkti-
onskreise produziert worden«, bemerkt Luhmann (ebd.: 226) mit Verweis 
auf die »Geschichte des Bildes vor dem Zeitalter der Kunst«, die Hans 
Belting (1990) in seiner Studie zum mittelalterlichen Ikonenkult nachge-
zeichnet hatte. Erst mit der funktionalen Ausdifferenzierung des Kunst-
systems seit der Renaissance entsteht Kunst im engeren Sinne, die ihre 
»Zweckdienlichkeit für soziale Kontexte jeder Art (wirtschaftliche, reli-
giöse, politische usw.)« (Luhmann 1995: 227) nach und nach abstreift.46 

An die Stelle kunstexterner Funktionen tritt in der Neuzeit mehr und 
mehr die »ästhetische Funktion« (Mukařovský 1936: 18) als solche: 
eine spezifisch auf Kunsterfahrung um der Kunsterfahrung willen aus-
gelegte Rezeptionsweise, welche die Kunstwahrnehmung wenn schon 
nicht monopolisiert, so doch immer stärker dominiert. Kunst im neu-
zeitlichen Sinne beruht in diesem Sinne auf einer tendenziellen Freistel-
lung des Kunstwerks von anderen sozialen Funktionen. Diese Freistel-
lung geht mit einer, wie Luhmann (1995: 244) sich ausdrückt, »internen 
Blockierung externer Referenzen« einher. Das nachhaltige Befremden, ja 
Unverständnis, das wir Platons Bildethik im Dienste der Politik gegen-
über empfinden (vgl. 1.1.1), hat genau hier seinen Ursprung: Im Gegen-
satz zu den Denkern der Antike binden wir die Kunst nicht mehr an die 
Sphären der Ethik oder der Politik zurück, sondern genießen gerade ihre 
Befreiung von solchen Bindungen. 

Sind Idee und Praxis der ›autonomen‹ Kunst einmal etabliert – Luh-
mann macht die Romantik als historische Schwelle für den endgültigen 
Vollzug dieser Bewegung aus (vgl. ebd.: 270) –, wird das Kunstwerk zur 
in sich abgeschlossenen Wirklichkeit. »Das Kunstwerk etabliert dem-
nach eine eigene Realität, die sich von der gewohnten Realität unter-
scheidet.« (Ebd.: 229) Wie die Unterhaltung vollzieht auch die Kunst 
eine »Spaltung« (ebd.) der Welt, die fortan um eine zweite, »imaginä-
re oder fiktionale Realität« (ebd.) ergänzt wird. Gleichzeitig etabliert 
sich eine grundlegende »Verwendungsdifferenz« (ebd.: 251) zwischen 

46	 	Zu den historischen und sozialstrukturellen Voraussetzungen dieser Entwick-
lung im Italien des 15. Jahrhunderts – zu erwähnen sind hier insbesondere die 
Machtkämpfe der italienischen Fürsten und das damit verbundene Patrona-
gesystem – vgl. Luhmann (1995: 256–261) sowie Warnke (1985).

KULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77 - am 19.01.2026, 11:51:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


121

Kunstwerken und sonstigen Gegenständen: Man ›tut‹ mit Kunstwerken 
andere Dinge als mit anderen Dingen. Idealtypischerweise tut man so-
gar überhaupt nichts mit Kunstwerken, sondern kontempliert vor ihnen 
in träumerischer Verzückung.

Worin liegt nun die Funktion dieser »andere[n] Ordnung« (ebd.: 237) 
der Kunst für die Gesellschaft? Es ist jedenfalls nicht die Aufgabe der 
Realitätskonstruktion, die Luhmann dem Kunstsystem zuordnet. Er gibt 
aber auch keine andere, vergleichbar konzise Formel an. Stattdessen fällt 
seine Antwort auch dieses Mal wieder zweifach aus. Einerseits, so attes-
tiert er der freigestellten Kunst, vermag sie gerade »mit zunehmender Di-
stanz zu der sonst vorfindbaren Realität Ordnungsmöglichkeiten zu ent-
decken und zu realisieren« (ebd.: 232). Sie ist wirklich nur eine ›andere 
Ordnung‹, nicht das Andere der Ordnung schlechthin: 

»Vielmehr verschärft die Kunst die Differenz zwischen dem Realen und 
dem bloß Möglichen, um dann mit eigenen Werken zu belegen, daß auch 
im Bereich des nur Möglichen Ordnung zu finden sei. […] Die gesell-
schaftliche Funktion der Kunst […] liegt im Nachweis von Ordnungs-
zwängen im Bereich des nur Möglichen.« (Ebd.: 236, 238)

Kunst, so scheint damit gemeint zu sein, schärft den Formsinn; oder, wie 
es in den klassischen ästhetischen Theorien heißt: den Sinn für das Schö-
ne, Gelungene, Wohlkomponierte. So vertritt Luhmann letztendlich also 
eine Ordnungstheorie der Kunst: »Was in der Kunst sichtbar wird, ist 
nur die Unvermeidlichkeit von Ordnung schlechthin.« (Ebd.: 241) Dar-
in trifft er sich mit Cassirer und überhaupt mit der Angstbewältigungs-
theorie der Kultur. Aber auch an diesem Punkt drängt sich wieder jene 
Frage auf, die sich bereits im Feld der Unterhaltung gestellt hatte, der 
Luhmann die Funktion zuwies, zur ›Selbstverortung in der dargestellten 
Welt‹ beizutragen: Wozu soll das gut sein? Oder mit Harry Lehmanns 
Studie zu Luhmanns Theorie des Kunstsystems gefragt: 

»Was könnte schon passieren, wenn die Gesellschaft nicht darüber infor-
miert wird, daß sich auch in fiktionalen Welten Ordnungszusammenhänge 
ausbilden lassen?« (Lehmann 2006: 119)

Parallel zu dieser Argumentation entwickelt Luhmann gleichwohl noch 
eine zweite, geradezu entgegengesetzte Bestimmung der Kunst. Es sei 
die »Funktion der Kunst, etwas prinzipiell Inkommunikables, nämlich 
Wahrnehmung, in den Kommunikationszusammenhang der Gesellschaft 
einzubeziehen« (Luhmann 1995: 227), heißt es in einem der zentralen 
Kapitel von Die Kunst der Gesellschaft. Zwar operiert auch das Kunst-
system, wie alle sozialen Systeme, mit Kommunikationen (vgl. ebd.: 82–
91); gleichwohl bringt es als Medium der Kommunikation etwas ins 

SPIEL

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77 - am 19.01.2026, 11:51:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122

Spiel, das zumindest der sprachlichen Alltagskommunikation radikal zu-
widerläuft: sinnliche Wahrnehmung bzw. aisthesis. »Kunst ist ein funk-
tionales Äquivalent zur Sprache« (ebd.: 36), so Luhmann: ein Medium 
nicht-sprachlicher Kommunikation. 

»Kunst macht Wahrnehmung für Kommunikation verfügbar, und dies 
außerhalb der standardisierten Formen der (ihrerseits wahrnehmbaren) 
Sprache.« (Ebd.: 82)

Die »Wortkunst« (ebd.: 39) der Dichtung etwa deutet er entsprechend als 
»Umgehung von Sprache« (ebd.). Sie bedient sich der Sprache zwar, wen-
det diese jedoch gegen ihre eigentliche Funktion, indem sie »in einer Wei-
se aufzufallen [versucht], die nicht allein auf dem Verstehen des Gesagten 
beruht« (ebd.: 45). Kunst, so schreibt er an anderer Stelle, vollzieht sich in 
einem »zweckentfremdeten Gebrauch von Wahrnehmungen« (ebd.: 41).

Zur Verwendungsdifferenz von Kunst und Nicht-Kunst gehört also 
auch, dass künstlerische Sprache im Unterschied zur alltäglichen Spra-
che eine »Differenz von Information und Mitteilung« (ebd.: 42) eta
bliert. Wichtiger als die mitgeteilte Information selbst wird die Art und 
Weise, das Wie der Mitteilung – die »Materialität der Worte« (Stäheli 
2000: 152). Wo die herkömmliche ›Gebrauchskommunikation‹ auf eine 
möglichst reibungslose und automatisierte, enggeführte Sequenz von 
Codierung und Decodierung, Mitteilung und Verstehen abzielt, unter-
bricht künstlerische Sprache diese Sequenz. Kunst ist ein »Verfahren, das 
die Schwierigkeit und Länge der Wahrnehmung steigert«, heißt es ganz 
in diesem Sinne in der formalistischen Kunsttheorie Viktor Šklovskijs 
(1916: 16), der Luhmann sich in diesem Punkt anzuschließen scheint.47 
Kunst, proklamiert Šklovskij, soll den eingefahrenen »Automatismus der 
Wahrnehmung« (ebd.) aufbrechen und den Rezipienten aus der Bahn 
werfen. Mit zunehmender Freistellung von anderen Zwecken, so ließe 
sich dieser Gedanke mit Luhmann fortführen, »sucht die Kunst ein ande-
res, nichtnormales, irritierendes Verhältnis von Wahrnehmung und Kom-
munikation« (Luhmann 1995: 42) zu erzeugen. Schon die frühen Vor-
läufer der Kunst vor ihrer eigentlichen Erfindung in der Neuzeit zeugen 
nach Luhmann von dieser Tendenz. Bereits »beim Anfertigen alltäglicher 

47	 	Für eine ausführliche Darstellung der formalistischen Kunsttheorie sie-
he Erlich (1964) sowie Speck (1997), der u. a. die Unterschiede zwischen 
einem stärker auf »Heterogenität« und Störung abzielenden frühen For-
malismus, etwa bei Šklovskij, und einem stärker auf Organizität und Ein-
heit abzielenden, ›strukturalistisch‹ orientierten späten Formalismus, etwa 
bei Mukařovský, herausarbeitet (vgl. Speck 1997: 11–46). Luhmann selbst 
scheint in diesem Sinne beiden Fraktionen zuzugehören, ohne jedoch die 
daraus resultierenden Widersprüche eigens zu thematisieren oder gar auf-
zulösen. 

KULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77 - am 19.01.2026, 11:51:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


123

Gebrauchsgegenstände« kann ein »spielerisches Überschreiten des Not-
wendigen« (ebd.: 226) beobachtet werden. Das kunstvoll geschlagene 
Ornament an einem Messer beispielsweise vermag zu irritieren, sofern 
es den Benutzer vom eigentlichen Gebrauch des Messers ablenkt und ihn 
zur bewundernden Betrachtung verführt.

Die Lust an der Kunst, auch und gerade im neuzeitlichen Sinne, lässt 
sich insofern als verzögerter Abschluss von Kommunikation interpretie-
ren. Das endgültige Verstehen wird aufgeschoben, um in der Zwischen-
zeit das Gesehene umso gründlicher auszukosten.48 Wie schon Kultur 
überhaupt ist auch die Kunst ein Umwegphänomen. Sie eröffnet eine 
Zwischenwelt, in deren Binnenraum die übrige Welt zum Stillstand ge-
bracht und der Betrachtung geöffnet wird, anstatt im Kommunikati-
onsvollzug ›wegprozessiert‹ zu werden. So schreibt Šklovskij über das 
künstlerische Bild:

»Ziel des Bildes ist […] die Herstellung einer besonderen Wahrnehmung 
des Gegenstandes, so daß er ›gesehen‹ wird, und nicht ›wiedererkannt‹.« 
(Šklovskij 1916: 25)

Zusätzlich zu seiner Ordnungstheorie entwickelt Luhmann im Geiste 
Šklovskijs also auch eine ganz anders geartete ›Irritationstheorie‹ der 
Kunstwahrnehmung: Kunst irritiert Kommunikationsvorgänge, indem 
sie deren Erfolg hinauszögert.49 Sie ist anti-effiziente Kommunikation, 
bzw. sie ist effizient gerade in der Verweigerung von Effizienz. Auf diese 
Weise läuft sie der elementaren Disziplin des sozialen Alltagshandelns 
entgegen, das auf eine größtmögliche Reibungslosigkeit von Handlungs- 
und Kommunikationsvollzügen ausgerichtet ist.50 Luhmann selbst denkt 
in diesem Zusammenhang vor allem an sprachliche Kommunikation und 
die »Sinnleitung der Sprache« (Luhmann 1995: 45); es spricht jedoch 
nichts dagegen, auch alle anderen gesellschaftlichen ›Sinnleitungen‹ und 

48	 	Auch die Unterhaltungsprodukte der Massenmedien beruhen auf diesem 
Mechanismus, der hier v. a. als Spannungsmechanismus auftritt (vgl. Luh-
mann 1996: 73 f.): als lustvoll erlebte Verzögerung einer Handlungsauf-
lösung, die möglichst lange offengehalten wird, anstatt gleich zu Beginn 
offenbart zu werden – wie es das alltagsweltliche Gebot effizienter Infor-
mationsübermittlung eigentlich nahelegen würde. 

49	 	Vgl. hierzu auch Lehmann (2006: 156): »Spannend wird es in der Kunst 
[…], wenn das vermeintliche Mißlingen der entsprechenden Kommunika-
tion gerade nicht zum Anlaß genommen wird, zum nächsten Bild in einer 
Ausstellung weiterzugehen«.

50	 	Zur »Befehls- und Ordnungsfunktion« von Kommunikation bei Luhmann 
vgl. Stäheli (2000: 117–123), der sich dabei u. a. auf Deleuze/Guattari 
(1980: 106–120) stützt; zur Widerständigkeit der Kunst gegen die ›Sinnlei-
tung der Sprache‹ auch Stäheli (2000: 150–152).

SPIEL

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77 - am 19.01.2026, 11:51:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124

Disziplinierungen in diesen Befund mit einzubeziehen. Gerade in der 
spielerischen Lust an der Verzögerung des Sinnverstehens jedenfalls liegt 
für Luhmann – der hier ausnahmsweise einmal Sigmund Freud zu para-
phrasieren scheint51 – die spezifische Leistung der Kunst: 

»Die in der Wahrnehmungswelt vorhandenen Bewegungsfreiheiten wer-
den gegen die Engführungen der Sprache wiederhergestellt.« (Ebd.: 227)

Kunst schafft Freiräume außeralltäglicher Erfahrung, in denen das Sub-
jekt sich ungezwungener bewegen kann als im Alltags- und Arbeitsle-
ben. Sie etabliert Freiräume gegenüber den Engführungen der Sprache, 
aber auch, so wäre hinzuzufügen, gegenüber den Engführungen der Ge-
sellschaft überhaupt.

Weniger als ein Funktionssystem im engeren Sinne ist das Kunstsys-
tem also eigentlich ein ›Reflexionssystem‹ der Gesellschaft, wie Lehmann 
(2006: 82–84) es in seiner Studie zu Luhmanns Kunsttheorie genannt hat. 
Das Kunstsystem liegt insofern quer zu den übrigen Funktionssystemen, 
weil seine Funktion gerade darin besteht, sich abweichend – um nicht zu 
sagen: defätistisch – zu den Engführungen der übrigen Funktionssysteme 
zu verhalten. In diesem Sinne kommentiert Kunst die Realitätskonstrukti-
onen der Gesellschaft gleichsam von außen, weil sie nicht in jener Sprache 
verfasst ist, in der die Gesellschaft sich normalerweise verständigt. Das 
unterscheidet sie grundlegend zum Beispiel vom Zeitungskommentar, der 
in der Sprache der üblichen Realitätskonstruktionen, also im »normalen 
Gebrauchssinn« (Luhmann 1995: 47) von Sprache verfasst ist. Kunst hin-
gegen spielt mit diesem Gebrauchssinn und setzt ihn außer Kraft.

Der moderne Ort der Kunst im Gesamtgefüge der Gesellschaft ist eben 
hier, in diesem Spiel als Ausnahme zum Ernst des Alltags, zu suchen. Die 
Werke der Kunst sind Spielwiesen des Sozialen, in denen die Zwänge 
und Sinnleitungen der Alltagswirklichkeit außer Kraft gesetzt sind, um 
innerhalb der Gesellschaft aus der Gesellschaft und ihren Regeln auszu-
steigen. Nichts anderes war gemeint, als Adorno (1970: 19) die Kunst 
in seiner Ästhetischen Theorie einmal als »die gesellschaftliche Antithe-
sis zur Gesellschaft« bezeichnete.52

51	 	Vgl. die beinahe wortidentische Passage aus Der Witz und seine Beziehung 
zum Unbewußten (1905a: 121), in der Freud die Lust am Witz in den »Wie-
derherstellungen alter Freiheiten« ausmacht – auch dort in Opposition ge-
gen die Sinnleitungen der Sprache im Speziellen (vgl. ebd.: 113, 119) und 
die Kultur mit ihrem »Zwang der intellektuellen Erziehung« (ebd.: 121) im 
Allgemeinen.

52	 	Vgl. hierzu den verwandten Gedanken in Christoph Menkes Die Kraft 
der Kunst (2010: 14): »Die Kunst ist [...] das Feld einer Freiheit nicht im 

KULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77 - am 19.01.2026, 11:51:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


125

2.3.2 Bilder als Ausbruch aus der Wirklichkeit:  
Eine Spieltheorie der Kultur 

Es ist nicht weit von der Beschreibung der Kunst als Lockerung von 
Alltagszwängen hin zur entsprechenden Übertragung auf das Feld der 
Unterhaltungsbilder bzw. der ›Trivialkunst‹, wie Luhmann sie allzu he-
rablassend genannt hatte; »kommerzielle Kunst« im Unterschied zu »rei-
ne[r] Kunst« (Bourdieu 1994: 182–186) wäre vielleicht der neutralere 
und bessere Ausdruck.53 Ihr gemeinsamer Nenner jedenfalls kann im 
Modell des Spiels gesucht werden, das Luhmann sowohl für die Kunst 
(vgl. 1995: 391) als auch für die Unterhaltung (vgl. 1996: 67) geltend 
macht. Nimmt man dieses bei Luhmann selbst nicht weiter ausgeführte 
Modell ernst, kann man es zu einer Spieltheorie der Kultur weiterspin-
nen, mit deren Hilfe sich nicht nur das scheinbare Rätsel der Lust am Ir-
realen weiter aufklären, sondern auch die Theorie der Kultur insgesamt 
neu akzentuieren lässt. Denn die Spieltheorie der Kultur ist die radikale 
Gegenthese zur ›Angstbewältigungstheorie‹ in all ihren Varianten, auch 
wenn sie diese, wie sich zeigen wird, eher ergänzt denn zu ersetzen im-
stande ist. Sie lässt sich anhand der »surrealistischen Spieltheorie« (Ebe-
ling 2009) des französischen Soziologen und Durkheim-Schülers Roger 
Caillois und dessen Werk Die Spiele und die Menschen (1958) entwi-
ckeln. Im Unterschied zu anderen Theorien des Spiels – darunter Johan 
Huizingas Homo Ludens (1938) – rückt Caillois nämlich gerade die ord-
nungswidrigen, sinnzerstörenden und antikulturellen Aspekte des Spiels 
in den Blick.

Zunächst beschreibt Caillois das Spiel – ganz ähnlich wie Huizin-
ga (vgl. 1938: 15–22), aber auch wie die Entführungstheorie des Bildes 
(vgl. 1.3.1) – als »eine abgetrennte und sorgfältig von dem übrigen Da-
sein isolierte Beschäftigung« (Caillois 1958: 13), die in einem eigenstän-
digen »Spielraum«, das heißt »in räumlich und zeitlich genau festgeleg-
ten Grenzen« (ebd.) stattfindet. Es hat »seinen Sinn nur in sich selbst« 
(ebd.). Anders als Huizinga, der vor allem die Regelhaftigkeit des Spiels 
und seine innere Ordnung betont54, legt Caillois auch einen Akzent auf 

Sozialen, sondern vom Sozialen; genauer: der Freiheit vom Sozialen im So-
zialen.«

53	 	 Im Sinne dieses weiten, nicht auf ›Hochkultur‹ beschränkten Kunstbegriffs 
trenne ich ›Kunst‹ und ›Unterhaltung‹ von jetzt an nicht mehr scharf von-
einander; wo immer von ›Kunst‹ die Rede ist (insbesondere im psychoana-
lytischen Teil, v. a. in Kap. 3.2), sind die Unterhaltungsbilder in der Regel 
miteingeschlossen – und umgekehrt. 

54	 	Vgl. beispielsweise Huizinga (1938: 19): »Es [das Spiel] schafft Ordnung, 
ja es ist Ordnung. In die unvollkommene Welt und in das verworrene Le-
ben bringt es eine zeitweilige Vollkommenheit. Das Spiel fordert unbedingte 
Ordnung. Die geringste Abweichung von ihr verdirbt das Spiel, nimmt ihm 

SPIEL

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77 - am 19.01.2026, 11:51:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126

die regellosen Spiele etwa der kleinen Kinder, die mit Puppen oder Fi-
guren spielen, sich verkleiden und verstellen oder in Tiere und Lokomo-
tiven verwandeln (vgl. ebd.: 14). Durchaus nicht alle Spiele sind »gere-
gelt« (ebd.), manche von ihnen beruhen im Gegenteil auf einem Prinzip 
der »freie[n] Improvisation« (ebd.: 15). Vor allem aber lenkt Caillois 
den Blick auf jene Form der Spiele, in denen die Ordnung nicht nur ab-
wesend ist, sondern geradezu in Frage gestellt wird: Spiele, in denen die 
Erfahrung der Kontingenz, des Zufalls, des Sinnverlusts im Mittelpunkt 
steht oder die sogar die rauschhafte Verausgabung und Zerstörung des 
Sinns selbst zum Gegenstand haben.

Insgesamt unterscheidet Caillois vier Grundtypen von Spielen (vgl. 
ebd.: 18–46). Die Glücksspiele am Familientisch oder im Spielcasino be-
zeichnet er als alea (lat.: »Würfel«), weil in ihnen der Würfel, also der 
Zufall, über den Spielverlauf und sein Ergebnis entscheidet (vgl. ebd.: 
24–27). Auch im aleatorischen Spiel herrschen Regeln, sie sind sogar 
besonders wichtig, um betrügerische Eingriffe in das Zufallsergebnis zu 
unterbinden. Aber kraft der Zufallsentscheidung ist zugleich eine unhin-
tergehbare Freiheit in das Spiel eingelassen, die jede menschengemachte 
Ordnung, jede menschliche Intention und jeden Kontrollversuch durch-
kreuzt. Das gilt nicht zuletzt auch für die Sozialordnung der Gesellschaft 
selbst als jene elementare Ebene der Kultur, die durch das Glücksspiel für 
kurze Zeit aufgehoben wird: 

»Es bringt dem glücklichen Spieler unendlich viel mehr ein, als ihm 
ein Leben voller Arbeit, Disziplin und Anstrengung gewähren könnte. 
Alea erscheint wie eine unverschämte Verhöhnung jeder persönlichen 
Leistung.« (Ebd.: 25)

Vor dem »blinden Spruch des Schicksals« (ebd.: 26) sind alle Menschen 
gleich. Die »natürlichen oder erworbenen Überlegenheiten der Indivi-
duen« (ebd.) sind vorübergehend ausgesetzt. Wenn Schiller (1795: 85, 
87) davon spricht, dass der spielende Mensch in den Zustand »Null« 
zurückkehrt, dann ist das Glücksspiel die greifbarste Form, in der die-
ser Nullzustand als radikale Abwesenheit gesellschaftlicher Form auf-
treten kann.

seinen Charakter und macht es wertlos.« Aus dieser Ordnungsleistung er-
klärt Huizinga den Lustgewinn und die Schönheit des Spiels: »Das Spiel […] 
hat eine gewisse Neigung, schön zu sein. Der ästhetische Faktor ist vielleicht 
identisch mit dem Drang, eine geordnete Form zu schaffen, die das Spiel in 
allen seinen Gestalten belebt.« (Ebd.) Explizit erwähnt er auch die Spiele der 
»Verbildlichung« in Mythos und Kunst, an denen er jedoch ebenfalls nur die 
geordneten Züge betont (vgl. ebd.: 133–160). Selbst im Krieg sieht Huizinga 
noch eine »geregelte Ordnung« (ebd.: 101), obgleich er an dieser Stelle gewis-
se »Grenzen der Gültigkeit« (ebd.: 113–115) seiner Theorie ahnt. 

KULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77 - am 19.01.2026, 11:51:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


127

Neben den aleatorischen Glücksspielen gibt es die Geschicklichkeits-
spiele des agôn, die Maskenspiele der mimicry und die rauschhaften 
Spielformen des ilinx. Die vier Formen können sich mischen, dennoch 
folgt jede Form zunächst einer eigenen Logik. Der agôn (gr. »Wett-
kampf«) etwa ist am weitesten vom Glücksspiel entfernt (vgl. Caillois 
1958: 27). Zwar wird auch im Sportwettkampf eine »künstliche Gleich-
heit der Chancen« (ebd.: 21) hergestellt, aber für die Verwirklichung 
dieser Gewinnchancen geben das Können und das Geschick der Wett-
kämpfer den Ausschlag. Darum darf sich der Sieger eines Geschicklich-
keitsspiels den Erfolg als eigene Leistung zurechnen, während er im ale-
atorischen Spiel lediglich vom Glück ›begünstigt‹ wurde. Die Lust am 
Glücksspiel, so Caillois, »setzt Verzicht auf den Willen und passive Hin-
gabe an das Schicksal voraus« (ebd.: 25). Der Mensch erfährt – und be-
jaht – sich in ihm als ein dem Zufall überantwortetes, willenloses, ohn-
mächtiges Wesen.

Aus dieser Gegenstellung des aleatorischen Spiels zum agôn erklärt 
sich bereits ein Teil dessen, was die spielerische »Lust am Unsinn«, wie 
Freud (1905a: 118) sie im Zusammenhang mit dem Witz einmal ge-
nannt hat, ausmachen könnte. Wir genießen im aleatorischen Kontroll-
verlust die Entbindung von der Verantwortung, die uns das alltägliche 
Leben auferlegt, das ja selbst agonale Züge trägt (vgl. Caillois 1958: 71–
76). Im Glücksspiel erledigt das Schicksal die Arbeit für uns, sei es zum 
Guten oder zum Schlechten. Aufgrund seiner maximalen Offenheit ist 
es spannend, zugleich aber auch ent-spannend, denn wir müssen so gut 
wie nichts tun dabei. 

»Der Spieler verhält sich hier völlig passiv. […] Er wartet zwischen 
Furcht und Hoffnung nur auf den Schicksalsspruch.« (Ebd.: 25)

Auch in den anderen beiden Formen des Spiels – mimicry und ilinx – 
findet sich dieses entspannende, entlastende Moment wieder. Als mi-
micry bezeichnet Caillois die Spiele der Verkleidung und der Maskera-
de. In ihnen schlüpft der Mensch in andere Rollen und nimmt fremde 
Identitäten an. Er verlässt sein alltägliches Ich, um ein anderes zu spie-
len: »Der Mensch vergißt, verstellt sich, er entäußert sich vorüberge-
hend seiner Persönlichkeit.« (Ebd.: 28) Insbesondere die Lust am The-
ater beruht – vor allem für den Schauspieler, aber auch für den in die 
Schauspielwelt entführten Zuschauer – auf dieser Erfahrung der Iden-
tifikation mit einer fremden Rolle und dem Vergessen der eigenen Iden-
tität (vgl. ebd.: 30).

Gerade in den frühen Gesellschaften ist die Maskerade wiederum eng 
mit der vierten Form des Spiels verbunden, dem Rausch und der Ekstase 
– ilinx (vgl. ebd.: 32–36). Der Begriff ist das griechische Wort für »Was-
serstrudel« (ebd.: 34), von dem sich auch »der Ausdruck vertige (ilingos) 

SPIEL

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77 - am 19.01.2026, 11:51:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128

etymologisch ableiten läßt« (ebd.), also der Vertigo als Schwindel, der 
beim Drehen um die eigene Achse entsteht (vgl. Ebeling 2009: 149). Ilinx 
wird erzeugt durch die Fahrgeschäfte und »Schwindelmaschinen« (ebd.: 
148) auf dem Jahrmarkt, durch Karussells und Achterbahnen (vgl. Szabo 
2006), aber auch durch ekstatischen Tanz oder Drogenkonsum. Sein Re-
sultat ist »Verwirrung« (Caillois 1958: 32) – man weiß nicht mehr, wo 
oben und unten ist. Die von Caillois angeführten Beispiele für ilinx sind 
mehrheitlich physischer Natur, es existiert aber auch »ein Rausch mo-
ralischer Art, eine plötzliche das Individuum ergreifende Besessenheit« 
(ebd.: 33), die mit der Entfesselung ›wilder Energien‹ einhergehen kann, 
etwa »mit dem normalerweise unterdrückten Hang zur Unordnung und 
zur Zerstörung« (ebd.: 33). 

Wo lässt sich in dieser Einteilung der Spiele das Bild verorten? Von 
allen Formen des Spiels besitzt die mimicry zweifellos die stärksten Be-
rührungspunkte zum Bild (vgl. Szabo 2006: 91–126). Wie das Bild, so ist 
auch das ›Schau-Spiel‹ mit der Maske die »Erfindung einer zweiten Rea-
lität« (Caillois 1958: 31), eines »geschlossenen, konventionellen und in 
gewisser Hinsicht fiktiven Universums« (ebd.: 27). Wie das Bild entführt 
uns auch die mimicry in eine andere Welt, und man »muß der Einladung 
Folge leisten« (ebd.: 32), um sich in sie hineinziehen zu lassen. Darin liegt 
geradezu das Auszeichnungsmerkmal der mimicry gegenüber den ande-
ren Spielen: Nur sie erzeugt fiktive Zeichenwelten des Als-Ob, während 
es in den anderen Formen nicht um Zeichen, sondern um die Sache selbst 
geht. Die agonale Konkurrenz der Sportwettkämpfer ist nicht bloß in-
szeniert, die Schwindelgefühle des ilinx werden körperlich empfunden, 
und die Gewinnfreude im aleatorischen Glückspiel ist real, selbst wenn 
der Gewinn nur in Spielgeld ausgezahlt wird. 

Alea und ilinx (vom agôn ganz zu schweigen) sind zunächst also keine 
bildhaften Spiele. Repräsentation und Fiktionalität – oder gar Visualität 
– spielen dort keine oder allenfalls eine untergeordnete Rolle. Fragt man 
andererseits jedoch nach dem Geheimnis jener Lust an der Unordnung, 
die zumindest in einigen Bilderfahrungen gezielt aufgesucht wird, bieten 
alea und ilinx die entscheidende Antwort. Denn es sind eben diese bei-
den Momente, die uns – innerhalb des fiktiven Rahmens der mimicry – 
bei den Exzessen der Kunst und der Unterhaltung in den Bann schlagen. 
Im Grunde besitzt jedes Bild gewisse Anteile von alea, sofern es über uns 
kommt wie ein Schicksal des Auges. Das Bild schreibt uns seine Ansicht 
vor, es bewirkt eine Fremderfahrung, die sich machtvoll aufdrängt; schon 
Wiesing hatte diesen Konfrontationsaspekt der Bilderfahrung themati-
siert (vgl. 1.2.1). Im Bildersehen, so lässt sich mit Caillois ergänzen, sind 
wir keine vollständig autonomen Subjekte. Das schließt nicht aus, dass 
wir subjektive Freiheiten besitzen, wie wir mit der Fremderfahrung des 
Bildes umgehen, wie wir das Gesehene interpretieren, ob wir es einge-
hender studieren oder uns von ihm abwenden. Stets aber verhalten wir 

KULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77 - am 19.01.2026, 11:51:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


129

uns zum Bild als einer fremden Sache, die uns solche Eigentätigkeiten 
erst sekundär zugesteht. Das Bild ist aleatorisch, weil es uns seine Prä-
senz und seine Wirkungen aufzwängt und uns im selben Zuge als sou-
veräne Subjekte entmachtet.

Vor allem aber ist das Bild eine rauschhafte Veranstaltung, so statisch 
es auf den ersten Blick auch wirken mag. Die Bewegung entsteht, sobald 
wir uns, angeregt durch das Bild, in die dargestellte Welt der Fiktion ent-
führen lassen und das Gesehene mit eigenen Gedankenbewegungen aus-
füllen; wenn wir uns vom ›Rätselcharakter der Kunstwerke‹ in geistigen 
Taumel versetzen oder uns von ihrer technischen Virtuosität in Verzü-
ckung schlagen lassen. Dabei ist die Schwindelerfahrung durchaus nicht 
den Bildern der Kunst im engeren Sinne vorbehalten und für sie noch 
nicht einmal besonders typisch, vergleicht man sie mit den wesentlich 
stärker auf Schwindel- und Faszinationseffekte angelegten Bildern des 
Unterhaltungskinos. Vom klassischen ›Vertigo-Effekt‹55 aus Alfred Hit-
chcocks Vertigo (USA 1958) bis hin zu den überwältigenden 3D-Effek-
ten in Avatar (USA 2009, Regie: James Cameron) sind die Special Ef-
fects des Hollywoodkinos geradezu prototypisch dem einen großen Ziel 
unterstellt, uns bis auf die Ebene der körperlichen Erfahrung hinab in 
»Chockwirkung« (Benjamin 1936: 39) zu versetzen.

Man muss also nicht erst die oft konstatierte Ähnlichkeit zwischen Ki-
noerfahrung und Hypnose bemühen (vgl. z. B. Kracauer 1960: 215–233), 
um auf den Zusammenhang von Kino und Rausch zu stoßen. Schon die 
äußere Gestalt der Kinoapparatur mit ihren gigantischen Ausmaßen und 
ihrer auf Bearbeitung der Sinne ausgelegten Technik gibt deutlich genug 
die Verwandtschaft zu den Schwindelmaschinen der Jahrmärkte zu er-
kennen, von denen das Kino an seinem historischen Ursprung ohnehin 
abstammt.56 So trifft auch auf die Bilder des Spielfilms zu, was Caillo-
is über die Fahrgeschäfte auf den Rummelplätzen und in den Vergnü-
gungsparks schreibt: 

»Um derartigen Sensationen die Intensität und Brutalität zu verleihen, 
die nötig ist, den Organismus der Erwachsenen zu betäuben, mußte man 
gewaltige Maschinerien erfinden.« (Caillois 1958: 35)

Längst sind die physischen Wirkungen, die Caillois diesen Schwindelma-
schinen zuschreibt – »Sturz oder Schweben im Raum, rapide Rotation, 

55	 	Zur technischen Umsetzung dieses Effekts – er kommt zustande durch 
eine schnelle Vorwärtsfahrt der Kamera bei gleichzeitigem Zoom-Out des 
Objektivs – vgl. Monaco (1977: 74 f.), zur Filmgeschichte des Vertigo-Effekts 
im weiteren Sinne als »Schwindel und Ekstase« auch Koebner (2003). 

56	 	Zur Vorgeschichte des Films im ›Wanderkino‹ mit Schaubuden und 
Guckkästen vgl. Hick (1999: 216–235), Szabo (2006: 121–126) und 
Garncarz (2009). 

SPIEL

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77 - am 19.01.2026, 11:51:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130

Gleiten, Geschwindigkeit, Beschleunigung«, aber auch der erwähnte 
»Rausch moralischer Art« als »Hang zur Unordnung und zur Zerstö-
rung« (ebd.: 33) – zu festen Markenzeichen der Hollywoodästhetik ge-
worden. Wie auf der Kirmes ist es das Rauscherlebnis um seiner selbst 
willen, das im Kinospektakel gesucht und gefunden wird.

Was bereitet uns an diesen Schwindeleien solche Lust? Warum wird 
die ›Brutalität‹ der Sinneserschütterung sowohl auf dem Rummelplatz 
als auch im Kino als lustvoll empfunden? Warum lassen wir uns gefal-
len, was der sowjetische Regisseur Sergei Eisenstein (1924: 15) bereits 
zu Anfang des 20. Jahrhunderts als unerbittliche Parole der Filmema-
cher ausgerufen hatte: die »Bearbeitung des Zuschauers in eine bestimm-
te Richtung« durch eine »Anordnung von Schlagbolzen«, die bestimm-
te »Druckausübungen« auf den Zuschauer bewirkt, sprich ihm auf den 
Sinnesapparat einhämmert? Es ist die Kombination aus alea und ilinx, 
die diese Lust erklären kann. Im Schwindelerlebnis werden alle Men-
schen gleich, und sie werden gleichermaßen aus ihrer gewohnten Ord-
nung herausgerissen. Einer gut gemachten ›Anordnung von Schlagbol-
zen‹ können sich Reiche so wenig entziehen wie Arme, Gebildete so 
wenig wie Ungebildete, Frauen so wenig wie Männer.57 Im egalisierenden 
Erfasstwerden durch den Effekt wird die umliegende Welt wenn schon 
nicht komplett vergessen, so doch aus dem Blick gerückt. Die Strukturen 
der Alltagswelt sind durch den kinematischen »Kult der Zerstreuung« 
(Kracauer 1926) in Stücke zerschlagen; die Gedanken an das eigene Le-
ben, an Sorgen und Ängste für kurze Zeit vertrieben zugunsten jener alles 
vereinnahmenden »Angstlust« (Balint 1959), die dank der ästhetischen 
Distanz am Ende doch nie wirkliche Angst erzeugt, sondern sie lediglich 
ankitzelt im Schutze des Kinosessels.

Der populärkulturelle Hang gerade zur Zerstörungsorgie, wie er nicht 
nur im Horror- und Actionfilm zelebriert wird, ist vor diesem Hinter-
grund womöglich nicht ohne tiefere Bedeutung. Vielleicht ist es die Kul-
tur als solche, die hier so lustvoll zerlegt und zertrümmert wird. Die 
Bildexzesse der Unterhaltung sind das Gegengift zur allzu gesitteten 
Hochkultur, der Gegenangriff auf die kulturelle Ordnung mit ihren Re-
geln, Normen und Strukturen. Schon die Hochkultur selbst kommt nicht 
ohne sie aus: Auch in König Ödipus oder in Hamlet werden Zerstö-
rungsorgien zelebriert und einem auf spektakuläre Unterhaltung geson-
nenen Publikum vor Augen gestellt; durchweg mit der erklärten Absicht, 

57	 	Dies heißt andererseits nicht notwendig, dass alle Gruppen in derselben Weise 
auf diese ›Anordnung von Schlagbolzen‹ reagieren. Schon die Abbildung 
von Robertsons Phantasmagorie im Klosterkeller in der Einleitung (Abb. 1) 
offenbart hochgradig geschlechtsspezifische Verhaltensmuster: Die Männer 
springen auf und ziehen ihre Waffen, die Frauen geben sich Schwächeanfällen 
oder Verzückungen hin.

KULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77 - am 19.01.2026, 11:51:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


131

»Jammer und Schaudern« hervorzurufen und intensive »Erregungszu-
stände« auszulösen, wie Aristoteles in seiner Poetik (Poet. 1449, 25) die 
Wirkung des Dramas auf die Seele zumindest in diesem Punkt nicht we-
sentlich anders beschreibt als Eisenstein diejenige des Kinos.

Wenn es stimmt, dass der Wunsch nach dem Bildexzess eine Gegenbe-
wegung gegen die Exzessfeindlichkeit der Kultur darstellt – eine »Rache 
für die tausend Zwangsregeln und Verbote« (Caillois 1958: 94) –, dann 
ist er somit ein weiterer Beleg für die Relevanz dessen, was oben als ›Kul-
turmechanismus‹ beschrieben wurde (vgl. 2.1.2). Es ist die kulturelle Ord-
nung selbst, die das sekundäre Folgebedürfnis erzeugt, aus eben dieser 
Ordnung wieder auszubrechen. »In der anderen Welt des Spiels kann sich 
der Spielende von der Witzlosigkeit des Alltags erholen«, formuliert Hein-
rich Popitz diesen Zusammenhang in seiner Studie über Das Spielen (1994: 
28). Der Spielende, so Popitz, »kann die Pedanterie von alltäglichen Inter-
aktionsregeln vergessen« (ebd.). Gerade die Überraschungsmomente der 
ästhetischen Schockerfahrung im Kino lassen sich damit in ihrem Lust-
gewinn plausibel machen. Wenn das »Grundprinzip sozialer Ordnung« 
in der »Herstellung von Voraussehbarkeit des Handelns« (ebd.: 27) liegt, 
dann erheben die Spiele das exakte Gegenteil dieses Grundprinzips zu ih-
rer Maxime: die »Nicht-Voraussehbarkeit von Handlungen« (ebd.). Mit 
den überwältigenden, schockhaften Spezialeffekten wird ein Grundprinzip 
der Gesellschaft selbst in Frage gestellt, und eben in dieser Infragestellung 
und partiellen Außerkraftsetzung der gesellschaftlichen Regelwerke, sozu-
sagen in der anarchischen Dimension des Spiels, liegt der tiefere Genuss. 
So beschreibt aus Sicht der Cultural Studies auch John Fiske das Verhält-
nis von ›pleasure and play‹ in den Vergnügungen der Unterhaltungskultur:

»One of the pleasures of play is its ability to explore the relationships 
between rules and freedom. Rules are the means by which social con-
trol is exercised, and result in a social order that works to control the 
disruptive, anarchic forces of nature. Play enacts the opposition between 
freedom and control, between nature and culture.« (Fiske 1987: 233)

Die Spielwelten der Bilder, der Kunst und der Unterhaltung sind gewis-
sermaßen Entlastungen von der Entlastung durch die Kultur, die ihrer-
seits als Belastung empfunden wird. Sie sind Problemlösungen zweiter 
Ordnung, Bearbeitungen der durch die Kulturarbeit erzeugten Folgepro-
bleme der Kultur. Man könnte auch sagen: Das Spiel der Bilder ist die 
Kur gegen das Unbehagen in der Kultur. Das aber heißt, dass in diesem 
Spiel die Kultur sich gegen sich selbst wendet. Nicht durchgehend, aber 
zumindest in einigen – und durchaus typischen – Bildsituationen nimmt 
Kultur die Form einer Rebellion gegen sich selbst an.

Dirk Baecker hat eine eigene Kulturtheorie auf diesem Gedanken auf-
gebaut, wenn er vom »Einspruch der Kultur gegen die Strukturen der 

SPIEL

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77 - am 19.01.2026, 11:51:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132

Gesellschaft« (Baecker 2000: 81) spricht. Kultur ist für Baecker eine 
Form des Widerstands gegen die »Erfahrung der Eigengesetzlichkeit der 
Gesellschaft« (ebd.: 120). Im Widerstand der Kultur gegen die Gesell-
schaft (bzw. in meiner Begriffsverwendung: gegen sich selbst) wird die 
Ordnungsleistung der Kultur rückgängig gemacht oder wenigstens zeit-
weise außer Kraft gesetzt. Es werden Unbestimmtheiten eingeführt in 
eine Ordnung, die von sich aus eher auf die Vermeidung und Eliminie-
rung von Unbestimmtheiten aus ist:

»Kultur ist sozusagen der universell gewordene dritte Wert, das tertium 
datur als Einspruch gegen alles, was diese Gesellschaft in Form des 
Entweder-Oder zu bringen können glaubt. […] Kultur ist der Einwand 
des tertium datur gegen die Zweiwertigkeit aller Unterscheidungen.« 
(Ebd.: 106 f.)

Was sich schon mit Luhmanns Analyse der nicht-sprachlichen Kommu-
nikation des Kunstwerks angedeutet hatte, wird bei Baecker noch weiter 
zugespitzt. Kultur (im Sinne des ›Einspruchs‹) beruht auf »ästhetischen 
Kommunikationen« (ebd.: 129) – Kommunikationen also, die im frei-
gestellten Schutzraum der ästhetischen Funktion auf eindeutige Festle-
gungen verzichten dürfen und mit Sinn eher spielen als ihn fixieren. Be-
reits Schiller hatte das Spiel als ›fröhliches Drittes‹ charakterisiert, das 
den Menschen aus den »Fesseln aller Verhältnisse« befreit: 

»Mitten in dem furchtbaren Reich der Kräfte und mitten in dem heiligen 
Reich der Gesetze baut der ästhetische Bildungstrieb unvermerkt an 
einem dritten fröhlichen Reiche des Spiels und des Scheins, worin er dem 
Menschen die Fesseln aller Verhältnisse abnimmt und ihn von allem, 
was Zwang heißt, sowohl im physischen als im moralischen entbindet.« 
(Schiller 1795: 121)

Im Spiel löst sich der Einzelne aus den Bindungen der physischen Natur 
und aus den »Gesetzen« der Gesellschaft. Und zumindest im Hinblick 
auf letztere lässt sich feststellen, dass sich die ›Bewegungsfreiheiten‹, wie 
Luhmann sie mit Freud genannt hatte, nicht zuletzt als Freiheiten des 
Individuums erweisen, das sich gegen die Gesetze der Gesellschaft zu 
Wort meldet:

»Als Kurzformel dessen, was die Kultur in einer Gesellschaft leistet, kann 
man daher formulieren, daß sie die Differenz von Mensch und Gesellschaft 
in der Gesellschaft beobachtbar macht« (Baecker 2000: 125).

Kunst und Unterhaltung operieren in diesem Sinne an der »Nahtstel-
le psychischer und sozialer Systeme« (Luhmann 1995: 83). Sie vermit-
teln zwischen beiden, indem sie den Einspruch des Einzelnen gegen die 

KULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77 - am 19.01.2026, 11:51:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


133

Kultur artikulieren und so die Spannung zwischen beiden »beobacht-
bar« machen. Denn das »Unbehagen in der Kultur«, so hatte bereits 
Freud den Titel seiner Schrift verstanden wissen wollen, ist das Unbe-
hagen des in der Kultur lebenden Einzelnen an der Kultur (vgl. Freud 
1930: 217–228).

Und doch, darin liegt die eigentümliche Paradoxie der Kultur als Ein-
spruch, besteht ihre besondere Leistung eben darin, dass sie dem Einzel-
nen die Notwendigkeit einer realen individuellen Auflehnung auch wie-
der abnimmt, indem sie die Formen des individuellen Einspruchs gegen 
die Gesellschaft ihrerseits gesellschaftlich produziert oder zumindest in 
Umlauf bringt. »Kultur ist eine gesellschaftliche Ressource selbst«, be-
tont Baecker (2000: 85). Sie ist ein Mittel, sich innerhalb der Gesellschaft 
und mit den Mitteln der Gesellschaft von ihr zu befreien oder wenigstens 
zu distanzieren. Der Begriff ›Kulturindustrie‹ erscheint vor diesem Hin-
tergrund vielleicht als gar zu selbstverständliche Bezeichnung für eine 
höchst bemerkenswerte Konstruktion der Gesellschaft, die ihren Mit-
gliedern die Kur gegen eine Krankheit verkauft, die sie selbst erst verur-
sacht hat. Überaus treffend pointiert Terry Eagleton diesen perfiden Zug 
der Kultur in Anlehnung an den klassischen Vorwurf, den Karl Kraus 
der Psychoanalyse einmal gemacht hatte: »Sie ist selbst die Krankheit, 
für deren Heilung sie sich hält.«58 (Ebd.: 47)

Die Entführungstheorie des Bildes (vgl. 1.3.1) offenbart erst jetzt, vor 
diesem kulturtheoretischen Hintergrund, ihre ganze Tragweite. Bilder 
führen uns in der Gesellschaft aus der Gesellschaft heraus; sie verset-
zen uns an einen fiktiven Ort, der uns einen anderen, fremden Blick auf 
die Wirklichkeit erlaubt. Sie sind, wie Baecker über die Kultur bemerkt, 
»eine Möglichkeit, die Gesellschaft innerhalb der Gesellschaft zu beob-
achten, als geschähe es von außerhalb« (Baecker 2000: 83). Darin liegt 
einerseits die ideologische Schlagseite der Bilder, wenn sie uns eskapis-
tisch in irreale Welten entführen, die an der wirklichen doch nichts än-
dern, andererseits aber auch ihre potentiell utopische Kraft, wann immer 
sie uns in wenn schon nicht reale, so doch in mögliche Welten entführen, 
die als Alternative gegen die wirkliche Welt ausgespielt werden können.59

Wenn zumindest Teile der Kultur (aber nicht etwa, wie Baecker sug-
geriert, Kultur überhaupt) demnach als »Operation des Einspruchs aus-
geschlossener Möglichkeiten gegen wahrgenommene Möglichkeiten« 
(ebd.: 81) zu verstehen sind, wird damit zugleich eine weitere Frage 

58	 	 Im Original: »Psychoanalyse ist jene Geisteskrankheit, für deren Therapie 
sie sich hält.« (Kraus 1924: 44).

59	 	Vgl. zu dieser utopischen Funktion der Bilder als Wunschbilder Das Prinzip 
Hoffnung von Ernst Bloch (1959); prototypisch für die ideologiekritische 
Lesart dagegen Marcuse (1937) und Horkheimer/Adorno (1944). Es wird 
auf diese beiden Optionen im dritten und v. a. im vierten Teil noch einmal 
zurückzukommen sein. 

SPIEL

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77 - am 19.01.2026, 11:51:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134

aufgeworfen. Woher kommen diese ausgeschlossenen Möglichkeiten ei-
gentlich? Wo liegt die Ressource des Einspruchs, und damit zugleich der 
Ort des Neuen und Unerwarteten im gesellschaftlichen Imaginären? Im-
merhin setzt bereits die bloße Möglichkeit eines solchen Einspruchs vo-
raus, dass die ausgeschlossenen Möglichkeiten trotz ihres Ausschlusses 
gesellschaftlich »mitgeführt werden« können, wie Baecker (ebd.) selbst 
anmerkt. Ein erneuter Verweis auf die Materialität der Bilder (vgl. 2.2.3) 
würde an diesem Punkt nicht weiterführen: Denn fraglich ist hier weni-
ger das Medium des Einspruchs bzw. die Art und Weise seiner Kollekti-
vierung, sondern bereits seine bloße Existenz, also der mediatisierte In-
halt selbst. Wenn Baecker in diesem Zusammenhang eher beiläufig auf 
den Begriff der »Latenz« (ebd.) verweist, so lenkt er zweifellos in die 
richtige Richtung, benennt den Vorgang jedoch nur, anstatt ihn zu er-
klären. Wie kann mitgeführt werden, was ausgeschlossen ist? Der dritte 
Teil dieses Buches wird zeigen, welchen grundlegenden Beitrag die psy-
choanalytische Gesellschaftstheorie, insbesondere die Theorie des gesell-
schaftlichen Unbewussten, zur Beantwortung dieser Frage leistet. 

KULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77 - am 19.01.2026, 11:51:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	2 Kultur
	2.1 Kulturarbeit
	2.2 Verbildlichungsarbeit
	2.3 Spiel


