
https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 
 

Facetten internationaler Migration in die Türkei: 
Gesellschaftliche Rahmenbedingungen  

und persönliche Lebenswelten 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 
 

ISTANBULER TEXTE UND STUDIEN 
 

HERAUSGEGEBEN VOM 
ORIENT-INSTITUT ISTANBUL 

 
BAND 13 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 
 

Facetten internationaler Migration in die Türkei: 
Gesellschaftliche Rahmenbedingungen  

und persönliche Lebenswelten 
 

 
herausgegeben von 

 
 

Barbara Pusch 

Tomas Wilkoszewski 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

WÜRZBURG 2016 
      

 
ERGON VERLAG WÜRZBURG 

IN KOMMISSION 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Umschlaggestaltung: Taline Yozgatian 
Foto: Barbara Pusch 

 

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über http://dnb.d-nb.de 
abrufbar. 

Bibliographic information published by the Deutsche Nationalbibliothek 
The Deutsche Nationalbibliothek lists this publication in the Deutsche Nationalbibliografie; 
detailed bibliographic data are available in the Internet at http://dnb.d-nb.de. 

ISBN  978-3-95650-187-6 

ISSN  1863-9461 

© 2016 Orient-Institut Istanbul (Max Weber Stiftung) 
Das Werk einschließlich aller seiner Teile ist urheberrechtlich geschützt. Jede Verwertung des 
Werkes außerhalb des Urheberrechtsgesetzes bedarf der Zustimmung des Orient-Instituts  
Istanbul. Dies gilt insbesondere für Vervielfältigungen jeder Art, Übersetzungen, Mikro- 
verfilmung sowie für die Einspeicherung in elektronische Systeme. Gedruckt mit Unter- 
stützung des Orient-Instituts Istanbul, gegründet von der Deutschen Morgenländischen  
Gesellschaft, aus Mitteln des Bundesministeriums für Bildung und Forschung. 

Ergon-Verlag GmbH 
Keesburgstr. 11, D-97074 Würzburg 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dank

Alle, die jemals ein Buch verfasst oder herausgegeben haben, wissen, dass Auto-
ren und Herausgeber von vielen Menschen in unterschiedlichster Art und Weise 
unterstützt werden. Auch wir dürfen uns nicht nur gegenseitig für die gute Zu-
sammenarbeit gratulieren, sondern sind zahlreichen Personen in unserem Um-
feld zu Dank verpflichtet.

Zunächst möchten wir uns beim Orient-Institut Istanbul, dem Goethe-Institut 
Istanbul und der Fritz-Thyssen-Stiftung für ihre großzügige Unterstützung unse-
res Symposiums „Facetten internationaler Migration in die Türkei: Gesellschaft-
liche Rahmenbedingungen und persönliche Lebenswelten“ bedanken. Für die 
Übernahme der Herstellungskosten des vorliegenden Bandes möchten wir eben-
falls dem Orient-Institut Istanbul und dem Goethe-Institut Istanbul danken. 

Unser Dank gilt weiter allen Autorinnen und Autoren, die mit ihren Aufsät-
zen ganz essentiell zu dem Entstehen dieses Buches beigetragen haben. Ihnen sei 
nicht nur für ihre anspruchsvolle Arbeit, sondern auch für die gute Zusammen-
arbeit an dieser Stelle gedankt.  

Die Hälfte der Beiträge in diesem Buch sind Übersetzungen. Allen Überset-
zern möchten wir unseren ganz herzlichen Dank für ihr Engagement am Entste-
hen dieses Buches ausdrücken. Ohne ihre Hilfestellung hätte sich die Publikation 
des Werkes sicherlich verzögert. 

Darüber hinaus möchten wir uns ganz herzlich bei Hanna Rutishauser für ihre 
Mitarbeit am vorliegenden Band bedanken. Ohne ihre Lektoratsarbeit und ihr 
sprachliches Feingefühl würde das Buch heute nicht in dieser Form vorliegen.  

Zu guter Letzt möchten wir uns allerdings auch bei unseren Nächsten für ihr 
Verständnis bedanken. Sie ließen uns arbeiten und akzeptierten, dass wir in der 
letzten Zeit den Schreibtisch und den Computer ihrer Gegenwart oftmals vorzo-
gen. Tomas Wilkoszewski bedankt sich bei Hatice Bilgili und Barbara Pusch bei 
ihrem Sohn Yunus Viktor Pusch, der, obwohl noch ein Kind, immer wieder Ver-
ständnis für seine beschäftigte Mama aufbringen konnte. 

Barbara PUSCH und Tomas WILKOSZEWSKI

Istanbul, März 2008 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vorwort 

Die Türkei ist nicht nur Sendeland von Migranten, sondern seit Jahrzehnten 
auch ein Aufnahmeland unterschiedlichster Migrationsströmungen. Aber weder 
in die öffentliche Debatte noch in den internationalen wissenschaftlichen Dis-
kurs hat diese Migrationsrealität bisher Eingang gefunden. Von diesem Defizit 
ausgehend, veranstalteten das Goethe-Institut und das Orient-Institut Istanbul 
mit finanzieller Unterstützung der Fritz-Thyssen-Stiftung vom 7.-12. März 2007 
in den historischen Räumen der Teutonia, dem 1847 in Istanbul gegründeten 
deutschen Verein, ein internationales Symposium mit dem Titel „Facetten inter-
nationaler Migration in die Türkei: Gesellschaftliche Rahmenbedingungen und 
persönliche Lebenswelten“. Der vorliegende Sammelband besteht zum Großteil 
aus Beiträgen, die im Rahmen dieses Symposiums gehalten wurden. Wie bereits 
im Symposium soll auch in diesem Band die Türkei in ihren verschiedenen Fa-
cetten als Durchgangs- und Einwanderungsland beleuchtet werden. Der Schwer-
punkt liegt dabei nicht auf den historisch-chronologischen Entwicklungslinien, 
sondern auf den aktuellen gesellschaftlichen Rahmenbedingungen und den per-
sönlichen Lebenswelten der Betroffenen.  

Aufgrund politischer Entwicklungen nimmt die Rolle der Türkei für interna-
tionale Migrationsströme ständig zu. Der Zusammenbruch der Sowjetunion, die 
politischen Unruhen im Nahen Osten, die geographische Lage und die im Ver-
gleich zu Europa liberalen Einreisebestimmungen machen die Türkei für viele 
Gruppen zu einem attraktiven Durchgangs- und Einwanderungsland. Dies stellt 
nicht nur die Türkei selbst, sondern auch Europa vor viele neue Herausforderun-
gen. In der Türkei ist das Thema (Trans-)Migration im Rahmen der EU-Beitritts- 
bemühungen zu einem Thema geworden, weil die Türkei ihre gesetzlichen Be-
stimmungen auch in diesem Bereich an die EU-Standards anpassen muss. Der ge-
sellschaftspolitisch weite Kontext der internationalen Migration in die Türkei wird 
in diesem Sammelband von drei Spezialisten mit je unterschiedlichen Schwer-
punkten behandelt. 

Zunächst geht Ahmet çduygu in seinem Aufsatz „Den Nationalstaat errichten 
und bewahren, auch in der globalisierten Welt: Der politische Hintergrund in-
ternationaler Migration in die Türkei“ auf einen wichtigen Hintergrundaspekt 
der Migration in die Türkei ein. Nach allgemeinen Ausführungen zu den kom-
plexen Zusammenhängen zwischen Globalisierung, Moderne, Nationalstaat und 
internationaler Migration stellt er die Migrationsgeschichte der modernen Türkei 
vom Ende des Osmanischen Reiches bis heute im Überblick dar. Indem er ab-
schließend auch auf die aktuellen Entwicklungslinien in der türkischen Migrati-
onspolitik eingeht, zeichnet er die Rahmenbedingungen der Migration in die 
Türkei sowohl historisch-chronologisch als auch gegenwartsbezogen auf.  

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VORWORTVIII

Sema Erder beschäftigt sich in ihrem Aufsatz „Irreguläre Migration, Angst vor 
Einwanderern und widersprüchliche Reaktionen“ mit einem ganz speziellen, aber 
dennoch zentralen Aspekt der Migration, der irregulären internationalen Migra- 
tion in die Türkei. Damit macht sie nicht nur auf gesellschaftliche und politische 
Veränderungen in den nahe gelegenen Ländern des ehemaligen Ostblockes und 
der Türkei aufmerksam, sondern verdeutlicht am Beispiel des Kofferhandels ei-
nerseits interessante Geschlechterunterschiede im Migrationsgeschehen in die 
Türkei; andererseits stellt sie ein komplexes Paradox zwischen staatlicher Kontrol-
le, staatlichem Laisser-faire und Deviseneinnahmen fest.  

Mit dem Aufsatz „Die EU-Anpassung, ihre Auswirkungen auf die Ausländer-
gesetzgebung und die Lebenswelt von EU-Migranten in der heutigen Türkei“ 
setzt Bianca Kaiser einen weiteren Schwerpunkt. Nach einer kurzen Kategorisie-
rung der EU-Migranten in der heutigen Türkei und den Push- und Pull-Faktoren 
für die Migration aus der EU in die Türkei geht sie vor dem Hintergrund der eu-
ropäischen Rechtslage auf die allgemeine rechtliche Situation von Ausländern in 
der Türkei und die diversen Gesetzesreformen im Zuge der EU-Anpassung ein. 
Das Arbeits- und Aufenthaltsrecht, politische und gesellschaftliche Partizipati-
onsmöglichkeiten und das Thema Staatsangehörigkeit stellen den Schwerpunkt 
ihrer Ausführungen dar. 

Wie in vielen anderen Ländern auch, wird das Thema Migration in der Türkei 
auch im Zusammenhang mit arbeitsmarktpolitischen Entwicklungen diskutiert 
und kritisiert. Die weitverbreitete illegale Beschäftigung von Ausländern stellt 
dabei einen Hauptdiskussionspunkt dar. In der Türkei ist die Entwicklung einer 
neuen Ausländerbeschäftigungspolitik zu beobachten. Drei Autoren haben sich 
in diesem Band mit unterschiedlichen Aspekten der Arbeitsmigration in die Tür-
kei auseinandergesetzt.  

Der erste Aufsatz zu diesem Themenbereich stammt von Barbara Pusch, die 
die Entwicklung der arbeitsrechtlichen Situation von Ausländern in der Türkei 
von der Republiksgründung bis heute darstellt. Neben einer chronologischen 
Übersicht der entsprechenden Bestimmungen zeigt sie die aktuellen Tendenzen 
in der Diskussion um die Ausländerbeschäftigung in der Türkei auf. Wie der Ti-
tel „Gefragte und ungefragte Gäste: Zur arbeitsrechtlichen Situation von Auslän-
dern in der Türkei“ bereits zum Ausdruck bringt, erfahren unterschiedliche Aus-
ländergruppen unterschiedliche gesellschaftliche Akzeptanz. 

Kuvvet Lordo lu widmet sich in seinem Aufsatz mit dem Titel „Ausländische 
Arbeitnehmer als Teil der türkischen Arbeitswelt“ einem sehr ähnlichen Thema. 
Im Unterschied zu den Ausführungen von Barbara Pusch stehen bei ihm aller-
dings nicht die gesetzlichen Veränderungen im Vordergrund, sondern zahlenmä-
ßige Entwicklungslinien. Ausgehend von normalerweise schwer zugänglichem of-
fiziellem Datenmaterial kann er dank seiner guten Beziehungen zur türkischen 
Bürokratie ein empirisch belegtes und umfangreiches Bild der Arbeitsmigration 
in die Türkei zeichnen.  

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VORWORT IX

Auf einen Aspekt der internationalen Arbeitsmigration in die Türkei mit zu-
nehmender Bedeutung geht Ay e Akalın in ihrem Aufsatz „Die dort oben – die 
da unten: Die Beschäftigung von Migrantinnen als Haushaltsbedienstete in Istan-
buler gated communitys“ ein. Sie zeigt in diesem Zusammenhang nicht nur die Le-
benswelt ausländischer Haushaltshilfen auf, die diesen Sektor informeller Arbeit 
in der Türkei seit geraumer Zeit dominieren, sondern auch die Veränderungen in 
der oberen Mittelschicht der Türkei. Interessant ist auch ihre Analyse der Schnitt-
punkte von gut situierten Türken und ausländischen Migrantinnen als Akteure in 
einer globalisierten Welt.  

Der dritte Teil des Bandes zielt auf die Darstellung der unterschiedlichen Mi-
grationsrealitäten in der Türkei ab. Da das Thema (Trans-) Migration in der Tür-
kei ein hochaktuelles, aber noch sehr neues Forschungsfeld ist, bestehen in der 
sozialwissenschaftlichen Migrationsforschung noch viele Lücken. Das vorliegen-
de Buch soll mit Deskriptionen diverser ethnischer und nationaler Migranten-
gruppen einen Beitrag dazu leisten, diese Lücke zu schließen. Insbesondere unter 
Einbezug junger Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftler, die in ihren empiri-
schen Arbeiten verschiedene Migrantengruppen oft erstmals analysieren, möch-
ten wir zur Aufarbeitung der Migrationsrealitäten in der Türkei beitragen. In die-
sem Zusammenhang ist es uns ein besonderes Anliegen, ein facettenreiches Bild 
verschiedener Gruppen aus unterschiedlichen Regionen wie zum Beispiel dem 
Naher Osten, Afrika, Asien oder der ehemaligen UdSSR zu präsentieren. Neben 
den Migrationsgründen (Arbeitsmigration, politische Flucht etc.) werden in die-
sen Beiträgen auch die Lebenswelten und Identitäten der Migranten aufgearbei-
tet. Partizipation am Arbeitsmarkt, formale und informelle Organisationsformen, 
soziale Netzwerke und Alltagsleben etc. stehen ebenfalls im Zentrum des Er-
kenntnisinteresses. Zwar ergibt unsere Zusammenstellung der Beiträge bei wei-
tem kein lückenloses Bild der Migrantengruppen und ihrer Lebensrealitäten, 
dennoch wird hier ein erster systematischer Schritt in Richtung einer umfassen-
der Aufarbeitung gemacht. Die in den Aufsätzen dargestellten Gruppen kommen 
aus den unterschiedlichsten Regionen. Die historisch-politischen Rahmenbedin-
gungen ihrer Migration unterscheiden sich genauso wie ihre Zielsetzungen. Für 
einige ist die Türkei der Ort, an dem sie ihren Lebensabend verbringen möchten. 
Für andere hingegen ist sie ein Transitort, an dem sie auf eine Gelegenheit zur 
Weiterreise warten. In den ersten beiden Aufsätzen wird die Migration aus 
Deutschland in die Türkei in zwei bislang vernachlässigten Aspekten dargestellt.  

In seinem Aufsatz „„Wir sind im Kleinen, was das Vaterland im Großen“: Der 
deutsche Kindergarten in Istanbul von 1850 bis 2007“ behandelt Marcel Geser 
einen Mikroaspekt der deutschen Gemeinde in Istanbul. Er zeichnet nach einem 
kurzen Abriss der Migrationsgeschichte von Deutschsprachigen in die Türkei ein 
umfangreiches Bild der Geschichte des deutschen Kindergartens in Istanbul. Ein-
gebettet in einen historischen Gesamtkontext, untersucht Marcel Geser, unter 
Berücksichtigung evangelischer Missionierungsversuche, des deutschen Kultur-

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VORWORTX

imperialismus und der Nachkriegsgeschichte, Zielsetzungen und Aufgaben des 
Kindergartens. 

Im Gegensatz dazu widmet sich Yasemin Özbek der Gegenwart der deutschen 
community in der Türkei. Sie beschreibt in ihrem Aufsatz „Transnationale Migra-
tion aus Deutschland in die Türkei“ neben den persönlichen Migrationsgründen 
von unterschiedlichen Gruppen wie Entsandten, Rentnern, Langzeittouristen 
und Zivilisationskritikern auch ihre Lebenswelten. Daneben stellt sie auf der 
Grundlage einer qualitativen Feldforschung einen Zusammenhang zwischen den 
Integrationsbemühungen und der Ausreise-Motivation der Migranten her und 
liefert somit ein differenziertes Bild der heterogenen deutschen Gemeinde in der 
Türkei.  

Hanna Rutishauser thematisiert in ihrem Aufsatz „Vorurteile abbauen und den 
kollektiven Hass mildern: Aus Armenien zugewanderte Arbeiterinnen in Istan-
bul“ die politisch brisante Migration von Armenierinnen in die Türkei und ihre 
Instrumentalisierung. Indem sie über den politischen Rahmen hinausblickt, lie-
fert sie uns unbekannte Facetten armenischen Lebens in der Türkei. Interessant 
sind ihre Beobachtungen zu den Beziehungen von eingesessenen Türkei-Arme- 
niern zu den Eingewanderten. 

Die Migration aus dem Irak in die Türkei wird von A. Didem Danı  in ihrem 
Aufsatz „Partielle Eingliederung und soziale Netzwerke irakischer Flüchtlinge in 
Istanbul“ behandelt. Das Hauptaugenmerk der Autorin liegt auf der Integration, 
die durch den Mangel an staatlicher Unterstützung durch soziale Netzwerke ge-
währleistet wird. Neben einer kurzen Darstellung der irakischen Migrationsge-
schichte stellt sie exemplarisch Lebenswelten und Netzwerke von irakischen 
Christen, irakischen Kurden und Turkmenen dar. Bemerkenswert sind ihre Aus-
führungen zum Umgang der Türkei mit den Turkmenen im Kontext der Irak-
Politik. 

Ayhan Kaya stellt in seinem Aufsatz „Die tscherkessische Diaspora in Anatoli-
en: Ethnokulturelle und politische Eigenschaften” neben der Geschichte der 
tscherkessischen Migration auch die Muster ihrer Identitätsbildung dar. Anhand 
der Ergebnisse seiner ausgedehnten Feldforschung beschreibt Ayhan Kaya zudem 
Strategien der politischen Partizipation, die Tscherkessen in ihrem soziopoliti-
schen Umfeld in der Türkei entwickelt haben, und betrachtet sie in einem trans-
nationalen Kontext. 

Fragen der politischen Identität stehen im Mittelpunkt des Aufsatzes „Politi-
sche Identität im Wandel: Die ostturkestanisch-uigurische Diaspora in der Tür-
kei“ von Tomas Wilkoszewski. Er stellt die Mehrschichtigkeit und Fragmentie-
rung der Identitäten innerhalb der ostturkestanisch-uigurischen Diaspora dar und 
zeigt, wie sie sich im Kontext der sich verändernden politischen Bedingungen in 
der Türkei neu positionieren. Zudem beschreibt er den Wandel ihrer politischen 
Identität und wie sich diese in Diskursen formiert.  

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VORWORT XI

Anke Benzin analysiert in ihrem Aufsatz „Zwischen türkischer, turkestanischer 
und usbekischer Identität? Usbekische Migranten in Istanbul“ Identifikations-
modelle der Usbeken in der Türkei. Sie zeichnet ein umfangreiches Porträt der 
usbekischen Gemeinde in Istanbul und beschreibt unter Berücksichtigung der hi-
storisch-politischen Rahmenbedingungen die Herausbildung von multiplen 
Identitäten. In ihrer Darstellung lässt sie auch Veränderungen und Brüche aus der 
Zeit nach dem Zusammenbruch der Sowjetunion miteinfließen. 

Einer ganz anderen ethnischen community widmen sich die beiden letzten 
Aufsätze in diesem Band: Afrikanische Flüchtlinge, die in den Istanbuler Stadt-
teilen Kumkapı und Tarlaba ı immer stärker zu einem sichtbaren Teil der Bevöl-
kerung werden, sind Gegenstand des Aufsatzes „Die Lebensbedingungen afrika-
nischer Migranten und Asylbewerber in der Türkei“ von Deniz Yükseker und 
Kelly T. Brewer. Unter dem Gesichtspunkt der Migrationsgründe in die Türkei 
stellen die beiden Wissenschaftler, neben der Darstellung der Lebenswelten von 
afrikanischen Migranten, auf der Grundlage ihrer empirischen Forschung wert-
volles Datenmaterial zur Verfügung. Darüber hinaus stellen sie einen Zusam-
menhang her zwischen der Migrationsbewegung aus Afrika in die Türkei und 
den neuen Flüchtlings- und Migrationbestimmungen der EU und beschreiben 
die Herausforderungen, die dem türkischen Staat aus der illegalen Migration er-
wachsen. 

Jean-François Pérouse bearbeitet in seinem Aufsatz „Die nordafrikanische 
Gemeinde in Istanbul: Profile, innere Differenzierungen und Strategien“ ein ganz 
ähnliches Thema: die Nordafrikaner, die inoffiziell in Istanbul leben. Er stellt 
Entstehungsformen, Profile und Entwicklungen der nordafrkianischen Gemeinde 
dar. Darüber hinaus macht er die Heterogenität dieser Gruppe deutlich und zeigt 
die Unterschiede im Hinblick auf den Zeitpunkt ihrer Einreise, ihren Umfang 
und die Herkunftsländer auf. Er unterstreicht, dass es sich um verschiedene 
communitys mit unterschiedlichen Handlungsstrategien und Zielen handelt. 

Barbara PUSCH und Tomas WILKOSZEWSKI

Istanbul, März 2008 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Inhalt 

Barbara Pusch & Tomas Wilkoszewski  
Dank........................................................................................................................ V 

Barbara Pusch & Tomas Wilkoszewski  
Vorwort..................................................................................................................VII 

1. Gesellschaftliche und politische Rahmenbedingungen
der internationalen Migration in die Türkei

Ahmet çduygu
Den Nationalstaat errichten und bewahren, auch in der globalisierten Welt:  
Der politische Hintergrund internationaler Migration in die Türkei .................... 3 

Sema Erder 
Irreguläre Migration, Angst vor Einwanderern  
und widersprüchliche Reaktionen ......................................................................... 25 

Bianca Kaiser
Die EU-Anpassung, ihre Auswirkungen auf die Ausländergesetzgebung  
und die Lebenswelt von EU-Migranten in der heutigen Türkei .......................... 39 

2.  Arbeitsmigration in die Türkei

Barbara Pusch
Gefragte und ungefragte Gäste: Zur arbeitsrechtlichen Situation  
von Ausländern in der Türkei ............................................................................... 55 

Kuvvet Lordo lu
Ausländische Arbeitnehmer als Teil der türkischen Arbeitswelt .......................... 69 

Ay e Akalın
Die dort oben – die da unten:  
Die Beschäftigung von Migrantinnen als Haushaltsbedienstete  
in Istanbuler gated communitys ............................................................................... 87 

3.  Ausländische Gemeinschaften in der Türkei

Marcel Geser
„Wir sind im Kleinen, was das Vaterland im Großen“:  
Der deutsche Kindergarten in Istanbul von 1850 bis 2007 ................................ 111 

Yasemin Özbek 
Transnationale Migration aus Deutschland in die Türkei .................................. 129 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


INHALTXIV

Hanna Rutishauser 
Vorurteile abbauen und den kollektiven Hass mildern:  
Aus Armenien zugewanderte Arbeiterinnen in Istanbul .................................... 139

A. Didem Danı
Partielle Eingliederung und soziale Netzwerke  
irakischer Flüchtlinge in Istanbul ........................................................................ 157

Ayhan Kaya
Die tscherkessische Diaspora in Anatolien:  
Ethnokulturelle und politische Eigenschaften.................................................... 187 

Tomas Wilkoszewski
Politische Identität im Wandel:  
Die ostturkestanisch-uigurische Diaspora in der Türkei ..................................... 209 

Anke Bentzin
Zwischen türkischer, turkestanischer und usbekischer Identität?  
Usbekische Migranten in Istanbul....................................................................... 235 

Deniz Yükseker & Kelly T. Brewer 
Die Lebensbedingungen afrikanischer Migranten  
und Asylbewerber in der Türkei .......................................................................... 249

Jean-François Pérouse 
Die nordafrikanische Gemeinde in Istanbul:  
Profile, innere Differenzierungen und Strategien............................................... 271

Autorinnen und Autoren..................................................................................... 281 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1.
Gesellschaftliche und politische  

Rahmenbedingungen der internationalen
Migration in die Türkei 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Den Nationalstaat errichten und bewahren,  
auch in der globalisierten Welt:  
Der politische Hintergrund internationaler  
Migration in die Türkei 

Ahmet çduygu 

In der Geschichte der modernen Türkei gehen die Bemühungen um die Bildung 
des Nationalstaates Hand in Hand mit dem zu Beginn des zwanzigsten Jahrhun-
derts initiierten Projekt der Moderne (Keyman und çduygu 2005). Im gleichen 
Zeitraum tauchen internationale Migrationsbewegungen mit Fokus auf die Tür-
kei auf; sie stehen sowohl mit dem Projekt der Moderne als auch mit den Bemü-
hungen um die Bildung des Nationalstaates in Zusammenhang (Tekeli 1998; 
Kiri çi 2000; çduygu 2004a). Diese Verbundenheit gilt für die aus dem Ausland 
in die Türkei gerichteten Migrationsbewegungen genauso wie für die aus der Tür-
kei ins Ausland strebenden, ja sogar die Binnenmigration gehört in diesen Kon-
text. Die Türkei ist jedoch kein vereinzeltes Beispiel für das Zusammengehen von 
Moderne, Nationalstaat und Migration; das zwanzigste Jahrhundert ist voll von 
Beispielen für Projekte der Moderne auf der Grundlage des Nationalstaates und 
im Rahmen dieser Projekte entstehende Bevölkerungsbewegungen überall auf der 
Welt.1 Die internationale wissenschaftliche Literatur zu dieser Frage begnügt sich 
nicht damit, die Beziehung zwischen Moderne und Nationalstaat zu untersu-
chen, sie befasst sich auch mit der Rolle der internationalen Migration in diesem 
Kontext (Castles 1998; Hammar 1990; Faist 2003). In den letzten Jahren sind vor 
allem Arbeiten zu den ersten Jahren der Republik erschienen; sie diskutieren die 
Beziehungen zwischen Moderne und Nationalstaat in der Türkei von unter-
schiedlichen Gesichtspunkten aus. Dagegen bleiben allerdings Untersuchungen 
zur Beziehung zwischen internationaler Migration und Nationalstaat und ihrer 
entsprechenden Verortung recht begrenzt. Arbeiten zu dieser Frage bewegen sich 
vor allem im Zeitsegment der ersten Republiksjahre oder beschränken sich auf 
bestimmte Perioden (Kiri çi 2000; Ça aptay 2002). 

In diesem Aufsatz möchte ich zeigen, wie sich im Projekt der Moderne in der 
Türkei seit der Republiksgründung und bis heute die Prozesse zur Konstruktion 

1  Nicht nur in der Geschichte des modernen Europa, auch in der Geschichte der Länder 
Asiens und Afrikas gibt es zahllose Beispiele für die Verbindung von Moderne und Grün-
dung des Nationalstaates mit internationaler Migration. Dazu ist es von Nutzen, mehr als 
die Arbeiten von Autoren wie W. R. Brubaker (1990) und J. F. Hollifield (1998) diejenigen 
von Autoren wie A. Wimmer und N. G. Schiller (2002, 2003) heranzuziehen, welche auf 
die Behandlung dieser Verbindung in der sozialwissenschaftlichen Literatur einen kriti-
schen Blick werfen, wie wir in diesem Aufsatz noch ausführen werden.  

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AHMET ÇDUYGU 4

des Nationalstaates und seiner Bewahrung und die internationale Migration be-
einflussen. Unter Berücksichtigung der diversen Perioden, in denen diese Beein-
flussung sichtbar wird, werde ich Veränderungen und Transformationen in einem 
Zeitraum von hundert Jahren zwischen dem zwanzigsten und dem einundzwan-
zigsten Jahrhundert systematisch untersuchen. Historisch betrachtet liegt am ei-
nen Ende dieser Zeit die Gründung des Nationalstaates nach dem Zusammen-
bruch des Imperiums. An ihrem anderen Ende hingegen steht die Anbindung 
des Nationalstaates an die Globalisierung und seine sich mit dem Prozess der 
Mitgliedschaft in der EU, einer supranationalen Bildung, wandelnde Stellung. 
Im Umkreis der Türkei sind diverse internationale Migrationsbewegungen ent-
standen, die aus unterschiedlichen Gründen von Bedeutung sind; sie enthalten 
Reflexe einer Reihe ökonomischer, gesellschaftlicher und politischer Phänomene 
mit aktuellen Bezügen zum bereits erwähnten Transformationsprozess.  

Diese Arbeit behandelt die Beziehung zwischen Moderne/Nationalstaat und 
internationaler Migration in der Türkei während drei verschiedenen historischen 
Zeitabschnitten: von 1923 bis 1950, von 1950 bis 1980 und von 1980 bis heute.2

Im ersten Zeitabschnitt, in den ersten Jahren der Republik, wird das Fundament 
des Nationalstaates gelegt. Im zweiten Abschnitt vertiefen sich die lokalen Aus-
prägungen von Nationalstaat und Moderne. Im letzten Zeitabschnitt, seit Beginn 
der 1990er Jahre, beschleunigt sich mit der Globalisierung die Anbindung des 
türkischen Nationalstaates an die Welt. Offen zutage treten in diesen drei histori-
schen Zeitabschnitten einerseits die Brüche im Verhältnis zwischen Moder-
ne/Nationalstaat und internationaler Migration und die mit diesen Brüchen ein-
hergehenden unterschiedlichen Perioden. Daneben hat sich aber ein seit den er-
sten Jahren der Republik bis heute kontinuierlich verlaufender Prozess etabliert, 
eine Kontinuität, welche sich, wie diese Arbeit aufzeigen will, in erster Linie der 
Politik der internationalen Migration und ihrer praktischen Umsetzung verdankt. 

Moderne, Nationalstaat und internationale Migration  

Die Moderne leitet wichtige Transformationsprozesse ein: in der Ökonomie den 
Übergang von der Landwirtschaft zur Industrie, im sozialen Bereich den Wandel 
von der dörflichen Gemeinschaft zur städtischen Gesellschaft, in der Politik 
schließlich den Wechsel von Kaiserreich und Untertanentum zu Nationalstaat 
und Staatsbürgerschaft.3 In der Vormoderne halten sich Bevölkerungs- bzw. Mi-

2  Diese Periodisierung deckt sich mit diversen anderen Periodisierungen der ökonomischen, 
sozialen und politischen Geschichte der Türkei. 

3  Zum 75jährigen Bestehen der Republik publizierte die Stiftung für Geschichte (Tarih Vakfı)
1999 eine Reihe von Studien mit Titeln wie „In 75 Jahren von den Dörfern in die Städte“ 
(75 Yılda Köylerden ehirlere) und „In 75 Jahren vom Untertanen zum Staatsbürger“ (75 Yıl-
da Tebaa`dan Yurtta `a Do ru), die diese Transformationsprozesse im Kontext der Moderne 
untersuchen. 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DEN NATIONALSTAAT ERRICHTEN UND BEWAHREN 5

grationsbewegungen in einem begrenzten Umfang. Was wir heute als Migration 
bezeichnen, ist eine Erscheinung moderner Gesellschaften. Der Begriff meint 
zwar auch die Binnenmigration innerhalb nationaler Grenzen, bezieht sich aber 
mehrheitlich auf die internationale Migration. In seiner heutigen Bedeutung ver-
breitet er sich erst seit dem Beginn des zwanzigsten Jahrhunderts, und zwar zeit-
gleich mit der Gliederung der Welt in ein System von Nationalstaaten (Hollifield 
1998; Hollifield und Brettell 2000).  

Das zwanzigste Jahrhundert ist weltweit das Jahrhundert der Moderne, mit 
anderen Worten die Epoche der Transformationen von Wirtschaft, Gesellschaft 
und Politik nach europäischem Muster. Die Nationalstaaten festigen sich als sou-
veräne und legitime Gebilde der Weltordnung, die nationalen Ökonomien ihrer-
seits werden zu funktionalen Teilen der Weltwirtschaft. Da der Bedarf der kapita-
listischen Ökonomie und der Industriegesellschaften an Arbeitskräften mit ein-
heimischen Arbeitern nicht gedeckt werden kann, intensivieren sich die Bevölke-
rungsbewegungen sowohl innerhalb der Landesgrenzen als auch über sie hinaus. 
Nach der marxistischen Schule der politischen Ökonomie gehört zu Begriffen 
wie doppelter Arbeitsmarkt oder industrielle Reservearmee die Arbeitskraft der 
Migranten zur Basis des Kapitals, welches zur Stabilisierung der Löhne auf einem 
bestimmten Niveau notwendig erscheint (Marx 1954; Piore 1980; Lever-Tracy 
und Quinlan 1988). Die Auflösung der geschlossenen landwirtschaftlichen Öko-
nomien und der Übergang zu industriellen Ökonomien, mit anderen Worten der 
Prozess der Proletarisierung, können als Parallelentwicklungen zur Entwicklung 
des doppelten Arbeitsmarktes oder der industriellen Reservearmee verstanden 
werden. In ihrem Kontext gewinnt die Migration sowohl national als auch inter-
national eine grundlegende ökonomische Funktion als Mechanismus zur Bereit-
stellung von Arbeitskraft.  

In politischer Hinsicht weist die Migration neben ihrer inneren, nationalen 
und der äußeren, internationalen noch eine weitere Funktion auf. Die innere, be-
sonders jedoch die äußere Migration leistet als politisches Instrument zum Auf-
bau und zum Schutz des Nationalstaates einen wesentlichen Beitrag an den Pro-
zess der Moderne. Mehr noch als eine spontane Äußerung ist dieser Beitrag je-
doch ein Produkt politischer Entscheidungsträger. Die wesentlichste Funktion der 
Migration ist es demnach, den Gedanken nationaler Reinheit umzusetzen und 
die Bevölkerung des Nationalstaates so weit als möglich zu homogenisieren. 
Umgekehrt versucht man, die gegenteilige Wirkung der Migration, also das Re-
sultat der Einwanderung von Menschen mit unterschiedlichen ethnischen oder 
nationalen Wurzeln, mit anderen Migrationsbewegungen auszugleichen. Auch 
politische Initiativen sollen die heterogenisierende Wirkung der Einwanderung 
begrenzen. Auf die Migranten ausgerichtete Politiken wie Assimilation, Integrati-
on oder Multikulturalität sollen das nationale System schützen und regeln (Col-
lins 1988; Harles 1997).  

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AHMET ÇDUYGU 6

Die Wechselwirkung zwischen dem Aufbau des Nationalstaates und interna-
tionalen Migrationsbewegungen werden in der wissenschaftlichen Literatur aus-
führlich diskutiert.4 Bei der Bildung des idealen Nationalstaates ist der Wille zur 
homogenen Nation zentral; das hauptsächliche Thema dieser wissenschaftlichen 
Diskussion ist demgegenüber die positive bzw. negative Wirkung insbesondere 
der internationalen Migration auf die Homogenität. Allerdings wäre es vereinfa-
chend, die Beziehung zwischen dem Nationalstaat und der internationalen Mi-
gration auf deren Potenzial zu reduzieren, die Struktur des Nationalstaates zu 
verändern. Wimmer und Schiller (2002) stellen einem so gelagerten reduktioni-
stischen Verständnis den Begriff des methodologischen Nationalismus (methodo-
logical nationalisms) entgegen und gliedern die letzten hundert Jahre der Bezie-
hung zwischen Nationalstaat und sich wandelnder internationaler Migration 
speziell der westlichen und nördlichen Welt in vier Perioden. In den Jahren zwi-
schen 1870 und 1918 wächst die Akzeptanz der Nationenbildung; ernsthafte 
Tendenzen zur Globalisierung machen sich bemerkbar; erstmals findet Arbeits-
migration statt; vorerst sehr vereinzelt kommen Einschränkungen der grenzüber-
schreitenden Migration zur Anwendung; später beginnt man, Ausländer und 
Migranten als Bedrohung der nationalen Souveränität wahrzunehmen. Die Zeit 
zwischen 1919 und 1945 prägen in erster Linie die Einschränkungen des Rechtes 
zum freien grenzüberschreitenden Verkehr von Migranten; die Zunahme von 
Völkermorden; das Entstehen neuer Nationalstaaten; die Konkretisierung von 
Themen wie Grenzkontrollen oder die Assimilation von Migranten sowie die 
Wahrnehmung von Migration und Migranten als Elemente der Bedrohung für 
den Nationalstaat. In der Zeit von 1946 bis 1989, der Periode des Kalten Krieges, 
werden Nationalstaat, nationale Grenzen und Nationalität zu grundlegenden 
Begriffen; immer deutlicher schält sich heraus, dass die industrialisierten westli-
chen und nördlichen Länder ihren Bedarf an Arbeitskräften durch Arbeitsmi-
granten aus den übrigen Regionen der Welt decken; sowohl die dauerhafte als 
auch die temporäre Arbeitsmigration werden stärker kontrolliert und geplant; In-
tegrationspolitik und sogar eine Politik der Multikulturalität ersetzen die Assimi-
lationspolitik; vorübergehend niedergelassene Migranten werden sesshaft; in den 
Aufnahmeländern entwickeln sich ethnische Pluralität und multikulturelle sozia-
le Strukturen. Der Abschnitt nach 1989 beginnt mit einer postnationalen oder 
supranationalen Zeit und intensiver Globalisierung; die multikulturellen sozialen 
Strukturen gewinnen nochmals an Deutlichkeit; das Ausmaß von Migration und 
Asylbewegungen tritt offen zu Tage; neue Tendenzen und Bewegungen wie 
grenzüberschreitender Verkehr von Menschen, Nachrichten und Kapital, Migra-
tionsfeindlichkeit oder der Bedarf an Migranten sowie einschränkende Maßnah-
men werden diskutiert. 

4  Siehe die entsprechenden Arbeiten von Wissenschaftern wie J. Breuilly (2000), E. Gellner 
(1983), R. Brubaker (1990), W. Kymlica (2000), S. Castles (2000), R. Baubock (1991), 
A. Wimmer und N. G. Schiller (2002, 2003).

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DEN NATIONALSTAAT ERRICHTEN UND BEWAHREN 7

Im Zuge ihrer Untersuchung zur Beziehung zwischen der Errichtung des Na-
tionalstaates und der internationalen Migration bringen Wimmer und Schiller 
(2002, 2003) zwei fundamentale Themen zur Sprache. Das erste ist die These, 
„die Bildung des Nationalstaates habe das Verständnis der internationalen Migra-
tion geformt“, das zweite die Behauptung, „die in dieser These enthaltene Er-
kenntnis habe die sozialwissenschaftlichen Theorien und Methoden beeinflusst, 
insbesondere den wissenschaflichen Diskurs zur Stellung von Migration und Mi-
granten“. Reduktionistische Ansätze vor allem im Zusammenhang mit der zwei-
ten dieser Thesen besagen, Nationalstaaten müssten im Besitz des sozusagen 
einzigen Verständnisses von internationaler Migration sein. Solche Positionen 
haben es in Zeiten der Globalisierung schwer, sich gegen ernsthafte Kritik zu ver-
teidigen. Widerstand ruft insbesondere die Auffassung hervor, die in erster Linie 
als eine Folge der Migration auftretende Multikulturalität beeinflusse die Schaf-
fung des Nationalstaates ganz direkt negativ. Dies konfrontiert uns mit der Frage, 
wie aktuelle Gesellschaften mit dieser ethnischen, nationalen und kulturellen 
Vielfalt umgehen und sie regeln. 

Globalisierung, Nationalstaat und internationale Migration 

Eines der meistbeachteten Themen in den Diskussionen über die Globalisierung 
ist das Phänomen der internationalen Migration. Im zwanzigsten Jahrhundert 
werden in einem in Nationalstaaten eingeteilten internationalen System die Bür-
ger eines Landes beim Übertritt in ein anderes Land mit institutionalisierten Ver-
fahren wie dem Gebrauch des Passes oder eines Visums unter Kontrolle genom-
men. In einem gewissen Sinn definieren die Grenzen den Nationalstaat; den 
Grenzübertritt von Ausländern und die Aufenthaltsbedingungen im Land be-
stimmt hingegen die offizielle Souveränität, mit anderen Worten die Kontroll-
hoheit. Während sich die internationalen Migrationsbewegungen unter dem Ein-
fluss des zunehmenden globalen Zusammenwachsens im Verlauf des zwanzig-
sten Jahrhunderts weltweit intensivieren, begegnet ihnen doch jedes Land unter-
schiedlich je nach seinem eigenen ökonomischen, sozialen und politischen Bau 
und seinen Traditionen, und entwickelt unterschiedliche Reaktionen auf sie. Be-
sonders für die entwickelte Welt des Westens und Nordens kann man zwei-
felsohne von der Entstehung einer zur Ordnung der Moderne und des National-
staates parallelen Ordnung für die internationale Migration ausgehen (Koser 
2007). Am Ende des zwanzigsten und zu Beginn des einundzwanzigsten Jahr-
hunderts lässt jedoch das neue Ausmaß der Globalisierung die weltweiten inter-
nationalen Migrationsbewegungen erneut zum Diskussionsgegenstand werden.  

Untersuchungen zur neuen Bedeutung der Beziehung zwischen Globalisie-
rung und internationaler Migration konzentrieren sich auf ein paar wesentliche 
Punkte (Koser 2007: 28). Erstens ist festzustellen, dass die Globalisierung die 
Möglichkeiten der Menschen zur Migration vermehrt und damit auch deren 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AHMET ÇDUYGU 8

Wahrscheinlichkeit erhöht. Wirft man einen Blick auf die absoluten Zahlen, wird 
zwar deutlich, dass die Migrationsbewegungen früherer historischer Perioden 
nicht wie behauptet vor allem im Rahmen geographischer Mobilität stattfanden. 
Mit dem Auftauchen unterschiedlicher Migrationsformen und der Intensivierung 
der geographischen Mobilität, mit Entwicklungen wie etwa der rasanten Zunah-
me der Grenzübertritte von Ausländern in beiden Richtungen, sind jedoch die 
Bewältigung der Grenzkontrollen sowie die Überwachung der Aufenthaltsbedin-
gungen von Ausländern im Land zunehmend mit Schwierigkeiten verbunden. 
Dies zeigt, dass sich die Bedingungen wesentlich verändern, unter denen die Na-
tionalstaaten die internationale Migration ihren Vorstellungen gemäß unter Kon-
trolle zu halten vermögen. Die zweitwichtigste Hypothese nun, die in den Un-
tersuchungen zur Beziehung zwischen Globalisierung und internationaler Migra-
tion auftaucht, betrifft die veränderte Stellung des Nationalstaates innerhalb die-
ser Beziehung. In einer Zeit, in der fast jedes Land sowohl Sendeland als auch 
Aufnahmeland von Migranten ist, in der Begriffe wie Aufnehmen bzw. Senden 
von Migranten unzureichend werden und neue Begriffe wie supranationale 
Räume auftauchen, in der in ernsthaftem Ausmaß Migrationstypen wie die Mi-
gration von Studierenden oder die Migration von Pensionierten auf den Plan tre-
ten, in der Unterscheidungen zwischen temporärer und dauerhafter oder legaler 
und illegaler Migration in den meisten Fällen Schwierigkeiten bereiten, in dieser 
Zeit wird es zunehmend problematisch, die Migration als Phänomen einer Welt 
anzusehen, deren Hauptakteure lediglich Nationalstaaten sind. Drittens wird im 
neuen Umfeld der Beziehung zwischen Globalisierung und internationaler Mi-
gration die internationale Migration als eine Frage der globalen Steuerung in die 
Hand genommen, in ihr dürfen daher die Nationalstaaten nicht als Hauptakteu-
re auftreten. Mit anderen Worten ist die internationale Migration im Zeitalter der 
Globalisierung sowohl hinsichtlich ihres Ursprungs als auch der Folgen, die sie 
generiert, ein komplexes Phänomen, in dem zahlreiche Akteure mitspielen: die 
Migranten selbst, die Aufnahme-, die Empfänger- und sogar die Transitländer 
sowie die internationalen Organisationen.  

Einer der zentralen Reflexe der internationalen Migration ist, wie bereits er-
wähnt, ihr veränderndes Einwirken auf die relative Homogenität der Bevölke-
rungsstrukturen der aktuellen Nationalstaaten. Tritt im Kontext der neuen Be-
deutung der Globalisierung auf der einen Seite die eingesessene ethnische und 
nationale Pluralität immer deutlicher hervor, so treffen auf der anderen Seite die 
Migranten mit ihren unterschiedlichen ethnischen und nationalen Wurzeln auf 
ein Umfeld, das ihnen erlaubt, ohne große Schwierigkeiten ein ihren kulturellen 
Besonderheiten entsprechendes Leben zu führen. Die Assimilationspolitik, ein 
gegen Migranten mit ihren unterschiedlichen ethnischen, nationalen oder kultu-
rellen Werten eingesetztes fundamentales Vorgehen der Nationalstaaten, wird 
abgelöst durch Diskussionen über Formen der Integration und Multikulturalität. 
In den letzten zehn Jahren jedoch wird im Verhältnis zwischen Staat und Mi-

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DEN NATIONALSTAAT ERRICHTEN UND BEWAHREN 9

granten insbesondere die internationale Migration als ein Sicherheitsproblem 
wahrgenommen; bemerkenswert ist, dass damit eine Tendenz zur Rückkehr der 
reichen Aufnahmeländer zur Assimilationspolitk einhergeht. Seit dem Beginn 
des letzten Viertels des zwanzigsten Jahrhunderts wird breit thematisiert, dass die 
auf Homogenität abgestützte einheitliche Struktur des Nationalstaates nicht zu 
den realisierbaren Projekten der Moderne gehöre. Tatsache ist, dass sich der Blick 
auf die Bedeutung der aus anderen Ländern kommenden Migranten innerhalb 
des Nationalstaates in der Zeit des Übergangs vom zwanzigsten ins einundzwan-
zigste Jahrhundert radikal verändert. 

Bei der Untersuchung zum Verhältnis zwischen Globalisierung und interna-
tionaler Migration muss das Augenmerk darauf gerichtet werden, auf welche Art 
die Globalisierung sowohl ökonomisch-politisch als auch technologisch auf die 
Prozesse der internationalen Migration einwirkt. Andererseits ist es für das Ver-
ständnis der Regelung der internationalen Migration von Nutzen, die Wirkung 
der Globalisierung insbesondere auf die Identitätspolitik zu beachten. Dazu ein 
paar Schlagworte: das weltweite Anwachsen ökonomischer Ungleichheiten, das 
Auftreten von Krisen bei der Arbeitsbeschaffung und von Arbeitslosigkeit, die 
weltweite Aufsplitterung des Arbeitskräftemarktes, die Splittung von qualifizier-
ter und unqualifizierter Arbeitskraft in entwickelten und wenig entwickelten 
Ländern, die rasche Entwicklung von Verkehrs- und Kommunikationstechnolo-
gien, die weltweite Zunahme des interpersonalen Nachrichtenaustausches, das 
Auftauchen neuer Begriffe zum Thema Menschenrechte in den zwischenstaatli-
chen Beziehungen sowie die zunehmende Komplexität der Migrationsindustrie 
in ihrer legalen und illegalen Ausprägung. Wie alle diese Überschriften zeigen, 
kann internationale Migration im Zusammenhang mit der Globalisierung allein 
im Rahmen der Nationalstaaten weder verstanden noch angegangen werden. 

Ein Nationalstaat, viele Migrationen:  
Die Geschichte der modernen Türkei 

Dass die Türkei das Projekt der Moderne mit den Bemühungen um die Bildung 
des Nationalstaates zusammen vorlegt, scheint einerseits einen Bruch mit der 
osmanischen Vergangenheit zu bedeuten, andererseits kann es als eine Art Wei-
terführung dieser Vergangenheit betrachtet werden (Ahmad 1993; Zürcher 1997). 
Der Zusammenbruch des Osmanischen Reiches belebt in erster Linie die Prozes-
se der Nationalisierung der verschiedenen Sprach- und Glaubensgemeinschaften, 
der ethnischen oder nationalen Gruppierungen im Innern des Reiches. Die Tür-
ken und Muslime im Zentrum des Imperiums, in deren Händen die Leitung des 
Staates liegt, sind indessen diejenige Gruppe, die sich um den Preis der Aufrecht-
erhaltung des Reiches am spätesten nationalisieren (Braude und Lewis 1982; 
Ortaylı 1983; Keyder 1997). Der wichtigste Katalysator für ihren relativ spät ein-
setzenden Nationalisierungsprozess sind die vergleichbaren früheren Nationali-

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AHMET ÇDUYGU 10

sierungsprozesse der armenischen und griechischen, mit dem Zentrum des Impe-
riums eng verbundenen Gemeinschaften (Aktar 2001; Arı 1995; Karpat 1985).

Die Beziehung zwischen Moderne/Nationalstaat und internationaler Migrati-
on seit der Gründung der Republik bis heute kann in drei Zeitabschnitte unter-
teilt werden. Der erste, die frühe Zeit der Bildung des Nationalstaates, dauert von 
1923 bis 1950. Im zweiten Abschnitt zwischen 1950 und 1980 etablieren sich die 
Bildung des Nationalstaates und seine Erhaltung als lokale und nationale Prozes-
se. Im letzten Zeitabschnitt von 1980 bis heute werden Bildung und Erhaltung 
des Nationlstaates global verstanden. Wie bereits erwähnt, deckt sich diese Peri-
odisierung unter dem Aspekt der Migration mit den üblicherweise auch für die 
wirtschaftliche, soziale und politische Geschichte der republikanischen Türkei 
vorgenommenen Periodisierungen.  

Vor der Gründung der modernen Türkei, in den Jahren vor, während und 
nach dem Ersten Weltkrieg, findet auf dem Gebiet der heutigen Türkei eine 
schnelle Türkisierung und Islamisierung der Bevölkerung durch Migrationswellen 
statt ( çduygu und Sirkeci 1999: 249). Diese Enwicklung dauert mit der Auswan-
derung der nichtmuslimischen Bevölkerung aus Anatolien, insbesondere der 
Armenier und der Griechen, sowie der Einwanderung der Balkantürken auch in 
den frühen Jahren der Republik noch an.5 Zu Beginn des Ersten Weltkrieges le-
ben auf dem Gebiet der heutigen Türkei rund 16 Millionen Menschen, davon 
rund 13 Millionen Muslime. Von den restlichen drei Millionen wird angenom-
men, sie seien Nichtmuslime (Courbage und Fargues 1998: 128). Rund 1,5 Mil-
lionen dieser nichttürkischen und nichtmuslimischen Bevölkerung sind Grie-
chen, 1,2 Millionen Armenier. Zur gleichen Zeit liegt die jüdische Bevölkerung 
bei rund 128 000, die der nichtgriechischen und nichtarmenischen Christen bei 
rund 176 000 ( çduygu et al. 2007, im Druck). Diese Zahlen zeigen, dass im Jahr 
1914 auf dem Gebiet der heutigen Türkei neunzehn Prozent der Bevölkerung, al-
so eine von fünf Personen, nichttürkische und nichtmuslimische osmanische Un-
tertanen sind. 1927, vier Jahre nach der Republiksgründung, liegt die Bevölke-
rung der Türkei bei etwas über drei Millionen, der Anteil der nichtmuslimischen 
Bevölkerung bei unter drei Prozent. Während des Ersten Weltkrieges und nach 
dem auf ihn folgenden Unabhängigkeitskrieg, der zur Entstehung des türkischen 
Nationalstaates führt, wird die Türkei schnell türkisiert und islamisiert (Tekeli 
1990; Ça aptay 2000). Zwei grundlegende Ereignisse fördern die Homogenisie-
rung der Bevölkerung, einen der prägendsten Faktoren bei der Entstehung des 
Nationalstaates: Die Verschickung der armenischen Bevölkerung 1915 und der 
im Vertrag von Lausanne 1923 zwischen Griechenland und der Türkei vereinbar-
te Bevölkerungsaustausch. 

In der Zeit zwischen 1923 und 1950 erfolgt die Grundsteinlegung des Natio-
nalstaates; sie ist geprägt von zwei migratorischen Ereignissen: von der Auswan-

5  Siehe dazu zum Beispiel MacCarthy (1998a, 1998b). 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DEN NATIONALSTAAT ERRICHTEN UND BEWAHREN 11

derung der nichtmuslimischen Bevölkerung und von der organisierten Zuwande-
rung türkischer und muslimischer Bevölkerungsgruppen aus ehemaligen osmani-
schen, außerhalb der Grenzen der modernen Türkei verbliebenen Territorien. 
Damit fällt der Anteil der nichtmuslimischen Bevölkerung an der Gesamtbevöl-
kerung von drei auf ein Prozent. In absoluten Zalen ausgedrückt bedeutet dies 
einen Rückgang von 350 000 auf 225 000. Der Prozess, der vor allem mit den 
Balkankriegen am Ende der osmanischen Herrschaft und der darauffolgenden 
Flucht aus dem Balkan von türkischen und muslimischen Bevölkerungsgruppen 
einsetzt, dauert auch während der Zeit der Republik an, diesmal mit der er-
wünschten und politisch geplanten Immigration von türkischen und muslimi-
schen Menschen wiederum vorwiegend aus dem Balkan. Rund 850 000 wandern 
zwischen 1923 und 1950 vor allem aus den Balkanländern Bulgarien, Griechen-
land, Rumänien und Jugoslawien in die Türkei ein (Kiri çi 2000: 8). 

Diese Migrationsbewegungen homogenisieren die Bevölkerung im neu ge-
gründeten türkischen Nationalstaat nach Kräften. Mit gesetzlichen Anordnungen 
lässt man zudem diese Homogenisierung auch im Land wirksam werden. So sol-
len mit sozialplanerischen Maßnahmen nichttürkische, nichtmuslimische, andere 
ethnische und religiöse Wurzeln tragende Staatsbürger der türkischen Republik 
an die türkische und muslimische Identität angeglichen werden (Geray 1970; 
Ça aptay 2000; Ye en 2004). Im Rahmen dieser als Türkisierungspolitik bekann-
ten Eingriffe von oben werden in den 1930er Jahren eine Reihe unterschiedlicher 
verwaltungstechnischer und rechtlicher Anordnungen getroffen (Aktar 2000; 
Yıldız 2007); deren grundlegendste ist das Niederlassungsgesetz von 1934 (Kiri çi 
2003; Ça aptay 2002; Yıldız 2007). Es bezweckt einerseits die Erleichterung der 
Immigration von Migranten oder Flüchtlingen türkischen Ursprungs und sol-
chen mit einer Bindung an die türkische Kultur, andererseits verhindert es die 
Immigration von Migranten oder Flüchtlingen, auf die diese Definition nicht zu-
trifft. Auch zeigt das Gesetz auf, wie es anzustellen sei, dass in der Türkei leben-
de, jedoch nicht von Türken abstammende Staatsbürger oder solche, die auch 
anderweitig durch ihre Lebensweise ihre Verbundenheit mit der türkischen Kul-
tur nicht zum Ausdruck bringen, etwa solche mit einer anderen Muttersprache 
als Türkisch, in bestimmten Regionen der Türkei angesiedelt und assimiliert wer-
den können. Dem Gesetz kommt bei der Schaffung des türkischen Nationalstaa-
tes eminente Bedeutung zu; es bleibt mit allen seinen Anwendungen bis ins Jahr 
2006 gültig. Dass es dann im Rahmen des Harmonisierungsprozesses mit der Eu-
ropäischen Union 2006 erneuert wird, zeigt, dass sich das Verständnis keineswegs 
geändert hat, nach welchem die Einwanderung und Niederlassung in der Türkei 
derjenigen Menschen erleichtert werden muss, die türkischer Abstammung oder 
der türkischen Kultur verbunden sind. Darauf soll weiter unten noch eingegan-
gen werden. Dies als Beispiel dafür, dass auch zu Beginn der 2000er Jahre weiter-
hin versucht wird, Schaffung und Schutz des Nationalstaates mit Hinblick auf 
eine bestimmte ethnische Identität zu realisieren. 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AHMET ÇDUYGU 12

In der auf die frühe Zeit der Republik folgenden Jahre zwischen 1950 und 
1980 gewinnt die Bildung des Nationlstaates eine lokale Dimension. Eine massi-
ve Landflucht führt zur Verstädterung; die Homogenisierung der Bevölkerung er-
reicht mit der Emigration ins Ausland von nichtmuslimischen sowie mit der 
Einwanderung von türkischen und muslimischen Menschen einen weiteren An-
stieg. Erstmals in der Geschichte der modernen Türkei findet auch die Auswan-
derung von Türken und Muslimen statt. Tausende türkischer Staatsbürger reisen 
als Arbeitsmigranten aus, in erster Linie in europäische Länder (Abadan-Unat 
2002; çduygu 2004b: 88).  

Sozialwissenschaftlich gesehen ist das markante Wachstum der städtischen Be-
völkerung der deutlichste Ausdruck für die beginnende Konsolidierung des mit 
den 1920er Jahren initiierten Projektes der Moderne auf lokaler Ebene. Dieses 
Wachstum ist im Wesentlichen ein Resultat der massiven Binnenmigration seit 
den 1950er Jahren. 1927 leben in der Türkei von hundert Personen sechzehn in 
den Städten. Auch 1950 sind es erst neunzehn Personen; bis in die 1950er Jahre 
lebt der überwiegende Anteil der türkischen Bevölkerung auf dem Land. Ihre 
geographische Mobilität bzw. ihre Möglichkeiten der Wohnsitzverlegung sind 
äußerst begrenzt. Dieses soziale Charakteristikum wandelt sich nach 1950 
schnell. 1960 lebt eine von vier Personen in den Städten, 1970 eine von dreien, 
1980 beinahe eine von zwei Personen ( çduygu und Sirkeci 1999: 251). 

Die Auswanderung der nichtmuslimische Bevölkerung aus der Türkei be-
schleunigt sich zwischen 1950 und 1980. Zu Beginn der Periode beträgt ihre Zahl 
rund 225 000, an ihrem Ende liegt sie unter 150 000. In Prozenten bedeutet dies 
einen Rückgang von einem Prozent auf zwei Promille der Gesamtbevölkerung. 
Ursache für diesen raschen Schwund der nichtmuslimischen Bevölkerung sind 
Migrationsbewegungen; Gründe für diese sind vor allem die unter dem Vorwand 
der Zypernkrise gegen die gesamte nichtmuslimische Bevölkerung, vor allem aber 
gegen die Griechen gerichteten gewalttätigen Ereignisse des 6. und 7. Septembers 
1955; des weiteren die erzwungene Auswanderung der Istanbuler Griechen eben-
falls wegen des Zypernproblems 1964; die Zunahme der Griechen- und Minder-
heitenfeindlichkeit nach der türkischen Besetzung Nordzyperns 1974 und 
schließlich die Gründung des Staates Israel, auf die eine schnelle Abwanderung 
der türkischen jüdischen Bevölkerung folgt. Die Emigration der nichtmuslimi-
schen Bevölkerung zu dieser Zeit lässt den Eindruck aufkommen, diese sei beim 
Auftreten irgendwelcher Probleme in den zwischenstaatlichen Beziehungen der 
Türkei als Sündenbock benützt worden ( çduygu et al. 2007). 

Der anhaltende Zustrom von türkischen und muslimischen Migranten aus 
dem Balkan, in erster Linie aus Bulgarien und Jugoslawien, erreicht wie in der 
vorangehenden Periode auch im Zeitabschnitt zwischen 1950 und 1980 eine 
Höhe von mehr als 800 000 (Kiri çi 2000: 8). Die Folge dieser starken Abwande-
rung der nichtmuslimischen Bevölkerung ins Ausland sowie der massiven Ein-
wanderung türkischer muslimischer Migranten aus dem Balkan ist ein ernsthaftes 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DEN NATIONALSTAAT ERRICHTEN UND BEWAHREN 13

Fortschreiten der Homogenisierung, das heißt der Türkisierung und Islamisie-
rung der Bevölkerung der Türkei. 

Eine weitere zentrale Entwicklung betrifft die neue Rolle der Türkei auf dem 
Marktplatz der internationalen Migration. Mit der Neuorganisation der ökono-
mischen Strukturen der westlichen Staaten nach dem Zweiten Weltkrieg und de-
ren Nachfrage nach Arbeitskräften aus anderen Ländern beginnt der Export von 
Arbeitskräften aus der Türkei in zahlreiche europäische Länder, insbesondere 
nach Deutschland. Damit verlassen nun erstmals in der Geschichte der moder-
nen Türkei Teile der türkischen und muslimischen Bevölkerung das Land (Aban-
da-Unat 2002; Gitmez 1983). Die Auswanderung beginnt mit kurzzeitigen vorü-
bergehenden Arbeitsaufenthalten, dann kommt es zu Ausreisen zum Zweck der 
Familienzusammenführungen und Niederlassungen in zahlreichen europäischen 
Ländern. Was man mit dem Beginn der massiven Arbeitsmigration aus der Tür-
kei in den 1960er Jahren bezweckt, ist in den Fünfjahresplänen zur Entwicklung 
so formuliert: (a) den mit der Arbeitslosigkeit steigenden ökonomischen Druck 
zu verringern; (b) die im Ausland erworbenen beruflichen Qualifikationen der 
Rückkehrer im türkischen Arbeitsleben einzusetzen; (c) mit dem Zufluss fremder 
Währungen die Zahlungsbilanz zu stabilisieren.  

In den 1970er Jahren, nach der Auswanderung nach Europa, setzen Migrati-
onsbewegungen zuerst nach weit entfernten Gegenden wie Australien, danach in 
den Nahen Osten und nach Nordafrika ein. Gehört die Migration nach Australi-
en eher zum Typus der definitiven Niederlassung, werden in die Länder des Na-
hen Ostens und Nordafrikas Arbeiter zu temporären Bauaufträgen türkischer Bau-
firmen gesendet. Mit dem Beginn der 1980er Jahre festigt sich nicht nur die Iden-
tität der Türkei als Sendeland, ebenso treten in verschiedenen Ländern Gemein-
schaften von Migranten aus der Türkei auf den Plan (Erder 2006; Kaya 2005). 

Mit den 1980er Jahren wandelt sich die Stellung der Türkei hinsichtlich der 
globalen Migration. Hatte sie in der Zeit nach 1960 vor allem mit ihrer Massen-
arbeitsmigration daran Teil und konsolidierte so ihre Identität als Auswande-
rungsland, wird sie in neuester Zeit nun erstmals von der Immigration ausländi-
scher Personen betroffen und beginnt, die Identität eines Empfängerlandes aus-
zubilden (Kiri çi 2003; çduygu 2004b). Einerseits steht diese Wandlung mit den 
durch die Globalisierung geschaffenen neuen Verhältnissen der letzten zwanzig 
oder dreißig Jahre in Zusammenhang, andererseits mit den ökonomischen und 
politischen Transformationen in unmittelbarer Nachbarschaft der Türkei. Wie 
bereits ausgeführt, erleichtern es die Entwicklungen im Bereich von Massen-
kommunikation und -verkehr den Individuen überall auf der Welt, von einem 
Land in ein anderes zu reisen. Dies macht weltweit zahlreiche Länder zu Emp-
fängerländern von Migranten. Migrationsbewegungen, von denen auch die Tür-
kei betroffen ist, liegen teilweise in diesen allgemeinen globalen Tendenzen be-
gründet. Seit dreißig Jahren lösen andererseits politische Wirren und wirtschaftli-
che Transformationsprozesse in der Nachbarschaft unterschiedliche Migrations-

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AHMET ÇDUYGU 14

bewegungen in Richtung Türkei aus. Dazu sind die Asylwellen und eine nicht 
geregelte Transitmigration als Folge politischer Erschütterungen hauptsächlich in 
Afganistan, Iran und dem Irak zu rechnen. Hunderttausende Menschen über-
schreiten die türkische Grenze. Eine andere Migrationsbewegung ist die Einwan-
derung von Bürgern der ehemaligen Sowjetunion und der sozialistischen Länder 
Osteuropas auf der Suche nach temporärer Arbeit. 

Der mit den 1980er Jahren einsetzende Wandel in der Identität der Türkei als 
Aufnahmeland ist insofern von Bedeutung, als seit der Republiksgründung in 
den 1920er Jahren zwar unterschiedliche, jedoch stets eine türkische Abstam-
mung oder eine Bindung an die türkische Kultur aufweisende Personen aufge-
nommen worden sind. In den 1980er Jahren kommen nun zum ersten Mal in 
der Geschichte der modernen Türkei Migranten an, deren Herkunft weder tür-
kisch noch muslimisch ist. Von diesem Zeitpunkt an kann man erstmals von der 
Einwanderung „Fremder“ sprechen. 

Untersuchungen zum aktuellen Stand der Moderne, der Globalisierung und 
der Beziehung zwischen Nationalstaat und internationaler Migration haben sich 
mit folgenden Aspekten der Einwanderung von Ausländern in die Türkei in den 
letzten dreißig Jahren besonders zu befassen: Erstens mit der Tatsache, dass ein 
bedeutender Teil des Zustroms von Menschen nichttürkischer, nichtmuslimischer 
Herkunft auf die nicht geregelte, „illegale“ Migration entfällt. Dies zeigt die Kapa-
zität der türkischen Ökonomie, einer wirtschaftlichen Logik zu folgen und Mi-
granten aus anderen Ländern aufzunehmen, auch wenn auf politischer Ebene die 
mögliche Existenz solcher Migranten rechtlich noch nicht anerkannt wird. Zwei-
tens mit der nach wie vor ungebrochenen konservativen, veränderungsresistenten 
Tendenz der nationalstaatlich ausgerichteten Migrationspolitik und ihrer prakti-
schen Umsetzung. Ein deutlicher Ausdruck dafür ist, wie im folgenden Abschnitt 
ausgeführt werden soll, etwa die Aufrechterhaltung der geographischen Ein-
schränkung, wie sie in der Genfer Flüchtlingskonvention von 1951 festgelegt ist, 
auch im 2006 erneuerten Niederlassungsgesetz. Dies ist insofern von Bedeutung, 
als das Gesetz die Haltung der Türkei in Asyl- und Migrationsfragen festhält. 

Ist die Türkei nun einerseits Transitland für Migranten auf dem Weg in andere 
Weltgegenden, andererseits Aufnahmeland, so bleibt sie, wie bereits seit den 
1960er Jahren, auch nach 1980 und bis heute gleichzeitig Sendeland. Zur Famili-
enzusammenführung, zur Heirat, als Asylsuchende oder Flüchtlinge gehen nach 
wie vor Tausende türkischer Staatsbürger in europäische Länder (Abadan-Unat 
2002). Gegenwärtig ist auch eine deutliche Zunahme der Migration in Niederlas-
sungsländer wie die Vereinigten Staaten oder Kanada zu beobachten, mit Aus-
nahme allerdings von Australien. Andererseits findet die von Arbeitsvermittlungs-
firmen organisierte temporäre Arbeitsmigration in arabische Länder des Nahen 
Ostens ein Pendant in der Migration in die Folgeländer sozialistischer Regimes. 

Der proportionale Wandel in den Bevölkerungsanteilen von Stadt und Land 
seit den 1980er Jahren bringt signifikant zum Ausdruck, wie sehr sich die Türkei 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DEN NATIONALSTAAT ERRICHTEN UND BEWAHREN 15

mit dem Modernisierungsprozess nationalisiert. Zwei von drei Personen leben 
nun in den Städten ( çduygu und Sirkeci 1999: 251). Dies kann dahingehend in-
terpretiert werden, dass im Rahmen der Moderne die Gesellschaft einen neuen 
Grad an sozialer Homogenisierung erreicht. Bedenkt man jedoch, dass der 
Hauptgrund für diese Entwicklung die Binnenmigration ist, wird deutlich, dass 
der Impuls zur Entstehung des Nationalstaates von einer störenden Tendenz zur 
Heterogenität derselben Entwicklung ausgeht, auch wenn dies angesichts der 
Homogenisierung paradox scheint. Sozialwissenschaftlich ist der Zusammenhang 
zwischen dem Erstarken des kurdischen ethnischen Nationalismus und als Reak-
tion darauf des türkischen Nationalismus sowie politischer islamischer Bewegun-
gen in der türkischen Identitätspolitik auf der einen Seite und dem bedeutenden 
Umfang der Binnenmigration auf der anderen Seite offenkundig. Dabei spielt 
auch die Beziehung zwischen Zentrum und Peripherie eine wesentliche Rolle. 
Um die ökonomischen, sozialen und politischen Aspekte dieser Zusammenhän-
ge zu verstehen, ist es unumgänglich, sie innerhalb des Prozesses der Globalisie-
rung und unter Berücksichtigung der dynamischen Kräfte dieser Globalisierung 
anzugehen.

Nationalstaat, internationale Migrationspolitik und ihre Umsetzung: 
Wandel oder Widerstand, Tendenzen der letzten Jahre 

Wie bereits ausgeführt, besteht in der Türkei, wie in zahlreichen anderen Ländern 
auch, ein deutlicher Zusammenhang zwischen der Konzeption des Nationalstaa-
tes und der politischen Bewältigung der internationalen Migration. Obgleich sich 
im letzten Jahrhundert die Ansätze zur Bewältigung der Migration verändert ha-
ben, stellen nach wie vor sowohl die Migrationspolitik als auch ihre Umsetzungen 
das seit Beginn des zwanzigsten Jahrhunderts gültige Ideal des Nationalstaates in 
ihre Mitte ( çduygu 2006). Dies nimmt sich angesichts der Regeln der Globalisie-
rung heute mindestens erstaunlich aus. Je mehr sich ein Land der internationalen 
Migration in seiner Eigenschaft als Empfängerland annimmt, desto aktiver und 
einschränkender ist seine Haltung ihr gegenüber. Diese Haltung schwächt sich je-
doch ab, wenn sich ein Land als Sendeland mit der Migration konfrontiert sieht. 
Eine Unterscheidung zwischen dem Blick auf die Einwanderung und demjenigen 
auf die Auswanderung macht natürlich Sinn aus der Sicht eines nationalstaatli-
chen Verständnisses. Untersucht man die Veränderungen der letzten Jahre aus die-
ser Sicht, so treten auf der Überschneidung zwischen der Identität der Türkei als 
Sendeland und derjenigen als Nationalstaat zwei Bereiche hervor.  

Der erste betrifft die sich verändernde Haltung den nichtmuslimischen Min-
derheiten gegenüber. Zwar ist hier ein Zusammenhang mit der Migration nicht 
ohne weiteres ersichtlich. Mit dem Prozess des EU-Beitrittes wächst jedoch die 
Sensibilität für die Minderheiten, und damit geht ihre Abwanderung proportio-
nal zurück. Es gibt sogar Anzeichen, wenngleich in sehr beschränktem Ausmaß, 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AHMET ÇDUYGU 16

für eine Remigration. Zweitens akzeptiert man, dass die Arbeitsmigranten, die 
aus der Türkei ins Ausland, vor allem nach Europa ausgewandert sind und die 
lange als temporäre Migranten galten, seit Beginn der 1980er Jahre zunehmend 
sesshaft werden. Damit verbunden werden auch gewisse gesetzliche Regelungen 
getroffen; deren wichtigste ist die Einführung des Rechts auf doppelte Staatsbü-
gerschaft für türkische Staatsangehörige 1983 und die zunehmende Inanspruch-
nahme dieses Rechts durch im Ausland lebende türkische Migranten in den letz-
ten Jahren. Mit dem Erteilen des Rechts an türkische Staatsangehörige, die 
Staatsbürgerschaft eines anderen Landes zu erwerben, wird die Existenz der Mul-
tikulturalität anerkannt, auch wenn dies in einem externen Zusammenhang ge-
schieht. Hinsichtlich des türkischen Nationalstaats stellt dies eine einschneidende 
Veränderung dar ( çduygu et al. 1999: 187).  

Im Bereich der Einwanderung andererseits eröffnen zwei Tatsachen ein breites 
Diskussionsfeld. Erstens nehmen auch in die Türkei migrierte Ausländer in der 
oben beschriebenen Art die Identität des Landes an, in das sie eingewandert sind. 
Zweitens bildet sich, Hand in Hand mit dem Sichtbarwerden der Auswirkungen 
des EU-Harmonisierungsprozesses, eine Migrationspolitik in der Türkei heraus. 
Insbesondere in den letzten fünfzehn Jahren schlagen sich neue Ansätze in der 
Migrations- und Asylpolitik und ihrer Umsetzung in einer Reihe von gesetzli-
chen Anordnungen nieder; in ihnen wird das Bemühen um Effektivität deutlich. 
Es handelt sich dabei unter anderem um die Flüchtlingsverordnung von 1994, 
das Arbeitserlaubnisgesetz für Ausländer von 2003, der Türkische Nationale Ak-
tionsplan für Flüchtlings- und Migrationsangelegenheiten von 2005 sowie das 
Niederlassungsgesetz von 2006. Sie sind Ausdruck sowohl von Tendenzen zur 
Veränderung als auch von resistenten Bereichen im offiziellen Umgang mit Mi-
gration in der Türkei. 

Es ist klar, dass die Einwanderung in die Türkei von Migranten oder Flücht-
lingen unerwünscht ist, mit Ausnahme von Menschen türkischer Herkunft oder 
solchen mit einer Bindung an die türkische Kultur. Dies insbesondere zum 
Schutz des Nationalstaates und um Problemen im Sicherheitsbereich vorzubeu-
gen. Die oben erwähnten gesetzlichen und administrativen Anordnungen brin-
gen diese Haltung sowohl grundsätzlich als auch in ihrer Umsetzung noch und 
noch zum Ausdruck. Während sie in einem nationalistischen Verständnis ver-
sucht, die internationale Migration auf die Zuwanderung von „Türken” zu be-
grenzen, ist die Türkei andererseits bemüht, konfrontiert mit der massiven Zu-
wanderung von Ausländern als Resultat einer globalen Migrationsdynamik, mit 
den neuen Verhältnissen einigermaßen Schritt zu halten. Dieses Bemühen stößt 
aber auf Schritt und Tritt auf den Reflex eines konservativen Verständnisses von 
Nationalstaat und tut sich daher schwer mit der Administration neuer Zuwande-
rungswellen. 

Der erste Vorstoß unter den sich verändernden Bedingungen zur Anpassung 
der türkischen Regelung von Migration und Asylfrage sowie der entsprechenden 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DEN NATIONALSTAAT ERRICHTEN UND BEWAHREN 17

Politik und deren Umsetzung an die weltweit gültigen Standards ist die Flücht-
lingsverordnung von 1994 (Kiri çi 2002: 19; 2006). Die Türkei ist gebunden an 
die geographische Einschränkung der Genfer Flüchtlingskonvention von 1951 
und anerkennt daher nur Asylsuchende aus Europa als Flüchtlinge. Mit der Zu-
wanderung aus dem Iran und dem Irak kommt sie erstmals mit wirklichen Mas-
senbewegungen von Asylsuchenden in Kontakt. Die Verordnung von 1994 hat es 
leichter gemacht, auf das Verlangen von Asylsuchenden einzugehen, ohne den 
Paragraphen der geographischen Einschränkung aufzuheben: Man gewährt ihnen 
das Recht auf vorübergehenden Aufenthalt oder erteilt ihnen den Flüchtlingssta-
tus und erlaubt ihnen, sich in Drittländern niederzulassen. Die Türkei versucht 
dennoch, den Paragraphen der geographischen Einschränkung aufrecht zu erhal-
ten und so zu verhindern, dass sie zum Aufnahmeland für ausländische Flücht-
linge wird, also für Personen, die „weder türkischer Herkunft noch mit der türki-
scher Kultur verbunden“ sind. Der im Rahmen des Harmonisierungsprozesses 
mit der EU entstandene Türkische Nationale Aktionsplan für Flüchtlings- und 
Migrationsangelegenheiten von 2005 erwähnt die Möglichkeit, die geographische 
Einschränkung der Genfer Flüchtlingskonvention bis 2012 aufzuheben, aber 
auch, ebenfalls bis 2012 ein neues Asylgesetz und ein neues Ausländergesetz zu 
erlassen. In den allerdings nur in begrenzten Kreisen geführten Diskussionen um 
die Aufhebung der geographischen Einschränkung oder um die neuen Gesetze 
für Asylsuchende und Ausländer kommt immer wieder die Besorgnis zum Aus-
druck, die Türkei könne zu einem Empfängerland von Migranten und Asylsu-
chenden werden und wäre dann mit dem Zustrom von Tausenden Ausländern 
konfrontiert (Kiri çi 2006: 343). 

Es ist einigermaßen erstaunlich, dass das neue Niederlassungsgesetz von 2006 
versucht, die konservative Haltung des Niederlassungsgesetzes von 1934 der in-
ternationalen Migration gegenüber zu perpetuieren; im Rahmen der Harmoni-
sierung mit der EU hätte man eine weniger einschränkende neue Regelung er-
wartet. Interessant ist die Definition von Migranten des neuen Gesetzes: „Men-
schen, die türkischen Ursprungs oder der türkischen Kultur verbunden sind, die 
mit dem Ziel sich niederzulassen allein oder in Gruppen in die Türkei kommen, 
werden diesem Gesetz gemäß aufgenommen“ (Paragraph 3d). Dies ist ein Aus-
druck dafür, dass sich das Verständnis der internationalen Migration seit den 
1920er oder 1930er Jahren nicht verändert hat. 

Das Arbeitserlaubnisgesetz für Ausländer von 2003 geht von der Tatsache aus, 
dass inzwischen ausländische Menschen in großer Zahl in die Türkei kommen 
und arbeiten, und regelt die Erwerbstätigkeit dieser Ausländer neu ( çduygu 2007: 
213). In erster Linie will es illegale Erwerbstätigkeit verhindern und Arbeitsbedin-
gungen festlegen. Bei seiner Umsetzung tritt dann allerdings die Tendenz deutlich 
zu Tage, die Einwanderung von Ausländern auf professionelle und hochqualifi-
zierte Arbeitskräfte zu begrenzen. Damit eignet sich das Gesetz nicht zur Rege-
lung der Hausarbeit, des Vergnügungs- oder des Textilsektors, von Bereichen also, 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AHMET ÇDUYGU 18

in denen fast ausschließlich illegal beschäftigte Ausländer arbeiten. Man kann da-
her nicht wirklich behaupten, es leiste einen Beitrag zur Legalisierung von auslän-
dischen Arbeitskräften, die in bestimmten Sektoren und unter schlechten Bedin-
gungen beschäftigt sind. Wie bereits unterstrichen, ist die Migrations- und Asylpo-
litik der Türkei weit davon entfernt, ein für ausländische Arbeitskräfte und Flücht-
linge offenes System darzustellen. Die Administratoren der Migrationspolitik wol-
len im Gegenteil verhindern, dass die Türkei auf dem Markt der internationalen 
Migration als ein für die ausländische Migration offenes Empfängerland auftritt. 
Vielleicht hat sie aus diesem Grund die Vereinbarungen Nummer 97 von 1949 
„Arbeitsmigration“ und Nummer 143 von 1975 „Arbeitsmigranten“ der Interna-
tionalen Arbeitsorganisation (International Labour Organization ILO) nicht unter-
zeichnet, Vereinbarungen, die sie als Sendeland von Migranten unserer Auffas-
sung nach eigentlich unterschreiben müsste. Dies wirkt paradox; es wäre natürlich, 
dass ein Land, dessen Staatsbürger zu Hunderttausenden in anderen Länder arbei-
ten, über Vereinbarungen wie diese einen Austausch mit anderen Staaten pflegte, 
zum Beispiel zur Frage der Arbeitsbedingungen seiner Staatsbürger. Vom eigenen 
Standpunkt aus nur konsequent ist allerdings, dass dieses Land, welches mit dem 
Phänomen der ausländischen Arbeitsmigration am liebsten nicht in Berührung 
kommen möchte, diese Verträge gar nicht unterzeichnet. 

Zusammenfassung 

Im zwanzigsten Jahrhundert verbreitet sich das Projekt der Moderne auf der Basis 
kapitalistischer Ökonomie über den ganzen Globus. In der Folge davon werden, 
wie zahlreiche Beispiele belegen, Nationalstaaten gegründet und gewinnen an 
Bedeutung. Demgegenüber entsteht im einundzwanzigsten Jahrhundert ein Kli-
ma, in dem die Globalisierung mit ihrer neu gewonnenen Stellung die Dynamik 
und die Institutionen des Nationalstaates geradezu herausfordert. Dies bedeutet 
zwar nicht, dass die Nationalstaaten an Stärke verlieren oder gar verschwinden, 
jedoch treten Brüche zwischen der globalisierenden Entwicklung und dem her-
kömmlichen Verständnis von Nationalstaat auf. Die Errungenschaften des letz-
ten Jahrhunderts vor allem in den Bereichen Verkehrs- und Kommunikations-
technologie haben die Menschen überall auf der Erde mobil gemacht; innerhalb 
und zwischen den Nationalstaaten ist ein realer Anstieg der Migrationsbewegun-
gen zu beobachten. Wo auch immer sie auftreten, sind diese Bewegungen einer-
seits die Folge ökonomischer, sozialer und politischer Umformungsprozesse. Sie 
lösen andererseits aber selber solche Umformungsprozesse aus. Die Migrations-
bewegungen verändern sich vorerst mit dem relativen Aufstieg der nationalstaat-
lich zentrierten Welt im letzten Jahrhundert und daraufhin mit deren Infragestel-
lung durch die Globalisierung. Migration wird so zu einem zentralen histori-
schen Phänomen in ökonomischer, sozialer und politischer Hinsicht und durch-
läuft zahlreiche Transformationen. 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DEN NATIONALSTAAT ERRICHTEN UND BEWAHREN 19

Das Phänomen der Migration in der Geschichte der modernen Türkei ist mit 
dem Projekt der Moderne des Landes und seinem politischen Herzstück, der 
Entstehung des Nationalstaates, stets innerlich verbunden. Diese enge Verbin-
dung hängt historisch mit der Eigendynamik der türkischen Entwicklung, aber 
auch mit dem Einfluss der politischen Entscheidungsträger zusammen, die dieses 
Projekt geformt haben. Dabei wird die Migration, insbesondere die internationa-
le Migration, zu einem der wichtigsten politischen Instrumente der Moderne 
und der Staatenbildung. 

Natürlich ist es nicht erstaunlich, wenn sich ein Modernisierungsprojekt zu 
Beginn des zwanzigsten Jahrhunderts auf den Nationalstaat abstützt. Auch dass 
die Migration als ein Hilfsmittel zur Homogenisierung der Bevölkerung in dieses 
Projekt integriert wird, ist nicht außergewöhnlich. Es sollte aber zu Diskussionen 
Anlass geben, dass ein Land, dessen nationalstaatliche Bildung als abgeschlossen 
gilt, durch das ganze zwanzigste Jahrhundert hindurch, in einer Periode also, in 
der die Globalisierung die Modelle des idealen Nationalstaates in Frage stellt, die 
internationale Migration auf ein Element zur Homogenisierung der Bevölkerung 
reduziert.

In möglichen Diskussionen zu dieser Frage könnte auf unterschiedliche The-
men eingegangen werden. Erstens könnte man sich der Beziehung zwischen 
Staat und Migranten in wirtschaftlich entwickelten Ländern zuwenden. Diese 
Länder sind als Aufnahmeländer mit der internationalen Migration historisch be-
reits früher in Kontakt gekommen; in ihnen hat sich die Beziehung zwischen 
Staat und Migranten im Verlauf des zwanzigsten Jahrhunderts von der Assimila-
tion über die Integration zur Multikulturalität entwickelt. Vor allem mit dem 
letzten Viertel des zwanzigsten Jahrhunderts haben sie begonnen, die Beziehung 
zwischen Staat und Migranten mit einer multikulturellen Politik auf liberaler 
Grundlage und in einem freiheitlichen Verständnis zu regeln. Seit ein paar Jahren 
nun zeichnet sich mit dem als Rückkehr der Assimilation bezeichneten Prozesses 
ein Ende dieser Politik ab und damit eine Tendenz zur Rückkehr von der ethni-
schen Vielfalt zum monokulturellen Nationalstaat. Diese Tendenz steht in einem 
direkten Verhältnis zu zwei Erscheinungen in Europa und den Vereinigten Staa-
ten in der Zeit seit dem 11. September: zur Reduktion der internationalen Mi-
gration auf ein Sicherheitsproblem und ganz allgemein zu den lauter werdenden 
Stimmen gegen die Globalisierung der Migration. Auch wenn ein ähnlicher Pro-
zess in der Türkei nicht stattfindet, beeinflusst das damit verbundene konservati-
ve Klima die Türkei dennoch, allerdings in recht begrenztem Maß. 

Ein zweiter Diskussionspunkt könnte die in der Türkei nach wie vor eingesetz-
te nationalstaatlich ausgerichtete Migrationspolitik und ihre Umsetzung betref-
fen, also den Weiterbestand einer Politik, die es so bereits zu Beginn des zwan-
zigsten Jahrhunderts gegeben hat. Einer der hauptsächlichen Gründe dafür ist die 
unausgereifte, noch nicht abgeschlossene Bildung des Nationalstaates. Dass es 
der Türkei weder zu Beginn noch im Verlauf des zwanzigsten Jahrhunderts ge-

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AHMET ÇDUYGU 20

lungen ist, in der Frage der ethnischen Vielfalt des Landes oder der Minderheiten 
zu einer politisch akzeptablen und zudem praktisch umsetzbaren Politik zu fin-
den, dass in der Folge Themen wie dieses zu den wichtigsten politischen Fragen 
des einundzwanzigsten Jahrhunderts gehören werden, führt dazu, dass auch die 
internationale Migration zu einem problematischen Bereich wird. So wird zum 
Beispiel der Immigration von Ausländern mit extrem einschränkenden Tenden-
zen begegnet; auf gesetzlicher Ebene werden Migranten definiert als Personen 
türkischer Herkunft oder solche mit einer Bindung an die türkische Kultur, die 
zum Zweck der Niederlassung in die Türkei einreisen; die geographische Ein-
schränkung der Genfer Flüchtlingskonvention von 1951 wird aufrecht erhalten, 
und was die Rechte der Migranten betrifft, wird ein zögerliches Verhalten an den 
Tag gelegt. 

Nun gibt der Harmonisierungsprozess mit der EU den Anstoß dazu, die Rege-
lungen in den Bereichen Asyl, Asylsuche, Flüchtlinge, Migration und Migranten 
in der Türkei und ihre Umsetzung umzuformen und damit in diesem Bereich zu 
einem liberaleren Verständnis zu gelangen. Allerdings liegt vorläufig noch kein 
konkreter Anlass dafür vor, der Einwanderung mit einem intelligenten politisch-
wirtschaftlichen Ansatz zu begegnen. Wenn in einem Land Arbeitslosigkeit und 
Schattenwirtschaft ein hohes Niveau erreichen, ist die Wahrscheinlichkeit dafür 
gering, dass sich eine Logik der positiven Betrachtungsweise der Migration aus-
ländischer Personen auf rationaler Basis herausbildet. So sind Themen im Zu-
sammenhang mit der internationalen Migration in der Türkei dazu verurteilt, in 
politischen und ideologischen Grenzbereichen diskutiert zu werden. Allerdings 
ist dies keine Erklärung dafür, warum in solchen Diskussionen stets traditionelle 
und nicht freiheitliche Vorstellungen den Ton angeben. 

(Aus dem Türkischen von Hanna Rutishauser) 

Bibliographie 

Abadan-Unat, N. 2002. Bitmeyen Göç. Istanbul: Bilgi Üniversitesi Yayınları.
Ahmad, F. 1993. The Making of Modern Turkey. London: Routledge. 
Aktar, A. 2000. Varlık Vergisi ve Türkle tirme Politikaları. Istanbul: leti im.
Arı, K. 1995. Büyük Mübadele. Türkiye’ye Zorunlu Göç (1923-1925). Istanbul: Tarih 

Vakfı Yurt Yayınları.
Baubock, W. R. 1991. Immigration and the Boundaries of Citizenship in Europe.

Viyana: Institute for Advaced Studies. 
Baydar, O. (Hg.) 1999 75 Yılda Köylerden ehirlere. Istanbul: Tarih Vakfı.
Berktay-Mirzao lu, A. (Hg.) 1998. 75 Yılda Tebaa’dan Yurtta ’a Do ru. Istanbul:

Tarih Vakfı.
Braude, B. und Lewis, B. (Hg.) 1982. Christians and Jews in the Ottoman Empire:

The Functioning of a Plural Society (1). New York: Holmes and Meier.  

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DEN NATIONALSTAAT ERRICHTEN UND BEWAHREN 21

Breuilly, J. 2000. Citizenship as Nationality: A Passing Phase? Proceedings of the 
Lunar Society (16): 13-25. 

Brubaker, W. R. 1990. Immigration, Citizenship, and the Nation State in France 
and Germany: A Comparative Historical Analysis. International Sociology (5/4): 
379-407. 

Ça aptay, S. 2002. Kemalist Dönemde Göç ve skan Politikaları: Türk Kimli i
üzerine bir Çalı ma. Toplum ve Bilim (50/2): 218-241. 

Castles, S. 1998. The Age of Migration: International Population Movements in the 
Modern World. New York: Guildford Press.  

Castles, S. 2000. Ethnicity and Globalization: From Migrant Worker to Transnational 
Citizen. California: Sage Publications. 

Collins, J. 1988. Migrant Hands in a Distant Land. London: Pluto Press. 
Courbage, Y. und Fargues, P. 1998. Christians and Jews under Islam. New York: I. 

B. Tauris. 
Erder, S. 2006. Refah Toplumunda Getto. Istanbul: Bilgi Üniversitesi Yayınları.
Faist, T. 2003. Uluslararası Göç ve Ulusa ırı Toplumsal Alanlar. Istanbul: Ba lam.
Gellner, E. 1983. Nations and Nationalism. Oxford: Blackwell Publishers.  
Geray, C. 1970. Türkiye’de Göçmen Hareketleri ve Göçmenlerin Yerle tirilmesi. 

Amme daresi Dergisi (3/4): 3-86. 
Gitmez, A. 1983. Yurtdı ına çi Göçü ve Geri Dönü ler. Istanbul: Alan.  
Hammar, T. 1990. Democracy and the Nation State: Aliens, Denizens and Citizens in a 

World of International Migration. Aldershot: Averbury.
Harles, J. C. 1997. Integration before Assimilation: Immigration, Multiculturalism 

and the Canadian Polity. Canadian Journal of Political Science (30/4): 711-736. 
Hollifield, J. F. 1998. Migration, Trade and the Nation-State: The Myth of Glob-

alization. UCLA Journal of International Law and Foreign Affairs (3/2): 595-636. 
Hollifield, J. F. und Brettell, C. B. (Hg.) 2000. Migration Theory, Talking across Dis-

ciplines. New York: Routledge. 
çduygu, A. und Sirkeci, . 1999a. Cumhuriyet Dönemi Türkiye’sinde Göç Hare-

ketleri. In O. Baydar (Hg.) 75 Yılda Köylerden ehirlere. Istanbul: Tarih Vakfı,
249-259. 

çduygu, A., Çolak, Y., und Soyarık, N. 1999b. What is the Matter with Citizen-
ship? A Turkish Debate. Middle Eastern Studies (35/4): 187-208.  

çduygu, A. 2004a. From Nation-building to Globalization: An Account of the 
Past and Present in Recent Urban Studies in Turkey. International Journal of Ur-
ban and Regional Research (28/4): 941-947. 

çduygu, A. 2004b. Demographic Mobility over Turkey: Migration Experiences 
and Government Responses. Mediterranean Quarterly (15/4): 88-99. 

çduygu, A. 2007. EU-ization Matters: Changes in the Immigration and Asylum 
Policies and Practices in Turkey. In T. Faist und A. Ette (Hg.) The Europeaniza-

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AHMET ÇDUYGU 22

tion of National Immigration Policies. London: Palgrave MacMillan Publishers, 
201-221.

çduygu, A., Tokta , . und Soner, A. B. 2007. The Politics of Population in a Na-
tion-Building Process: Emigration of Non-Muslims from Turkey. Ethnic and 
Racial Studies (31/2): 358-389.

Karpat, K. H. 1972. The Transformation of the Ottoman State, 1789-1908. Inter-
national Journal of Middle East Studies (3/3): 243-281. 

Kaya, A. 2005. Citizenship and the Hyphenated Germans: German-Turks. In A. 
çduygu und F. Keyman (Hg.) Citizenship in a Global World: European Questions 

and Turkish Experiences. London: Routledge, 219-341. 
Keyder, Ç. 1997. The Ottoman Empire. In M. von Hagen und K. Barkey (Hg.) 

After Empire. Boulder: Westview Press, 30-45. 
Keyman, E. F. und çduygu, A. 2005. Citizenship in a Global World: European Ques-

tions and Turkish Experiences. London: Routledge. 
Kiri çi, K. 2000. Disaggregating Turkish Citizenship and Immigration Practices. 

Middle Eastern Studies (36/3): 1-22. 
Kiri çi, K. 2002. Justice and Home Affairs, Issues in Turkish-EU Relations. Istanbul: 

TESEV Publication. 
Kiri çi, K. 2003. Turkey: A Transformation from Emigration to Immigration. Mi-

gration Information Source Paper, Washington: Migration Policy Institute (http:// 
www.migrationinformation.org/Profiles/display.cfm?ID=176).  

Kiri çi, K. 2006. A Friendlier Schengen Visa System as a Tool of Soft Power: The 
Experience of Turkey. European Journal of Migration and Law (7/4): 343-367. 

Koser, K. 2007. International Migration A Very Short Introduction. Oxford: Oxford 
University Press.  

Kymlicka, W. 2000. Citizenship in Diverse Societies. Oxford: Oxford University 
Press.

Lever-Tracy, C. und Quinlan, M. 1988. A Divided Working Class. London: 
Routledge and Kegan Paul. 

Marx, K. 1954. Capital (1). London: Lawrence & Wishart. 
McCarthy, J. 1998a. Ölüm ve Sürgün. Istanbul: nkılap.
McCarthy, J. 1998b. Müslümanlar ve Azınlıklar. Istanbul: nkılap. 
Ortaylı, . 1983. mparatorlu un En Uzun Yüzyılı. Istanbul: leti im.
Piore, M. J. 1980. Birds of Passage: Migrant Labour and Industrial Societies. Cam-

bridge: Cambridge University Press. 
Tekeli, . 1990. Osmanlı mparatorlu u’ndan Günümüze Nüfusun Zorunlu Yer 

De i tirmesi. Toplum ve Bilim (50): 49-71. 
Tekeli, . 1998. Türkiye’de Cumhuriyet Döneminde Kentsel Geli me ve Kent 

Planlaması. In Tarih Vakfı (Hg.) 75 Yılda De i en Kent ve Mimarlık. Istanbul: 
Tarih Vakfı Yayınları, 1-24. 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DEN NATIONALSTAAT ERRICHTEN UND BEWAHREN 23

Wimmer, A. und Schiller, N. G. 2002. Methodological Nationalism and the 
Study of Migration. Archives Européennes de Sociologie (53/2): 217-40. 

Wimmer, A. und Schiller, N. G. 2003. Methodological Nationalism, the Social 
Sciences, and the Study of Migration: An Essay in Historical Epistemology. 
International Migration Review (37/3): 576-610. 

Ye en, M. 2004. Citizenship and Ethnicity in Turkey. Middle Eastern Studies
(40/6): 51-66. 

Yıldız, A. 2007. Ne Mutlu Türküm Diyebilene. Istanbul: leti im.
Zürcher, E. J. 1997. Turkey. A Modern History. New York: I. B Tauris. 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Irreguläre Migration, Angst vor Einwanderern  
und widersprüchliche Reaktionen 

Sema Erder 

Die irreguläre Migration steht in letzter Zeit in akademischen Kreisen und in der 
öffentlichen Verwaltung, wo man sich mit der internationalen Migration befasst, 
zunehmend auf der Tagesordnung. Die öffentliche Verwaltung, die sich mit kon-
kreten Maßnahmen beschäftigt, betont, dieses Phänomen stehe nicht im Ein-
klang mit den vorhandenen Institutionen und Normen, und bezeichnet es als il-
legale Migration. Für Sozialwissenschaftler ist die Definition des Problems je-
doch komplizierter und bedarf noch weiterer Diskussion. 

Mit der Globalisierung ist in breiten Bevölkerungskreisen der Wunsch aufge-
kommen, den Wohnort zu wechseln. Die bestehenden Regelungen und Institu-
tionen haben sich den neuen Umständen jedoch noch nicht angepasst und ver-
mögen diesen Wünschen meist nicht zu entsprechen. Die im Zuge der sich ver-
ändernden ökonomischen und politischen Bedingungen entstehenden neuen 
globalen Normen und Institutionen sorgen zwar dafür, dass Kapital, Waren und 
Kommunikation die Grenzen ungehindert passieren. Andererseits werden in ei-
ner Welt, in der sich alles verändert, Bevölkerungsbewegungen aufgehalten und 
dadurch in Regellosigkeit und Irregularität abgedrängt. Die Gründe für diese wi-
dersprüchliche Situation gehören zu den vieldiskutierten Themen der Sozialwis-
senschaften.  

Die irreguläre Migration stellt sowohl für Länder wie die Türkei, die als Aus-
wanderungsländer gelten, als auch für Länder mit kontrollierter Migration ein 
neues und ungewohntes Phänomen dar. Auch weiß man, dass diese Migrations-
bewegung in einem politischen Klima entstand, in der sich Angst vor Migration, 
Migranten und Ausländern in allen Ländern sowohl auf die Innen- als auch die 
Außenpolitik ausgewirkt hat. Auffällig dabei ist, dass in diesem von gegenseitigen 
Ängsten genährten politischen Klima in allen Ländern die Entwicklung von neu-
en Regelungen und Institutionen zur Neuregelung der Migration gehemmt wird 
und ausländerfeindliche Maßnahmen zunehmen. 

In letzter Zeit wird Migration als Menschenrecht durch die zunehmende Mi-
granten- und Fremdenangst politisiert und geradezu zu einem Thema der natio-
nalen Sicherheit gemacht. Leider ist heute Migrantsein zu einem Synonym von 
Schuldigsein geworden. Als Resultat davon werden Millionen von Menschen, die 
aufgrund veränderter politischer und ökonomischer Bedingungen ihr eigenes 
Land verlassen müssen, nicht nur vor dem Gesetz schutzlos, sondern darüber 
hinaus auch noch als Schuldige betrachtet. Die Ausländerfeindlichkeit, die in Eu-
ropa auch durch die Angst vor dem Islam geschürt wird, ist bis in die Debatte 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SEMA ERDER 26

über die Mitgliedschaft der Türkei in der EU wirksam geworden. Andererseits 
verbreitet sich auch in der Türkei die ablehnende Haltung der USA und der EU 
gegenüber; dies schürt die Angst vor Ausländern und trägt auch zur Verschlechte-
rung der Lage der im Lande lebenden Ausländer bei.  

Die Türkei und die irreguläre Migration 

Die Türkei betrieb bis zu den 1960er Jahren eine traditionelle Migrationspolitik 
und hielt die Grenzen soweit es ging geschlossen. Die 60er Jahre gelten mit der 
Gastarbeiterentsendungs- und Tourismusförderungspolitik als der Beginn der 
Öffnung der Türkei. Nach 1980 wurden hingegen die Hindernisse nach und 
nach aufgehoben, die die Reisefreiheit der türkischen Bürger einschränkten. Von 
diesem Zeitpunkt an konnte man nicht nur zum Zweck der Arbeitsmigration, 
sondern auch aus Tourismus-, Handels- und Ausbildungsgründen reisen. Heute 
hält die Türkei ihre Grenzen offen sowohl für ihre eigenen ausreisewilligen Bür-
ger als auch für Ausländer, die sich kurzfristig in der Türkei aufhalten möchten, 
und hat sich zu einer offenen Gesellschaft mit einer relativ liberalen Grenzpolitik 
entwickelt. Betrachtet man andererseits jedoch die Normen und Institutionen, 
die Ausländer und Migration betreffen, so wird ersichtlich, dass sich die Türkei 
nach wie vor als Auswanderungsland definiert und dass die Institutionen eher 
auf die Arbeitsmigration ins Ausland ausgerichtet sind.  

Gemäß den aktuellen Statistiken leben ungefähr vier Millionen türkischer 
Staatsbürger im Ausland, der Großteil davon in Europa. Berücksichtigt man An-
gehörige von Migranten, bereits Pensionierte sowie im Migrationsland Eingebür-
gerte mit, kann man davon ausgehen, dass die Zahl türkischer Staatsbürger mit 
Erfahrungen in der Auslandsmigration viel höher ist. Die Grenzstatistiken aus 
dem Jahre 2005 zeigen, dass mehr als acht Millionen türkischer Staatsbürger im 
Jahr in die Türkei ein- und ausreisen. Im Jahre 2003 haben nach Angaben des 
Innenministeriums 600 000 Menschen einen neuen Reisepass erhalten und 
400 000 ihren Pass verlängert. Diese Zahlen zeigen, dass Menschen aus fast allen 
gesellschaftlichen Milieus, gleich ob reich oder arm, an lang- oder kurzfristigen, 
regulären oder irregulären Migrationsbewegungen teilnehmen. 

Nach 1990 hat sich die Stellung der Türkei auf der Landkarte der internationa-
len Bevölkerungsbewegungen radikal verändert: Sie ist vom Rande des eisernen 
Vorhangs an den Rand der Festung Europa gerutscht. Damit gehen einige Verän-
derungen einher, die wir hier kurz zusammenfassen wollen: 

Die erste dieser Veränderungen betrifft die Grenzöffnung zu den Ländern der 
ehemaligen Sowjetunion und damit die erneute Kontaktnahme der Türkei mit 
Nachbarländern, von denen sie lange abgeschnitten war. Da die Türkei ihre 
Grenzen zum Zweck der Tourismusförderung geöffnet hat, sind Personen aus 
den erwähnten Gebieten nicht mit Einreiseproblemen konfrontiert. Wie man 
Tabelle 1 entnehmen kann, hat sich damit die Verteilung der in die Türkei rei-

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IRREGULÄRE MIGRATION, ANGST VOR EINWANDERERN  27

senden Ausländer stark verändert. Die Zahl der Ausländer aus Gebieten der 
ehemaligen Sowjetunion hat rapide zugenommen. 

Die zweite Veränderung wurde mit der Durchführung der strengen Grenzpoli-
tik des Schengener Grenzabkommens in Europa initiiert. Seit dessen Inkrafttre-
ten sehen sich Jugendliche, Akademiker, Geschäftsleute und gewöhnliche Staats-
bürger, die Beziehungen mit EU-Ländern pflegen, sie bereisen und kennen ler-
nen möchten, mit Hindernissen konfrontiert. Die Auswirkungen und Folgen der 
Annahme, alle, die in europäische Länder reisen möchten, seien potenzielle Mi-
granten, muss allerdings gesondert behandelt werden. Wichtig für die Türkei ist 
zudem, dass sie als ein auf dem Migrationsweg von Osten nach Westen gelegenes 
Land seit der Errichtung der Festung Europa zum Warteraum für Transitmigran-
ten geworden ist.  

Die Zahl der Ausländer, die in den letzten Jahren zwecks Tourismus, Arbeit, 
Handel, Ausbildung, Asyl oder zur Durchreise in die Türkei gekommen sind, hat 
stark zugenommen. Dieser Anstieg der Ausländerzahlen stellt für die Türkei eine 
neue und unerwartete Situation dar. Die bestehenden Institutionen und Rege-
lungen reichen nicht aus zur Bewältigung des Prozesses, den die Türkei auf dem 
Weg vom Entsende- zum Einwanderungsland durchmacht. Aus unterschiedli-
chen Gründen einreisende Ausländer sind daher mit zahlreichen Problemen kon-
frontiert. Da die Türkei nicht über eine systematische und umfassende Einwan-
derungs- und Asylpolitik verfügt, kommen Ausländer in den bestehenden Rege-
lungen lediglich als Touristen vor. Langfristige Aufenthalte und Beschäftigungs-
verhältnisse werden dadurch verhindert, so dass viele Ausländer in der Türkei no-
lens volens zu irregulären Migranten werden (Çelikel und Gelgel 2007; Ek i 2006 
und Erder 2006). 

Die Ausländer, die in letzter Zeit in die Türkei gekommen sind und dauerhaft 
bleiben wollen oder müssen, gehören sehr unterschiedlichen Gruppen an. Dazu 
gehören Rentner aus der EU; Ausländer, die mit einem türkischen Staatsbürger 
oder einer türkischen Staatsbürgerin verheiratet sind; Transitmigranten auf dem 
Weg nach Europa; politische Flüchtlinge und Asylanten; zirkuläre Migranten, die 
kurz- oder langfristig zum Arbeiten in die Türkei kommen sowie Ausländer, die 
sich hier niederlassen wollen. Von all diesen Gruppen bestimmen in erster Linie 
die Transmigranten die Tagesordnung der EU-Verhandlungen und der öffentli-
chen Diskussion. Bei den EU-Verhandlungen wird aber nicht primär nach Lö-
sungswegen für die Probleme gesucht, mit denen die Türkei und die betroffenen 
Personen durch die Migration konfrontiert sind. Man versucht vielmehr zu ver-
hindern, dass dieser Typus Migrant bis in die EU vordringt.1 In diesem Aufsatz 

                                                                                         
1  Zur rechtlichen Lage der Flüchtlinge und Migranten siehe Kiri çi (2001); zu Transitmigran-

ten und Menschenhandel siehe çduygu (1996, 2003). Zu den Regelungen zu diesem 
Thema siehe: „ çi leri Bakanlı ı ltica ve Göç Ulusal Eylem Planı 2005“ (www.egm.gov.tr) 
und Dı i leri Bakanlı ı (2006): „Ulusal Eylem Planı ve nsan Ticareti ile Mücadele“ (www. 
mfa.gov.tr). 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SEMA ERDER 28

wird allerdings die zirkuläre Migration behandelt, die sich ganz anders auf die 
Türkei auswirkt. 

Zirkuläre Migration 

Die zirkuläre Migration unterscheidet sich von anderen irregulären Migrations-
formen insofern, als die betroffenen Migranten nur kurzfristig in ein Land kom-
men, den Fortbestand der Beziehungen zum eigenen Land anstreben, um einen 
legalen Status bemüht sind und schließlich nicht gegen die Grenzvorschriften ver-
stoßen möchten. Obwohl die zirkuläre Migration eine sehr alte Migrationsform 
ist, der man seit jeher in Gebieten mit liberaler Grenzpolitik begegnen kann, steht 
sie heute wegen ihrer Präsenz in mehreren Regionen und ihrem enormen Zu-
wachs auf der Tagesordnung der Migrationsforscher. Geographische Nähe, sin-
kende Reisekosten sowie unterschiedliche Entwicklungsgrade und Einkommens-
verhältnisse in diversen Ländern und Regionen als Folge struktureller Ungleich-
heiten kurbeln diese Migrationsform an. Als ihr wichtigstes Charakteristikum 
kann man die permanente Bewegung ihrer Vertreter bezeichnen; diese versuchen 
ihr Leben so einzurichten, dass sie sich jeweils kurze Zeit zum Arbeiten im Migra-
tionsland aufhalten bzw. dort in begrenztem Umfang Handel treiben.  

Experten, die sich mit Migration auseinandersetzen, diskutieren, ob diese Be-
völkerungsbewegung eine Migrationsbewegung im klassischen Sinne sei. Einige 
sehen sie aufgrund ihrer breiten Auswirkungen auf die Bevölkerungen sowohl 
der Entsender- als auch der Migrationsländer sowie der ökonomischen, sozialen 
und kulturellen Gewinne, die sie ihren Teilnehmern verschaffen, als Migrations-
bewegung. Debattiert wird auch darüber, ob diese Bevölkerungsbewegung kon-
junkturell bedingt sei oder sich im Gegenteil dauerhaft etablieren werde. 

Untersuchungen über die Erfahrungen mit zirkulärer Migration in Polen zei-
gen, dass die Vertreter dieser Migrationsform sowohl in den Herkunfts- als auch 
in den Migrationsländern versuchen, von Gesetzesdefiziten und Gesetzeslücken 
in den Bereichen Arbeit, Dienstleistung und Besitz zu profitieren. Aus diesem 
Blickwinkel wird die zirkuläre Migration als eine kreative, sich wandelnde und 
dynamische Mischform der Migration angesehen, die in jedem Land andere Aus-
wirkungen hat (Morawaska und Spohn 1997; Morawska 2001; Okolski 2001 und 
2004; Iglicka 2001 und Morokvasic 2004). Interessant ist dabei, dass in einer 
Zeit, in der regionale Grenzpolitiken diskutiert werden, sich mehrdimensionale 
Auswirkungen liberaler Grenzpolitiken auf die Migranten und die Länder mit 
zirkulärer Migration beobachten lassen. 

Dass sich unter den Besuchern, die aus den Nachbarländern in die Türkei 
kommen, auch zirkuläre Migranten befinden, wurde hierzulande relativ spät re-
gistriert. Schließlich sind ein Teil der Menschen, die als Touristen einreisen, keine 
Touristen. Diese Menschen stellen sowohl die Bevölkerung als auch die Öffent-
lichkeit und die Verwaltung der Türkei, die mit dem Problem der Arbeitslosigkeit 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IRREGULÄRE MIGRATION, ANGST VOR EINWANDERERN  29

ringt und sich selbst als Entsendeland begreift, vor neue und unerwartete Pro-
bleme.

Tabelle 1: Regionale Herkunft der Ausländer, die in die Türkei kommen 

 1988  2000  2005  

 Anzahl % Anzahl % Anzahl % 

1.Balkanländer 708 900 20,3 1 238 200 12,7 2 805 400 13,8 

2.Mittlerer Osten 325 000 9,3 565 300 5,8 1 391 100 6,9 

3. UdSSR (alt) 4 500 0,1 1 395 200 14,3 3 501 600 17,3 

1+2+3 1 039 400 29,7 3 198 700 32,8 7 698 100 38,0 

andere 2 458 900 70,3 6 549 600 67,2 12 577 500 62,0 

insgesamt 3 497 900 100,0 9 748 300 100,0 20 275 200 100,0 

Quelle: Angaben der Generaldirektion für Sicherheit (Emniyet Genel Müdürlü ü).

Genauso wie es über das Ausmaß der zirkulären Migration in der Türkei keine 
genauen Angaben gibt, ist sie aufgrund ihrer stetigen Dynamik und Konjunktur-
abhängigkeit auch schwer zu schätzen. Uns liegen nur die Zahlen der Grenz-
übergänge vor; sie geben die ungefähre Zahl der Zugereisten aus den entspre-
chenden Gebieten an. Die Zahlen in Tabelle 1 zeigen, dass im Jahre 1988 nur 
4 500, im Jahre 2000 1,4 Millionen und im Jahre 2005 3,5 Millionen Menschen 
aus den Ländern der ehemaligen Sowjetunion in die Türkei eingereist sind. Seit 
dem Jahre 2005 hat sich die Zahl der aus den Nachbarländern in die Türkei ein-
gereisten Menschen um 38% erhöht. Tabelle 2 zeigt die Anzahl der Menschen, 
die aus Ländern der ehemaligen Sowjetunion kommen, und verdeutlicht, dass 
die Migrationsbewegung aus der russischen Föderation und Bulgarien kontinuier-
lich zunimmt.

Tabelle 2: Einreisezahlen aus einigen ausgewählten Ländern in die Türkei  

Land 1999 2000 2001 2002 2003 2004* 2005* 

Bulgarien 259 100 381 500 540 400 834 100 1 006 300 1 317 700 1 620 900 

Rumänien 483 200 265 100 180 900 180 100 185 100 168 900 201 800 

Ukraine 144 500 173 600 177 400 193 000 225 500 278 000 367 100 

Russland 412 900 677 200 757 100 946 500 1 257 600 1 593 700 1 855 900 

Georgien 183 400 179 600 164 000 161 700 167 800 234 500 367 100 

Moldawien 77 900 62 700 46 100 46 100 55 300 71 100 89 800 

Polen 66 200 118 200 151 000 150 600 102 200 134 900 177 300 

Aserbaidschan  127 300 179 900 178 900 163 100 192 600 331 000 411 100 

Türkei  
insgesamt 

7 487 400 10 428 100 11 619 900 13 248 200 13 956 400 16 854 400 20 275 200 

Quelle: D E (Hg.) 2005: 24-27. 
* Angaben der Generaldirektion für Sicherheit. 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SEMA ERDER 30

Basierend auf den Forschungsergebnissen des Ministeriums für Tourismus ver-
deutlicht Tabelle 3 die Verteilung der Migrationsgründe von Personen aus eini-
gen ausgewählten Ländern. Dementsprechend zählen der Besuch von Verwand-
ten, Einkauf und Handel zu den wichtigsten Einreisegründen aus den Nachbar-
ländern. Wenngleich man diesen Forschungsergebnissen nicht entnehmen kann, 
wie viele Menschen zum Arbeiten in die Türkei kommen, so wird daraus ersicht-
lich, dass Tourismus nicht der einzige Einreisegrund für Menschen aus den 
Nachbarländern ist.  

Tabelle 3: Einreise aus ausgewählten Ländern und Verteilung nach Migrationsgrund (2001) in 
Prozent

Land Reise Kultur Verwandtenbesuch Einkauf Handel Andere Gesamt 

Bulgarien 16,1 1,6 25,5 25,7 11,8 19,4 100,0

Rumänien 26,3 2,5 7,4 39,7 11,9 12,2 100,0

Ukraine 33,8 4,0 8,2 31,0 9,3 13,7 100,0

Russland 47,1 2,4 5,6 23,9 5,5 15,5 100,0

Georgien 14,3 3,0 7,5 21,0 17,0 37,2 100,0

Moldawien 48,4 5,4 12,1 13,2 8,7 12,2 100,0

Polen 49,2 17,7 2,9 3,8 2,5 23,9 100,0

Aserbaidschan 18,3 1,4 15,4 18,9 12,1 34,2 100,0 

Türkei insgesamt 52,3 9,2 7,9 8,3 5,0 17,3 100,0 

Quelle: Berechnet aus Tabelle 21. In Kültür Bakanlı ı (Hg.) 2001 (www.kultur.gov.tr) und D E
(Hg.) 2005. 

Arbeitsteilung nach Herkunft und Geschlecht  
und widersprüchliche Reaktionen 

Die Untersuchungen über zirkuläre Migration aus den Nachbarländern in die 
Türkei haben in den letzten Jahren stark zugenommen und fassen allgemeine Be-
obachtungen über die Personen aus diesen Ländern zusammen. Sie zeigen, dass 
Menschen aus den Ländern der ehemaligen Sowjetunion je nach Herkunft und 
Geschlecht in unterschiedlichen Arbeitsbereichen tätig sind (Arı 2006; çduygu 
2004).

Einige Untersuchungen geben uns detaillierte Informationen zum Thema Ar-
beitsteilung nach Herkunft und Geschlecht. Die Untersuchung von Yükseker 
zum Beispiel gibt Hinweise über Frauen aus Russland, die im Kofferhandel tätig 
sind (Yükseker 2003). Die Untersuchungen von Ka ka, Kümbeto lu und Eder 
behandeln moldawische Frauen, die in den Bereichen Privathaushalt, Kofferhan-
del und damit verbundenen Nischen aktiv sind (Eder 2005; Kümbeto lu 2005 
und Ka ka 2006). Die Studie von Erder und Ka ka informiert über die Herkunft 
der Frauen, die der Prostitution nachgehen (Erder und Ka ka 2003). 

Tabelle 4 wurde erstellt, um die Verteilung der zirkulären Migranten nach 
Herkunft und Geschlecht zu verdeutlichen. Sie zeigt, dass bei den Migranten aus 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IRREGULÄRE MIGRATION, ANGST VOR EINWANDERERN  31

Moldawien, der Ukraine und Russland der Frauenanteil hoch ist, bei den ande-
ren Ländern hingegen die Männer die Mehrheit bilden. Die bis dato durchge-
führten Studien beziehen sich primär auf Frauen und vernachlässigen männliche 
Arbeitnehmer; dies stellt ein ernstzunehmendes Defizit dar. Aus den vorliegen-
den Untersuchungen und Beobachtungen erhellt dennoch, dass Männer ver-
mehrt in Bereichen wie Bau, Landwirtschaft, Metall- und Textilindustrie tätig 
sind. Frauen sind hingegen primär als Hausangestellte, im Kofferhandel und in 
damit verbundenen Handelsbereichen tätig oder gehen der Prostitution nach.  

Tabelle 4: Anteil der eingereisten Frauen aus einigen ausgewählten Ländern (2001 und 2004) in 
Prozent

Land 2001* 2004** 

Bulgarien 34,5 39,8 

Rumänien 53,9 51,6 

Ukraine 66,6 61,4 

Russland 63,9 65,7 

Georgien 39,6 53,9 

Moldawien 74,5 70,9 

Polen 46,6 Ohne Angabe 

Aserbaidschan 49,6 Ohne Angabe 

Türkei insgesamt 41,0 Ohne Angabe 

Quellen:  
*  Berechnet aus Tabelle 19. In Kültür ve Turizm Bakanlı ı (Hg.) 2001 (www.kultur.gov.tr) und 

D E (Hg.) 2005. 
**  D E. 

Es ist naheliegend, dass sich Ausländer, die in die Türkei kommen, bei ihrer Ein- 
und Ausreise sowie während ihren Tätigkeiten in der Türkei den bestehenden In-
stitutionen und geltenden Regelungen entsprechend verhalten müssen. In glei-
cher Weise müssen Angestellte öffentlicher Institutionen die bestehenden Geset-
ze anwenden, auch wenn sie gewisse Veränderungen in dieser neuen Bevölke-
rungsbewegung beobachten können. Zirkuläre Migranten kommen legal über die 
für den Tourismus geöffneten Grenzen in die Türkei, arbeiten dann allerdings in 
der Türkei und treiben Handel. Dies führte zu Unsicherheiten hinsichtlich der 
Handhabung dieser neuen Situation und zu widersprüchlichem Vorgehen. Für 
uns ist es interessant zu beobachten, dass die Öffentlichkeit, die Verwaltung und 
die Gruppen, die von der Existenz der Migranten betroffen sind, sehr unter-
schiedlich und widersprüchlich auf die zirkuläre Migration reagieren. 

Im Folgenden soll nun versucht werden, diese widersprüchlichen Reaktionen 
und Maßnahmen unter Berücksichtigung von Studien über zirkuläre Migration, 
Mediennachrichten, Publikationen verschiedener Institutionen und Organisatio-
nen, Beschlüssen öffentlicher Institutionen sowie persönlichen Gesprächen und 
Beobachtungen zu analysieren (Erder 2006). Dabei werden neben der Herkunft 
der Migranten auch die Eigenschaften des türkischen Arbeitsmarktes untersucht, 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SEMA ERDER 32

dessen Struktur nach Kriterien wie formeller bzw. informeller Organisationsgrad 
und soziales Geschlecht ausdifferenziert ist. 

Es ist offensichtlich, dass Menschen aus den ehemaligen Ostblockstaaten in 
der türkischen Bevölkerung und in öffentlichen Institutionen je nach Geschlecht 
und Herkunft auf unterschiedliche Reaktionen stoßen. Dabei sind Migranten 
türkischer und muslimischer Herkunft, die seit jeher aus dem Balkan in die Tür-
kei kommen, sich niederlassen und sogar das Recht auf Staatsbürgerschaft haben, 
im Land weniger fremd und privilegierter. Menschen aus Gebieten hingegen, zu 
denen die Türkei lange Jahre keinen Kontakt hatte, werden als Fremde betrachtet 
und befinden sich in einer dementsprechend benachteiligten Situation. Diese 
Wahrnehmungen und Reaktionen haben sich im Laufe der Zeit aber auch verän-
dert (Erder 2006). Zu analysieren, wie sich die historischen und kulturellen Ursa-
chen dieser unterschiedlichen Wahrnehmungen und Reaktionen im Laufe der 
Zeit verändert haben, wäre ein ganz anderer Untersuchungsgegenstand. Im 
Rahmen dieses Aufsatzes begnügen wir uns mit einigen allgemeinen Beobach-
tungen.

In den ersten Migrationsperioden wurde die zirkuläre Migration mehr als 
Frauenmigration betrachtet. Die Medien haben in der Öffentlichkeit die Mei-
nung entstehen lassen, es handle sich bei diesen Migrantinnen hauptsächlich um 
Kofferhändlerinnen oder Sexarbeiterinnen. Wie man Tabelle 4 entnehmen kann, 
wurden Männer, die ebenfalls in dieser Zeit gekommen sind, von den Medien 
nicht berücksichtigt. Schließlich hat sich auch die akademische Welt nicht sehr 
für sie interessiert. Da ausländische Männer verstärkt versuchen, in Arbeitsberei-
chen einheimischer Arbeiter Fuß zu fassen, kommen die Reaktionen gegen ihre 
Anwesenheit verstärkt von Organisationen, die auf diesen formellen Arbeits-
märkten aktiv sind. Aus Veröffentlichungen dieser Organisationen wird deutlich, 
dass die ersten Reaktionen gegen männliche Arbeitskräfte von Gewerkschaften 
kamen. Dass diese sich nicht mit den Problemen dieser männlichen ausländi-
schen Arbeitskräfte in der Türkei beschäftigen, ist dabei offensichtlich. Sie be-
trachten sie vielmehr als Konkurrenten und üben Druck auf die Regierung aus 
mit dem Ziel, diese Männer am Arbeiten zu hindern. In der Folge haben sich 
auch Arbeitgeberorganisationen geregelter Betriebe bei der Regierung über dieje-
nigen Arbeitgeber beschwert, die ohne Rücksicht auf Qualifikationen ausländi-
sche Arbeitskräfte beschäftigen und somit unlauteren Wettbewerb betreiben. 

Diese organisierten Reaktionen von Arbeitgebern und Arbeitnehmern wurden 
seitens der öffentlichen Hand als Teil des Programms „Kampf gegen den infor-
mellen Sektor und die informelle Arbeit“ akzeptiert und unterstützt. Im Jahr 
2003 trat schließlich das neue Ausländerarbeitsgesetz in Kraft, das für Arbeitge-
ber, die ausländische Arbeitskräfte illegal beschäftigen, verstärkte Sanktionen vor-
sieht (Güzel und Bayram 2006; Çiçekli 2004 und Kıral 2006). Von diesem Zeit-
punkt an wurde es besonders für männliche ausländische Arbeitnehmer schwieri-
ger und riskanter, im formellen Bereich zu arbeiten. So wurden ausländische 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IRREGULÄRE MIGRATION, ANGST VOR EINWANDERERN  33

Männer in Arbeitsbereiche wie den Bausektor gedrängt, wo die Beschäftigung 
von Subunternehmern und die informelle Arbeit verbreitet sind.  

Frauen aus Ländern der ehemaligen Sowjetunion erscheinen im Gegensatz zu 
Männern außerordentlich oft in türkischen Medien. Da diese Frauen russisch 
sprechen, unabhängig davon, ob sie Ukrainerinnen, Moldawierinnen oder Geor-
gierinnen sind, wurden sie in der ersten Periode der Migration in der Öffentlich-
keit ohne Unterschied als Russinnen bezeichnet. Dass man sie zudem als „Nata-
scha“ etikettiert, zeigt, dass man sie alle als Prostituierte wahrnimmt. Nicht nur 
Frauen aus den ehemaligen Ostblockländern, die tatsächlich der Sexarbeit nach-
gehen, sondern auch im Handel tätige Frauen, Hausangestellte oder Touristinnen 
werden dadurch gezwungen, sich mit dieser Etikettierung auseinanderzusetzen. 
Dies hat sogar dazu geführt, dass sich Angehörige von Konsulaten ehemaliger 
Ostblockländer, mit denen wir im Zuge unserer Untersuchung Gespräche führ-
ten, über diese Situation beklagten und es als Erfolg erachteten, dass die Etiket-
tierung „Natascha“ in den Medien aufgrund diplomatischer Interventionen ab-
genommen habe (Erder und Ka ka 2003). 

Man kann sich leicht vorstellen, wie sehr das Vorurteil, alle Frauen aus dem 
ehemaligen Ostblock seien Russinnen und Nataschas, die Lage jener Frauen er-
schwert, die aus Not in die Türkei kommen und hier um ihr Überleben kämpfen 
(Gülçür und lkkaracan 2002). Beller-Hann hält in ihren Beobachtungen über 
ausländische Frauen an der Schwarzmeerküste fest, dass die „Natascha“-
Wahrnehmung sich aus Vorurteilen gegenüber Russen, Kommunisten und Chri-
sten entwickelte; so sei ein Rassismus entstanden (Beller-Hann 1995: 230-231). 
Analog dazu hält Özgen in ihren Beobachtungen über die Sexarbeiterinnen in 
I dır fest, dass in dieser Grenzstadt „Nationen über den Frauenkörper zum An-
deren gemacht werden“, und macht auf das Verhältnis von Prostitution, Rassis-
mus und Nationalismus aufmerksam (Özgen 2006). 

Die öffentlichen Autoritäten reagieren anders auf Frauen aus ehemaligen Ost-
blockstaaten als auf Männer aus diesen Ländern. Öffentliche Autoritäten, die 
sich mit dem Arbeitsmarkt beschäftigen, geben in Haushalten der Mittelschicht 
angestellten Frauen mit dem neuen Ausländerarbeitsgesetz die Möglichkeit, ih-
ren Status zu formalisieren. Demgegenüber hat man die neuen Maßnahmen für 
Frauen, die zur Zwangsprostitution in die Türkei gebracht wurden, im Rahmen 
des Kampfes gegen den Menschenhandel behandelt.  

Der Kofferhandel, eine der wichtigsten ökonomischen Aktivitäten von Frauen 
aus ehemaligen Ostblockländern, hat auch das Interesse öffentlicher Wirtschafts- 
und Finanzorganisationen in der Türkei geweckt. Die Zentralbank in Ankara hat 
unter der Federführung der Weltbank Berechnungen zum Verhältnis zwischen 
Kofferhandel und dieser Bevölkerungsbewegungen angestellt und kam zum Er-
gebnis, dass sie zum Gewinn von Devisen beiträgt. Auch die türkische Wirt-
schaftsbürokratie in Ankara hat bemerkt, dass durch den Kofferhandel ein Unter-
sektor entstanden ist, der ausschließlich für die ehemaligen Ostblockländer pro-

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SEMA ERDER 34

duziert und Arbeitsplätze schafft. Die für den Devisenfluss zuständigen staatli-
chen Stellen versuchten daraufhin zu berechnen, wie viel Gewinn der Koffer-
handel erzeugt und wie viele Devisen die kurzzeitig und illegal in der Türkei Be-
schäftigten außer Landes schaffen und welche Wirkung dies schließlich auf die 
türkische Wirtschaft hat. Sie stellten fest, dass die Rechnung zugunsten der Tür-
kei aufgeht. Daraus resultiert, dass der Kofferhandel von diesem Teil der Bürokra-
tie als positiv bewertet wird. Schließlich wurden auch die Erträge aus dem Kof-
ferhandel, mit indirekten Methoden berechnet, in die offiziellen Statistiken des 
Zahlungsausgleiches aufgenommen (Erder 2006: 42-52). Diese „berechneten Re-
aktionen“ der Wirtschafts- und Finanzkreise haben schließlich auch dazu geführt, 
dass die einreisenden Frauen aus der Sicht des Staates als „Devisenkoffer“ akzep-
tiert werden. 

Wie man Tabelle 5 entnehmen kann, übersteigen die Exporterträge, die durch 
den Kofferhandel erzielt werden, die Erträge der Arbeiter im Ausland. Dass die 
Kofferhändlerinnen, obwohl sie in diesem Ausmaß Devisen eintragen, sowohl 
durch willkürliche Behandlungen an der Grenze als auch den erwähnten Vorur-
teilen wegen zahllosen Schwierigkeiten ausgesetzt sind, wird hingegen in keiner 
Weise zum Thema gemacht. Dass diese erstaunliche und widersprüchliche Situa-
tion andauert, hängt damit zusammen, dass die Migrantinnen den Kofferhandel 
Hand in Hand und unauflösbar ineinander verwoben mit anderen Tätigkeiten 
wie Tourismus, Erwerbstätigkeiten und Sexarbeit betreiben, und ganz grundsätz-
lich mit dem hybriden Charakter der zirkulären Migration. 

Tabelle 5: Devisen von türkischen Arbeitnehmern in Europa und Erträge durch den Kofferhandel 
in der Türkei (Millionen USD)  

Jahre Devisen von ausländischen Arbeitsnehmern Erträge aus Kofferhandel 

2000 4 560 2 946 

2001 2 786 3 039 

2002 1 936 4 065 

2003 729 3 953

Quelle: Generaldirektion der Schatzkammer (Hazine Genel Müdürlü ü) (www.hazine.gov.tr. 
yayin/hazineistatistikleri/6-1.xls). 

Schlussbemerkungen 

Abschließend kann gesagt werden, dass die Erfahrungen von Frauen aus ehema-
ligen Ostblockländern von ihrer Einreise an von den beiden unterschiedlichen 
und widersprüchlichen Wahrnehmungen als „Devisenkoffer“ und „Natascha“ be-
stimmt werden. Einerseits sind die Devisen erwünscht, die diese Migrantinnen 
über den Kofferhandel oder den Tourismus ins Land bringen, Aktivitäten, die sie 
zusätzlich durch ihre in der Türkei erzielten Arbeitseinkünfte unterstützen. An-
dererseits werden die formellen Arbeitsmöglichkeiten von Ausländern in der 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IRREGULÄRE MIGRATION, ANGST VOR EINWANDERERN  35

Türkei behindert, und das führt dazu, dass die schwierigen Bedingungen, denen 
diese „Devisenbringer“ unterliegen, andauern. Ein weiterer interessanter Punkt 
ist, dass diese Bevölkerungsbewegung trotz aller Hindernisse und Vorurteile an-
dauert und weiterhin zunimmt. Die sozialen Netzwerke, die zirkuläre Migranten 
in der Türkei aufgebaut haben, und die Möglichkeiten, die diese Netzwerke ih-
nen und einigen einheimischen Gruppen eröffnen, sind für diese Entwicklung 
ausschlaggebend. Die Lage der Ausländer, die aufgrund ihrer schwierigen Le-
bensbedingungen gezwungen sind, in einem unbekannten Land und einer voll-
kommen fremden Kultur zu arbeiten und zu leben, muss verbessert werden; un-
abhängig davon gilt es, Vorurteile und vor allem die „Angst vor Ausländern“ zu 
bekämpfen und neue Politiken zu entwickeln.  

In der Türkei gibt es keine Institution, die die Migration in das Land unter-
sucht, eine Datenbasis aufbaut, Studien auf der Basis von sektorinternen Evalua-
tionen erstellt oder eine sich auf wissenschaftliche Untersuchungen gestützte Po-
litik entwickelt. Dies wird allgemein als großes Manko angesehen und bezieht 
sich nicht nur auf die zirkuläre Migration, sondern auch auf die Transitmigration 
und andere Ausländer, die langfristig in der Türkei leben bzw. sich in diesem 
Land niederlassen möchten. Statt der konventionellen Ausländerpolitik, die nur 
auf dem Aspekt der außenpolitischen Sicherheit aufbaut, statt kurzfristigen, will-
kürlichen und widersprüchlichen Verfahren muss die Türkei eine Migrationspoli-
tik entwickeln, die Rücksicht nimmt auf die Dynamik des Arbeitsmarktes, auf 
Bevölkerungsbewegungen, neue Arbeitsformen und die Menschenrechte. 

(Aus dem Türkischen von Dilara Aksoy und Barbara Pusch) 

Anlage 

Tabelle 6: Einreisegrund in die Türkei und Verteilung nach Geschlecht (2001 und 2003) in Prozent 

 2001 2003 

 Männer Frauen Insgesamt Männer Frauen Insgesamt 

Reise 56,8 43,2 52,3 55,9 44,1 56,2 

Kultur 55,2 44,8 9,2 57,8 42,2 8,3 

Verwandtenbesuch 51,6 48,4 7,9 53,5 46,5 6,9 

Einkäufe 50,9 49,1 8,3 55,8 44,2 8,0 

Handel 75,2 24,8 5,0 79,0 21,0 3,6 

Andere 70,0 30,0 17,3 69,0 31,0 17,0 

Insgesamt 59,0 41,0 100,0 59,0 41,0 100,0 

Quelle: D E (Hg.) 2005: 32-33. 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SEMA ERDER 36

Bibliographie 

Arı, A. (Hg.) 2006. Uluslararası Göç, gücü ve Nüfus Hareketleri. Istanbul: Derin. 
Beller-Hann, I. 1995. Prostitution and its Effects in Northeast Turkey. The European 

Journal of Women’s Studies (2): 219-235.  
Çelikel, A. und Gelgel, G. Ö. 2007. Yabancılar Hukuku. Istanbul: Beta.  
Çiçekli, B. 2004. Yabancıların Çalı ma zinleri. Ankara: Türkiye veren Sendikaları

Konfederasyonu Yayını.
Devlet statistik Enstitüsü (D E) (Hg.) 2005. Turizm statistikleri: 2001-2003. Ankara.  
Devlet statistik Enstitüsü (D E) (Hg.) Turizm Ara tırması (unveröffentlichte Stu-

die).
Eder, M. 2005. Moldovian Domestic Workers and the State. Vortrag beim Work-

shop: Irregular Migration, Informal Labour and Community in Europe (IMILCO) 
vom 1.-2. Dezember 2005, Istanbul. 

Ek i, N. 2006. Yabancılar Hukukuna li kin Temel Konular. Istanbul: Beta.  
Erder, S. und Ka ka, S. 2003. Düzensiz Göç ve Kadın Ticareti: Türkiye Örne i. Ge- 

nevre: IOM. 
Erder, S. 2004. Yeni Uluslararası Göç: Düzenli ve Denetimli Göçten Düzenlenmemi  Göçe. 

UG NAR Raporu.  
Erder, S. 2006. Yabancısız Kurgulanan Ülkenin Yabancıları. In A. Arı (Hg.) 

Uluslararası Göç, gücü ve Nüfus Hareketleri. Istanbul: Derin, 1-74. 
Friedrich Ebert Vakfı (FEV) 1995. Türkiye’de Kaçak çilik Ekonomi Forumu. Istanbul: 

FEV.  
Gülçür, L. und lkkaracan, P. 2002. The „Natasha” Experience: Migrant Sex Work-

ers from the Former Soviet Union and Eastern Europe in Turkey. Women’s Stud-
ies International Forum (25/4): 411-421. 

Güzel, A. und Bayram, F. 2006. Türk Hukukunda Yabancıların Çalı ma Hakları ve 
Çalı ma zinleri. In A. Arı (Hg.) Uluslararası Göç, gücü ve Nüfus Hareketleri.
Istanbul: Derin, 75-118. 

Iglicka, K. 2001. Shuttling from Former Soviet Union to Poland: from Primitive 
Mobility to Migration. Journal of Ethnic and Migration Studies (27/3): 505-518.  

çduygu, A. 1996. Transit Migrants and Turkey. Bo aziçi Journal (10/1-2): 127-142. 
çduygu, A. Irregular Migration in Turkey. Genevre: IOM. 
çduygu, A. 2004. Türkiye’de Kaçak Göç. Istanbul: stanbul Ticaret Odası Yayını (Nr. 

65).
çi leri Bakanlı ı (Hg.) 2001. Emniyet Genel Müdürlü ü. Yabancılar, Hudut ltica Daire 

Ba kanlı ı. Ankara. 
Ka ka, S. 2005. Ev çi Hizmetlerin Küreselle mesi ve Türkiye’deki Göçmen Ka-

dınlar. TES-  Dergisi: 49-54. 
Kıral, H. 2006. Yabancıların Türkiye’de Çalı ma Esasları. Ankara: Türkiye verenler 

Sendikaları Konfederasyonu.  

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IRREGULÄRE MIGRATION, ANGST VOR EINWANDERERN  37

Kiri çi, K. 2001. Justice and Home Affair Issues in Turkish-EU Relations. Istanbul:  
TESEV Publication.  

Kümbeto lu, B. 2003. Escape from Oppression and War: Bulgarian Turks and 
Bosnians. In E. Zeybeko lu und B. Johansson (Hg.) Migration and Labour in 
Europe: Views from Turkey and Sweden. Marmara University Research Center for 
International Relations (MURCIR) and Swedish National Institute for Working 
Life (NIWL). Istanbul: efik, 237-253. 

Morawaska, E. und Spohn, W. 1997. Moving Europeans in the Globalizing World: 
Contemporary Migrations in a Historical-Comparative Perspective (1955-1994 
v. 1870-1914). In W. Gungwu (Hg.) Global History and Migrations. New Jersey: 
Westview Press, 23-62. 

Morawaska, E. 2001. Structuring Migration: The Case of Polish Income Seeking 
Travelers to the West. Theory and Society (30/1): 47-80.  

Morokvasic, M. 2004. Settled in Mobility: Engendering Post-Wall Migration in 
Europe. Feminist Review (77): 7-25. 

Morokvasic, M., Erel, U. und Shinozaki, K. (Hg.) 2003. Crossing Borders and Shift-
ing Boundaries (1). Gender on the Move. Opladen: Leske+Budrich.  

Okolski, M. 2001. Incomplete Migration: A New Form of Mobility in Central and 
Eastern Europe: The Case of Polish and Ukranian Migrants. In C. Wallace und 
D. Stola. (Hg.) Patterns of Migration in Central Europe. Hampshire: Palgrave Pub-
lisher, 105-128.  

Okolski, M. 2004. New Migration Movements in Central and Eastern Europe. In 
D. Joly (Hg.) International Migration in the New Millenium. Aldershot: Ashgate, 
36-56.  

O.V. 1999. Türk-  Yıllı ı 1999. Türk  Yayınları (1): Ankara.  
Özgen, N. 2006. Öteki’nin Kadını: Beden ve Milliyetçi Politikalar. Toplumbilim

(19): 125-143. 
Yükseker, H. D. 2003. Laleli-Moskova Meki i: Kayıtdı ı Ticaret ve Cinsiyet li kileri.

Istanbul: leti im.  

Internetquellen 

Kültür ve Turizm Bakanlı ı (Hg.) 2001: Yabancılar Ziyaretçi Ara tırması (www. 
kultur.gov.tr).  

Dı i leri Bakanlı ı (Hg.) 2006. Ulusal Eylem Planı ve nsan Ticareti ile Mücadele
(www.mfa.gov.tr). 

çi leri Bakanlı ı (Hg.) 2006. ltica ve Göç Ulusal Eylem Planı (www.egm.gov.tr). 
www.egm.gov.tr./yabancilar/birincisif.htm. 
www.hazine.gov.tr/yayinhazineistatistikleri/6-1-Dev.xls.  

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die EU-Anpassung, ihre Auswirkungen auf  
die Ausländergesetzgebung und die Lebenswelt  
von EU-Migranten in der heutigen Türkei 

Bianca Kaiser 

Zumeist werden Migrationsbeziehungen zwischen der Türkei und der Europäi-
schen Union (EU) als ein in nur eine Richtung weisendes Phänomen wahrge-
nommen, d.h. Migration – und ihre Auswirkungen – von der Türkei in die EU. 
Es erscheint zunächst ungewöhnlich, das Augenmerk auf die entgegengesetzte 
Richtung dieser Migrationsströmungen zu richten. Wir haben uns daran ge-
wöhnt, in erster Linie Migration von der sogenannten „Peripherie“ ins „Zen-
trum“ zu betrachten. Ein Blick auf die Wirklichkeit zeigt jedoch, dass Migration 
eben auch seit geraumer Zeit in die entgegengesetzte Richtung, d.h. vom „Zen-
trum“ zur „Peripherie“ stattfindet. Im konkreten Fall bedeutet dies, dass die Tür-
kei, ein ehemals klassisches Auswanderungsland, seit dem Ende des Kalten Krie-
ges und besonders seit der Auflösung der vormaligen Sowjetunion zu einem 
Einwanderungsland geworden ist. Die Türkei hat begonnen, die Anfänge einer 
Migrationspolitik zu entwickeln, die dieser Tatsache Rechnung trägt.  

Obgleich aufgrund des großen Ausmaßes undokumentierter Migration keine 
genauen statistischen Angaben über Migrantenströme vorliegen, wird anerkannt, 
dass die Türkei in großem Umfang sowohl Transit- und langfristige Migranten als 
auch illegale und legale Migranten anzieht.1 Im Folgenden soll aufgezeigt wer-
den, wie sich die Situation von Migranten aus der Europäischen Union in der 
Türkei darstellt, welche Hindernisse sich ihrer politischen und gesellschaftlichen 
Partizipation in den Weg stellen und in welchem Maß die Anpassung der Türkei 
an den acquis communautaire, die Gesamtheit aller EU-Normen, Standards und 
Gesetze ihre Lebenswelten beeinflusst. Die meisten Untersuchungsergebnisse lie-
gen für deutsche Migranten vor. Das liegt an der Tatsache, dass sie die größte 
und durch ihren Organisationsgrad am leichtesten zugängliche Gruppe unter 
den EU-Migranten bilden. Gleichwohl können aber viele Untersuchungsergeb-
nisse dieser Gruppe auch auf EU-Migranten aus anderen Staaten der Europäi-
schen Union angewandt werden. 

Heute leben etwa vier Millionen Bürger türkischer Herkunft in der Europäi-
schen Union, davon ca. 2,8 Millionen in Deutschland. Das Spiegelbild dieser 
Migrationsströme sind ca. 150 000 EU-Bürger in der Türkei, darunter etwa 

1  Für eine Migrations-Bestandsaufnahme in der Türkei und zu den statistischen Erfassungs-
problemen siehe çduygu (2002). 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BIANCA KAISER 40

80 000 Deutsche.2 Diese auf Schätzungen beruhenden Zahlen schließen alle 
deutschen Staatsbürger ungeachtet des Vorhandenseins multipler Staatsangehö-
rigkeiten oder Dauer des Aufenthalts in der Türkei ein. Bevor nun ein Überblick 
über die Vielfalt von EU-Migranten in der Türkei und die Rahmenbedingungen 
ihrer Lebenswelten vermittelt wird, möchte ich zunächst die Hauptgründe für ei-
ne Migration in die Türkei auflisten (Kaiser 2003): 

– Die politische und wirtschaftliche Öffnung der Türkei seit den 80er Jahren hat
das Land zu einem attraktiveren Migrationsziel gemacht.

– Die Türkei wurde ab Mitte der 80er Jahre zu einem zunehmend beliebten Ur-
laubsland für Europäer. Der Urlaubsaufenthalt wurde für viele von ihnen zum
ersten positiven Berührungspunkt mit diesem Land und zog oftmals den
Wunsch nach einem längerfristigen Aufenthalt nach sich.

– Ebenfalls zu erwähnen ist die Anwärterschaft der Türkei auf Vollmitgliedschaft
in der Europäischen Union, die im Oktober 2005 in die Aufnahme von Bei-
trittsverhandlungen mündete. Dieser Umstand hat die Türkei besonders für
EU-Bürger als Migrationsziel zunehmend interessant gemacht.

In meinem Projektbericht „The Concept of ‘Free Movement of Persons’ and Tur-
key’s Full Membership in the European Union“ habe ich eine detaillierte Aufstel-
lung von migratorischen Push- und Pull-Faktoren gemacht, also Faktoren, die Mi-
gration aus der Europäischen Union in die Türkei, aber auch umgekehrt bewirken 
(Kaiser 2001). Obwohl diese Faktoren so vielfältig sind wie die Migranten, die von 
ihnen beeinflusst werden, können dennoch die wichtigsten und die am häufigsten 
auftretenden benannt werden. Für eine Migration von der Europäischen Union in 
die Türkei sind demnach folgende Push- und Pull-Faktoren hauptverantwortlich: 
Die Zunahme türkischer Mitbürger in den Mitgliedsstaaten der Europäischen 
Union, wachsende Arbeitslosigkeit und Fremdenfeindlichkeit in einigen Teilen 
der Europäischen Union; mediterranes Klima und Mentalität sowie geringere Le-
benshaltungskosten in der Türkei. In umgekehrter Richtung sind es folgende Fa-
koren: ungenügende soziale Absicherung und Schulausbildungsmöglichkeiten, 
Erdbeben, Wirtschaftkrise, politische Instabilität in der Türkei; größere soziale Si-
cherheit, bessere und besser bezahlte Arbeitsmöglichkeiten sowie bessere Ausbil-
dungsmöglichkeiten in den Mitgliedsstaaten der Europäischen Union. 

Gruppen von EU-Bürgern in der Türkei 

EU-Migranten haben unterschiedliche Gründe, sich in der Türkei niederzulassen. 
Sie bilden gleichermaßen auch keine homogene Gruppe bezüglich sozioökono-

2  Diese Zahl nannte der Staatssekretär im türkischen Ministerium für Arbeit und Soziales, 
Fikri ahin, in seinem Vortrag anläßlich der Konferenz „Die Türkei und Migration“ an der 
Bilkent Universität in Ankara vom 30.-31. Oktober 2002. 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE EU-ANPASSUNG 41

mischer Faktoren u.ä. Die unten aufgeführten Gruppen bilden eine vereinfachte 
Einteilung dieser Migranten und sind gleichzeitig eine Erweiterung der Arbeit 
von Suzan Erba  (Erba  1997), die sich schon vor einigen Jahren mit diesem 
Thema beschäftigte, sich aber auf deutsche Migranten beschränkte. Innerhalb der 
EU-Migranten in der Türkei lassen sich heute folgende Gruppen ausmachen: 

– Entsandte von EU-Firmen oder Institutionen: Die Mehrzahl von ihnen ist männ-
lich und wird daher überwiegend von weiblichen Ehepartnern begleitet, die 
ihrerseits vorwiegend EU-Bürgerinnen sind. Die Dauer ihres Aufenthalts be-
trägt in der Regel zwei bis sechs Jahre. 

– EU-Ehepartner türkischer Staatsangehöriger: Diese sogenannten Heiratsmigrantin-
nen sind zu ca. 95% Frauen. Mit der steigenden Anzahl türkischer Frauen, die 
im Ausland studieren oder arbeiten, wächst aber auch stetig der Anteil der mit 
Türkinnen verheirateten ausländischen Männer. Zahlreiche Mitglieder dieser 
Gruppe haben sich mit ihren Familien dauerhaft in der Türkei niedergelassen. 

– Nachkommen aus binationalen, EU-türkischen Familien: Viele von ihnen besitzen 
die doppelte Staatsangehörigkeit und werden daher in der Türkei rechtlich nur 
als türkische Staatsbürger wahrgenommen. Die Gruppe dieser Nachkommen 
wächst beständig, da aufgrund z.B. des deutschen Rechts die deutsche Staats-
angehörigkeit von den Eltern (Vater und/oder Mutter) an die Kinder und von 
diesen wiederum an ihre Kinder weitergegeben werden kann. 

– EU-Migranten im Ruhestand: Eine wachsende Zahl von EU-Bürgern (z.B. Deut-
sche, Niederländer, Engländer, Österreicher, Belgier, Dänen) beschließen, ih-
ren Lebensabend an der Ägäis- oder Südküste der Türkei zu verbringen und 
erwerben dort Immobilien. So wurden z.B. im Jahr 2001 ca. 6 000 Grund-
bucheintragungen von deutschen Staatsbürgern in Grundbüchern der Provinz 
Alanya im Süden der Türkei festgestellt (schätzungsweise eine fast ebenso gro-
ße Anzahl von Niederländern). Im Jahr 2007 kann man von 20 000 und mehr 
niedergelassenen Deutschen in und um Antalya ausgehen, von denen viele 
sich allerdings oft nicht länger als drei Monate ununterbrochen dort aufhalten.  

– EU-Migranten auf der Suche nach einem alternativen Leben: Sie gehören vorwie-
gend der Altersgruppe zwischen 35 und 60 Jahren an und versuchen, nach ei-
ner beruflichen und/oder familiären Neuorientierung in der Türkei eine neue 
Existenz aufzubauen. Unter ihnen befinden sich freischaffende Künstler, aber 
auch Betreiber kleiner Geschäfte wie Boutiquen oder Souvenirläden. 

– EU-Migranten türkischer Herkunft: Hierbei handelt es sich um EU-Bürger türki-
scher Herkunft, sogenannte Rückkehrer, die allerdings oftmals erstmalig für 
längere Zeit in die Türkei kommen. Sie haben die Staatsangehörigkeit des 
Aufnahmelandes, zumeist Deutschlands, angenommen und mussten dafür ih-
re türkische Staatsangehörigkeit aufgeben. Sie besitzen oft einen sogenannten 
blauen Ausweis (mavi ka ıt, vormalig rosa, pembe), der ihnen, abgesehen vom 
passiven und aktiven Wahlrecht, die gleichen Rechte wie türkischen Staatsan-
gehörigen garantiert. 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BIANCA KAISER 42

– Bosporus-Deutsche: Diese sind Nachkommen von Einwanderern aus Deutsch-
land, aber auch aus anderen westeuropäischen Staaten wie Österreich, der
Schweiz, Italien, Frankreich oder Spanien, die als Emigranten im Osmanischen
Reich lebten.3 Sie waren vorwiegend Handels- und Kaufleute, aber auch z.B.
Berater des Osmanischen Heeres. Allerdings sind bereits ab 1815 zahlreiche
deutsche Emigranten auf der Suche nach einem besseren Leben nicht nur an
die Bosporus-Metropole, sondern auch nach Anatolien, nach Amasya oder
Kars aufgebrochen (Andrews 1989 und Yalçın 2007). Ihre Nachfahren haben in
der Zwischenzeit größtenteils die türkische Staatsangehörigkeit angenommen.

„Harte“ und „weiche“ Integration 

Um die Lebenswelten dieser Migranten zu beschreiben, kann Integration in zwei 
Komponenten unterteilt werden.4 Diese Differenzierung ist insbesondere für die 
Interpretation der mangelnden politischen und gesellschaftlichen Partizipati-
onsmöglichkeiten von Bedeutung. 

– „Harte“ Integration: Hierbei stehen vor allem strukturelle Aspekte im Vorder-
grund, wie z.B. Arbeits- und Aufenthaltsrecht, politische Partizipation und der
Zugang zur Staatsangehörigkeit des Aufnahmelandes.

– „Weiche“ Integration: Diese Komponente bezieht sich auf kulturelle Aspekte
wie z.B. Spracherwerb, Religionsausübung, Schulsituation und Schulbildungs- 
möglichkeiten von Migrantenkindern sowie allgemeine kulturelle Entfaltung
und Identität.

Allgemein wird in diesem Zusammenhang postuliert, dass Elemente „weicher“ 
Integration sich mit zunehmendem Ausschluss von „harter“ Integration, aber 
auch durch steigende Migrantenzahlen verstärken. Auf alle diese Aspekte und 
Elemente einzugehen, ist im Rahmen dieses Aufsatzes nicht möglich. Deshalb 
möchte ich an dieser Stelle nur die wichtigsten der Rahmenbedingungen be-
schreiben, die für die Ausgestaltung der Lebenswelten von EU-Migranten in der 
Türkei von Bedeutung sind. Hierbei wird zunächst das türkische Arbeits- und 
Aufenthaltsrecht für Ausländer dargestellt, dem eine zentrale Bedeutung für die 
Bestimmung der Lebenswelten dieser Migranten zukommt. 

Allgemeine rechtliche Situation: Aufenthalts- und Arbeitsrecht 

Was die allgemeine rechtliche Lage angeht, so unterliegen alle in der Türkei an-
sässigen Migranten dem türkischen Ausländergesetz von 1950. Die Situation von 
EU-Migranten stellt sich grundsätzlich wie folgt dar: Das türkische Recht kennt 

3  Siehe hierzu besonders die Untersuchungen von Dietrich (1987). 
4  Für die folgenden Ausführungen siehe Kaiser (2003: 270-271). 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE EU-ANPASSUNG 43

kein Aufenthaltsrecht, d.h. es gibt keine unbefristeten Aufenthaltsgenehmigun-
gen. Aufenthaltsgenehmigungen werden unabhängig von der bereits in der Tür-
kei verbrachten Dauer des Aufenthalts höchstens für fünf Jahre ausgestellt. Mit 
anderen Worten: Das sogenannte Denizenship-Konzept von Thomas Hamar 
(1990), das eine normative Kategorie von Migranten bezeichnet, die eine gesi-
cherte Position im Aufnahmeland erlangt haben, ohne dessen Staatsangehörig-
keit zu besitzen, existiert in der Türkei noch nicht. Außerdem ist die Liste der 
Gründe für die Verweigerung oder den Entzug des Aufenthalts sehr allgemein 
gehalten und interpretationsbedürftig. Der Migrant muss z.B. einen „guten Le-
benswandel führen“ und darf „nicht gegen Sitten und Gebräuche der Türkei ver-
stoßen“.

Praktisch gesehen ist arbeitsrechtlich ein großer Teil der EU-Migranten und 
anderer Ausländer vom türkischen Arbeitsmarkt ausgeschlossen. Bis zur Reform 
des Arbeitserlaubnisgesetzes im September 2003 gab es eine Liste von rund acht-
zig Berufen, die nicht von Ausländern ausgeübt werden durften. Wenngleich die-
se Liste nun außer Kraft gesetzt wurde, bestehen für bestimmte Berufsgruppen in 
den Berufsbestimmungen diverse Einschränkungen. Das heißt, dass in der Praxis 
viele Berufe für Ausländer immer noch nicht zugänglich sind. Erleichterten Zu-
gang zum Arbeitsmarkt haben Entsandte, die mit speziellen Arbeitserlaubnissen 
für einen begrenzten Zeitraum in die Türkei kommen. Es herrscht sozusagen ein 
System qualifizierter Gastarbeiter. Die allgemein restriktive gesetzliche Lage 
macht es vielen Migranten unmöglich, ihren Lebensunterhalt aus eigener Kraft 
zu bestreiten. Das kann sehr problematisch, wenn nicht gar von existentieller 
Bedeutung sein, z.B. für binationale Familien, in denen der türkische Partner 
durch Krankheit oder Tod den Lebensunterhalt nicht mehr bestreiten kann. 
Auch im Scheidungsfall können arbeitsrechtlich wie auch aufenthaltsrechtlich er-
hebliche Schwierigkeiten auftreten. Ehepartner von Entsandten haben in der Re-
gel ebenfalls keinen generellen Zugang zum Arbeitsmarkt und müssen im Falle 
von Scheidung oder Tod des Ehepartners in ihr Heimatland zurückkehren. 

Europäische Rechtslage 

Die oben geschilderten Einschränkungen und Ausgrenzungen haben viele EU-
Migranten in die Halb-Illegalität geführt. In der Zeit von 1995 bis 2001 gab es 
z.B. immerhin 1582 dokumentierte illegale Deutsche in der Türkei.5 Nun ist die 
Türkei durch das Assozierungs- oder Ankaraner Abkommen mit der Europäischen 
Gemeinschaft von 1963 als auch durch nachfolgende Entscheidungen des Asso-
ziationsrates vertraglich gebunden. Die Entscheidung Nr. 1/80 vom 19. Septem-

                                                                                         
5  Diese Zahlen hat die Direktion für Ausländer, Grenzen und Asyl (Yabancılar, Hudut ve ltica 

Ba kanlı ı) des Generaldirektorats für Sicherheit (Emniyet Genel Müdürlü ü) beim türkischen 
Innenministerium veröffentlicht. Zitiert von çduygu (2002) und Frantz (2003). 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BIANCA KAISER 44

ber 1980 räumt türkischen Arbeitnehmern in der Europäischen Union wie auch 
Angehörigen von EU-Staaten in der Türkei nach dem Prinzip der Gegenseitigkeit 
gewisse Rechte ein, was den Zugang zum Arbeitsmarkt betrifft. Während türkische 
Arbeitnehmer in der Europäischen Union sich bei Nichteinhaltung dieser vertrag-
lichen Vereinbarungen an den Europäischen Gerichtshof wenden können und 
dieses in der Vergangenheit teilweise auch erfolgreich getan haben, ist EU-
Migranten in der Türkei dieser Rechtsweg verwehrt. Das liegt daran, dass der Zu-
ständigkeitsbereich des Europäischen Gerichtshofs auf die Europäische Union 
und die in ihren Grenzen lebenden Bürger begrenzt ist.6 Obgleich türkische Ge-
richte gehalten sind, EU-Assoziationsrecht in ihrer Entscheidungsfindung anzu-
wenden, ist dies in der Praxis aber nicht immer der Fall, da noch nicht alle Richter 
mit seiner praktischen Anwendung vertraut sind. Allerdings wird seit dem Jahr 
2004, in dem sich die Türkei intensiv auf die Aufnahme von Beitrittsverhandlun-
gen mit der EU vorbereitete, in einer größeren Zahl von türkischen Gerichtsurtei-
len ausdrücklich auf die Rechtssprechung der Europäischen Union hingewiesen. 

Im letzten Jahrzehnt hat die Türkei zunehmend erkannt, dass die türkische 
Ausländerrechtssprechung reformbedürftig ist, da sie den raschen Entwicklungen 
der letzten zehn bis fünfzehn Jahre nicht in ausreichendem Maße Rechnung 
trägt. Alle Gesetze, die in der Türkei lebende Ausländer betreffen, stammten bis 
zum Anfang des 21. Jahrhunderts aus der Mitte des vorigen Jahrhunderts oder 
gar aus den Anfangszeiten der Türkischen Republik. Eine Verbesserung dieser Si-
tuation wurde erst in Aussicht gestellt, als die Türkei eine Überarbeitung dieser 
Gesetze im Jahr 2000 unter der Sparte „mittelfristige Ziele“ in ihr Nationales Pro-
gramm aufnahm. Das Nationale Programm ist die roadmap, d.h. der Wegweiser 
für noch ausstehende Rechtsreformen und andere Angleichungsmaßnahmen an 
den sogenannten acquis communautaire, die Gesamtheit der Rechtsnormen, Regu-
lierungen und Standards der Europäischen Union im Rahmen der türkischen 
EU-Beitrittsverhandlungen, die offiziell am 3. Oktober 2005 eröffnet worden 
sind.

Reform des türkischen Ausländerrechts 

Es ist festzustellen, dass sich seit den offenkundigen und in anderen Bereichen 
durchaus erfolgreichen und sichtbaren Reformbestrebungen in der Türkei aus der 
Sicht der Ausländer in der Praxis bislang nicht sehr viel in Richtung einer erleich-
terten Aufenthalts- und Arbeitssituation geändert hat. Dies wird jedes Jahr im 
Fortschrittsbericht der Europäischen Kommission bestätigt, der im Kapitel „Frei-
zügigkeit für ausländische Arbeitnehmende“ zumeist „keinen Fortschritt beim 
Zugang zum Arbeitsmarkt“ verzeichnet. Im Fortschrittsbericht 2006 wird aller-

6  Interviewgespräch am 16. Oktober 2002 mit Prof. Dr. Aslan Gündüz, Experte für Men-
schenrechte und Türkei-EU-Assoziationsrecht. 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE EU-ANPASSUNG 45

dings auf Fortschritte bei der Koordinierung von Sozialversicherungssystemen 
hingewiesen.7

Die obengenannte Gesetzesnovellierung zum Arbeitsrecht für Ausländer war-
tete jahrelang darauf, vom türkischen Parlament verabschiedet zu werden. So 
wurde das Gesetz zunächst vom ersten weitreichenden Reformpaket ausgeschlos-
sen, das im August 2002 verabschiedet worden war. Eine neuerliche Fassung des 
Gesetzes wurde am 25. Dezember 2002 durch den Fachaussschuss im Arbeits- 
und Sozialministerium bestätigt und sodann dem gewählten Parlament vorgelegt 
und von diesem verabschiedet. Am 27. Februar 2003 erschien es als Gesetz Nr. 
4817 im türkischen Gesetzesblatt (Resmi Gazete)8 und trat sechs Monate nach sei-
ner Veröffentlichung in Kraft. Das neue Gesetz schafft ein neues System für die 
Erteilung von Arbeitserlaubnissen und erleichtert Ausländern somit, in der Tür-
kei eine Arbeit aufzunehmen. Es stellt die erste systematische Gesetzgebung dar, 
die ausdrücklich die Beschäftigungssituation von Ausländern in der Türkei zum 
Gegenstand hat. Organisatorisch gesehen ist nun ausschließlich das Ministerium 
für Arbeit und Soziales für die Erteilung von Arbeitsgenehmigungen zuständig, 
während zuvor verschiedene Minsterien und staatliche Institutionen beteiligt wa-
ren (Erder und Ka ka 2003). 

Obwohl das neue Gesetz einen klaren Fortschritt gegenüber der alten Geset-
zeslage verspricht, erkennt es Migranten noch immer kein Recht auf eine unbe-
fristete Arbeitserlaubnis zu. Artikel 5 sieht vor, dass Ausländern nach mindestens 
8-jährigem legalen Aufenthalt oder nach mindestens 6-jähriger legaler Arbeitstä-
tigkeit eine unbefristete Arbeitserlaubnis erteilt werden „kann“.9 Dies ist aber 
nicht zwingend und wird im Ermessen der zuständigen Stellen liegen. Außerdem 
werden laut Artikel 13 Berufsverbote für Ausländer in anderen Gesetzen weiter-
hin Anwendung finden; sie müssen durch gesonderte Erlässe aufgehoben wer-
den. Die Bestimmung in Artikel 12, wonach eingereichte Anträge innerhalb von 
90 Tagen vom zuständigen Ministerium bearbeitet werden müssen, kann dage-
gen angesichts der bisherigen langen Bearbeitungszeiten als positiver Beitrag zu 
bürokratischer Effizienz und Transparenz bewertet werden. 

                                                                                         
7 Siehe EU-Fortschrittsbericht Türkei 2006 unter: http://ec.europa.eu/enlargement/pdf/key_ 

documents/2006/nov/tr_sec_1390_en.pdf. 
8  Der türkische Text des neuen Arbeitsrechtserlaubnisgesetzes für Ausländer kann im Inter-

net unter folgender Adresse aufgerufen werden: http://rega.basbakanlik.gov.tr/GUNLU/ 
bugun.htm. Das Generaldirektorat für Arbeit des türkischen Ministeriums für Arbeit und 
Soziales hat außerdem eine unveröffentlichte englischsprachige Übersetzung mit dem Titel 
„Law No. 4817: Law on the Work Permit for Foreigners“ angefertigt. 

9  Zur neuen Situation im Hinblick auf eine Arbeitserlaubnis für mit einem türkischen 
Staatsangehörigen verheiratete Ausländer siehe auch den Online-Artikel der Tageszeitung 
Hürriyet (2003) unter: www.hurriyetim.com.tr. 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BIANCA KAISER 46

Politische und gesellschaftliche Partizipation 

Was die politische und gesellschaftliche Partizipation und Integration von EU-
Migranten in der Türkei betrifft, ist Folgendes festzustellen: Ausländer sind in 
der Türkei generell, unabhängig von ihrer Aufenthaltsdauer, vom aktiven und 
passiven Wahlrecht ausgeschlossen. Regelungen wie die EU-Richtlinie, die zuge-
gebenermaßen nur in sehr beschränktem Umfang Anwendung findet, nach der 
Migranten aus anderen Ländern der Europäischen Union und auch aus Drittlän-
dern nach einer gewissen Aufenthaltsdauer das Recht zusteht, an lokalen Wahlen 
aktiv und passiv teilzunehmen, gibt es in der Türkei nicht.  

Um diesem Mangel an politischer Partizipation und Repräsentanz entgegen zu 
wirken, gibt es zahlreiche Interessenvertretungen von Migranten in Form kultu-
reller Vereinigungen in der Türkei. Der eingetragene Verein Die Brücke ist wohl 
der aktivste Zusammenschluss unter ihnen.10 In ihm sammeln sich deutschspra-
chige Migrantinnen aus Deutschland, Österreich und der Schweiz, einschließlich 
deutschsprachiger Türken und türkischstämmiger EU-Bürger. Mittlerweile hat 
sich ein die gesamte Türkei umspannendes Netzwerk von Ansprechpartnern und 
regionalen Vereinen gebildet, die teilweise wiederum selber eingetragene Vereine 
gegründet haben. Hauptangelpunkt dieser Aktivitäten scheint weiterhin Istanbul 
zu bleiben, wenn auch sehr aktive neue Zentren zu beobachten sind, wie z.B. in 
Alanya. Hauptziele der Vereinsarbeit der Brücke sind, mit abnehmender Priori-
tät, die Verbesserung der rechtlichen Situation deutscher Migranten, die Förde-
rung kultureller Veranstaltungen sowie die Unterstützung karitativer Projekte.  

Ein Hauptprojekt zur Förderung deutschsprachiger Kinder, also deutscher, bi-
nationaler Rückkehrerkinder sowie andere deutschsprachiger türkischer Kinder, 
war die Gründung des Europakollegs, einer Privatschule in Istanbul, im Septem-
ber 1998. Diese Schule untersteht dem türkischen Erziehungsministerium und 
strebt, so das Selbstverständnis der Schule, neben Zweisprachigkeit und Bikultu-
ralität eine Synthese beider Erziehungssysteme an. In Bezug auf bilingualen 
Spracherwerb, kulturelle Identität usw. bietet diese Schule viel Material zur Erfor-
schung kultureller Identität und Integration. Die Brücke war jahrelang in bera-
tender Funktion in dieser Schule vertreten, musste sich aber im Jahre 2005 auf-
grund eines neuen türkischen Vereinsgesetzes, das eine solche Einflussnahme 
nicht mehr vorsieht, von dieser Tätigkeit verabschieden. 

Weitere teils alteingesessene Einrichtungen verschiedener europäischer, heute 
EU-Mitgliedstaaten sind die christlichen Gemeinden, Kulturinstitute, Industrie- 
und Handelskammern, EU-Firmen und ihre Niederlassungen sowie Joint Ven-
tures, ausländische Schulen, besonders englische, französische, deutsche und ita-

10  Mehr Informationen über die Ziele dieses Vereins und seine Vereinsarbeit können in türki-
scher und deutscher Sprache unter der folgenden Internetadresse aufgerufen werden: 
http://www.bruecke-istanbul.org/de.asp.  

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE EU-ANPASSUNG 47

lienische, zudem Forschungsinstitutionen sowie verschiedene politische Stiftun-
gen. Vier deutsche politische Stiftungen, die Konrad-Adenauer-, Friedrich-Ebert-, 
Friedrich-Naumann- und die Heinrich-Böll-Stiftung sowie das Istanbuler Orient-
Institut standen im Jahr 2002/03 vor Gericht, wo sie von der Staatsanwaltschaft 
Ankara angeklagt waren, die Türkei wirtschaftlich und politisch zu schwächen. 
Obwohl alle Anklagen mit einem Freispruch endeten, hat dieser Tatumstand 
doch insgesamt zu einer zeitweiligen Verunsicherung der deutschen community
und anderer ausländischer Gruppen in der Türkei geführt. 

Staatsangehörigkeit 

Das Staatsangehörigkeitenkonzept in der Türkei beruhte traditionell auf der Idee 
des einheitlichen Staates. Der türkische Staat legte eine offizielle türkische Identi-
tät fest. Jegliche Elemente, die sich außerhalb dieser Identität definierten, wurden 
als Gefahr für die staatliche Existenz betrachtet.11 Diese Auffassung ist auf die 
sechs Prinzipien zurückzuführen, die der Kongress der Republikanischen Volks-
partei von 1931 annahm: Nationalismus, Säkularismus, Populismus, Republika-
nismus, Etatismus und Revolutionismus. 1937 wurden diese Prinzipien zu kon-
stitutionellen Verpflichtungen erhoben. Das staatliche Verständnis von Staatsan-
gehörigkeit war lange Zeit mehr von der Idee der Verpflichtung als der Idee eines 
abzuleitenden Rechts für den Einzelnen geprägt. Die Formulierung des Ziels die-
ser Verpflichtung, d.h. des Allgemeinwohls, lag in staatlicher Hand und war den 
Ansprüchen und Rechten von Staatsbürgern übergeordnet. Dieses Verständnis 
kollidierte mit der Privatsphäre des Individuums, der Familie sowie mit der Reli-
gionsausübung und Freizeitbeschäftigung des Einzelnen (Kadıo lu 1999).  

Hinsichtlich des türkisch-deutschen transnationalen Raumes ist festzuhalten, 
dass zwischen beiden Systemen insofern große Ähnlichkeiten bestehen, als in 
beiden das Staatsangehörigkeitsprinzip grundsätzlich auf dem jus sanguinis-
Prinzip beruhte. Während in Deutschland jedoch das neue Staatsanghörigkeits-
gesetz aus dem Jahre 2000, trotz aller bestehenden Unzulänglichkeiten, durch die 
teilweise Einbeziehung des jus soli-Prinzips eine Wende einleitete und sich mehr 
dem modernen Staatsangehörigkeitenverständnis der Europäischen Union annä-
herte,12 ist eine solche Reform in der Türkei noch nicht in Sicht.  

                                                                                         
11  Diese Grundhaltung des türkischen Staats ist jedoch seit August 2002 durch bislang acht 

Reformpakete der Türkischen Nationalversammlung geändert worden. Die Zuerkennung 
kultureller Rechte an ethnische Minderheiten in der Türkei steht dabei an erster Stelle. 
Diese Reformen wurden im Zuge der Vorbereitung der Türkei auf die Aufnahme von Bei-
trittsverhandlungen mit der Europäischen Union durchgeführt. 

12  Es sei hier kurz angemerkt, dass im Fall deutscher Staatsangehöriger die Annahme der tür-
kischen Staatsangehörigkeit automatisch den Verlust der deutschen Staatsangehörigkeit be-
deutete. Erst seit dem Jahr 2000 kann eine sog. „Beibehaltungsurkunde“ erworben werden, 
die unter Nachweis fortbestehender Bindungen zum Heimatland Deutschland die An-
nahme einer weiteren Staatsangehörigkeit erlaubt. Allerdings ist sie nur für einen begrenz-

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BIANCA KAISER 48

Alle Gesetze und Verordnungen des türkischen Rechtssystems mit Bezug auf 
Ausländer und Migranten unterliegen noch immer dem Niederlassungsgesetz Nr. 
2510 ( skan Kanunu) aus dem Jahre 1934. Dieses Gesetz sieht vor, dass nur Mi-
granten türkischen Ursprungs oder türkischer Herkunft, die sich in der Türkei 
niederlassen wollen, Immigrantenstatus erwerben können (Art. 3). Migranten 
nichttürkischer Abstammung sollen keinen Immigrantenstatus erhalten (Art. 4). 
Das Niederlassungsgesetz liegt der Türkischen Nationalversammlung als überar-
beiteter Neuentwurf vor. Kiri çi evaluiert den neuen Entwurf dahingehend, dass 
er zwar von der rigorosen und inflexiblen Haltung abrückt, was die Definition ei-
nes türkischen Staatsbürgers betrifft, aber immer noch seinen diskriminierenden 
Charakter in Bezug auf die Festlegung beibehält, dass nur Personen türkischer Ab-
stammung sich dauerhaft in der Türkei niederlassen dürfen (Kiri çi 2003). 

Eine selten bemerkte Besonderheit des türkischen Staatsangehörigkeitsgesetzes 
war, dass bei Eheschließung eines türkischen Staatsangehörigen mit einer auslän-
dischen Frau diese die türkische Staatsangehörigkeit einfach durch eine entspre-
chende Unterschrift erwerben konnte, falls die Ehe in der Türkei geschlossen 
wurde. Bei einer Eheschließung im Ausland konnte dieses Begehren innerhalb 
von einer Frist von 45 Tagen bei einer zuständigen türkischen diplomatischen 
Vertretung kundgetan werden. Es muss unterstrichen werden, dass diese Mög-
lichkeit nur Frauen offen stand, nicht aber ausländischen Männern. Diese unter-
stehen dem restriktiven Aufenthaltsrecht. Außerdem waren sie bis zur teilweisen 
Gleichstellung der Frau im türkischen Familienrecht im Jahr 1999 dadurch einer 
besonderen Härte unterworfen, dass der Wohnsitz der Ehefrau rechtlich dort an-
gemeldet werden musste, wo der Wohnsitz des Ehemannes war, also im Ausland. 
Während sich durch das Gleichstellungsgesetz die Situation ausländischer Män-
ner verbessert hat, hat sich die Situation ausländischer Ehefrauen dahingehend 
verschlechtert, dass das neue türkische Staatsangehörigkeitsgesetz vom 12. Juni 
2003 die Möglichkeit der Annahme der türkischen Staatsangehörigkeit bei der 
Eheschließung abgeschafft hat. Aufgrund der Zunahme von Scheinehen mit Aus-
länderinnen besonders aus Ländern der ehemaligen Sowjetunion und mittel- 
und osteuropäischen Ländern sieht das Gesetz vor, ausländische Ehefrauen dem 
normalen Vorgang des Erwerbs der türkischen Staatsangehörigkeit für Ausländer 
zu unterwerfen. 

Die Voraussetzungen für den Erwerb der türkischen Staatsangehörigkeit sind 
ein fünfjähriger ununterbrochener legaler Aufenthalt in der Türkei (für ausländi-
sche Ehepartner nur drei Jahre); die Bereitschaft, sich dauerhaft in der Türkei 
niederzulassen, nachzuweisen z.B. durch eine Eheschließungsurkunde mit einem 
türkischen Staatsangehörigen oder dem Erwerb von Immobilien in der Türkei; 

ten Zeitraum, d.h. für zwei Jahre gültig, und muss dann, falls das Einbürgerungsverfahren 
im Empfängerland noch nicht abgeschlossen ist, erneut beantragt werden. 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE EU-ANPASSUNG 49

ein Gesundheitszeugnis; ein Nachweis über türkische Sprachkenntnisse; „gute” 
moralische Verhaltensweisen (Aybay 1991).  

In diesem Zusammenhang ist zu berücksichtigen, dass EU-Bürger und andere 
Ausländer in den letzten Jahren nur sehr vereinzelt die türkische Staatsangehö-
rigkeit zuerkannt bekamen. Die türkische Tageszeitung Milliyet berichtete z.B. im 
Jahr 1999, dass in den beiden vorangegangenen Jahren keinem einzigen Auslän-
der die türkische Staatsangehörigkeit zuerkannt worden war (Baydar 1999). Die 
Vereinigung Network of Foreign Spouses, eine Dachorganisation einzelner nationa-
ler Interessengruppen und Kulturvereine von Ausländern in der Türkei, berichte-
te im Jahr 2000 von bis zu achtjährigen Wartezeiten bei der Bearbeitung von An-
trägen auf die Zuerkennung der türkischen Staatsangehörigkeit, die ohne Ant-
wort seitens der zuständigen türkischen Behörden blieben. Außerdem soll zahl-
reichen ausländischen Ehefrauen, die die türkische Staatsangehörigkeit bei der 
Eheschließung annahmen, dies nur unter der Auflage ermöglicht worden sein, 
dass sie einen türkischen Vornamen annähmen (Kaiser 2001).13 Die türkische Ta-
geszeitung Hürriyet berichtete, dass dem Vorsitzenden der Ausgrabungen in Tro-
ja, dem Archäologen Professor Manfred Korfmann, also einer Persönlichkeit, die 
sich auf besondere Weise um die Türkei verdient gemacht hat, auf Vorschlag des 
Universitätsrats der Onsekiz Mart Üniversitesi in Çanakkale am 12. Dezember 
2003 die türkische Staatsangehörigkeit vom türkischen Ministerrat zuerkannt 
worden sei. Der bereits im darauffolgenden Jahr verstorbene Professor Korfmann 
habe daraufhin den türkischen Vornamen Osman angenommen (Balkan 2004). 

Schlussbemerkungen 

EU-Migranten in der Türkei sind eine sehr heterogene Gruppe. Dauer des Aufent-
halts, Migrationshintergründe, sozialer Status, Ausbildungsniveau, Arbeitssituati-
on, Integrationsgrad und Lebensperspektive sind sehr unterschiedlich. Trotz einiger 
Reformen seit Ende der 1990er Jahre bleibt das türkische Recht in Bezug auf Aus-
länder ein ausgrenzendes Recht, sowohl was den Zugang zum Arbeitsmarkt als 
auch das Aufenthaltsrecht betrifft. Integrationstechnisch wird das Instrument der 
Assimilierung angewandt. Das zeigt sich unter anderem am Beispiel des Erwerbs 
der türkischen Staatsangehörigkeit, ein schwieriger und zumeist aussichtsloser Pro-
zess. Ein dauerhaftes Bleiberecht gibt es auch für Migranten nicht, die bereits sehr 
lange Zeit, z.B. seit einigen Jahrzehnten in der Türkei sesshaft sind. 

EU-Migranten in der Türkei sind mit ihren kulturellen, politischen und wirt-
schaftlichen Netzwerken und Verbindungen zu den Mitgliedstaaten der Europäi-

                                                                                         
13  Zu diesem Thema, so wie auch zur allgemeinen Situation von Ausländern – insbesondere 

deutscher Staatsbürger – ein Interview mit Claudia Yılmaz, das im Kontext der scharf dis-
kutierten Novellierung des deutschen Zuwanderungsgesetzes sogar als Titelblattgeschichte 
in der großen türkischen Tageszeitungen Milliyet erschien (O.V. 2007).  

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BIANCA KAISER 50

schen Union ein fester Bestandteil des transnationalen Raumes zwischen der 
Türkei und der Europäischen Union geworden.14 Der Grad der Integration von 
EU-Migranten in der Türkei muss differenziert betrachtet werden. In Bezug auf 
die harte Integration bleibt festzustellen, dass die oben dargestellte rechtliche La-
ge (Arbeits- und Aufenthaltsrecht, Staatsangehörigkeitsrecht) und die Erschaffung 
eines Systems für qualifizierte Gastarbeiter in der Türkei ein erhebliches Hinder-
nis für eine politische, aber auch eine gesellschaftliche Partizipation darstellen.  

Politische Partizipation kann nur über die Annahme der türkischen Staatsan-
gehörigkeit stattfinden; politische Partizipation für Immigranten nichttürkischer 
Herkunft ohne dauerhaftes Bleiberecht ist in keiner Weise Gegenstand der politi-
schen öffentlichen Diskussion. Da der großen Mehrheit der EU-Migranten in 
der Türkei die Annahme der türkischen Staatsangehörigkeit versagt bleibt, sind 
Ersatzstrategien in Form von verstärkter kultureller Vereinsarbeit und transnatio-
nalem Lobbyismus (siehe die Beispiele Die Brücke und Network of Foreign Spou-
ses) geschaffen worden. Der Diskurs dieser Vereine und Interessengruppen hat ei-
ne Verschiebung der Argumentation von nationalen Themen und Problemen hin 
zu den Voraussetzungen für eine türkische Vollmitgliedschaft in der Europäi-
schen Union erfahren. In diesem Zusammenhang kann man durchaus von einer 
Europäisierung der Migrantengruppen aus Mitgliedstaaten der Europäischen 
Union sprechen.  

Was die Wahrnehmung von EU-Migranten durch die türkische Gesellschaft 
betrifft, so lassen sich zahlreiche Stereotypen feststellen. Allerdings gibt es durch-
aus auch eine positive Diskriminierung, d.h. bestimmte positive Eigenschaften 
werden EU-Migranten pauschal zugeordnet und erleichtern ihnen so teilweise 
die Integration in die türkische Gesellschaft, was wiederum der in weiten Berei-
chen andauernden gesetzlichen Ausgrenzung entgegensteht. Dieser Umstand 
kann in der seit langem andauernden europäischen Orientierung der Türkischen 
Republik begründet liegen. Einige Migranten, besonders aus Deutschland, haben 
wiederholt darauf hingewiesen, dass einer gesetzlich erleichterten, aber sozial und 
gesellschaftlich ausgrenzenden und schwierigen Situation der türkischstämmigen 
Bevölkerung in Deutschland eher eine rechtlich ausgrenzende, dafür aber sozial 
und gesellschaftlich gesehen positive Situation der deutschen Migranten in der 
Türkei gegenübersteht. 

Die jährlichen Fortschrittsberichte der Europäischen Kommission seit dem 
Jahr 2000 bezüglich der noch ausstehenden gesetzlichen Angleichungen der tür-
kischen Gesetzeslage an den acquis communautaire der EU haben bislang in der 
Sparte „Freizügigkeit von Personen“ noch keine sonderlichen Fortschritte ver-
zeichnen können. Es ist jedoch zu erwarten, dass mit fortschreitender Verbesse-
rung der Gesetzeslage für Minderheiten in der Türkei auch eine Verbesserung der 

14  Siehe dazu auch die Ausführungen von Kaiser (2004) zum deutsch-türkischen transnatio-
nalen Raum. 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE EU-ANPASSUNG 51

Gesetzeslage für EU-Migranten einhergehen wird und somit eine allmähliche 
Aufhebung der Hindernisse vor ihrer politischen und gesellschaftlichen Partizi-
pation erreicht werden wird. 

Bibliographie 

Andrews, P. A. 1989. Ethnic Groups in the Republic of Turkey, Wiesbaden: Dr. Ludwig 
Reichert Verlag. 

Aybay, R. 1991. Yurtta lık Hukuku, Istanbul: Aybay Hukuk Ara tırmaları Vakfı.
Balkan, T. 2004. Truva Kazıları Ba kanı Türk Vatanda ı Oldu: Prof. Korfmann, 

Osman Adını Aldı. Milliyet. 29.3. 
Baydar, Y. 1999. ki Yıldır Kimse Vatanda  Yapılmıyor. Milliyet. 23.7.  
Dietrich, A. 1987. Deutschsein in Istanbul. Berlin: Leske + Bukrich. 
Erba , S. 1997. EU-Bürger in der Türkei: Stand und Perspektiven – Unter beson-

derer Berücksichtigung der Situation der deutschen Staatsbürger. In H. Güm-
rükçü, U. Neumann und W. R. Felsch (Hg.) ITES-Jahrbuch 1997-1998: Bikultu-
ralität – staatliches Handeln – Mensch. Schriften des Instituts für Türkisch-
Europäische Studien (7): 119-134. 

Erder, S. und Kaska, S. 2003. Irregular Migration and Trafficking in Women: The Case 
of Turkey. Genevre: IOM. 

Frantz, E. 2003. Report on the Situation of Refugees in Turkey: Findings of a Five-Week 
Exploratory Study December 2002-January 2003. Cairo: Center for Forced Migra-
tion at The American University in Cairo. 

Hammar, T. 1990. Democracy and the Nation State: Aliens, Denizens and Citizens in a 
World of International Migration. Aldershot: Avebury. 

çduygu, A. 2002. International Migration and Turkey. In The Country Report of 
Turkey. Report for the Continuous Reporting System on Migration (SOPEMI) 
of the Organisation for Economic Cooperation and Development (OECD). 

Kadıo lu, A. 1999. Cumhuriyet radesi Demokrasi Muhakemesi. Istanbul: Metis. 
Kaiser, B. 2003. Lifeworlds of EU-Immigrants in Turkey. In E. Zeybeko lu und B. 

Johansson (Hg.) Migration and Labour in Europe: Views from Turkey and Sweden.
Marmara University Research Center for International Relations (MURCIR) 
and Swedish National Institute for Working Life (NIWL). Istanbul: efik,  
269-89. 

Kaiser, B. 2004. Social Life-Worlds of German Migrants in Turkey: The ‘Other 
Side’ of the Turkish-German Transnational Space. In T. Faist und E. Özveren 
(Hg.) Transnational Social Spaces: Agents, Networks and Institutions. Avebury: 
Ashgate, 91-110.  

Kaiser, B. et al. 2001. The Concept of ‘Free Movement of Persons’ and Turkey’s Full 
Membership in the European Union. Final Project Report for Marmara University 
Research Fund (Project No. 2000/SOB-5), Istanbul. 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BIANCA KAISER 52

Kiri çi, K. 2003. Old and New Patterns of Immigration and Turkey’s National 
Identity. Vortragspapier auf der Konferenz Türk(iye) Kültürleri, Yüzüncü Yıl
Universität, Van, 3.-5. September 2003. 

O.V. 2007. stedi Ama Türk Olamadı, Interview mit Claudia Yılmaz. Milliyet.
15.7.  

ahin, F. 2002. Die Türkei und Migration. Vortrag des Staatssekretärs im türki-
schen Ministerium für Arbeit und Soziales, F. ahin, an der Bilkent Üniversi-
tesi, 30.-31. Oktober 2002. 

Yalçın, S. 2007. Biz Size Hiç Irkçlık Yapmadık Bayan Merkel: te Bu Da 
Osmanlı’nın Göç Yasası. Hürriyet. 15.7. 

Internetquellen 

http://ec.europa.eu/enlargement/pdf/key_documents/2006/nov/tr_sec_1390_ 
en.pdf.

http://rega.basbakanlik.gov.tr/GUNLU/bugun.htm. 
Türkle evli yabancılara çalı ma izni. Hürriyetim (Online Forum der Tageszeitung 

Hürriyet). 6. März 2003 (http://www.hurriyetim.com.tr). 
www.bruecke-istanbul.org/de.asp. 
www.auswaertigesamt.de/diplo/de/Laenderinformationen/Tuerkei/Bilateral. html. 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.
Arbeitsmigration in die Türkei 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gefragte und ungefragte Gäste:  
Zur arbeitsrechtlichen Situation von  
Ausländern in der Türkei  

Barbara Pusch 

Zu den beiden Schlagworten „Ausländerbeschäftigung“ und „Türkei“ assoziiert 
man sowohl in Europa als auch in der Türkei türkische Arbeitsmigranten in Eu-
ropa. Da in der Regel die Türkei nur als Entsendeland von Arbeitskräften be-
trachtet wird, bleibt sie als Zielland internationaler Arbeitsmigration oft unreflek-
tiert.1 Diese Nichtbeachtung der Migrationsströme in die Türkei steht in krassem 
Widerspruch zur Migrationsrealität der Türkei.2 In den letzten Jahrzehnten ist 
die Türkei verstärkt für eine Fülle von Ausländern ein Land geworden, in dem sie 
ihren Lebensunterhalt verdienen. Als Beispiel seien hier nur drei sehr unter-
schiedliche Gruppen genannt: 

– Arbeitsmigranten aus der ehemaligen UdSSR, die zum Geldverdienen in die
Türkei kommen,3

– Repräsentanten ausländischer Firmen, die hier Karriere machen,4

– Transitmigranten und Flüchtlinge, für die die Türkei in der Regel nur eine
Drehscheibe in den Westen bzw. eine Zwischenstation ist und die versuchen,
mit illegaler Arbeit ihr Leben bis zur Weiterreise zu fristen ( çduygu 1995 und
2003).  

Gerne hätte ich die Ausländerbeschäftigung in der Türkei mit Statistiken und 
Zahlen belegt, aber leider ist mir dies im Rahmen dieses Aufsatzes nicht möglich. 
Ausschlaggebend dafür ist allerdings nicht meine mangelnde Recherche, sondern 
eine Fülle von Faktoren:  

1  Das international vergleichende Forschungsprojekt „Kulturelles Kapital in der Migration“
setzt in diesem Zusammenhang einen wichtigen und neuen Akzent in der Migrationsfor-
schung. Der vorliegende Aufsatz ist im Rahmen dieses Forschungsprojektes entstanden. 
Genauere Informationen dazu können folgender Webpage entnommen werden: www. 
cultural-capital.net. 

2  Ein umfassendes Porträt der unterschiedlichen Migranten in der Türkei habe ich in dem 
Aufsatz „Who is Knocking on the Door? Migration Waves to Turkey“ gezeichnet (Pusch, in 
Druck).  

3  Einen allgemeinen Überblick zu dem Thema verschaffen çduygu (2004) und Lordo lu
(2005). Wissenschaftliche Aufmerksamkeit erregten in den letzten Jahren v.a. Arbeitsmi-
grantinnen aus der ehemaligen UdSSR. In diesem Zusammenhang sind v.a. Studien über 
Hausangestellte zu nennen (z.B. Ka ka 2007).  

4  Ergebnisse einer Untersuchung über entsandte ausländische Arbeitskräfte publizierte Mo-
ser-Weithmann (2006: 32- 44). 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BARBARA PUSCH 56

– Erstens werden viele offizielle Statistiken zu diesem Thema in der Türkei nicht
veröffentlicht.

– Zweitens verläuft die Arbeitsmigration in die Türkei zum Großteil illegal.
Schätzungen zwischen 300 000 ( çduygu 2004) und 2 Millionen (Narlı 2005)
liegen vor; diese Spannbreite vermittelt kein verlässliches Bild. „Handfeste“
Zahlen liegen in diesem Bereich lediglich über die festgenommenen illegalen
ausländischen Beschäftigten vor, vorgelegt vom Ministerium für Arbeit und
soziale Sicherheit (siehe dazu Tabelle 1). Die Zahl der festgenommenen aus-
ländischen Arbeitnehmer zeigt allerdings nur eine Tendenz auf und sagt über
das wirkliche Ausmaß dieser Gruppe nicht viel aus.

Es gibt aber noch weitere Gründe, weshalb die Datenlage zu den ausländischen 
Arbeitnehmern in der Türkei so spärlich ist:  

– Aufgrund der gesetzlichen Veränderungen ab 2003 kam es zu vielen Verschie-
bungen bei den Zuständigkeiten. Eine Datenbasis ist laut mündlicher Aus-
kunft des Ministeriums für Arbeit und soziale Sicherheit erst im Aufbau.

– Außerdem bilden Ausländer, die in der Türkei leben und arbeiten, eine sehr
heterogene Gruppe. Das Spektrum reicht von westlichen Managern, die in in-
ternationalen Konzernen Karriere machen, bis zu Afrikanern, die ihren Le-
bensunterhalt durch das Verkaufen von auf der Straße gesammeltem Müll
verdienen. In diesem weit reichenden sozialen Setting ist man von einem ge-
meinsamen Lobbying oder consciousness-raising weit entfernt. Wenngleich der
eine oder andere Verein Personen bei der Vermittlung von Arbeit behilflich
ist5 und im Laufe der Zeit die eine oder andere Initiative ergriffen hat,6 so wird
das Thema doch sogar von den Betroffenen relativ stiefmütterlich behandelt.

– Darüber hinaus ist und war der Erhalt der türkischen Staatsbürgerschaft für
viele Ausländer, die sich in der Türkei niederlassen wollten, ein praktischer
Weg, gleichberechtigt, d.h. als türkischer Staatsbürger, am Arbeitsmarkt Fuß zu
fassen. So konnten ausländische Frauen bis zur Gesetzesreform im Jahr 2003
die türkische Staatsbürgerschaft bei der Eheschließung annehmen.7 Dies war

5  Als Beispiel sei hier der Verein Die Brücke (siehe dazu www.bruecke-istanbul.org) genannt, 
der ein Webportal eingerichtet hat, in dem u.a. Arbeit vermittelt werden soll (www.info-
istanbul.info). Aber nicht nur gut organisierte formelle Organisationen vermitteln in ihrer 
community Arbeit, sondern auch eine Vielzahl von kleinen informellen Plattformen fungie-
ren als Drehscheibe für Arbeit. Als Beispiel dafür sei die kongolesische community in Istan-
bul genannt, die auf informeller Basis ein Netzwerk für die Bewältigung alltäglicher 
Schwierigkeiten aufgebaut hat. Die Vermittlung von Arbeit, insbesondere von Gelegen-
heitsjobs, ist in diesem Netzwerk ebenfalls zentral. 

6  Wichtige Initiativen gingen in diesem Bereich von der Brücke-Vereinsvorsitzenden Claudia 
Yılmaz aus, die als Schwägerin des ehemaligen Ministerpräsidenten Mesut Yılmaz über die 
entsprechenden sozialen Kontakte verfügte. Aber auch das Network for Foreign Spouses war 
Ende der 90er Jahre in dieser Frage sehr aktiv. 

7  Mit der Novellierung des Türkischen Staatsbürgerschaftsgesetzes (Türk Vatanda lı ı Kanu-
nunda De i iklik Yapılmasına li kin Kanun, Gesetz Nummer 4866) im Juni 2003 ist der Er-

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


GEFRAGTE UND UNGEFRAGTE GÄSTE 57

insbesondere für Frauen, deren Herkunftsländer die Doppelstaatsbürgerschaft 
akzeptierten,8 oder die an der Staatsbürgerschaft ihres Herkunftslandes kein 
Interesse hatten, ein Weg, die Ausländerbestimmungen zu umgehen9 und sich 
nicht als Ausländerin, sondern als türkische Staatsbürgerin auf dem hiesigen 
Arbeitsmarkt zu integrieren. Aber auch für türkischstämmige Migranten aus 
Zentralasien und vom Balkan, die im Rahmen des Niederlassungsgesetzes 
Nummer 2510 ( skan Yasası) als um- und angesiedelte (iskanlı) oder freie (ser-
best) Migranten in die Türkei kamen, bedeutete und bedeutet die Möglichkeit, 
die türkische Staatsbürgerschaft rasch anzunehmen zu können, dass sie am 
Arbeitsmarkt Inländern rechtlich gleichgestellt waren.10

– Last but not least ist folgender Aspekt bei der Bewertung der geringen Auf-
merksamkeit, die dem Thema geschenkt wird, von Bedeutung: Die Arbeits-
marktintegration von Ausländern ist in der Türkei kein laut diskutiertes Politi-
kum. Von unterschiedlichsten Stellen wurde mir in diesem Zusammenhang 
gesagt, dass die hohe Arbeitslosigkeit der eigenen Population ein viel wichtige-
res Thema sei. „Manpower, billige ausländische Arbeitskraft braucht man hier 
nicht, denn davon hat man im eigenen Land zur Genüge“ lautet der Tenor der 
Argumentation.  

Mit diesen einleitenden Worten möchte ich aber nicht behaupten, dass man zum 
Thema der Arbeitssituation von Ausländern in der Türkei nichts sagen kann. Im 
Gegenteil: Ich möchte meine Ausführungen mit der sich im Wandel befindenden 
gesetzlichen Situation fortführen und diese analog zu den gesellschaftlichen Ent-
wicklungslinien interpretieren. Im Anschluss daran möchte ich diese Entwick-
lungslinien mit meinen Beobachtungen in der Feldforschung in Beziehung set-
zen.

                                                                                                                                                                                                                         

halt der türkischen Staatsbürgerschaft durch Eheschließung heute sowohl für männliche als 
auch für weibliche ausländische Ehepartner möglich. Allerdings wird diese nicht mehr so-
fort bei der Eheschließung vergeben, sondern erst nach einer dreijährigen Wartefrist. Mit 
dieser Frist möchte der Gesetzgeber Scheinehen unterbinden. 

8  Als Beispiel dafür sind Kanadier oder US-Bürger zu nennen.  
9  Dies galt insbesondere nach dem Zusammenbruch der UdSSR und vor den EU-Beitritten 

bzw. Beitrittsbemühungen für Frauen aus den ehemaligen Ostblockländern. 
10  Seit der Gründung der Republik im Jahr 1923 bis Ende 2004 ließen sich insgesamt 

1650 521 Menschen als freie bzw. umgesiedelte Migranten in der Türkei nieder. Mehr als 
die Hälfte dieser Menschen (860 498) kamen in den Jahren 1923-1949 in die Türkei, ein 
Großteil im Zuge des Bevölkerungsaustausches mit Griechenland. Dennoch zeigen die Sta-
tistiken, dass auch in den letzen Jahren türkischstämmige Menschen, vor allem wenn es in 
ihren Herkunftsländern politische und/oder ökonomische Schwierigkeiten gibt, im Rah-
men des Niederlassungsgesetzes in die Türkei kommen. So kamen im Jahr 2004 166 Per-
sonen (eine aus Rumänien und 165 aus dem ehemaligen Jugoslawien) in die Türkei 
(www.khgm.gov.tr). Die Tatsache, dass in dem novelliertem Niederlassungsgesetz (Gesetz 
Nummer 5543, skan Yasası) vom 19.9.2006 nach wie vor türkischstämmigen Migranten 
diverse Sonderrechte eingeräumt werden, zeigt allerdings, dass dieser Gruppe nach wie vor 
eine besondere Stellung zugemessen wird.

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BARBARA PUSCH 58

Zur arbeitsrechtlichen Situation von Ausländern in der Türkei bis 2003 

Über einen langen Zeitraum, von 1932 bis 2003, war die arbeitsrechtliche Situa-
tion von Ausländern in der Türkei von einem zentralen Gesetz geprägt, dem Ge-
setz Nummer 2007 über die für türkische Staatsangehörige reservierten Berufe 
und Handwerke (Türk Vatanda larına Tahsis Edilen Meslek ve Sanatlar Hakkında Ka-
nun). Laut diesem Gesetz war eine Fülle von Berufen ausschließlich für türkische 
Staatsangehörige reserviert. Dazu zählten: 

Straßenhändler; Musiker; Fotograf; Friseur; Schriftsetzer; Makler; Schneider; Hutma-
cher; Schuhmacher; Börsenmakler; Verkäufer von staatlichen Monopolwaren; Fremden-
führer und Dolmetscher; Arbeiter in der Bau-, Eisen- und Holzindustrie; Arbeiter oder 
Saisonarbeiter im Transport- und Nachrichtenwesen und bei Wasser-, Beleuchtungs- und 
Heizungsinstallationen; Ein- und Ausladung im Landtransport; Fahrer und Beifahrer; 
Handwerker; Pförtner; Diener und Boten in Handelsunternehmen Wohnungen, Hotels 
und Firmen; Diener und Dienerinnen in Hotels, Kaffeehäusern, Tanzlokalen, Bars und 
ähnlichen Unterhaltungslokalen; Künstler und Künstlerinnen in Unterhaltungslokalen; 
Tierarzt; Chemiker; Rechtsanwalt; Apotheker; Richter; Zahnarzt; Arzt; Hebamme; 
Krankenschwester; Ingenieur; technischer Angestellter; Meister; Facharbeiter; Bergmann; 
Taucher; Fischer; Lotse; Betreiber eines Krämerladens; Optiker usw. (Gesetz Nr. 2007). 

Darüber hinaus sind und waren in anderen Gesetzen wie zum Beispiel dem An-
waltsgesetz oder dem Gesetz für Krankenschwestern konkrete Berufsverbote für 
Ausländer ausgesprochen. Für arbeitssuchende Ausländer bedeutete dies, dass ih-
re Möglichkeiten, legal auf dem Arbeitsmarkt in der Türkei Fuß zu fassen, sehr 
gering waren. Sie benötigten eine freie Stelle für eine erlaubte Tätigkeit, und dies 
war in Anbetracht der langen Liste von verbotenen Arbeiten sehr schwierig (Kök-
sal 2006a: 45-59). 

Erschwerend kam für die Betroffenen hinzu, dass die Erteilung einer Arbeits-
erlaubnis nach türkischem Recht nicht direkt an den Ausländer erfolgte, sondern 
die Firmen das Recht erhielten einen bestimmten Ausländer anzustellen. D.h. 
diese Bewilligungen waren nicht auf den Arbeitnehmer, sondern auf den Arbeit-
geber bezogen. Ein Ausländer war damit berechtigt, an einem bestimmten Ar-
beitsplatz zu arbeiten. Aus diesem Grund sprach man in Insiderkreisen auch 
nicht von çalı ma izni, also Arbeitserlaubnis, sondern von çalı tırma izni (Erlaub-
nis, arbeiten zu lassen). Hinsichtlich der zeitlichen Berechtigung ist festzuhalten, 
dass Genehmigungen bis 2003 für maximal zwei Jahre erteilt wurden. Die Mög-
lichkeit einer unbefristeten Genehmigung gibt und gab es nicht. Aus diesem 
Grund wurde für Personen, die in der Türkei leben, die türkische Staatsbürger-
schaft aber nicht annehmen wollten, das Einholen der Arbeitserlaubnis zu einer 
ständigen Nebenbeschäftigung (Erba  2006: 125-133). 

Mit dem Entschluss, sich selbständig zu machen, versuchten und versuchen 
viele Ausländer, die schwierige Rechtssituation für ausländische Arbeitnehmer in 
der Türkei zu umgehen. Aber auch die Selbständigkeit war für Ausländer in der 
Türkei kein Weg ohne Hindernisse: Ausländische Staatsbürger durften sich nur 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


GEFRAGTE UND UNGEFRAGTE GÄSTE 59

im Rahmen des ausländischen Investitionsgesetzes selbständig machen. Bis zur 
Novellierung des Gesetzes im Jahr 2003 bedeutete dies, dass sie nur GmbHs oder 
AGs mit einem Stammkapital von mindestens 50 000 USD gründen durften.11

Zur arbeitsrechtlichen Situation von Ausländern in der Türkei seit 2003 

Im Rahmen des Anpassungsprozesses des türkischen Rechts an EU-Recht kam es 
zu einer Fülle von Reformen im Jahr 2003. So hat sich mit dem Gesetz Nummer 
4875 für ausländische Direktinvestoren (Do rudan Yabancı Yatırımlar Kanunu) die 
Situation für ausländische Investoren in der Türkei geändert; heute sind auslän-
dische Investoren türkischen Staatsbürgern gleichgestellt.12

Mit dem Gesetz Nummer 4817 über Arbeitsbewilligungen für Ausländer (Ya-
bancıların Çalı ma zinleri Hakkında Kanun) wurde für ausländische Arbeitnehmer 
ebenfalls eine andere Rechtsbasis geschaffen.13 Ein wichtiges Ziel dieser Gesetzes-
reform war die Eindämmung der illegalen ausländischen Arbeit,14 die in der Tür-
kei sehr weit verbreitet ist und war. Ein Maßnahmenpaket bestehend aus der 
Vereinfachung der Vergabeprozedur durch den Abbau der zuständigen Behör-
den,15 der strengeren Verfolgung und Bestrafung illegaler Beschäftigung für Ar-
beitnehmer und Arbeitgeber16 und der Verminderung der Berufsverbote für Aus-
länder sollte dies verwirklichen helfen. Ob dieser Maßnahmenkatalog wirklich zu 
einer Reduzierung der illegalen Arbeit geführt hat, kann ich hier allerdings nicht 

                                                                                         
11  Eine Ausnahme bestand für Ausländer und somit auch für die Ehegatten türkischer Staats-

bürger, die sich seit mehr als fünf Jahren in der Türkei aufhielten. Diese Personengruppe 
konnte einen Antrag auf Befreiung von der Mindestinvestition beantragen. Für ein Bei-
spiel, wie die 50 000 USD-Regelung umgangen wurde, siehe Pusch (2006: 15-31).

12  Viele konkrete Fragen zu diesem Thema beantwortet Köksal (2006b). 
13  Für eine juristische Analyse dieses Gesetzes siehe Aksu (2006: 60–73) und Köksal (2003). 
14  Siehe dazu die Begründung des Gesetzes unter: www2.tbmm.gov.tr/d22/1/1-0308.pdf. 
15  Seitdem das besagte Gesetz in Kraft ist, entscheidet nur mehr eine Behörde, das Türkische 

Ministerium für Arbeit und Soziale Sicherheit (Çalı ma ve Sosyal Güvenlik Bakanlı ı) über 
die Vergabe der ausländischen Arbeitsgenehmigungen (Artikel 3 des Gesetzes für Arbeitser-
laubnisse für Ausländer). Nur in drei Fällen bestehen diesbezüglich Ausnahmen: Für die 
Einstellung von ausländischen Universitätslehrern ist gemäß dem Hochschulgesetz Num-
mer 2547 aus dem Jahr 1981 die Hochschulkommission (Yüksekö retim Kurulu YÖK) zu-
ständig, für die Zulassung von ausländischen Journalisten laut Gesetz Nummer 5680 die 
Generaldirektion für Presse, Publikation und Information (Basın Yayın ve Enformasyon Genel 
Müdürlü ü) und für diejenigen, die in der Freihandelszone (Serbest Bölge) arbeiten, das 
Staatssekretariat für Außenhandel (Dı  Ticaret Müste arlı ı) (Asar 2006: 178-181). 

16  Zu diesen Bestimmungen siehe Artikel 20 und 21 des Gesetzes für Arbeitserlaubnisse für 
Ausländer. Wie auf der Homepage des Ministeriums für Arbeit und Soziale Sicherheit ver-
lautbart, wird im Jahr 2007 illegal arbeitenden ausländischen Arbeitnehmern eine Geldstra-
fe von 844 YTL verhängt. Für Firmen, die Ausländer ohne entsprechende Genehmigungen 
beschäftigen, beträgt die Geldstrafe 4 227 YTL. Ausländer, die ohne Genehmigung einer 
selbstständigen Tätigkeit nachgehen, obliegt per Gesetz eine Geldstrafe von 1 689 YTL 
(http://calisma.gov.tr/CGM/kacak_isci.htm). 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BARBARA PUSCH 60

beurteilen. Auch die zuständige Person im Arbeitsministerium wollte mir in ei-
nem persönlichen Gespräch zu diesen Themen nichts verraten.17

In Studien über Lebenswelten spielt auch der gesellschaftliche Rahmen eine 
zentrale Rolle, der maßgeblich von den konkreten Auswirkungen verschiedener 
Gesetze geprägt ist. Aus diesem Grund ist die Aufhebung des Gesetzes über die 
für türkische Staatsbürger reservierten Berufe, dessen lange Liste ich oben bereits 
vorgestellt habe, mit dem Inkrafttreten des Gesetzes Nummer 4817 für in der 
Türkei ansässige Ausländer von elementarer Bedeutung. Mit dieser Gesetzesauf-
hebung haben Ausländer allerdings trotzdem nicht das Recht, in allen Berufen 
tätig zu werden, denn in einzelnen Berufsgesetzen zählt die türkische Staatsbür-
gerschaft nach wie vor als Voraussetzung zur Berufsausübung. Dennoch handelt 
es sich heute um eine vergleichsweise kleine Gruppe von Berufen, die ausschließ-
lich türkischen Staatsbürgern vorbehalten ist. Zu diesen zählen unter anderem 
der Beruf des Wachtmeisters, diverse Seefahrtsberufe (Kapitän, Hilfsarbeiter, 
Bootsanbinder und Taucher), rechtliche Berufe wie Richter, Staatsanwalt, Rechts-
anwalt und Notar, sowie diverse Berufe im Gesundheitsbereich.18

Das aktuell gültige Gesetz für Arbeitsbewilligungen für Ausländer brachte 
noch weitere wichtige Veränderungen: Der Gesetzgeber unterscheidet heute zwi-
schen beschränkter (süreli) und unbeschränkter (süresiz) Arbeitsgenehmigung.  

Die „beschränkte Arbeitsgenehmigung“ kann für maximal ein Jahr ausgestellt 
werden. Sie gilt für einen bestimmten Arbeitsplatz und eine bestimmte Tätigkeit. 
Sie kann auf drei und anschließend auf sechs Jahre verlängert werden. Die Ver-
gabe dieser Genehmigung ist vom Arbeitsmarkt und der wirtschaftlichen Ent-
wicklung im Land abhängig.  

An Personen, die sich acht Jahre legal in der Türkei aufgehalten haben oder 
sechs Jahre legal in der Türkei gearbeitet haben, kann eine „unbeschränkte Ar-
beitsgenehmigung“ erteilt werden. Diese Genehmigungen sind nicht an einen 
Arbeitsplatz und auch nicht an eine bestimmte Tätigkeit gebunden. Je nach Auf-
enthaltsgenehmigung oder Arbeitsvertrag kann diese Genehmigung für höch-
stens fünf Jahre erteilt werden. D.h. die „Unbeschränktheit“ dieser Genehmigung 
bezieht sich bei diesem Gesetz nicht auf die Zeit und auch nicht auf die weiter-
hin verbotenen Berufe, sondern ausschließlich darauf, dass die Erteilung für ei-

17  Das Gespräch fand am 28.12.2006 mit Sedattin Akyıl in Ankara statt.  
18  Für eine komplette Liste dieser Berufe siehe Asar (2006: 168-170). Hinzuzufügen ist an 

dieser Stelle, dass auch der Arztberuf über lange Jahre zu diesen verbotenen Berufen zähl-
te. Mit dem Gesetz Nr. 5581, das diverse Gesetze novelliert (Bazı Kanun ve Kanun Hükü-
münde Kararnamelerde De i iklik Yapılmasına Dair Kanun), sollte das Berufsverbot zunächst 
aufgehoben werden, und das, obwohl die Zulassung ausländischer Ärzte sehr umstritten ist 
und war. Siehe dazu eine Pressemeldung in der Tageszeitung Radikal (O.V. 2007) und die 
parlamentarische Anfrage von Turan Tüysüz (http://www.tbmm.gov.tr/develop/owa/yazili 
_soru_sd.onerge.bilgileri?kanunlar_sira_no=43512). Nach der Verabschiedung des Gesetzes 
wurde jedoch von Seiten des Staatspräsidenten ein Veto erhoben, so dass ausländische Ärz-
te heute in der Türkei nicht arbeiten dürfen (O.V. 2007). 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


GEFRAGTE UND UNGEFRAGTE GÄSTE 61

nen erlaubten Beruf nicht von der ökonomischen und regionalen Entwicklung 
im Land abhängig gemacht wird! Diese „beschränkte Unbeschränktheit“ gilt im 
Übrigen auch für jene Gruppen, für die der Gesetzgeber Sonderbestimmungen 
vorgesehen hat, nämlich für Diplomaten, für Ehefrauen von türkischen Staats-
bürgern, für EU-Bürger und ihre Ehegatten, für türkischstämmige Personen, die 
sich im Rahmen des Niederlassungsgesetzes als freie oder umgesiedelte Migran-
ten in der Türkei niedergelassen haben usw.  

Für Selbständige sieht der Gesetzgeber die unabhängige Arbeitsgenehmigung 
(Ba ımsız Çalı ma zni) vor; an Ausländer, die in Firmen oder Einrichtungen ar-
beiten, die im Rahmen des Gesetzes Nummer 6224 zur Förderung des ausländi-
schen Kapitals (Yabancı Sermayeyi Te vik Kanunu) gegründet wurden, werden die 
Arbeitsgenehmigungen nach einer besonderen Verordnung erteilt. 19

Wie all diese Bestimmungen zeigen, haben sich die Bedingungen für Auslän-
der am türkischen Arbeitsmarkt zwar verbessert, ihr Zugang zum türkischen Ar-
beitsmarkt ist dennoch nach wie vor stark begrenzt. Allgemein kann auch fest-
gehalten werden, dass Ausländer Inländern am türkischen Arbeitsmarkt nicht 
gleichgestellt sind und dass ihr Zugang zum Arbeitsmarkt als nachrangig zu be-
zeichnen ist. Dies gilt selbst für türkischstämmige Ausländer, die seit 1981 mit 
Ausnahme von Armee und Sicherheitsdienst (güvenlik te kilatı) gefragte (ihtiyaç 
duyulan) Berufe und Handwerke frei (serbestçe) ausüben dürfen,20 denn auch diese 
Personengruppe bekommt diese Genehmigung nicht automatisch und/oder un-
befristet.

Neue Tendenzen hinsichtlich der Arbeitsmigration in die Türkei 

Wenngleich sich der limitierte Zugang zum Arbeitsmarkt in der Türkei nicht per 
se ändern soll, sieht der Gesetzgeber heute weitere Verbesserungen für bestimmte 
Gruppen vor. Seit Mai 2006 liegt ein Entwurf für eine Novellierung des Gesetzes 
für Arbeitsgenehmigungen für Ausländer im Parlament vor.21 Im Mittelpunkt der 
Begründung des Novellierungsentwurfes steht nicht mehr die Eindämmung ille-
galer Arbeit, sondern Erleichterungen für hochqualifizierte ausländische Arbeit-
nehmer und Führungskräfte. Das Genehmigungsprozedere soll für diese Grup-
pen vereinfacht und verkürzt werden, damit es bei großen und internationalen 

                                                                                         
19  Da auch die Arbeitsgenehmigungen der Selbständigen und der besonderen Personengrup-

pen in beschränkter bzw. unbeschränkter Form vergeben werden, möchte ich nicht wie 
Rechtsanwalt Mehmet Köksal von vier, sondern von prinzipiell zwei unterschiedlichen Ar-
ten von Arbeitsgenehmigungen in der Türkei sprechen (Diese Kategorisierung nahm Kök-
sal u.a. in dem Experteninterview vor, das ich am 4.1.2007 in Istanbul mit ihm durchge-
führt habe). 

20  Siehe dazu Gesetz Nr. 2527. 
21 Für den Entwurf siehe: http://www.tbmm.gov.tr/develop/owa/kanun_tasarisi_sd.onerge_ 

bilgileri? kanunlar_sira_no=43328. 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BARBARA PUSCH 62

Projekten nicht zu Verzögerungen kommt. Ganz klar richtet sich der Gesetzgeber 
damit an die globale Wirtschaft, von der sich viele im Lande einen Aufschwung 
erhoffen. Ein leitender Beamter bei der Ausländerpolizei fasste dies mit folgen-
den Worten prägnant zusammen:  

Unser Land ist ein Entwicklungsland, ein Land, in dem es ernste ökonomische Investi-
tionen gibt. Wir brauchen ausländische Investoren – und deshalb müssen wir ihre Ange-
legenheiten vereinfachen. Wir fördern ausländische Investoren in unserem Land immer. 
Wir sichern ihnen viele Erleichterungen zu.  

Kennern der politischen Landschaft in der Türkei wird klar sein, dass solch eine 
Politik nicht unumstritten bleibt. Ganz massiv hat sich zum Beispiel die Kam-
mervereinigung Türkischer Ingenieure und Architekten (Türk Mühendis ve Mimar-
lar Odaları Birli i TMMOB) gegen diesen Entwurf ausgesprochen.22 Der besagte 
Gesetzesentwurf und viele andere Entwicklungen wie z.B. die Tatsache, dass seit 
dem Jahr 2000 ausländische Wissenschaftler in der Türkei wieder zur Dozenten-
prüfung zugelassen werden23 und dass Berufsabschlüsse internationalisiert wer-
den sollen24 zeigen jedoch ziemlich klar, woher der politische Wind weht. Auch 
der Versuch, den türkischen Gesundheitssektor für ausländische Ärzte zu öffnen, 
ist in diesem Zusammenhang zu sehen.25 Alles deutet also darauf hin, dass man 
in der Türkei Ausländer ganz gezielt auf dem Arbeitsmarkt zulassen möchte, um 
internationales Kapital anzulocken und/oder Lücken auf dem türkischen Ar-
beitsmark zu schließen um somit zur Entwicklung des Landes beizutragen. 

Wie kann man das bisher Gesagte zusammenfassen? Der Gesetzgeber ver-
sucht, die Arbeitsmarktintegration von Ausländern in der Türkei zu erleichtern. 
Es geht dabei aber nicht um die Integration von billigen Arbeitskräften, sondern 
um hochqualifizierte Spezialisten und Fachkräfte, die auf unterschiedlichen Ebe-
nen zu der Entwicklung des Landes beitragen sollen. Ein Blick zwischen die Zei-
len des Novellierungsentwurfes des Gesetzes über Arbeitsbewilligungen für Aus-
länder und viele Arbeitsverträge zeigt, dass dem Gesetzgeber keine Niederlassung 
dieser Kräfte vorschwebt, sondern vielmehr Kurzfristigkeit je nach Projekt und 
Bedarf.

22  Der TMMOB-Bericht ist im Internet unter http://www.tmmob.org.tr abrufbar.  
23  Mit dem Entschluss der Interuniversitären Kommission (Üniversitelerarası Kurul), verlaut-

bart am 11. Juli 1983 in der Resmi Gazete Nr. 18104, wurde Ausländern der Zugang zur 
Dozentenprüfung untersagt. Erst 17 Jahre später wurde diese Prüfung Ausländern wieder 
zugänglich gemacht. (Doçentlik Sınav Yönetmeli i, 1 Eylül 2000, Resmi Gazete Nr. 24157). 

24  Siehe dazu das Gesetz für das Amt für berufliche Qualifikation (Gesetz Nr. 5544, Mesleki 
Yeterlilik Kurumu Kanunu), das am 21.9.2006 erlassen wurde. 

25  Siehe dazu Fußnote 18 in diesem Text. 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


GEFRAGTE UND UNGEFRAGTE GÄSTE 63

Zum Schluss: Beobachtungen aus meiner Forschungsarbeit 

Gerne hätte ich diese These nun an dieser Stelle mit offiziellen Zahlen verifiziert 
(ggf. sogar falsifiziert). Aber leider blieben meine zahlreichen Versuche, von den 
zuständigen Behörden entsprechendes statistisches Zahlenmaterial zu bekom-
men, vergeblich. Aus eigener Anschauung und im Hinblick auf meine For-
schungsarbeit kann ich jedoch sagen, dass sich Absicht und Praxis decken. Im 
Rahmen eines qualitativen Forschungsprojektes habe ich mit neunzehn hochqua-
lifizierten Ausländern, die in der Türkei leben und arbeiten, biographische Inter-
views geführt.26 Die Spannbreite der Interviewpartner reichte von gut situierten 
Geschäftsleuten aus Europa über intellektuell integrierte Universitätslehrer bis zu 
afrikanischen Akademikern, die als Müllsammler im Abseits der türkischen Ge-
sellschaft ein karges Leben fristen. 

Über Aufenthalts- und Arbeitsgenehmigungen verfügen in meiner Untersu-
chungsgruppe primär hochqualifizierte Personen, die über ein hohes Maß an 
transnationalem Bildungskapital und/oder anderem (z.B. heimatlandsbezogenem) 
Wissen verfügen, das in der Türkei heute gefragt ist. Diese Personengruppe be-
steht aus Fachkräften mit transnationalem Kapital, das sie in der freien Marktwirt-
schaft oder an privaten Universitäten verwerten können,27 und aus Personen, die 
ihr heimatlandspezfisches Wissen in der Türkei gut verkaufen können.28

Weiters fällt bei meinem Sample auf, dass rund 2/3 der befragten hochqualifi-
zierten Ausländer in der Türkei nicht über Aufenthalts- und Arbeitsgenehmigung 
verfügen. Bei dieser Gruppe handelt es sich um Personen, die trotz ihrer guten 
Qualifikationen ihr kulturelles Kapital in der Türkei nicht verwerten können. Ihr 
schlechter rechtlicher und sozialer Status nach dem Zusammenbruch der UdSSR, 
ihre im Heimatland beginnende Dequalifizierung sowie die mangelnde Nachfra-
ge nach ihren beruflichen Diplomen und Erfahrungen am türkischen Arbeits-
markt sind die Hauptgründe dafür, dass sie sich nur in Nischenbereichen beruf-
lich integrieren können.29 Ausländer, die mit entsprechenden Genehmigungen in 
der Türkei tätig sind, haben in der Türkei auch die Möglichkeit, sich beruflich zu 
etablieren, und zwar nicht nur als entsandte Kräfte, die über internationale Fir-
men als Manager in die Türkei kommen! Dass Menschen in legalen Lebenssitua-
tionen ihr Leben einfacher regeln als Personen in unklaren Lebensbedingungen, 

                                                                                         
26  Für dieses Forschungsprojekt siehe Fußnote 1.  
27  Als Beispiel dafür sind die Interviewpartner 2, 3 und 11 zu nennen, die über naturwissen-

schaftliche, technische bzw. ökonomische Studienabschlüsse verfügen und in der Türkei an 
einer privaten Universität arbeiten. Darüber hinaus ist Interviewpartnerin 15 zu nennen, 
die als Inhaberin eines Textilhandels und einer Textilproduktion im Mainstream der türki-
schen Wirtschaft liegt.  

28  In meinem Sample war dies z.B. der usbekische Wirtschaftswissenschaftler, der türkischen 
Firmen bei der Erweiterung ihres Markes in Zentralasien behilflich war.  

29  Als Beispiel dafür sind die Hausangestellten aus der ehemaligen UdSSR, die Flüchtlinge, 
die im Asylbereich Hilfstätigkeiten ausüben etc. zu nennen.  

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BARBARA PUSCH 64

liegt auf der Hand. Die Besonderheit liegt im Fall der Türkei, wie sich bereits bei 
diesem kleinen Sample zeigen lässt, auf einer anderen Ebene. Im Vergleich zu 
Europa fällt nämlich nicht nur der per se nachrangige Aufenthaltsstatus und der 
nachrangige Zugang zum Arbeitsmarkt von Ausländern auf, sondern vor allem 
die Tatsache, dass auch Personen ohne Arbeitsgenehmigung auf dem türkischen 
Arbeitsmarkt erfolgreich, d.h. ihrer Ausbildung entsprechend und mit angemes-
sener Entlohnung Fuß fassen können. In meinem Sample wird diese Gruppe von 
Ausländern repräsentiert, die in der Privatwirtschaft tätig sind bzw. mit Hilfe ver-
schiedenster Konstruktionen ihre eigenen Firmen gegründet haben. Ein Beispiel 
dafür ist ein junger Mann aus der Autonomen Uigurischen Region Xinjiang in 
China, der seine Aufenthaltserlaubnis durch seine ebenfalls aus Xinjiang stam-
mende, aber bereits eingebürgerte Frau erhielt, „seine“ Firma auf den Namen ei-
nes Freundes eintragen ließ und seine Sozialversicherung durch die Scheinanstel-
lung seiner Frau in ebendieser Firma erhielt. Konstruktionen dieser Art zeigen 
auch, wie ausdifferenziert und facettenreich der Sektor informeller Arbeit in der 
Türkei angelegt ist. 

Im Zuge der Feldforschung konnte ferner beobachtet werden, dass zwischen 
Ausbildung, beruflicher Tätigkeit und rechtlichem Status ein Zusammenhang be-
steht. Ausländer, die in der Türkei einen ihren Qualifikationen entsprechenden 
und gut bis durchschnittlich bezahlten Job haben, verfügen über fundierte Aus-
bildungen in so genannten harten Fächern. Konkret handelt es sich dabei um 
Absolventen der Fachrichtungen Informatik, Computeringenieurswesen, Ma-
thematik, Naturwissenschaften und Wirtschaft, die aufgrund ihres Studiums auch 
ein hohes Maß an transnationalem Kapital zu Verfügung haben. Viele andere 
hochqualifizierte ausländische Arbeitskräfte können ihr kulturelles Kapital in der 
Türkei nicht verwerten, wie zum Beispiel die Hausangestellten aus der ehemali-
gen UdSSR, die in der Türkei als Kranken- oder Kinderpflegerinnen in privaten 
Haushalten arbeiten.  

Personen mit einer Ausbildung in harten Fächern, die zudem über transnatio-
nales Wissen verfügen, haben in der Türkei bessere Möglichkeiten, einen legalen 
aufenthalts- und arbeitsrechtlichen Status zu erwerben. Wenngleich die Daten, die 
ich für meine Feldforschung erhoben habe, keinesfalls als repräsentativ zu be-
zeichnen sind, so lässt sich folgende Verallgemeinerung formulieren: Die geplan-
ten Erneuerungen in der Ausländerpolitik können als ein Ausbau der bereits prak-
tizierten Politik verstanden werden. In diesem Kontext sind die Mitglieder einer 
kleinen, gut ausgebildeten, transnational verankerten Elite als Gast in der Türkei 
sehr gefragt. Wie in vielen anderen Ländern auch, befindet sich jedoch die große 
Masse der Ausländer in der Rolle des ungefragten und unliebsamen Gastes. 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


GEFRAGTE UND UNGEFRAGTE GÄSTE 65

Tabelle 1: Festgenommene illegale ausländische Arbeitnehmer in der Türkei (1998 – 2002) 

Land 1998 1999 2000 2001 2002 Land 1998 1999 2000 2001 2002 

Afghanistan  6  13 7 Korea    1 1 

Ägypten  1    Litauen 1 15 1  8 

Albanien 7  4 2 11 Marokko 1  3   

Algerien    1 1 Mazedonien   1 1 3 

Armenien    3 3 Moldawien 429 442 288 138 74 

Aserbaidschan 155 268 327 188 144 Nepal     1 

Bangladesch  36    Österreich   1   

Belgien  1   1 Pakistan 10 37    

Bulgarien 10 2 10 19 16 Philippinen    1  

China   6 5 3 Rumänien 2 518 3 030 1 257 259 155 

Dänemark   3   Russland 121 93 19 33 54 

Deutschland 1 2 2 1  Schweden  3  1 5 

Frankreich 3     Syrien  1 14 12 2 

Georgien 114 75 99 70 56 Tschechien    1  

Griechenland 5     Tschetschenien  1 8   

Großbritannien 21   4  Tunesien 1 5    

Holland     3 Turkmenistan 2 1   4 

Irak 216 212 36 10 11 Ukraine 248 259 66 28 44 

Iran 45 61 401 78 31 USA 1   1  

Jordanien 2 1    Usbekistan   1 26 9 

Kasachstan 2 2 8 7 17 Weißrussland   7 15 5 

Kenia   3   Sonstige 5 331 163 2  

Kirgisistan   1 5 8       

Quelle: Angaben der Generaldirektion für Sicherheit (Emniyet Genel Müdürlü ü).

Bibliographie 

Aksu, M. 2006. Das neue Arbeitserlaubnisrecht für Ausländer. Zeitschrift für Tür-
keistudien (19/1): 60-73. 

Asar, A. 2006. Türk Yabancılar Mevzuatında Yabancı ve Hakları. Ankara: Turhan. 
Erba , S. 2006. Zur Lebenssituation von Deutschen und Deutschsprachigen in 

der Türkei. Zeitschrift für Türkeistudien (19/1): 125-133. 
çduygu, A. 1995. Transit Migration in Turkey. Genevre: IOM. 
çduygu, A. 2003. Irregular Migration in Turkey. Genevre: IOM. 
çduygu, A. 2004. Türkiye’de Kaçak Göç. Istanbul: stanbul Ticaret Odası Yayınları

(Nr. 65). 
Ka ka, S. 2007. Yeni Uluslararası Göç Hareketleri ve Türkiye’deki Moldovalı

Kadın Hizmetçiler. In F. Kıral, B. Pusch, C. Schönig und A. Yumul (Hg.) Cul-
tural Changes in the Turkic speaking World (Istanbuler Texte und Studien 7). 
Würzburg: Ergon, 71-89. 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BARBARA PUSCH 66

Köksal, M. 2003. Yabancıların Çalı ma zni Hakkında Kanun, Istanbul: Eurojuris. 
Köksal , M. 2006a. Deutsch-türkische Ehen in der Türkei: Der rechtliche Status 

des deutschen Partners bis 2003. Zeitschrift für Türkeistudien (19/1): 45-59. 
Köksal, M. 2006b. Das Türkische Gesellschaftsrecht in der Unternehmenspraxis. Mit 

Schwerpunktthemen. Istanbul: Eurojuris.  
Lordo lu, K. 2005. Türkiye’de Yabancıların Kaçak Çalı ması ve Bu Çalı maya 

li kin Bir Ara tırma. Toplum ve Bilim (102): 103-127. 
Moser-Weithmann, B. 2006. Alltagsleben von deutschen Entsandten in Istanbul 

und ihre Beziehungen zur türkischen Bevölkerung. Zeitschrift für Türkeistudien 
(19/1): 32-44. 

Narlı, N. 2005. Türkiye’de 2 Milyon Yabancı Kaçak Var. In www.cnnturk.com. 
O.V. 2007. Erdo an ‘Dertliyim’ Dedi YÖK’e Çattı. Radikal. 22.02. 
O.V. 2007. Yabancı Doktora Zorunlu Erteleme. Sabah. 09.03. 
Pusch, B. 2006. Migration aus Liebe? Deutsche Schwiegersöhne in Istanbul. Zeit-

schrift für Türkeistudien (19/1): 15-31. 
Pusch, B. (in Druck). Who is Knocking on the Door? Migration Waves to Turkey. 

Zeitschrift für Türkeistudien.

Internetquellen 

http://calisma.gov.tr/CGM/kacak_isci.htm. 
http://www.tbmm.gov.tr/develop/owa/kanun_tasarisi_sd.onerge_bilgileri?kanunl

ar_sira_no=43328. 
http://www.tmmob.org.tr. 
http://www2.tbmm.gov.tr/7/7-14482c.pdf. 
www.bruecke-istanbul.org. 
www.cultural-capital.net. 
www.info-istanbul.info.  
www.khgm.gov.tr. 
www2.tbmm.gov.tr/d22/1/1-0308.pdf. 
www2.tbmm.gov.tr/d22/1/1-0327.pdf. 

Gesetze 

Gesetz Nummer 4866. Türk Vatanda lı ı Kanununda De i iklik Yapılmasına li kin
Kanun (Novellierungsgesetz des türkischen Staatsbürgerschaftsgesetzes). 

Gesetz Nummer 5543. skan Yasası (Niederlassungsgesetz). 
Gesetz Nummer 2510. skan Yasası (Niederlassungsgesetz). 
Gesetz Nummer 2007. Türk Vatanda larına Tahsis Edilen Meslek ve Sanatlar Hakkın-

da Kanun (Gesetz über die für türkische Staatsbürger reservierten Berufe und 
Handwerke).

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


GEFRAGTE UND UNGEFRAGTE GÄSTE 67

Gesetz Nummer 4875. Do rudan Yabancı Yatırımlar Kanunu (Gesetz für ausländi-
sche Direktinvestoren). 

Gesetz Nummer 4817. Yabancıların Çalı ma zinleri Hakkında Kanun (Arbeitser-
laubnisgesetz für Ausländer) 

Gesetz Nummer 5581. Bazı Kanun ve Kanun Hükümünde Kararnamelerde De i iklik 
Yapılmasına Dair Kanun (Novellierungsgesetz einiger Gesetze und gesetzlicher 
Verordnungen).  

Gesetz Nummer 2527. Türk Soylu Yabancıların Türkiye’de Meslek ve Sanatlarını Ser-
bestçe Yapabilmelerine, Kamu ve Özel Kurulu  veya yerlerinde Çalı tırılabilmelerine
li kin Kanun (Gesetz für freie Berufs- und Handwerksausübung von türkisch-

stämmigen Ausländern in der Türkei und deren Beschäftigung in privaten 
oder staatlichen Organisationen oder Arbeitsstätten). 

Gesetz Nummer 5544. Mesleki Yeterlilik Kurumu Kanunu (Gesetz für das Amt für 
berufliche Qualifikation).

Gesetz Nummer 6224. Yabancı Sermayeyi Te vik Kanunu (Gesetz zur Förderung 
des ausländischen Kapitals). 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ausländische Arbeitnehmer  
als Teil der türkischen Arbeitswelt 

Kuvvet Lordo lu

Migration ist ein Phänomen, das zahlreiche gesellschaftliche und individuelle 
Probleme in sich birgt. Nicht nur zur Problemstellung, auch zu den Ursachen 
und Bedingungen von Migration gibt es zahlreiche Untersuchungen; dank ihnen 
ist eine reiche Literatur zur Migration und ihren Problemfeldern entstanden. Die 
Fülle dieser Literatur hat einerseits damit zu tun, dass das Thema sehr vielschich-
tig ist; sie liegt andererseits aber auch in seinen zunehmenden Einflüssen auf die 
Geopolitik begründet. Die Indikatoren für die Migration, die bis auf die Ent-
wicklungs- und Pro-Kopf-Einkommen unterschiedlicher Länder reduziert werden 
können, finden sich in vielen Publikationen über die Ursachen der Migration. 
Selbstverständlich sind neben den wirtschaftlichen Gründen auch eine Reihe von 
politischen und gesellschaftlichen Kriterien für die internationale Migration aus-
schlaggebend. Der Wunsch, einen höheren Lebensstandard zu erlangen und die 
Tatsache, dass diese Erwartung unter den gegebenen Bedingungen nicht erfüllt 
werden kann, kann als Push-Faktor für die Migration betrachtet werden. Ein wei-
terer individueller Faktor für die Migration ist der Wissensstand potenzieller Mi-
granten über das Auswanderungsland: Sie kennen meist nur dessen positive Sei-
ten. Ein Individuum, das auswandert, geht mit dem Ziel, seine Zukunft an die 
Hand zu nehmen, in ein anderes Gebiet. Es macht sich regelrecht alleine auf ei-
nen Kreuzzug. Auf diesen Zügen erleben einige, trotz wirtschaftlicher oder kultu-
reller Bereicherungen, große Brüche und schaffen keinerlei Neuanbindungen. 
Ein Migrant wird weder in der Gesellschaft, aus der er kommt, noch von der, in 
die er auswandert, gehalten. Der Bruch, der mit der Auswanderung beginnt, kann 
für das Individuum, dass zwischen der alten und neuen Gesellschaft keine Brücke 
bauen kann, zu ernsthaften seelischen Problemen und Traumata führen (Teber 
1993: 9-16). 

Migration hat stets verschiedene Ziele. Wenngleich eines davon die Suche der 
Migranten nach Arbeit ist, kann man von einem komplexen Prozess sprechen, 
der für die Entscheidungsfindung des Individuums und der Familie von Bedeu-
tung sind (Toksöz 2004: 13). 

Entwicklung der Arbeitsmigration in Europa 

Die Arbeitsmigration nimmt in der neuesten Vergangenheit zu, vor allem nach 
dem Zweiten Weltkrieg. Die Behebung des Arbeitskräftemangels trug zum Wach-
stum insbesondere der europäischen Staaten in der Nachkriegszeit bei. Zwischen 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KUVVET LORDO LU70

1945-1970 wurde der Arbeitskräftemangel der westeuropäischen Staaten aus Grie-
chenland, Spanien, Portugal und zum Teil aus Italien, also aus dem Süden ge-
deckt. Da diese Länder im Vergleich zu den entwickelten europäischen Ländern 
weniger industrialisiert waren, wurde die Migration von da überhaupt möglich. 
In den darauf folgenden Jahren verlagerte sich die Herkunft der Arbeitskräfte 
stärker in Richtung Osten und in weniger entwickelte Länder wie die Türkei, Ma-
rokko, Tunesien und das ehemalige Jugoslawien, die durch hohe Arbeitslosen-
quoten und wirtschaftlichen Stillstand geprägt waren. Ab den 1960er Jahren be-
gann von hier aus die Arbeitsmigration nach Westeuropa, insbesondere nach 
Deutschland (OECD 2003: 4); sie verlief bis 1974 auf legalem Wege. Die legale 
Arbeitsmigration der folgenden Jahre kann in vier verschiedene Gruppen unter-
teilt werden: Arbeitsmigration durch Familienzusammenführung, Arbeitsmigra-
tion qualifizierter Arbeiter mit Arbeitserlaubnis, Arbeiten während des Asylver-
fahrens von Flüchtlingen und Asylanten und Arbeiten von Studierenden wäh-
rend des Studiums (Krezlo 2002: 46). Das Hauptelement der Arbeitsmigration 
bilden jedoch die Personengruppen, die nicht in die oben genannten Gruppie-
rungen passen und die versuchen, illegal im Land zu bleiben. Eines der Haupt-
charakteristika der Arbeitsmigration zwischen 1980 und 2000 ist der illegale Sta-
tus der Migranten, von denen zudem viele Flüchtlinge und Asylanten sind. Dies 
zeigt sich u.a. darin, dass zwischen 1989-1998 mehr als vier Millionen Menschen 
in Europa um Asyl angesucht haben (Toksöz 2002: 23). 

Seit den 1990er Jahren sind in Italien, Griechenland, Spanien und Portugal, 
Länder also, die früher selbst Arbeitskräfte entsandt haben, große Veränderungen 
auf den nationalen Arbeitsmärkten zu verzeichnen. Eine der vielleicht offensicht-
lichsten dieser Veränderungen ist der hohe Prozentsatz von ausländischen Ar-
beitnehmern in den Ländern, die in den 1960er Jahren zu den Entsendeländern 
von Arbeitskräften zählten. Im Jahre 2000 waren rund 2,1% der erwerbstätigen 
Bevölkerung dieser Länder ausländische Arbeitskräfte (OECD 2003: 20). Einer 
der wichtigsten Gründe für diese auffallende Veränderung ist der hohe wirtschaft-
liche Entwicklungsstand dieser Länder. 

Des weiteren haben die entwickelten Industriestaaten nach den ersten Erfah-
rungen mit ausländischen Arbeitsmigranten seit Beginn der 1970er Jahre eine 
Reihe von Maßnahmen zur Visumsbeschränkung eingeführt. Da diese Schritte 
unzulänglich blieben, suchten diese Staaten nach neuen Strategien. Sie versuch-
ten verschiedene Kontrollmechanismen aufzubauen, um die Einreise von Aus-
ländern zu stoppen. So wurden z.B. Diensteinsätze von Beamten aus Industrie-
nationen an den Grenzübergängen von Entsendeländer angeordnet. Damit be-
zweckt man die verstärkte Kontrolle der Transitwege vom Ausgangspunkt der 
Migration bis zum Eintritt ins Zielland. Unter besonderen Umständen wird auch 
die Ausrichtung finanzieller Unterstützung an die Migranten geplant, um zu 
verhindern, dass sie die Grenzen der Transitländer überschreiten (Peker 2002). 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AUSLÄNDISCHE ARBEITNEHMER ALS TEIL DER TÜRKISCHEN ARBEITSWELT 71

Mit verschiedenen Politiken zur Kontrolle der Migration beabsichtigen die In-
dustriestaaten, den Zustrom von ausländischen Migranten aufzuhalten. Ein Teil 
dieser Politiken ist auf die Analyse der Entsendekapazitäten von Entsendelän-
dern ausgerichtet. Es werden Schätzungen zur Zunahme der Arbeitsmigration in 
naher Zukunft vorgenommen. Diese Vermutungen spezifizieren gleichzeitig auch 
die einzusetzenden Maßnahmen (Eurostat 1998). 

Arbeitsmigration und Türkei 

In den entwickelnden westlichen Ökonomien ist der Anteil der ausländischen 
Arbeitskräfte am Arbeitsmarkt so hoch, dass er nicht mit der Türkei verglichen 
werden kann. Als Beispiel kann hier angeführt werden, dass 8,8% der belgischen 
Bevölkerung offiziell gemeldete Ausländern sind (Krzeslo 2001: 64). In der Tür-
kei beträgt dieser Anteil nur 0,2% – ein essentieller Unterschied! 

Seit den 1990er Jahren wurden Ausländer auf dem türkischen Arbeitsmarkt 
immer deutlicher sichtbar. Allerdings ist ihre Partizipation bereits viel früher zu 
verzeichnen. Gemäß verschiedener von Yıldırım Koç (2001) zitierter Quellen 
kamen Ausländer zum Arbeiten bereits in das Osmanische Reich. Als qualifizier-
te Arbeiter sollten sie in den ersten Fabriken den heimischen Arbeitern die Ar-
beitsabläufe zeigen. Seit dieser Zeit gibt es qualifizierte Meister mit einem hohen 
Spezialisierungsgrad; sie arbeiten vornehmlich in ausländischen Betrieben. Die 
Gründe für das Kommen dieser erfahrenen Arbeitskräfte unterscheiden sich je-
doch von denen der hier untersuchten ausländischen Arbeitern, genauso wie ihre 
Aufenthaltsdauer. Wie bereits erwähnt, hat die Türkei seit den 1990er Jahren ei-
nen ernstzunehmenden Prozentsatz von ausländischen Arbeitskräften vor allem 
aus den Nachbarländern aufgenommen.

Diese Migrationswelle ist aber nicht nur auf die Türkei und das Arbeiten in 
der Türkei gerichtet. Insbesondere der Zusammenbruch des sowjetischen Blocks, 
der politische Wandel in den mitteleuropäischen Ländern, der Regimewechsel im 
Iran in den 1980er Jahren, die ethnischen Konflikte in Jugoslawien sowie die An-
griffe gegen die kurdische Bevölkerung im Nordirak führten zu einem bedeuten-
den Anstieg der Migranten und der politischen Flüchtlinge (OECD 2003: 5). 

Die folgenden sieben Länder, nämlich Bulgarien, Rumänien, Moldawien, die 
Ukraine, Georgien, Armenien und Aserbaidschan, waren Teil der ehemaligen 
Sowjetunion oder wurden von ihr unterstützt; sie liegen in unmittelbarer geo-
graphischer Nähe zur Türkei oder sind Nachbarländer. Parallel zu den Verfallser-
scheinungen des sowjetischen Systems seit 1989 entstanden verschiedene gesell-
schaftliche Probleme, die für das hohe Ausmaß der Arbeitslosigkeit und ihre lan-
ge Dauer ausschlaggebend sind. Vor allem die Arbeitslosigkeit der Jugendlichen 
in den Städten sticht ins Auge.1 Ein Teil der Migranten aus diesen Ländern fühlt 
                                                                                         
1  Siehe dafür folgende Webseite: http://laboirsta.ilo.org, aufgerufen am: 18.05.2004. 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KUVVET LORDO LU72

sich der Türkei aus den oben genannten Gründen und aufgrund ihrer ethnischen 
Herkunft verbunden. Das Ende des Kalten Krieges und die wirtschaftlichen Pro-
bleme, die mit dem Zusammenbruch des Kommunismus entstanden waren, ga-
ben den Ausschlag dafür, dass die türkischstämmigen Menschen aus diesen Län-
dern in der Türkei meist illegal auf Arbeitssuche gingen (Kiri çi 2000: 41). 

Der Prozentsatz der Menschen aus den Nachbarländern innerhalb aller Aus-
länder, die nach 1990 in die Türkei einreisten, ist bedeutend. Die Ein- und Aus-
reisenden aus Bulgarien, Griechenland und Aserbaidschan stehen dabei an erster 
Stelle. Im Jahr 2004 stand Bulgarien an dritter Stelle aller Länder überhaupt, aus 
denen Ein- und Ausreisen in die Türkei registriert wurden. Allgemein kann an-
genommen werden, dass die hohe Zahl der Türkischstämmigen in diesen Län-
dern ein Grund für den Anstieg ist. Die niedrigen Reisekosten aufgrund der geo-
graphischen Nähe und die liberalen Visabestimmungen machen die Türkei für 
diese Migranten besonders attraktiv. 

Die politischen und ökonomischen Entwicklungen der letzten Zeit führten 
auch zu einem Anstieg der Ausländerzahlen aus dem Mittleren Osten. In den 
letzten Jahren hat ein Teil der Migranten, die auf Arbeitssuche in die Türkei ka-
men, die Türkei als Transitland benutzt und versucht, nach einer Zeit des legalen 
oder illegalen Aufenthaltes in westliche Länder weiter zu migrieren. Ein Teil der 
Arbeitsmigranten verbringt also nur eine bestimmte Zeit in der Türkei und ver-
lässt sie dann wieder. 

Die Richtung der Migration 

Eine andere Klassifizierungsmöglichkeit der Ausländer in der Türkei ist die Be-
schaffenheit ihrer Arbeit. Diese unterscheidet sich entsprechend ihrer Herkunfts-
länder oder -regionen. So arbeiten zum Beispiel Migranten, die aus politischen 
Gründen aus dem Osten in die Türkei gekommen sind, längerfristig, solche aus 
dem Westen und Norden hingegen nur vorübergehend (Yorgun und enkal 
2003: 8). Eine ähnliche Klassifizierung wird von anderen Autoren vorgenom-
men. Migranten aus osteuropäischen Ländern wie Rumänien, Moldawien oder 
der Ukraine kommen mit dem Ziel zu arbeiten in die Türkei. Migranten aus dem 
Mittleren Osten und Fernost wie dem Iran, dem Irak, Afghanistan, Pakistan, 
Bangladesch, China oder Sri Lanka sehen die Türkei als Transitland und zielen 
primär darauf ab, in ein westliches Land weiterzureisen. Als letzte Gruppe sind 
asiatische Flüchtlinge zu nennen, die nicht in ihre Herkunftsländer zurückkehren 
möchten und nach Migrationsmöglichkeiten und illegalen Arbeitsmöglichkeiten 
in der Türkei suchen ( en 2006: 55-56 und Yardımcı 2006: 168). 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AUSLÄNDISCHE ARBEITNEHMER ALS TEIL DER TÜRKISCHEN ARBEITSWELT 73

Arbeitsmigration in die Türkei und Unterschiede zu westlichen Ländern 

Die Arbeitsmigration in die Türkei unterscheidet sich nicht nur zahlenmäßig, 
sondern auch hinsichtlich ihrer Ausprägung von der Migration in westliche Län-
der. Der erste offenkundige Unterschied zwischen den Hauptempfängerländern 
und der Türkei ist die Einkommensdifferenz. Die Türkei liegt im internationalen 
Vergleich des Pro-Kopf-Einkommens in der unteren Mitte. Das durchschnittliche 
Pro-Kopf-Einkommen liegt bei rund 5 000 USD ( TO 2006: 73). Der zweite we-
sentliche Unterschied besteht darin, dass Ausländer nicht aufgrund eines türki-
schen Arbeitskräftemangels in die Türkei kommen (Yorgun und enkal 2003:7). 
Die kulturellen und historischen Bindungen der Türkei zu ihren Nachbarländern 
stellt den dritten Unterschied dar. In Ländern wie Bulgarien, Rumänien, Aser-
baidschan, der Ukraine und Moldawien lebt eine bedeutende Zahl Menschen 
türkischer Abstammung. Und schließlich ist die Transitmigration über die Türkei 
aufgrund der geographischen Lage billiger und sicherer als die nördliche Route 
über die Ukraine oder der südliche Weg über Afrika (Jandarma Komutanlı ı
2003). Die Türkei hat sich also aufgrund der zunehmenden Zahl von Auslän-
dern, die zum Arbeiten einreisen, dies hier aber nur auf illegalem Weg tun kön-
nen, zu einem neuen Zielland der Migration entwickelt und ist nun mit einer 
Reihe von Problemen auf dem Arbeitsmarkt konfrontiert.  

Einige Kriterien für die erhöhte Aufnahme von Arbeitsmigranten 

Die Türkei hat sich insbesondere in der letzten Zeit zu einem Land entwickelt, 
das verstärkt von internationalen Migrationsströmen gekennzeichnet ist. Ver-
gleicht man die Zahlen von gefassten illegalen Migranten aus dem Jahr 2005, so 
fällt auf, dass die Türkei nach Moldawien und Griechenland international an 
dritter Stelle liegt. Moldawien ist vermutlich dem Migrantenstrom, der über die 
Ukraine nach Europa zieht, ausgesetzt. Griechenland ist hingegen mit dem ille-
galen Migrantenstrom über das Mittelmeer und die Türkei konfrontiert ( en 
2006: 59). In diesem Kontext wird die Rolle der Türkei als Transitland zusätzlich 
deutlich. Dabei ist auch zu betonen, dass die Zahl der illegalen Migranten, die 
beim Ein- und Ausreisen festgenommen wurden, in den letzten Jahren enorm 
angestiegen ist. In den letzten zehn Jahren sind allein in der Türkei eine halbe 
Million Migranten gefasst worden. Der Anstieg der illegalen Migrantenzahl nach 
Jahren ist Tabelle 1 zu entnehmen. Globale wirtschaftliche und politische Grün-
de sind für die Zunahme der Migranten verantwortlich. Da jedoch ein Teil des 
Migrantenstromes durch die Türkei führt, bringt die Auslieferung der gefassten 
Migranten in die Herkunftsländer erhebliche finanzielle Probleme für die Türkei 
mit sich. Die Sicherheitsbehörden betonen jedoch, dass es kein Budget für die 
damit verbundenen Kosten gibt.  

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KUVVET LORDO LU74

Tabelle 1: Zahl der gefassten illegalen Migranten zwischen 1995-2005 

Jahr  Zahl der gefassten illegalen Migranten 

1995 11 362

1996 18 804

1997 28 439

1998 29 426

1999 47 529

2000 94 514

2001 92 362

2002 82 825

2003 56 219

2004 61 228

2005 57 428

2006 (Juli) 26 624 

Gesamt 606 560

Quelle: Zusammengestellt aus den Daten der Direktion für Ausländer, Grenzen und Asyl 
(Yabancılar, Hudut ve ltica Ba kanlı ı) von der Generaldirektion für Sicherheit (Emniyet Genel 
Müdürlü ü).

Es ist anzunehmen, dass ein Teil der in der Tabelle 1 aufgeführten illegalen Mi-
granten, wenn auch nur für kurze Zeit, am türkischen Arbeitsmarkt partizipier-
ten. Darüber hinaus wird ein Teil der illegalen Migranten wegen Straftaten, ins-
besondere wegen Prostitution, ausgewiesen. Die Zahl der Migranten, die auf-
grund verschiedener Straftaten aus der Türkei ausgewiesen wurde, ist Tabelle 2 zu 
entnehmen.

Tabelle 2: Aufgrund verschiedener Straftaten ausgewiesene Migranten 

Jahr  Zahl der ausgewiesenen Migranten 

2000 31 399

2001 42 043

2002 42 232

2003 23 947

2004 38 040

2005 30 789

2006 34 000

Quelle: Zusammengestellt aus den Daten der Direktion für Ausländer, Grenzen und Asyl von 
der Generaldirektion für Sicherheit.  

Die Migranten, die im Land geblieben ist, machen ein Teil der Differenz zwi-
schen Tabelle 1 und Tabelle 2 aus. Es ist anzunehmen, dass die Migranten unter-
schiedliche rechtliche Status innehaben und primär in Großstädten leben. Dar-
über hinaus ist festzuhalten, dass neben den gefassten illegalen Migranten auch 
die Zahl der Ausländer, die legal ins Land kommen und über eine Aufenthalts-

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AUSLÄNDISCHE ARBEITNEHMER ALS TEIL DER TÜRKISCHEN ARBEITSWELT 75

genehmigung verfügen, gestiegen ist. Im Vergleich zu westeuropäischen Ländern 
ist die Zahl der Ausländer mit Aufenthaltsgenehmigung jedoch sehr klein. 

Tabelle 3: Chronologische Auflistung der Ausländer, die aufgrund einer Arbeitserlaubnis oder aus 
anderen Gründen eine Aufenthaltsgenehmigung erhalten haben  

Jahr Arbeit Andere Gründe Summe 

2000 24 198 144 299 168 047 

2001 22 414 138 840 161 254 

2002 22 556 135 114 157 670 

2003 21 650 130 553 152 253 

2004 21 140 136 422 157 562 

2005 22 562 146 233 168 795 

Quelle: Zusammengestellt aus den Daten der Direktion für Ausländer, Grenzen und Asyl von 
der Generaldirektion für Sicherheit.  

Wie aus Tabelle 3 ersichtlich ist, verfügen lediglich 13-14% der Ausländer, die eine 
Aufenthaltsgenehmigung besitzen, auch eine Arbeitserlaubnis. Andere Gründe für 
einen Aufenthalt in der Türkei sind Studium, Tourismus, Handel oder Forschung. 
Der geringe Prozentsatz der Ausländer, die sowohl eine Aufenthalts- als auch eine 
Arbeitserlaubnis haben deutet darauf hin, dass Ausländer ohne Arbeitserlaubnis 
informell beschäftigt sind (Erder und Ka ka 2003: 15). Allerdings zeigt auch die 
Verteilung nach Herkunftsländern Unterschiede hinsichtlich der Aufenthaltsgrün-
de von Ausländern in der Türkei. So liegt der Anteil der Bulgaren und Aserbai-
dschaner unter den Ausländern, die zwischen 2004-2005 eine Aufenthaltserlaub-
nis hatten, zwischen 35% und 38%. Der Prozentsatz der Personen aus diesen 
Ländern, die auch über eine Arbeitsgenehmigung verfügen, lag allerdings nur bei 
1 bzw. 6%. Das Gegenteil ist hingegen für Personen aus den USA, England, 
Deutschland oder Russland zu verzeichnen. Während nur 3 bis 4% der Personen 
aus diesen Ländern eine Aufenthaltsgenehmigung haben, besitzen zwischen 17% 
und 33% eine Arbeitserlaubnis. Kurz, der Prozentsatz der Personen, die aufgrund 
ihrer Arbeitserlaubnis ein Aufenthaltsrecht in der Türkei bekommen, ist bei Per-
sonen aus Industrienationen hoch, bei Personen aus sich entwickelnden Ländern 
jedoch gering (errechnet nach den Daten der Generaldirektion für Sicherheit, Di-
rektion für Ausländer, Grenzen und Asyl 2005). Die Daten des türkischen Mini-
steriums für Arbeit und soziale Sicherheit (Çalı ma ve Sosyal Güvenlik Bakanlı ı
ÇSGB) zeigen ein ähnliches Bild. So werden 13,1% aller Arbeitsbewilligungen in 
der Türkei allein an Personen aus der Russischen Föderation und 7,9% aller Ar-
beitsgenehmigungen deutschen Staatsbürgern ausgehändigt. 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KUVVET LORDO LU76

Hauptgründe für die Partizipation von Ausländern  
am türkischen Arbeitsmarkt 

Es gibt offizielle Berichte über den wachsenden Ausländeranteil und die damit 
verbundenen Probleme am türkischen Arbeitsmarkt (ÇSGB 2004). Wie in vielen 
anderen Ländern auch, gibt es in der Türkei rechtliche Bestimmungen, die darauf 
abzielen, die Arbeit von Ausländern zu erschweren oder sogar zu verhindern 
bzw. ihre Rückkehr zu forcieren. Trotz Paragraph 23 der Deklaration der Men-
schenrechte der Vereinten Nationen, welche das Recht auf Arbeit und freie Ar-
beitswahl festhält, werden diese Rechte in der Türkei auf unterschiedliche Art 
und Weise beschnitten. Die Türkei gehört jedoch zu den Ländern, die die Men-
schenrechtsdeklaration akzeptiert hat. 

Ausschlaggebend für die Beschränkung des Rechts auf Arbeit von Ausländern 
ist die Idee, dass das Recht auf Arbeit der eigenen Staatsangehörigen zu schützen 
sei. Ein Argument für die Beschränkung von ausländischen Arbeitnehmern ist 
die Arbeitslosigkeit der Inländer. Aber auch in Zeiten niedriger Arbeitslosigkeit 
lieferten Befürchtungen von der Art, Ausländer könnten das Lohnniveau drük-
ken, Argumente für diverse Beschränkungen. Unabhängig von diesen ökonomi-
schen Befürchtungen wird die Arbeit von Ausländern oftmals auch aufgrund na-
tionalistischer Ideen beschränkt. Das Gesetz Nummer 2007, das die türkische 
Staatsbürgerschaft zur Voraussetzung für die Ausübung diverser Berufe machte 
und bis 2003 in Kraft war, sowie Paragraph 3 des Aufenthalts- und Reisegesetzes 
von Ausländern in der Türkei (Gesetz Nummer 5683), das noch immer in Kraft 
ist, sind Beispiele für die genannte Einstellung.2

Ausländer mit und ohne Arbeitserlaubnis 

Erwerbstätige Ausländer in der Türkei können in zwei Gruppen eingeteilt wer-
den: Ausländer mit und solche ohne Aufenthalts- und Arbeitsgenehmigung. 
Beide Gruppen partizipieren am Arbeitsmarkt und beeinflussen diesen auf unter-
schiedliche Art und Weise. Dabei fallen zunächst deutliche Unterschiede hin-
sichtlich der Sektoren auf, in denen Personen mit bzw. ohne Arbeitsgenehmi-
gung tätig sind. Was versteht man unter einem Ausländer, der am türkischen Ar-
beitsmarkt partizipiert? Das 2003 in Kraft getretene Arbeitserlaubnisgesetz für 
Ausländer mit der Nummer 4817 begreift Personen, die nicht die türkische 
Staatsbürgerschaft haben, als Ausländer. Das Gesetz sieht jedoch zwei Ausnah-

2  Vor dem Inkrafttreten des Gesetzes aus dem Jahr 1950, das Ausländern in der Türkei das 
Recht gab, frei ihren Wohnsitz zu wählen und zu reisen, waren Reisen nur mit einer spezi-
ellen Genehmigung gestattet. Die Memoiren von Lord Kinross, einem der ersten Reisen-
den in der Türkei, enthalten interessante Beobachtungen zu dieser Zeit (Lord Kinross 
2003).

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AUSLÄNDISCHE ARBEITNEHMER ALS TEIL DER TÜRKISCHEN ARBEITSWELT 77

men hinsichtlich des Arbeitsrechtes von Ausländern vor. Die erste Ausnahme be-
zieht sich auf das Recht zu arbeiten von Personen, die die türkische Staatsbürger-
schaft per Geburt erworben haben und im Nachhinein mit Genehmigung aus 
der türkischen Staatsbürgerschaft ausgetreten sind. Indem der Gesetzgeber mit 
dieser Ausnahme zwischen den „alten” türkischen Staatsbürgern und Ausländern 
unterscheidet, entscheidet er beim Arbeitsrecht zugunsten der alten Bürger. Den 
Personen, die ihre türkische Staatsbürgerschaft verloren haben, wird per Aus-
nahme eine Arbeitserlaubnis erteilt (Durchführungsverordnung des Gesetzes 
4817 Paragraph 47).3 Die zweite Ausnahme beruht auf dem Gesetz 2527 aus dem 
Jahr 1981, welches besagt, dass türkischstämmige Ausländer in der Türkei ihren 
Beruf und ihr Handwerk frei ausüben dürfen. Diesmal hat der Gesetzgeber mit 
dem Begriff „türkischstämmig” eine Ausnahme geschaffen. In diversen Gesprä-
chen wurde betont, dass nach der Einreise in die Türkei der Nachweis über die 
Abstammung für ethnische Gruppen aus den Nachbarländern der Türkei, die 
sich als türkisch definieren, oftmals erhebliche Probleme hervorrufe. Alle Perso-
nengruppen, die nicht unter eine dieser Ausnahmeregelungen fallen, werden 
vom Gesetzgeber vollständig als Ausländer definiert und müssen um Arbeitsge-
nehmigung ansuchen. Bevor ein Ausländer arbeiten darf, benötigt er eine Ar-
beitsgenehmigung. 

Ausländer mit Arbeitserlaubnis  

Bis zum Jahr 2003 wurden in der Türkei von verschiedenen Organisationen Ar-
beitsgenehmigungen für Ausländer vergeben. Seit 2003 werden Arbeitsgenehmi-
gungen, abgesehen von einigen Ausnahmen, von einer einzigen Organisation 
vergeben (Güzel und Bayram 2006: 87-94). Mit dem Arbeitserlaubnisgesetz für 
Ausländer (Gesetz Nummer 4817) wurde ein entsprechendes Rahmengesetz ge-
schaffen. Danach werden seit 2003 alle Arbeitsgenehmigungen für Ausländer in 
der Türkei vom Ministerium für Arbeit und soziale Sicherheit vergeben. Vor 
2003 wurden diese Genehmigungen vom Staatssekretariat für Schatzkammer und 
Außenhandel (Hazine ve Dı  Ticaret Müste arlı ı) vergeben. Wie in Tabelle 4 zu 
sehen ist, hat in den letzten Jahren die Zahl der Ausländer, die über eine Arbeits-
genehmigung verfügen, zugenommen.  

                                                                                         
3  Es sind nicht nur türkische Staatsbürger, die von derartigen Ausnahmen profitieren. Auch 

mit türkischen Staatsbürgern verheiratete Personen, Studierende, Flüchtlinge, Eheleute und 
Kinder amerikanischer Staatsbürger, vorübergehend ins Land gereiste Personen sowie Aus-
länder in Schlüsselpositionen können eine außerordentliche Arbeitsgenehmigung dieser 
Art bekommen. Die Gesamtzahl derjenigen, die eine entsprechende Genehmigung erhal-
ten haben, lag in den vergangenen drei Jahren allerdings nur bei 557 Personen. D.h. nur 
ein kleiner Teil der Personen mit Arbeitserlaubnis konnten von dieser Genehmigung profi-
tieren (Ministerium für Arbeit und soziale Sicherheit, Abteilungsleitung für Ausländer).  

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KUVVET LORDO LU78

Tabelle 4:  Vom Ministerium für Arbeit und soziale Sicherheit vergebene Arbeitsgenehmigungen nach 
Jahren.

Jahr  Personen mit Arbeitsgenehmigung  

ab 06.09.2003 855 

2004 7 302

2005 9 438

2006 10 603

Gesamt 28 198

Quelle: Angaben der Abteilung für Ausländer (Yabancılar Dairesi Ba kanlı ı) im Ministerium 
für Arbeit und soziale Sicherheit.  

Auch hinsichtlich der Arten der verteilten Arbeitsgenehmigung gibt es Unter-
schiede zu vermerken. Der Prozentsatz der Personen, die laut Gesetz 4817 eine 
befristete Arbeitsgenehmigung erhalten haben, liegt bei ca. 60%; die restlichen 
40% erhielten andere Genehmigungen (unbefristete, unabhängige oder außeror-
dentliche Genehmigungen). Ein bedeutender Prozentsatz der befristeten Ge-
nehmigungen sind Neubeantragungen. Die Verzeichnung der Arbeitsgenehmi-
gungen nach Berufsgruppen und gewünschten Arbeitsbereichen zeigt die Vertei-
lung der Nachfrage von ausländischen Arbeitskräften. Die Unterschiede zwischen 
den Arbeitsbereichen, in denen Ausländer mit Genehmigung und solchen, in 
denen Ausländer ohne Genehmigung am Arbeitsmarkt partizipieren, entspre-
chen den Unterschieden zwischen formeller und informeller Wirtschaft. Tabelle 
5 zeigt die Bereiche, in denen Ausländer mit Arbeitsgenehmigungen beruflich tä-
tig bzw. angestellt sind. 

Wie aus Tabelle 5 hervorgeht, bilden die Führungskräfte auf höchster Ebene 
und die professionellen Berufsgruppen diejenigen Arbeitsbereiche, aus denen die 
meisten Anträge auf Arbeitsgenehmigungen gestellt bzw. erteilt werden. Diese 
Gruppen und all jene qualifizierten Arbeitskräfte, die mit Arbeitsgenehmigungen 
in Bereichen wie Theater, darstellende Künste, Bildung und Management tätig 
sind, partizipieren als Professionelle am türkischen Arbeitsmarkt. Allerdings stellt 
auch eine bedeutende Gruppe von ausländischen Arbeitskräften ohne Angabe 
ihres Berufes einen Antrag auf Arbeitsgenehmigung. Auch wenn man diese 
Gruppe nicht in die Analyse mit einbezieht, bleibt das Resultat dasselbe: Füh-
rungskräfte und Angehörige qualifizierter Berufe sind die Gruppen, aus denen 
die höchste Nachfrage nach Arbeitsgenehmigungen kommen und welche auch 
die meisten Genehmigungen erhalten. Die Entwicklung in Arbeitsbereichen, in 
denen heute mit Arbeitsgenehmigung gearbeitet wird, zeigt Ähnlichkeiten mit 
der Periode, als die Genehmigungen von dem Staatssekretariat für Schatzkammer 
und Außenhandel vergeben wurden. Von den Personen, die zwischen 1998 und 
2000 eine Arbeitsgenehmigung beantragt und erhalten haben, waren über 40% 
gehobene Führungskräfte (Ci erci-Ulukan 2006: 224). Es werden also sowohl in 
der Zuständigkeitsperiode des Staatssekretariats für Schatzkammer und Außen-
handel als auch in der Zuständigkeitsperiode des Ministeriums für Arbeit und 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AUSLÄNDISCHE ARBEITNEHMER ALS TEIL DER TÜRKISCHEN ARBEITSWELT 79

soziale Sicherheit Genehmigungen primär an Personen aus qualifizierten Berufen 
vergeben.

Tabelle 5: Verteilung der vom Ministerium für Arbeit und soziale Sicherheit vergebenen Genehmi-
gungen nach Beruf und Diplom 

Genehmigungen, die gemäß  
der ausgeübten Tätigkeit erteilt 
werden 

Genehmigungen, die gemäß  
des Berufsabschlusses erteilt 
wurden  

Berufe Zahl % Zahl % 

Gesetzgeber, oberste Führungskräfte und 
Geschäftsführer 

2 155 22,47 972 10,14 

Angehörige qualifizierter Berufsgruppen  1 406 14,66 2 247 23,43 

Angehörige mittelqualifizierter Berufs-
gruppen 

344 3,58 0 0 

Angestellte in Büro und Kundendienst  369 3,85 411 4,28 

Angestellte im Dienstleistungssektor und 
Verkauf 

0 0 46 0,48 

Qualifizierte Arbeitskräfte in der Agrar- 
und Forstwirtschaft, Tierhaltung und Fi-
scherei 

1 829 19,07 316 3,29 

Betreiber von Maschinenanlagen und 
Monteure  

604 6,30 237 2,47 

Personen, die unqualifizierte Arbeiten aus-
üben

54 0,56 17 0,18 

Personen, die ihrem Beruf nicht angegeben 
haben

2 831 29,51 5 346 55,73 

Gesamt 9 592 100 9 592 100 

Quelle: Angaben der Abteilung für Ausländer im Ministerium für Arbeit und soziale Sicher-
heit.

Ausländer ohne Arbeitserlaubnis 

Paragraph 21 des Gesetzes Nummer 4817 sieht im Falle der Festnahme von Aus-
ländern, die ohne Arbeitsgenehmigung arbeiten, Strafen für Arbeitgeber und Ar-
beitnehmer vor. Die Daten des Direktoriums der Istanbuler Arbeitsstätteninspek-
tion ( stanbul  Tefti  Kurul Ba kanlı ı) enthalten die Zahlen der von den Inspek-
toren des Ministeriums für Arbeit und soziale Sicherheit gegen Arbeitgeber aus-
gesprochenen Strafen. Sie geben auch Auskunft über Ausmaß und Arbeitsberei-
che von illegal beschäftigten Ausländern. Circa 1/3 der Strafen betrifft Personen, 
die Ausländer privat beschäftigen. Diese individuell verhängten Strafen wurden 
vor allem aufgrund illegaler Beschäftigung von Ausländern in Privathaushalten 
erteilt. Wie zu erwarten, stellt in dieser Gruppe die Bestrafung von Arbeitgebern 
im Textilbereich den zweithöchsten Prozentsatz dar.  

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KUVVET LORDO LU80

Tabelle 6: Arbeitgeber, die gegen das Gesetz Nummer 4817 verstoßen haben, nach Sektoren (2006)  

Sektoren* 2006 %

Textil und Gewebe 17 18 

Lebensmittel 8 8

Metall 3 3

Baugewerbe 7 7

Automobilindustrie 6 6

Unterkunft und Unterhaltung 3 3 

Transport  4 4 

Gesundheit 3 3

Beratung und Bildung 2 2 

Öl und Chemie 22 2 

unbestimmt  38 40 

Insgesamt 94 100

Quelle: Angaben des Direktoriums für Istanbuler Arbeitsstätteninspektion ( stanbul  Tefti  Kurul 
Ba kanlı ı), Ministeriums für Arbeit und soziale Sicherheit. 
* Arbeitgeber, die die Bezeichnung ihres Unternehmens bzw. Sektors oder die Zahlen der il-

legal Beschäftigten nicht angegeben haben, sind in dieser Aufstellung nicht inbegriffen. 

Darüber hinaus wurden auch gegen Arbeitnehmer und Arbeitnehmerinnen, die 
in die Türkei eingereist sind und in verschiedenen Bereichen ihre Berufe bzw. vo-
rübergehende informelle Tätigkeiten ausüben, Strafen gemäß Paragraph 21 ver-
hängt. Die der Bezirksarbeitsdirektion von der Sicherheitsbehörde übergebenen 
Akten werden von Arbeitsinspektoren auf ihre Richtigkeit überprüft; anschlie-
ßend kommt es zur Verhängung der Strafen. In Tabelle 7 sind die Strafen der 
Arbeitnehmer, die vom Direktorium für Istanbuler Arbeitsstätteninspektion des 
Ministeriums für Arbeit und soziale Sicherheit verhängt wurden, sowie die Ar-
beitssektoren der illegal Beschäftigten zusammengefasst. 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AUSLÄNDISCHE ARBEITNEHMER ALS TEIL DER TÜRKISCHEN ARBEITSWELT 81

Tabelle 7: Ausländer, die gegen das Gesetz Nummer 4817 verstoßen haben und ihre Arbeitsbereiche 
(2006) 

Sektoren Zahl der Arbeitnehmer % 

Textil und Kleidung 106 14 

Angestellte 41 5 

Sozial- und Gesundheitsdienstleistungen sowie Beratung 107 14 

Hotel, Restaurant, Unterhaltung 311 42 

Transport, Beförderung, Kommunikation 24 3 

Friseur und Schönheitssalon 4 0,5 

Tourismus 8 1 

Landwirtschaft 6 0,8 

Lebensmittel 20 2 

Autopflege 12 1 

Außenhandel 9 1 

Bau  26 3 

Industrielle Produktion 144 15 

Andere 44 5 

Insgesamt 740 100 

Quelle: Angaben des Direktoriums für Istanbuler Arbeitsstätteninspektion, Ministeriums für 
Arbeit und soziale Sicherheit. 

Wie aus der Tabelle 7 hervorgeht, arbeitet mehr als die Hälfte der illegal beschäf-
tigten Ausländer im Dienstleistungssektor. Aus diversen Detaildaten ist ersichtlich, 
dass die Mehrzahl davon Hausangestellte und private Krankenpflegerinnen sind, 
die ihre Jobs über Vermittlungsfirmen finden, oder aber Personen im Unterhal-
tungssektor. Innerhalb des letzten Jahres waren mehr als die Hälfte der festge-
nommenen Ausländer und Ausländerinnen im Unterhaltungssektor tätig; dieser 
weist einen hohen Anteil von Ausländern mit oder ohne Genehmigung auf. Ne-
ben der großen Nachfrage ist auch der hohe Verdienst in diesem Sektor aus-
schlaggebend dafür, dass immer wieder neue Personen in diesen Sektor einsteigen. 
Den Medien kann man entnehmen, dass es vor allem Sexarbeiterinnen sind, die 
hier auf illegalen Wegen enorme Einkommen erzielen ( en 2006: 208-240). 

Untersucht man die Akten der illegal Beschäftigten und diejenigen der Arbeit-
geber von illegal Beschäftigen, so fallen Ähnlichkeiten zwischen den Sektoren 
mit hoher illegaler Beschäftigung auf. Als Beispiel sei der Sektor der industriellen 
Produktion genannt, in dem sowohl auf Arbeitnehmer- als auch auf Arbeitgeber-
seite die höchste Zahl illegaler Arbeit zu verzeichnen ist. In der Gastronomie 
und im Unterhaltungssektor hingegen findet sich illegale Beschäftigung eher auf 
der Arbeitnehmerseite. Die geringe Zahl der Arbeitgeber ohne Bewilligung in 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KUVVET LORDO LU82

diesem Sektor hängt unter anderem damit zusammen, dass die Zahl der infor-
mellen Betriebe in diesem Bereich unklar ist.  

Die Sektoren, in denen Personen arbeiten, die auf der Suche nach illegaler Ar-
beit in die Großstädte kommen, unterscheiden sich nicht von den entsprechen-
den Sektoren in Westeuropa. Trotz des unterschiedlichen Niveaus der wirtschaft-
lichen Entwicklung sind also Parallelen in den informellen Arbeitsstrukturen zu 
verzeichnen: Illegale Ausländer finden vor allem in den Bereichen Textil-, Plastik-, 
Mobiliar-, Bau- und Lederindustrie sowie in den Dienstleistungssektoren Touris-
mus, Unterhaltung, Autopflege, Privathaushalte, Krankenbetreuung und Reini-
gung oder aber in kriminellen Organisationen Arbeit (Yardımcı 2006: 169). In 
diesen arbeitsintensiven Sektoren ist in der Regel eine hohe Belastungsfähigkeit 
gefragt, wie sie schlecht mit den humanen Ressourcen der ausländischen Arbeits-
kräfte zusammenpasst. 

Soziale Sicherheit ausländischer Arbeiternehmer 

Ausländer, die in der Türkei arbeiten, sind in der Regel in keines der Systeme der 
sozialen Sicherheit integriert. Aus diesem Grund bewegt sich die Mehrheit von 
ihnen ohne soziale Absicherung auf dem türkischen Arbeitsmarkt. Es ist anzu-
nehmen, dass nur ein geringer Teil der ausländischen Arbeitnehmer in der Türkei 
mit einer Arbeitserlaubnis arbeitet. Bis Ende 2006 betrug der Anteil der Auslän-
der mit Arbeitserlaubnis lediglich 0,2% der in Städten beschäftigten Bewohner.4

Dementsprechend profitiert nur eine kleine Gruppe von Ausländern vom Sozi-
alversicherungssystem. Ausländer, die von der Sozialversicherung profitieren und 
eine Arbeitserlaubnis besitzen, gehören einer der beiden staatlichen Sozialversi-
cherungen an, entweder der SSK (Sosyal Sigortalar Kurumu) oder der Ba -kur (Es-
naf ve Sanatkarlar ve Di er Ba ımsız Çalı anlar Sosyal Sigortalar Kurumu). Gemäß 
Paragraph 6/1 des türkischen Sozialversicherungsgesetzes Nummer 506, das am 
6.8.2003 in Kraft getreten ist, müssen Ausländer genauso wie türkische Arbeit-
nehmer automatisch und obligatorisch in allen Versicherungsbereichen versichert 
werden. Vor dem oben genannten Datum konnte für Ausländer nur kurzfristig in 
den Bereichen Arbeitsunfall, Berufskrankheit, Krankheit und Mutterschaft eine 
Pflichtversicherung abgeschlossen werden (Güzel 2000: 27). 

Wie jedoch bereits betont wurde, ist es für die Pflichtversicherung von Aus-
ländern in allen Versicherungsbereichen notwendig, dass sie über einen Arbeits-
vertrag und eine Arbeitserlaubnis verfügen (Güzel und Okur 2004: 99). Es liegt 
daher auf der Hand, dass Ausländer ohne Arbeitserlaubnis, also illegal Arbeiten-
de, keinerlei soziale Absicherung haben. Jedoch können Flüchtlinge, Asylanten, 
Staatenlose und türkischstämmige Ausländer in der Türkei über die allgemeine 
Pflichtversicherung sozialversichert werden. Für Ausländer mit diesem Status ist 

4 Angaben des türkischen Statistikamtes (Türkiye statistik Kurumu TUIK), Oktober 2006. 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AUSLÄNDISCHE ARBEITNEHMER ALS TEIL DER TÜRKISCHEN ARBEITSWELT 83

die Arbeitserlaubnis keine Voraussetzung für eine Versicherung. Ausländern ist 
von den Versicherungen des türkischen Sozialversicherungssystems lediglich die 
Emekli Sandı ı-Versicherung nicht zugänglich. Um von dieser profitieren zu kön-
nen, muss man über die türkische Staatsbürgerschaft verfügen. 

Wenn selbstständig tätige Ausländer über eine Arbeits- und eine Aufenthalts-
genehmigung verfügen, sind sie bei der SSK-Versicherung pflichtversichert. Da-
mit ein Ausländer von der Arbeitslosenversicherung profitieren kann, muss zwi-
schen seinem Herkunftsland und der Türkei ein bilaterales Sozialversicherungs-
abkommen bestehen. Nur dann können gemäß dem Gegenseitigkeitsprinzip 
Ausländer in der Türkei Arbeitslosengeld beziehen (Kıral 2006: 102 und Güzel 
2000: 42). Bilaterale Sozialversicherungsabkommen wurden insbesondere mit 
EU-Staaten abgeschlossen. Für Länder, bei denen die bilateralen Sozialversiche-
rungsabkommen keine Arbeitslosenversicherung einschließen oder mit denen  
kein Sozialversicherungsabkommen besteht, gilt das Gegenseitigkeitsprinzip. 
Wenn hingegen ausländische Arbeitnehmer aus einem Land kommen, in dem 
türkische Staatsbürger von der Arbeitsversicherung profitieren dürfen, dann fal-
len sie auch ohne Abkommen unter diesen Versicherungsschutz.  

Schlussbemerkungen 

Die Türkei ist seit einiger Zeit vom Phänomen illegaler bzw. unregistrierter Arbeit 
betroffen. In den Städten liegt der Prozentsatz der Angestellten ohne jegliche so-
ziale Sicherheit bei rund 22% (errechnet aus den Daten von TUIK 2006). Dem-
nach ist jeder fünfte Arbeitnehmer illegal beschäftigt. Dieser hohe Prozentsatz 
schließt auch illegal beschäftigte Ausländer ein. Das Arbeitsleben der ausländi-
schen Schwarzarbeiter ist sowohl von mangelnder sozialer Sicherheit als auch 
vom permanenten Risiko der Ausweisung geprägt. Erschwerend kommt in der 
Regel hinzu, dass sie unter dem Lohniveau bezahlt werden. Zu den einheimi-
schen Arbeitnehmern, die ohne soziale Sicherheit am Arbeitsmarkt partizipieren, 
kommen je nach Konjunktur illegale ausländische Migranten in unterschiedlicher 
Zahl.

In jedem Land erlauben die gesetzlichen Rahmenbedingungen Ausländern 
unter bestimmten Bedingungen zu arbeiten. In erster Linie wird dabei darauf ge-
achtet, dass die eigene Bevölkerung Beschäftigungsmöglichkeiten hat. Nur in Be-
reichen, in denen die eigenen Bürger nicht arbeiten oder nicht arbeiten können, 
werden Ausländern Genehmigungen erteilt. Der Schutz der heimischen Arbeits-
kräfte stellt diesbezüglich das Grundprinzip der Beschäftigungspolitik dar.  

Neben dem Anstieg der Arbeitslosigkeit geht man davon aus, dass auch das 
Einkommensniveau durch ausländische Arbeitskräfte bedroht wird. Seit Mitte 
der 1970er Jahre haben die westlichen Ökonomien der Einwanderung ausländi-
scher Arbeitskräfte einen Riegel vorgeschoben, um die Beschäftigungsmöglichkei-
ten der eigenen Bevölkerung zu schützen. In der Türkei konnten jedoch auslän-

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KUVVET LORDO LU84

dische Arbeitskräfte in jenen Industrie- und Dienstleistungsbereichen, in denen 
Bedarf vorhanden war, in begrenztem Maße Arbeitsgenehmigungen erhalten. 
Vermutungen, wonach die illegale Arbeitsmigration in den 1990er Jahren einen 
bedeutenden Prozentsatz erreichen würde, führten dann zu Beschränkungen, um 
heimische Arbeitnehmer zu schützen. Die Gründe für diese Beschränkungen un-
terscheiden sich allerdings von den nationalistischen Ideen in den 1930er Jahren.  

Wenn man die Berufsbereiche und die Einsatzorte der Personen untersucht, 
die Arbeitsgenehmigungen für die Türkei erhalten haben, kann man feststellen, 
dass deren Berufe gehäuft auftreten können in Bereichen, die gewisse besondere 
Eigenschaften hinsichtlich ihrer Qualifikationen voraussetzten. Nur in diesen Be-
reichen werden befristete Genehmigungen erteilt. Veränderungen der Beschäfti-
gungsbedingungen können außerdem dazu führen, dass Genehmigungen aufge-
hoben werden. Ausländer, die mit Arbeitsgenehmigungen in der Türkei arbeiten, 
beeinflussen den türkischen Arbeitsmarkt weder quantitativ noch qualitativ. Hin-
sichtlich der Frage, ob Personen ohne Genehmigung die Arbeitsmärkte beeinflus-
sen, herrscht allerdings Uneinigkeit.  

Die Bereiche, in denen Ausländer illegal am türkischen Arbeitsmarkt partizi-
pieren, konzentrieren sich in der Regel auf arbeitsintensive Sektoren mit niedri-
gem Qualifikationsniveau, in denen die Migranten ihre Qualifikationen nicht 
einbringen können. Oftmals sind diese Tätigkeiten im Dienstleistungsbereich an-
gesiedelt. Dass diese Arbeitsbereiche mit den entsprechenden Bereichen in west-
lichen Ökonomien Ähnlichkeiten aufweisen, hängt nicht primär mit der Qualifi-
kation der Arbeitnehmer zusammen, sondern insbesondere mit der großen 
Nachfrage der Arbeitgeber in diesen Bereichen. Darüber hinaus tragen eine Reihe 
von Faktoren zur Informalität in diesem Bereich bei. Dazu gehören die Tatsache, 
dass die Arbeitskräfte nur vorübergehend in diesen Bereichen arbeiten, die hohe 
Fluktuation und die schweren Arbeitsbedingungen.  

Andererseits tragen auch die existierenden informellen Beschäftigungsstruktu-
ren dazu bei, dass ausländische illegale Arbeiter in den genannten Bereichen 
leichter Arbeit finden, was wieder zu einer Dynamik führt, die die Zunahme die-
ser Sektoren beschleunigt. Denn schließlich sind die Bereiche, in denen die offi-
zielle Beschäftigung von Ausländern am geringsten, gleichzeitig diejenigen mit 
der höchsten Dichte an illegalen ausländischen Arbeitnehmern.  

Erst seit kurzer Zeit existieren statistische Rohdaten über Ausländer, die mit 
einer Arbeitsgenehmigung in der Türkei arbeiten. Diese Daten müssen jedoch 
neu klassifiziert und dem Bedarf entsprechend zusammengestellt werden. Wäh-
rend Berufe und Arbeitsgebiete von Personen, die mit Genehmigungen arbeiten, 
bekannt sind, gibt es für diejenigen, die bei Kontrollen ohne Genehmigung er-
wischt wurden, keine entsprechenden Daten. Daher ist auch nicht bekannt, in 
welchen Sektoren Migranten illegal arbeiten und wie sich diese Sektoren im Lau-
fe der Jahre zahlenmäßig verändern. Aus diesem Grund ist es auch nicht mög-
lich, eine entsprechende Politik zu entwickeln. 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AUSLÄNDISCHE ARBEITNEHMER ALS TEIL DER TÜRKISCHEN ARBEITSWELT 85

In einer Welt der globalen Wirtschaft, in der sich Geld und Kapital schnell 
und ohne Grenzen bewegen können, wird einer großen Masse von Menschen 
nicht die Möglichkeit gegeben, sich zu bewegen und ihre Arbeitskraft zur Siche-
rung ihres Lebensunterhaltes zu verkaufen. Vom heutigen Standpunkt aus ist es 
schwer einzuschätzen, wie lange die westliche Welt mit ihren alten Arbeitskräften 
dieses Ungleichgewicht fortführen wird und die Tore ihrer Arbeitswelt für Mi-
granten aus dem Osten und dem Süden verschlossen halten wird. 

(Aus dem Türkischen von Betül Afat und Barbara Pusch) 

Bibliographie 

Aslan, M. 2002. Istanbul: Ville d’Immigration Internationale. Rapport de Recherche.
Istanbul: L’IFEA, 1-53. 

Ci erci-Ulukan, N. 2006. Türkiye’de Yabancıların Çalı ma zinleri: Hazine ve Dı
Ticaret Müste arlı ı Örne i. In A. Arı (Hg.) Uluslararası Göç, gücü ve Nüfus Ha-
reketleri. Istanbul: Derin, 203-228. 

Çiçekli, B. 2005. Yasadı ı Göç, nsan Kaçakçılı ı ve nsan Ticareti ile Mücadele ve 
Türkiye. Polis Bilimleri Dergisi (7/1): 43-58. 

ÇSGB (Çalı ma ve Sosyal Güvenlik Bakanlı ı) 2004. Kayıtdı ı stihdam ve Yabancı
Kaçak çi Çalı tırılmasının Önlenmesi De erlendirme Raporu, Ankara: ÇSGB. 

Ek i, N. 2006. Yabancılar Hukukuna li kin Temel Konular. Istanbul: Beta. 
Erder, S. und Ka ka, S. 2003. Düzensiz Göç ve Kadın Ticareti: Türkiye Örne i. Gene-

vre: IOM. 
Eurostat 1998. La Mesure de la Mgration Clandestine en Europe (1/7): 3-107.  
Garçon, P. und Loizillon, A. 2003. L’Europe et les Migrations de 1950 à nos Jours: 

Mutations et Enjeux. Bruxelles: OECD. 
Güzel, A. und Bayram, F. 2006. Türk Hukukunda Yabancıların Çalı ma Hakları

ve Çalı ma zinleri. In A. Arı (Hg.) Uluslararası Göç, gücü ve Nüfus Hareketleri.
Istanbul: Derin, 75-117. 

Güzel, A. und Demircio lu, M. 2000. verenlerin Sosyal Sigorta Yükümlülükleri ve 
Sorumlulu u, Istanbul: stanbul Ticaret Odası Yayını (Nr. 23). 

çduygu, A. 2004. Türkiye’de Kaçak Göç. Istanbul: stanbul Ticaret Odası (Nr. 65).  
stanbul Ticaret Odası (Hg.) 2006. Ekonomik Göstergeler. Istanbul: stanbul Ticaret 

Odası Yayını (Nr. 20).  
Jandarma Genel Komutanlı ı 2003. Hizmete Özel Yayın (8. Bölüm).  
Lord Kinross 2003. Kutsal Anadolu Toprakları. Istanbul: Nokta Kitap. 
Kıral, H. 2006. Yabancıların Türkiye’de Çalı ma Esasları. Istanbul: T SK Yay. (Nr. 

270). 
Kiri çi, K. 2000. Zorunlu Göç ve Türkiye. In BMMYK und Bo aziçi Üniversitesi 

Vakfı (Hg.) Sı ınmacı, Mülteci ve Göç Konularına ili kin Türkiye’deki Yargı Kararları.
Ankara, 37-67. 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KUVVET LORDO LU86

Koç, Y. 2001. Türkiye’de Yabancı Çalı anlar (unveröffentliches Vortragsmanuskript). 
Krzeslo, E. 2002. Le Travail Clandestin, la Régularisation des Papiers, le Séjour. 

Travail, Emploi Formation (3): 45-106. 
Lordo lu, K. 2005. Türkiye’de Yabancıların Kaçak Çalı ması. Toplum ve Bilim

(102): 103-127. 
Peker, B. 2002. Kaçak Göçmenler, Yasadı ı nsanlar: Yeni Köleci Dünya Düzenin-

de Türkiye. Birikim Dergisi (154): 48-55. 
en, F. 2006. Göçmen Kaçakçılı ı nsan Ticareti, Organ Doku Ticareti. Ankara: Kom/ 

Tadoc. 
Teber, S. 1993. Göçmenlik Ya antısı ve Ki ilik De i imi. Oberhausen: Ortado u.
Toksöz, G. 2004. Uluslararası Emek Göçü. Ankara: maj. 
Yardımcı, S. 2006. Türk-Yunan Sınırında Belirsizlik Mıntıkası: Afrika Kökenlilerin 

stanbul’da Yasadı ı Göç ve Yerle (eme)me Deneyimi. In F. Gümü o lu (Hg.)
Terör, iddet, Toplum. Istanbul: Ba lam, 163-172. 

Internetquellen 

www.tuik.gov.tr. 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die dort oben – die da unten:1

Die Beschäftigung von Migrantinnen  
als Haushaltsbedienstete in Istanbuler
gated communitys2

Ay e Akalın

Und da es nun jetzt in den Wohnsiedlungen große Häuser, Vil-
len usw. gibt, braucht man für die anfallenden Arbeiten eine 
Frau, die dort übernachtet. Sogar die Architektur dieser Häuser 
wird daraufhin ausgerichtet. Für die Frauen gibt es einen separa-
ten Bereich mit Bad und eigenem Zimmer und was weiß ich 
noch alles. Sie haben sogar ein Wohn- und ein Bügelzimmer. Es 
scheint, als sei eine Bedienstete die Grundvoraussetzung für die-
se Haushalte (Interviewaufzeichnung, Arbeitgeber).  

The stranger will not be considered here […] as the wanderer 
who comes today and goes tomorrow but rather as the man 
who comes today and stays tomorrow. He is fixed within a cer-
tain spatial circle but his position within it is fundametally af-
fected by the fact that he does not belong in it (Simmel 1971). 

Die Siedlungsform der gated communitys ist insbesondere in der letzten Zeit 
weltweit zu beobachten (Caldeira 2000; Low 2001; Wu 2004; Roitman 2005). 
Mit wenigen Ausnahmen bestehen diese Siedlungen aus Komplexen von Neu-
bauvillen oder Etagenwohnblöcken und werden von der mittleren und oberen 
Mittelschicht bevorzugt. Private Sicherheitsfirmen überwachen ihre Zugänge. 
Insbesondere seit Beginn der 1990er Jahre gibt es solche Siedlungen auch in 
Istanbul. Einer Studie zufolge sind es seit Ende August 2005 mehr als 650 gated
communitys; das sind bis zu 40 000 Haushalte (Pérouse und Danı  2005). In letz-
ter Zeit sind viele Untersuchungen zu gated communitys im Bereich der Stadtfor-
schung durchgeführt wurden. Inhaltsanalytische Untersuchungen zur Türkei zei-
gen, wie Immobilienmakler diese Siedlungen auf wirksame Art und Weise zu 
Wunschobjekten vermarkten (Bartu 2001; Öncü 1997; Bali 2007). Andere Unter-

1  Dies ist eine bekannte englische Fernsehserie, die in den Jahren von 1971 bis 1975 auf dem 
Sender ITV ausgestrahlt wurde. Die Serie handelt von einer adligen Familie und ihren Be-
diensteten Anfang des 20. Jahrhunderts in London. Sie wurde bekannt durch die Darstel-
lung des verwickelten und konfliktreichen Lebens der Arbeitgeber und ihrer Bediensteten, 
die in denselben Räumlichkeiten wohnen (siehe: htttp://www.museum.tv/archives/etv/U/ 
htmlU/upstairsdow/upstairsdow.htm). 

2  Ich danke Zeynep Altok für ihre Kommentare und ihre Hilfestellung bei der Erstellung der 
türkischen Version dieses Aufsatzes.  

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AY E AKALIN 88

suchungen basieren auf Interviews und zeigen, wie sich innerhalb dieser neuen 
Siedlungen bei den Bewohnern ein neuer Lebensstil entwickelt (Geni  2007; 
Kurtulu  2005). Diese Studien zeigen ganz unabhängig von der angewandten 
Forschungsmethode die Gründe auf, aus denen Menschen in gated communitys
leben: das Bedürfnis der neuen Mittelschicht nach ihrem Privatleben angepasster 
Sicherheit; der Wunsch, aus der Stadt wegzuziehen; das Verlangen nach einem 
Leben mit ihresgleichen sowie der Wunsch nach räumlicher Trennung von ande-
ren sozialen Gruppen (segregation).

In diesem Aufsatz möchte ich das letztgenannte der oben erwähnten Themen 
untersuchen, den Wunsch nach räumlicher Differenzierung oder Segregation der 
Mittelschicht von anderen Gesellschaftsschichten. Gated communitys sind Gebäu-
dekomplexe, die den zunächst ideologisch konstruierten gesellschaftlichen Ab-
sonderungswunsch in konkrete Architektur umsetzen. Die Untersuchungen über 
gated communitys in der Türkei betonen, dass die gesellschaftliche Segregation hier 
über die örtliche Distanzierung der Hausbesitzer von Menschen mit einem ande-
ren Lebensstil erfolgt (Pérouse und Danı  2005; Geni  2007). Dieser Wunsch 
nach Abgrenzung kann als Differenzierungsversuch einer Klasse hinsichtlich ih-
res Status und unter Einsatz räumlicher Kriterien bezeichnet werden.  

Obgleich die gated communitys mit der Absicht erbaut wurden, eine gesellschaft-
liche Trennung zu realisieren, sollte hier jedoch eines nicht außer Betracht gelas-
sen werden. Der Anspruch auf Differenzierung in solchen Siedlungen ist nicht ab-
solut, die selbst festgelegten Regeln werden vielmehr selektiv umgesetzt. Einer der 
Gründe dafür, in solchen Siedlungen zu wohnen, ist der Wunsch der Bewohner, 
gemeinsam mit Gleichgesinnten in einem abgegrenzten Raum zu leben. Diese 
Erwartung kann aber nur dann umgesetzt werden, wenn sich eine andere Gruppe 
als die Besitzer zur gleichen Zeit am selben Ort befindet, um ihre Wünsche zu er-
füllen. Diese Gruppe, allgemein als Haushaltsbedienstete bezeichnet, spielt bei 
der schnellen Verbreitung solcher Siedlungen eine immanente Rolle. Sie machen 
auf eindrückliche Art deutlich, wie sich die gated communitys als architektonischer 
Typus und zahlreiche mit der Globalisierung einhergehende Veränderungen (wie 
zum Beispiel der Bedarf an Sicherheit, Unterschiede in der Einkommensvertei-
lung oder die Tatsache, dass der Dienstleistungssektor ein eigenständiges Produk-
tionsfeld ist) gegenseitig verstärken, entwickeln und verbreiten.  

Hinsichtlich der Rolle der Personen, die als Haushaltsbedienstete in diesen 
Siedlungen arbeiten, bauen gated communitys als Lebensräume auf der Vorstellung 
auf, dass die Bediensteten den Bewohnern 24 Stunden am Tag, 7 Tage in der 
Woche und 365 Tage im Jahr zur Verfügung stehen. Aus einer marxistischen 
Sichtweise funktionieren diese Siedlungen genau wie Fabriken in kleinem Maß-
stab. Jede einzelne dieser Siedlungen ist ein Dienstleistungs-Produktionsgebiet, 
das seine Attraktivität aus der Kraft der Arbeitenden schöpft. Wenn das, was man 
als Produkt bezeichnen kann, der bereits genannte Lebensstil ist, der den Besit-
zern gewährleistet wird, so ist eines der grundlegenden Elemente der gated com-

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE DORT OBEN – DIE DA UNTEN 89

munitys, dass hinter den hohen Mauern gemeinsam mit den Besitzern auch 
Gruppen leben, die sich von ihnen unterscheiden.  

Der Zutritt zu solchen Wohnsiedlungen ist sogar für Leute, die einen ähnli-
chen sozialen Status haben wie die Inhaber, nicht ohne weiteres möglich.3 Neben 
den Bewohnern sind die Haushaltsbediensteten die einzige Gruppe, der es er-
laubt ist, diese Siedlungen regelmäßig zu betreten und dort zu leben. Es wäre 
sinnvoll, einen näheren Blick auf die Rolle und die Stellung dieser Bediensteten 
zu werfen.  

Aus diesem Grund werde ich in diesem Aufsatz das Hauptaugenmerk auf die 
wechselseitigen Beziehungen in den gated communitys legen; dass in ihnen Mi-
grantinnen4 als Haushaltsbedienstete beschäftigen werden, ist eigentlich kein Zu-
fall. Da sich gated communitys in der Türkei zunehmend verbreiten, wird auch die 
Anzahl solcher Beschäftigungen in naher Zukunft weiter ansteigen. Bourdieu hat 
gezeigt, dass die Innenarchitektur der Wohnungen der Berber im Allgemeinen 
ein mikrokosmischer Indikator für die bipolare Struktur der Geschlechterrollen 
in der Gesellschaft ist (2003: 136). Ich denke, dass analog dazu die mehrstöckigen 
Neubauvillen in den gated communitys mit ihren architektonischen Differenzie-
rungen als Mikrostrukturen betrachtet werden können, die viele Merkmale des 
Globalisierungsprozesses von Istanbul aufweisen. Wie Lefebvre schon früher 
schrieb, schafft der Raum, die Widersprüche, die er beherbergt, zu verschleiern, 
obwohl er selbst sozial begründet worden ist (1996). Wie ich im Folgenden zei-
gen möchte, geht die Differenzierung zwischen „denen dort oben“ und „denen 
da unten“, die am Anfang insbesondere der Verbreitung der gated communitys und 
der wachsenden Anzahl von Siedlungen mit Neubauvillen in Istanbul steht, 
durch die Dynamik der Globalisierung in einen neuen Typus der Differenzierung 
über zwischen „Türken der neuen Mittelschicht dort oben“ und „illegalen Mi-
grantinnen der ehemaligen sozialistischen Länder da unten“. Diese neue gesell-
schaftliche Schichtung, die sich auch in der räumlichen Differenzierung nieder-
schlägt und über das soziale Geschlecht zu Tage tritt, ist eine der wichtigsten Er-
scheinung der Globalisierung in der Türkei.  

                                                                                         
3  Meist ist die einzige Möglichkeit, sich Zutritt zu den Siedlungen zu verschaffen, die Bestä-

tigung der Identität des Besucher seitens der Hauseigentümer. 
4  In meinen Untersuchungen ziehe ich den Ausdruck „Migranten als Bedienstete“ dem Aus-

druck „ausländische Bedienstete“ vor, weil der Begriff Ausländer der Bedeutung „nicht hie-
sig“ gleichkommt und in einem falschen ethnischen Verhältnis zum Begriff Migrant steht. 
Der Begriff Migrant verweist auf die Mobilität, die unabhängig von der ethnischen Her-
kunft ist. Dies lässt sich anhand des Beispiels der türkischstämmigen Bulgarinnen, die mit 
einem erneuerbarem Visum in die Türkei kommen verdeutlichen. Sie werden nicht unbe-
dingt als Ausländerinnen definiert. Aus der Sichtweise ihrer Arbeit unterscheiden sie sich 
nicht von den anderen Frauen, die in diesem Sektor arbeiten. Ein weiterer Punkt, der hier 
in Betracht gezogen werden sollte, ist, dass mit Migrant das englische Wort migrant ge-
meint ist. Die Begriffe migrant und immigrant entsprechen im Türkischen ein und demsel-
ben Wort. Ich denke, dass hier ein Problem besteht, mit dem sich Forscher auf dem Gebiet 
der Migration auseinanderzusetzen haben.

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AY E AKALIN 90

Fachleute, die sich mit dem Thema ausländischer Haushaltsbediensteter in der 
Türkei beschäftigen, haben gezeigt, dass gated communitys nicht das einzige Ar-
beitsfeld von Migrantinnen sind. Insbesondere die Alterspflege und die Kinder-
betreuung werden zunehmend aus der Familienverantwortung ausgegliedert und 
diesem neuen Markt überlassen (Ka ka 2006; Keough 2004). Dies lässt zugleich 
die Nachfrage aus unterschiedlichen Bereichen der Mittelschicht nach Migran-
tinnen als Haushaltskräfte steigen. Ich betrachte die Beschäftigung dieser Frauen 
in den beiden oben erwähnten Bereichen und ihren Einsatz als Haushaltskräfte 
in den gated communitys als die drei Hauptstränge der Nachfrage nach Migrantin-
nen.5 Die unterschiedliche Dynamik des Pflegebereichs ist jedoch Gegenstand für 
einen anderen Aufsatz. Ich werde in diesem Aufsatz den Schwerpunkt auf die 
Hausbediensteten in den gated communitys legen. Untersucht man die Beschäfti-
gung von Migrantinnen von ihren räumlichen Verhältnissen ausgehend, kommt 
man zu interessanten Schlüssen. 

Betrachtet man den Wandel in der architektonischen Struktur von Häusern der 
mittleren und oberen Mittelschicht im Urbanisierungsprozess Istanbuls im letzten 
Jahrhundert einerseits und den Wandel in der Einsatzpraxis von Haushaltshilfen 
andererseits, kann man in groben Zügen ein Wechselspiel erkennen. Mit dem 
Aufkommen von mehrstöckigen Häusern mit Gärten in der letzten Phase des 
Osmanischen Reiches und den ersten Jahren der Türkischen Republik taucht in 
der Geschichte der Hausarbeit der Begriff Adoptivkind (evlatlık) auf. In dieser Pha-
se wurden oftmals junge Töchter armer Familien aus Anatolien oder Mädchen 
verschiedener Minderheiten von Städtern der gehobenen Klasse aufgenommen. 
Diese Mädchen wurden zwar als Familienangehörige betrachtet, vielmehr aber 
noch als Bedienste, die auch im Haushalt nächtigten. Institutionen, die junge 
Mädchen vermittelten, waren im 19. Jahrhundert und Anfang des 20. Jahrhun-
derts weit verbreitet. Das Bürgerliche Gesetzbuch von 1926 hatte Adoptionen 
verboten, bei denen die Erbberechtigung nicht anerkannt wurde. Jedoch erst ab 
den 1950er Jahren, als sich auch Etagenwohnungen verbreiteten, sank die Nach-
frage nach evlatlık (Özbay 1999). Zunehmend wurden die alten Häuser mit Garten 
gegen ein Stockwerk in einem neuen Mehretagenwohnhaus Bauunternehmern 
übergeben; im gleichen Zeitraum begannen aus den Dörfern in die Stadt migrier-
te Frauen aus mittellosen Familien tagsüber als Reinigungskräfte zu arbeiten. An-

5  In dieser Abhandlung werde ich mein Augenmerk auf Bedienstete mit Migrationshinter-
grund legen, die in den Neubauvillen für den Haushalt verantwortlich sind und dort auch 
übernachten. Ihre Beschäftigung insbesondere in den Neubauvillen nimmt zu. Doch aus 
dem Blickwinkel des Arbeitgebers betrachtet, ist der Bedarf an Migrantinnen auch für die 
Kinderbetreuung in den geschlossenen Wohnanlagen sehr hoch. Der Grund dafür liegt 
darin, dass Paare der neuen oberen Mittelschicht, die frisch verheiratet sind und Kinder 
haben, solche Siedlungen zunehmend bevorzugen. Dahingegen ist die Alterspflege ein 
Arbeitsfeld, das in den gated communitys kaum beobachtet wird. Dies deshalb, weil gated
communitys neuartige Siedlungen sind. Ältere Menschen hingegen wohnen in der Regel in 
den alten Häusern der Innenstadt. 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE DORT OBEN – DIE DA UNTEN 91

gesichts der beschränkten Räumlichkeiten war es in den Etagenwohnungen gera-
dezu unmöglich, dass außer den Mitgliedern der Kernfamilie noch weitere Perso-
nen darin wohnten. Mit dem Begriff Hausangestellte verband man daher in jener 
Zeit ausschließlich tagsüber angestellte türkische Reinigungskräfte. Diese Situation 
ändert sich in der letzten Zeit durch zwei voneinander unabhängige, aber gleich-
zeitig verlaufende Wellen der Globalisierung. Einigen Haushalten der Mittel-
schicht, die sich durch die Verbreitung der gated communitys auch räumlich weiter 
ausdehnten, reicht der Dienst der tagsüber arbeitenden Haushaltskräfte nicht aus. 
Dadurch stieg die Nachfrage nach Migrantinnen als Bedienstete. 

Nach einer Phase der Etagenwohnungen sind die gated communitys Ausdruck 
einer Mode der erneuten Rückkehr zu Einfamilienhäusern mit Garten in Istanbul. 
Hier sind überwiegend Migrantinnen beschäftigt; sie bilden chronologisch be-
trachtet nach den evlatlık und den tagsüber beschäftigten türkischen Arbeiterinnen 
die dritte Gruppe von Haushaltshilfen in der Türkei. In diesem Aufsatz stütze ich 
mich auf die Daten, welche ich im Rahmen meiner Doktorarbeit mit dem Titel 
„Exchanging Affect: The Migrant Domestic Workers in Turkey“ gesammelt habe. 
Das Datenmaterial entstammt Interviews mit 58 Arbeitgebern, 40 Migrantinnen 
und 10 Vermittlungsfirmen. Die Interviews habe ich mit qualitativen Methoden 
in den Zeiträumen Juli bis August 2005, Januar bis März 2006 und September 
2006 bis Juni 2007 durchgeführt. Hinzu kommen Beobachtungen, die ich in Ak-
saray, Laleli, Kumkapı und diversen privaten Bereichen gemacht habe, sowie die 
Auswertung einer zweiwöchigen Moldawienreise im Sommer 2005. Darüber hin-
aus analysierte ich fünf E-Mail-Verteiler zum Thema Mutterschaft und wertete 
Pressemeldungen aus, die ich seit 2000 zum Themenbereich Frauenmigration und 
Menschenschmuggel gesammelt habe.  

Die starken Strömungen der Globalisierung:  
Yuppies und Migrantinnen 

Gated communitys sind Siedlungsformen, die insbesondere von Familien bevor-
zugt werden (Pérouse und Danı  2005). Das gemeinsame Profil dieser Familien 
kann als das einer neuen Mittelschicht definiert werden. Ihre Mitglieder sind An-
leger und Arbeitnehmer in Firmen des Dienstleistung- und Informatiksektors, 
der sich seit den 1980er Jahren in der Türkei rasant entwickelt hat. Im Hinblick 
auf unser Thema weisen sie eine wichtige Eigenschaft auf: Die Frauen dieser Fa-
milien sind über dem türkischen Durchschnitt Vollzeit beschäftigt (Ayata 2002). 

Wenn wir von neuen sozialen Klassen sprechen, die der globale Kapitalfluss 
hervorgebracht hat, müssen wir uns auch mit der Frage auseinandersetzten, in-
wieweit insbesondere Istanbul von diesem Prozess beeinflusst wurde. Der be-
kannte Begriff der globalen Stadt von Sasskia Sassen kann uns hier behilflich 
sein (1991). Ähnlich wie die von Manuel Castells benutzte Metapher des Strö-
mens (flow) (1996: 412-23) versucht dieser Begriff zu erklären, weshalb viele Be-

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AY E AKALIN 92

wegungen, die die Globalisierung hervorgebracht hat, sich über nationale Gren-
zen hinweg, insbesondere in bestimmten Städten der Welt verdichten können. 
Unter diesen spielt die Bewegung des internationalen Kapitals, die auch Globali-
sierung von oben genannt werden kann, eine wichtige Rolle. Der Begriff der glo-
balen Stadt beschreibt verschiedene Vorgänge, zum Beispiel den zunehmenden 
Wandel von Städten wie New York, Los Angeles, Tokio oder London durch die 
Auswirkung des Kapitalflusses; die zunehmende Unabhängigkeit dieser Städte 
von den nationalen Systemen, in denen sie sich befinden; die Entwicklung zu 
Zentren der Gebiete, in denen sich diese Städte befinden; ihr selbständiges, von 
nationalen Systemen unabhängiges Funktionieren innerhalb eines neuen hierar-
chischen Machtnetzwerkes. Ein wichtiger Punkt, den Sassen im Hinblick auf das 
Verhältnis zwischen Globalisierung und Städten theoretisiert, ist die Entwicklung 
dieser Städte zu Hauptzentren post-fordialer Produktion und infolgedessen zu 
Hauptzentralen des Dienstleistungssektors. Ça lar Keyder zeigt in seiner Unter-
suchung mit Blick auf Istanbul, dass die Stadt noch nicht unabhängig genug ist, 
um als globale Stadt eingestuft werden zu können; dies trotz Fortschritten vor al-
lem in Bereichen wie Marketing, Rechnungswesen, Management, Telekommuni-
kation, Bankwesen, Finanzen, Transport und Versicherungen, welche als Zeichen 
der Globalisierung zu werten sind (2006: 29). Jedoch bestehen in Istanbul zahl-
reiche Probleme weiter; dazu gehören „weiterhin bestehende populistische Poli-
tiken, der Mangel an Motivation, landesweit einen liberalen Rahmen durchzu-
setzen sowie die Unfähigkeit der einheimischen Unternehmer, einen konsequen-
ten gemeinsamen Blickwinkel zu entwickeln“ (2006: 34). Ein weiterer wichtiger 
Beitrag von Sassens Theorie ist die Einbeziehung der Rolle der neuen städtischen 
Armen, also der unscheinbaren Akteure in diesem Prozess, in ihre Untersuchung 
und deren Einbettung in den Kontext der globalen Stadt. Diesem Ansatz zufolge 
teilt sich die Bevölkerung der globalen Stadt wie eine Sanduhr in zwei Gruppen, 
die zunehmend sozial gegensätzlicher werden (Marcuse 1989). Es entsteht eine 
gehobene soziale Klasse, welche das internationale Kapital hervorbringt, und ei-
ne neue untere soziale Klasse, die ihren Lebensunterhalt durch den Dienst an der 
gehobenen Klasse verdient. Gemäß Sassen besteht diese untere Gesellschafts-
schicht überwiegend aus den Migrantinnen und Frauen, die aus den nationalen 
sozialen Systemen ausgeschlossen worden sind (1989). Diese, von einigen Auto-
ren auch Globalisierung von unten (z.B. Guarnizo und Smith 1998) genannten 
Menschenbewegungen haben in Bezug zu früher eine andersartige Bewegung 
hervorgerufen. Ein wichtiger Teil dieser Bewegungen lässt sich in den durch die 
Globalisierung entstandenen globalen Städten beobachten. Ein Großteil dieser 
Bewegungen integriert sich in den Dienstleistungssektor in diesen Städten im 
Zuge der Nachfrage nach unqualifizierten Arbeitern. 

Sassens Theorie wird von einigen Autoren kritisiert. Sie konzentriere sich vor-
wiegend auf Amerika und achte nicht ausreichend auf Faktoren wie z.B. die von 
den Wohlfahrtsstaaten Europas in diesem Prozess übernommene Rolle eines 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE DORT OBEN – DIE DA UNTEN 93

Ventils (Hamnett 1996). Betrachtet man nun die Türkei näher, so kann man be-
haupten, dass im Gegensatz zu Sassens Theorie die arme städtische Schicht nicht 
aus ausländischen, sondern inländischen Migrantinnen besteht, die mit der Bin-
nenwanderung ihren Ort gewechselt haben.  

Im Bereich des Haushaltes hingegen ist in den letzten zehn Jahren die Be-
schäftigung von Migrantinnen gestiegen; hier wird Sassens Theorie zusehends 
auch auf die Türkei anwendbar. Ein wichtiger Punkt in Sassens Untersuchung ist 
die wechselseitige Interaktion zweier national, kulturell und klassenmäßig unter-
schiedlichen Gesellschaftsschichten in den globalen Städten. Dies sind zum ei-
nen die Angehörigen der neuen oberen Mittelschicht, die mit dem Kapitalfluss 
entstanden sind und durch ihn unterstützt werden. Zum anderen handelt es sich 
um aus verschiedenen Orten zugewanderte arme Migranten, die sich in der glo-
balisierten Stadt vermischen und gegenseitig beeinflussen.  

Wie Sassen dargelegt hat, weist Istanbul, ganz gleich ob sie als globale Stadt 
bezeichnet werden kann oder nicht, die Merkmale einer neuen gesellschaftlichen 
Schichtenbildung auf. Je mehr die globale Stadt sich zu einem Ort wandelt, der 
nach den Wünschen der gehobenen Mittelschicht gestaltet wird und je dringli-
cher der Wunsch dieser Mittelschicht nach Deckung ihrer unterschiedlichen und 
mannigfaltigen Konsumgewohnheit wird, desto größer ist die Wahrscheinlichkeit 
neuer Migrationswellen in Richtung Türkei. Die sozialen Gruppen, die dank dem 
globalisierenden Kapital in der Gesellschaft auftauchen, grenzen sich nach zwei 
Seiten hin ab: Einerseits gegen die Mittelschicht, die allerdings Voraussetzung für 
ihre Anwesenheit ist, und andererseits gegen die unterhalb der Mittelschicht po-
sitionierten Gruppen. Sie entwickeln neue Lebensstile und veranlassen dadurch 
das Aufkommen neuer Konsumobjekte und neuer Akteure nach ihren Vorstel-
lungen. Zum einen verursachen die Entwicklungen in Bereichen wie Mode, 
Sport, Immobilien und Ernährung, Bereiche, die die neue Mittelschicht anspre-
chen, die Entstehung von sekundären Fachgebieten, die zum Teil eine entspre-
chende Ausbildung verlangen. Zum anderen entstehen im Dienstleistungssektor, 
der einen großen Teil des Konsums ausmacht, Subsektoren, in denen auch unge-
lernte Arbeitskräfte beschäftigt werden können.  

Als Resultat eben dieses Prozesses entwickelt sich der Haushalt zu einem 
ernstzunehmenden Sektor. Da hier im Gegensatz zu anderen Bereichen des 
Dienstleistungssektors keine besondere Ausbildung verlangt wird, ist der Haus-
halt eine besonders bevorzugte Arbeitsmöglichkeit von Personen, die über die 
entsprechende Flexibilität für diese Arbeit verfügen. Weiter unten werde ich kurz 
darstellen, dass ausländische Haushaltskräfte weitaus flexibler sind als inländische 
Kräfte und dass viele der neuen Haushalte der Mittelschicht in Istanbul zuneh-
mend die Gestalt einzelner Mikrokosmen annehmen, so wie in der Theorie von 
Sassen.  

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AY E AKALIN 94

Migrantinnen als Hausbedienstete:  
Die neuen Familienmitglieder 

Seit der zweiten Hälfte der 1990er Jahre kamen Frauen aus unterschiedlichen 
Gebieten der ehemaligen Sowjetunion in die Türkei, um insbesondere im Haus-
halt zu arbeiten. Zunächst immigrierten türkischstämmige bulgarische Staatsbür-
ger und aus Moldawien stammende gagausische Frauen in die Türkei. Durch die 
Wirtschaftskrise von 2001 geriet die Migration ins Stocken, doch seit 2003 hat sie 
wieder stark zugenommen. Die steigende Nachfrage und die daraus entstehenden 
Vermittlungsfirmen haben dazu geführt, dass die Zahl der in diesem Sektor ar-
beitenden Frauen anstieg und der geographische Radius ihrer Herkunftsregionen 
sich vergrößerte. Wenn man heute von ausländischen Hausbediensteten spricht, 
sind damit nicht nur Frauen aus Bulgarien und Moldawien gemeint, sondern 
auch Frauen aus Aserbaidschan, Turkmenistan, Usbekistan, Georgien und Arme-
nien. Obwohl die Frauen aus so unterschiedlichen Ländern kommen, weisen sie 
dennoch Gemeinsamkeiten auf. Sie haben nach dem Zerfall der Sowjetunion 
aufgrund der Umstrukturierung entweder ihren Arbeitsplatz verloren oder trotz 
ihrer guten Ausbildung keinen neuen Arbeitsplatz gefunden (Gal und Kligman 
2000). Zudem lernen viele von ihnen aus ethnischen und historischen Gründen 
sehr schnell Türkisch.6

Die Visumsdauer fällt für jede nationale Gruppe in Abhängigkeit von den Be-
stimmungen ihres Herkunftslandes und der Entfernung ihres Landes zur Türkei 
unterschiedlich aus.7 Dennoch ist den meisten eingewanderten Hausbediensteten 
gemeinsam, dass sie nur für eine begrenzte Zeit in die Türkei kommen. Vor Ab-
lauf der Aufenthaltsgenehmigung kehren sie in ihr Land zurück, um ihr Visum 
zu erneuern, ihren Familien in der Heimat bei der Feldarbeit zu helfen oder die 
Lage ihrer Kinder zu kontrollieren, die sie in ihrer Heimat zurückgelassen haben. 
Bei der nächstmöglichen Gelegenheit kommen sie wieder in die Türkei, um er-
neut zu arbeiten. Die Migrantinnen reisen in der Regel mit einem Touristenvi-
sum ein. Dieses ist durchschnittlich ein bis zwei Monate gültig. Nach Ablauf die-
ser Frist bleiben viele von ihnen jedoch hier und arbeiten illegal weiter. Im Jahre 
2003 wurden einige gesetzliche Veränderungen vorgenommen, die es ausländi-
schen Arbeiterinnen erleichtert, Arbeitsbewilligungen zu erhalten. In der Praxis 
ist die Anzahl der Frauen, die eine solche Arbeitserlaubnis bekommen haben, je-

6  Während die türkischstämmigen Bulgarinnen die türkische Sprache beherrschen, sprechen 
die Turkmeninnen eine dem Türkeitürkischen sehr ähnliche Sprache. Sie können daher 
ebenso wie die Armenierinnen, deren Großeltern ursprünglich aus Anatolien stammen 
ohne große Mühe Türkisch erlernen. 

7  Die Moldawierinnen leben in der Regel jeweils sechs Monate in der Türkei und sechs Mo-
nate in ihrem Heimatland. Diejenigen, die aus weiter entfernten Ländern mit einem kom-
plizierten Visavergabesystem kommen wie Turkmenistan oder Usbekistan, ziehen es vor, 
gleich für einige Jahre in der Türkei zu bleiben und erst danach in ihre Heimatländer zu-
rückzukehren. 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE DORT OBEN – DIE DA UNTEN 95

doch sehr gering (Ka ka 2006). Die Schwarzarbeit ist und bleibt ein wesentlicher 
Faktor bei der Beschäftigung dieser Frauen. Die Beschäftigungskosten für ein-
heimische Arbeiter liegen viel höher; dies aufgrund der freiwillig gezahlten Kran-
kenversicherungsbeiträge8 und, wichtiger noch, durch hohe Ausgaben für Woh-
nung und Familie der Beschäftigten. Viele dieser Faktoren fallen bei illegalen aus-
ländischen Arbeitskräften weg, was sie zu billigen Arbeitskräften macht.  

Doch diese Erklärung allein reicht nicht aus, um die Verbreitung der Beschäf-
tigung von Migrantinnen zu begründen. Denn bevor die internationale Migrati-
on in die Türkei begann, gab es, wie oben schon erwähnt, noch eine andere 
Quelle von billigen Arbeitskräften, die in den 1950er Jahren wirksam wurde und 
die bis zum heutigen Tag aktiv ist. Die Frauen aus Familien, die aus Dörfern in 
die Stadt kamen und sich in die arme städtische Schicht einfügten, bevorzugen 
Tätigkeiten im Bereich des Haushalts. Bis zur Hälfte der 1990er Jahre übergab 
die gehobene Mittelschicht einen Teil der Hausarbeit diesen mittellosen Städte-
rinnen (Özye in 2000).  

Der wichtigste Wandel, den das Auftreten von Migrantinnen auf dem Ar-
beitsmarkt Mitte der 1990er Jahre ausgelöst hat, ist der Übergang von der Arbei-
terin, die nach der Arbeit nach Hause geht (gündüzlü), zur Arbeiterin, die bei ih-
ren Arbeitgebern mitwohnt (yatılı). Türkische Frauen arbeiten als gündüzlü, ob 
einmal die Woche oder alle zwei Wochen bei unterschiedlichen Familien oder 
aber einige Tage in der Woche bei der gleichen Familie als Putzfrau und Pflege-
rin. Sie halten sich nur während ihrer Arbeitszeiten bei der Familie auf und 
übernachten dort nicht. Dahingegen bevorzugen es ausländische Hausbedienste-
te während ihres befristeten Türkei-Aufenthaltes, in der Wohnung ihres Arbeit-
gebers zu logieren, weil sie keine andere Bleibe haben. Da sie aus ökonomischen 
Gründen in die Türkei gekommen sind, versuchen sie ihre täglichen Ausgaben so 
weit wie möglich zu senken, um ihren Verdienst den Familien in der Heimat 
überweisen zu können. Folglich entwickelt sich die Migrantin zu einer Arbeits-
kraft, die bereit ist, nicht nur unterbezahlt zu arbeiten, sondern zugleich in der 
Wohnung des Arbeitgebers zu wohnen und somit rund um die Uhr einsatzbereit 
zu sein. 

Genau an dieser Stelle hat die Entwicklung der ausländischen Hausbedienste-
ten als „billiger Arbeitskraft“ eingesetzt. Während die gündüzlü-Haushaltsbedien- 
steten ihren Lohn am Ende eines jeden Arbeitstages verlangen, einigen sich die 
yatılı-Haushaltsbediensteten mit ihren Arbeitgebern auf einen Monatslohn.  

Damit steigt nicht nur die als Gegenleistung zum Lohn erbrachte Dienstlei-
stung, die yatılı-Haushaltsbediensteten leistet im Vergleich zur tagsüber beschäf-

                                                                                         
8  Gemäß einem Gesetz, welches im Jahre 2002 in Kraft getreten ist, können türkische Haus-

bedienstete freiwillig von ihren Arbeitgebern versichert werden. Jedoch muss für sie ein 
Beitrag geleistet werden. Nach der Ansicht von Arbeitgebern sind diese Ausgaben zu hoch. 
In der Folge arbeiten viele der tagsüber beschäftigten türkischen Frauen ohne Versicherung 
weiter. 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AY E AKALIN 96

tigten Frau auch einen viel flexibleren zeitlichen Einsatz. Dies führt zu einem 
qualitativ besseren Resultat. 

Als Folge der begrenzten Arbeitszeiten der tagsüber arbeitenden Frauen be-
stand früher das Risiko, dass die Hausfrau einen Teil der Hausarbeit selbst erledi-
gen musste, ganz gleich wie hoch die Besoldung war. Die yatılı-Haushaltsbedien- 
steten hingegen, die sich 24 Stunden in der Wohnung des Arbeitgebers aufhal-
ten, erledigen die gesamte Hausarbeit, sodass sich die Familien keinerlei Gedan-
ken darüber machen müssen. Mit dem Übergang von der gündüzlü-Haushalts- 
bediensteten zur yatılı-Haushaltsbediensteten ist der Betrag, den viele Familien 
für diese Tätigkeiten vom Etat abzweigen, auf den ersten Blick zwar gestiegen.9

Was sie als Gegenleistung für diesen Betrag aber erhalten, macht diesen neuen 
Typus der Hausarbeiterin für sie noch rentabler. 

Daher könnte man behaupten, dass die Nachfrage nach eingewanderten
Hausbediensteten in der Türkei nicht dadurch begründet ist, dass diese Frauen 
billige Arbeitskräfte sind, sondern dass sie dem Arbeitgeber alles in allem günsti-
ger zu stehen kommen. 

Die gated communitys als Arbeitsfeld für Haushaltsangestellte 

Um den Wandel der Arbeitsweise, den dieser Aufsatz behandelt, nachzuvollzie-
hen, müssen wir uns folgende Frage stellen: Welche Siedlungsform stellen die 
Neubauvillen in gated communitys dar?

Wohnen in Einfamilienhäusern war bis zu Beginn der 1990er Jahre keine be-
sonders verbreitete Wohnform in Istanbul. Im Zuge des türkischen Modernisie-
rungsprozesses, der insbesondere ab den 1950er Jahren angekurbelt wurde, und 
im Kontext der Urbanisierung kam es zu einer ungebremsten Zunahme von 
Wohnhäusern mit Etagenwohnungen (Duru 2006). Im Gegensatz zur Verbrei-
tung dieser Wohnhäuser blieben die mehrstöckigen Häuser mit Garten zahlen-
mäßig begrenzt. Sie wurden überwiegend von wohlhabenden Familien bewohnt 
und sind in wenigen Stadtvierteln wie Dragos, Etiler und an den Ufern des Bos-
porus erhalten geblieben. Da solche Gebäude nicht mehr gebaut wurden, gab es 
nur begrenzt Anstellungen für yatılı-Hausbedienstete; der Bedarf an Haushalts-
hilfen konnte mit türkischen Frauen gedeckt werden. Das hat sich allerdings 
durch die zunehmende Verbreitung der gated communitys und folglich durch den 
Zuwachs größerer Wohnräume stark verändert. Die türkischen Haushaltshilfen, 
die weiterhin als gündüzlü arbeiteten, konnten die neue Nachfrage nicht mehr 
decken.  

9  Zum Beispiel betrug die Besoldung einer Tagelöhnerin in Istanbul während dieser Unter-
suchung zwischen 50 und 70 YTL. Das Monatsgehalt einer Migrantin, die als Bedienstete 
arbeitet, lag je nach Arbeitserfahrung zwischen 400 und 600 USD. Eine Familie, die eine 
Tagelöhnerin einmal in der Woche beschäftigt und ihr ein Tagegeld von 70 YTL ausrichtet, 
legt dafür grob gerechnet 320 YTL oder umgerechnet um die 250 USD aus. 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE DORT OBEN – DIE DA UNTEN 97

Wichtig ist aber auch der Wandel der Arbeitgeber. Die Angehörigen der neuen 
Mittelschicht mit ihren großräumigen Wohnungen ziehen es vor, den Haushalt 
einer Kraft zu überlassen, die die Verantwortung dafür in Vollzeit übernehmen 
kann. Dies einerseits, weil sie die finanziellen Mittel dazu besitzen und anderer-
seits, weil die Frauen genauso wie ihre Ehemänner einer professionellen Beschäf-
tigung nachgehen; sie können daher den Verpflichtungen nicht mehr nachkom-
men, die ihnen der traditionellen innerfamiliären Arbeitsteilung gemäß überant-
wortet sind.10 Während von einer tagsüber arbeitenden gündüzlü-Haushaltsbe- 
diensteten nur eine beschränkte Dienstleistung zu erwarten ist, kann eine mit der 
Familie lebende yatılı-Haushaltsbediensteten die ganze Verantwortung für die 
Wohnung und für die Familie übernehmen. Da die Männer ihre Frauen im 
Haushalt nicht unterstützen und die Frauen eine Rückkehr zu traditionellen Rol-
lenmustern ablehnen, in denen sie alle Aufgaben alleine zu bewältigen haben, 
wird die ganze Verantwortung für das Privatleben einer Ausländerin übergeben, 
die berufsmäßig beschäftigt wird und den Privatbereich mit der Familie teilt. 

Einer der Gründe für die Beschäftigung von yatılı-Haushaltsbediensteten in 
Wohnungen der gated communitys ist auch die Lage dieser Siedlungen. Diese klei-
nen städtchenähnlichen Anlagen liegen gemäß der Devise „Flucht aus der Stadt“ 
außerhalb der städtischen Ballungszentren in Gegenden, von denen die Verbin-
dung zur Stadt in der Regel nur über die Autobahn gewährleistet ist. Aufgrund 
dieser problematischen Verkehrsverbindung wird die Beschäftigung von Haus-
haltshilfen, die nur tagsüber arbeiten, zunehmend schwieriger. Bei ihrer Anreise 
in die Siedlung steht den Frauen leider nicht wie ihren Arbeitgebern ein eigener 
PKW zur Verfügung. Auch wenn sie die Möglichkeit hätten, den von der Verwal-
tung der gated community für nicht-motorisierte Arbeitstätige eingerichteten Bus-
betrieb zu benützen, wäre das für die Frauen sehr schwierig. Sie arbeiten nicht 
nach einem genau festgelegten Stundenplan, sondern haben sich in erster Linie 
auf die Rückkehr der Arbeitgeber auszurichten. Dies besonders dann, wenn sie 
als Kinderbetreuerinnen arbeiten. Manchmal wird die Nachfrage nach gündüzlü-
Haushaltsbediensteten von Frauen mit niedrigerem sozioökonomischen Status 
aus nahe gelegenen Vierteln gedeckt (wie z.B. in der gated community Kemer 
Country in der Ortschaft Kemer oder in Zekeriyaköy im Stadtteil Sarıyer). Den-
noch ist dies eine weitaus weniger bevorzugte Alternative, denn hier ist die Aus-
wahl für die Arbeitgeber stark eingeschränkt. 

Bei der Anstellung einer yatılı-Haushaltsbediensteten hingegen stellt die Be-
dienstete die Kontrolle ihrer Arbeitszeiten und -inhalte im großen Maße ihrem 
Arbeitgeber frei. Zudem fallen Schwierigkeiten bei der An- und Abfahrt weg. Die 
eingewanderten Hausbediensteten arbeiten sechs Tage in der Woche rund um die 
Uhr. Als Gegenleistung haben sie einen Tag (12 oder 24 Stunden) frei. Die 

                                                                                         
10  Zu den Erwartungen berufstätiger Mütter der neuen Mittelschicht an die Babysitterinnen 

mit Migrationshintergrund siehe Akalın (2007).  

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AY E AKALIN 98

mündliche Absprache zwischen Arbeitgeber und Arbeitnehmerin gemäß der 
Formel 6 + 1 hat den Charakter eines formellen Vertrags. Mit dem Auftreten der 
Migrantinnen auf dem Arbeitsmarkt beginnt eine neue Ära. Funktionierten sol-
che Beziehungen früher nach der Formel „finde eine Bekannte, bitte sie, und 
wenn es ab und zu Probleme gibt, arrangiere dich damit“, so wird die neue Situa-
tion vom Markt kontrolliert.11 Die Suche nach Hausangestellten ist einfacher 
geworden, und die Verantwortung, die sie zu übernehmen haben, wurde ausge-
weitet. Auch der Maßstab, nach dem die Hausarbeit gemessen und bewertet 
wird, hat sich gewandelt. Es wird nicht mehr nur an einigen Vormittagen, son-
dern den ganzen Tag, wenn nicht sogar an allen Tagen gearbeitet; Prioritäten ein-
zelner Haushaltsbereiche wie etwa der Reinigung gibt es nicht mehr. Jede Art von 
Arbeit, die im Haushalt anfällt, muss erledigt werden. 

Der Alltag einer ausländischen Haushaltsbediensteten 

Im Winter 2006 hatte ich die Möglichkeit, mit Olga,12 einer 31-jährigen, seit fünf 
Jahren in der Türkei berufstätigen Bulgarin ein Interview zu führen. Olga lebt seit 
ihrem Aufenthalt in der Türkei von ihrem Ehemann getrennt und hat eine 7-
jährige Tochter, um die sich ihre Mutter in der Heimat kümmert. Bevor sie in die 
Türkei kam, hatte sie in Bulgarien beim Finanzamt gearbeitet. Nach der Geburt 
ihres Kindes nahm sie ein Darlehen auf, dessen Raten sie allerdings mit ihrem 
Gehalt nicht bezahlen konnte. Zu der Zeit arbeitete die Tante ihres Ehemannes in 
der Türkei, so dass Olga ebenfalls anreiste, um Geld zu verdienen und ihre Schul-
den begleichen zu können. Sie arbeitete zunächst ein Jahr bei einer Familie in 
Izmit und danach fünf Monate bei einer Familie in Istanbul. Ihr letzter Arbeitsort 
war eine Neubauvilla in einer gated community in der Nähe von Sarıyer, wo auch 
das Interview stattgefunden hat. Zusammen mit Olga, die dort bei einer Familie 
mit zwei Kindern von drei und sieben Jahren arbeitete, war im Haushalt noch ei-
ne türkische Frau als Kinderbetreuerin der jüngsten Tochter und als Köchin be-
schäftigt sowie eine türkische Frau, die dreimal in der Woche zum Putzen kam. 
Olga schilderte ihren typischen Arbeitsalltag in der dreistöckigen Neubauvilla: 

Um 6.30 Uhr stehe ich auf. Wenn Ceren zur Schule muss, stehe ich noch früher auf, 
weil sie gegen 7.10 Uhr aufsteht. Um 7.30 Uhr kommt der Schulbus. Bis dahin hat sie 
gerade gefrühstückt. Deshalb stehe ich dann um 6.15 auf. Zurzeit stehe ich immer so ge-
gen 6.30 Uhr auf, weil Frau ule ebenfalls früh aus dem Haus geht. Ich bereite auch ihr 
das Frühstück vor. Dann kommt sie runter und frühstückt und geht. Danach kommt 
Herr Ahmet runter. Er frühstückt ebenfalls und geht. Danach kommt Deniz. Deniz ist 
immer die Letzte. Nachdem alle aus dem Haus sind, bin ich mit dem Frühstück dran. 

11  Mit der steigenden Nachfrage insbesondere nach yatılı-Haushaltsbediensteten mit Migrati-
onshintergrund nimmt auch die Anzahl der Vermittlungsfirmen zu. Doch dies soll hier 
nicht eingehender behandelt werden. 

12  Alle Namen wurden geändert. 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE DORT OBEN – DIE DA UNTEN 99

Dann ist es auch schon 10 Uhr geworden. Anschließend wird die Küche aufgeräumt. 
Dann gehen wir hoch. Wir beginnen immer von oben die Zimmer aufzuräumen, zu 
putzen, zu kehren und die Sachen zu ordnen. Bis nach unten macht man so weiter. Mit 
diesen Reinigungsarbeiten wird es dann auch schon Mittag. Den Kindern wird das Mit-
tagessen gemacht und anschließend wird der Tisch abgeräumt. Es gibt zudem nicht ei-
nen einzigen Tag, an dem wir nicht bügeln müssen. Wenn Wäschetag ist, werden 
manchmal vier oder sechs Maschinen gewaschen. Montags zum Beispiel sind es sechs 
Maschinen, weil da alle Betten neu bezogen werden. Die Klamotten der Kinder werden 
gewaschen. Was sie einmal anhatten, ziehen sie nicht noch einmal an, also müssen sie 
gewaschen werden. Ich brauche mein Bügelbrett gar nicht erst zuzuklappen. Heute zum 
Beispiel habe ich noch drei Hemden zu bügeln. Danach gehe ich in das Untergeschoss 
und räume dort ein wenig auf. So ist es halt, während des Tages kommt keiner dazu, 
sich auszuruhen. Manchmal möchten wir es uns auch gemütlich machen. Dann trinken 
wir Tee, so gegen halb vier bis vier. Wenn die Kinder da sind, richte ich ihnen eine Klei-
nigkeit zum Essen. Danach beginnen wir mit Vorbereitungen fürs Abendessen, Salat 
und so. Die Kinder essen um 19 Uhr, die Erwachsenen kommen später. In der letzen 
Zeit wird gemeinsam gegessen. Danach gehst du raus, die Kinder werden gebadet und 
man bringt sie zur Toilette. Dann wird der Esstisch abgeräumt, Tee serviert und Obst 
aufgeschnitten. Dann ist es auch schon so 23 bis 24 Uhr. Man geht runter in sein Zim-
mer, falls es noch etwas zu bügeln gibt, wird das noch gebügelt, wenn nicht, dann geht 
man schlafen. 

Wird dann noch weiter gebügelt? 

Gebügelt wird immer. Letzte Woche zum Beispiel waren wir Skifahren. Als wir nach 
Hause kamen, habe ich bis zwei Uhr nachts gebügelt. 

Die 36-jährige Lena aus Moldawien hingegen arbeitet in Polonezköy auf der asia-
tischen Seite Istanbuls und kommt seit 1998 jeweils für sechs Monate zum Arbei-
ten in die Türkei. Sie kam ebenfalls dank der Einladung eines Bekannten das er-
ste Mal in die Türkei. Lena hat zwei Söhne im Alter von 10 und 11 Jahren, um 
die sich ihr Ehemann in der Heimat kümmert. In der Türkei pflegte sie im ersten 
Monat einen älteren Mann. Später arbeitete sie eine zeitlang in einem Schuhge-
schäft in Avcılar. Danach wurde sie wieder im Haushaltssektor tätig. Jetzt ist sie 
in einer Neubauvilla in einer gated community tätig. Da man ihr einmal keine 
Lohnerhöhung zahlte, gab sie den Job auf und begann als Pflegerin bei einer äl-
teren Frau auf der europäischen Seite Istanbuls in einer Wohnung zu arbeiten. 
Da Lena dieser routinemäßige Pflegedienst jedoch emotional schwer fiel, ging sie 
zu ihrem früheren Arbeitgeber nach Polonezköy zurück. Obwohl Lena sowohl 
als Haushaltsbedienstete in einer Neubauvilla als auch als Pflegerin in einer 
Wohnung tätig war, ist sie die Einzige unter allen interviewten Frauen, die die 
Arbeit in gated communitys bevorzugt. Sie schilderte ihren Arbeitstag in der Neu-
bauvilla folgendermaßen:  

Das Haus hat drei Stockwerke. Das Untergeschoss gehört mir, im Erdgeschoss befindet 
sich das Wohnzimmer und so und das Obergeschoss gehört dem Arbeitgeber. Die Toch-
ter geht zur Uni, in Karaköy. Morgens verlässt sie mit ihrem Vater das Haus. Dann steht 
die Frau auf und geht zum Sport, zur Gymnastik. Und ich erledige alle Aufgaben im 
Haus. Kochen, Bügeln, Wäsche waschen, einfach alles. Es gibt keine andere Frau außer 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AY E AKALIN 100 

mir, alles muss ich erledigen. Man kommt gar nicht dazu sich einmal auszuruhen, aber 
das ist auch gut so. Lieber arbeite ich als faul rumzusitzen, sonst muss ich den ganzen 
Tag an meine Familie denken. In der anderen Wohnung war es viel anstrengender. Die 
Frau dort wollte immer, dass ich ihr Gesellschaft leiste und meinte: „Komm doch meine 
Liebe, lass uns Fernsehen gucken meine Liebe.“ Hier dauern die Arbeiten immer bis 
zwei oder drei Uhr. Danach gehe ich raus, spazieren, gehe zum Lebensmittelgeschäft 
und kaufe Schokolade und so. Zum Abend hin bereite ich das Abendessen vor, Salat. 
Nachdem ich das Geschirr abgespült habe, koche ich ihnen Tee. Danach gehe ich runter 
in mein Zimmer und komme nicht mehr hoch. 

Die Betrachtung der gated communitys von unten 

Wie sieht eigentlich die Innenarchitektur solcher mehrgeschossiger Häuser aus, in 
der es so viele Aufgaben zu erledigen gibt, dass dafür eine vollzeitliche Hausbe-
dienstete benötigt wird? Die Architektur des Hauses, in dem Olga beschäftigt ist, 
ist folgendermaßen konzipiert: Im Erdgeschoss des Gebäudes, welches auf dem er-
sten Blick nur zweistöckig aussieht, befinden sich ein Wohnzimmer, Esszimmer, 
Arbeitszimmer, Gästebadezimmer und eine Küche. Im Obergeschoss befinden sich 
zwei Kinderzimmer, ein Badezimmer für die Kinder, ein Wohnzimmer und ein 
Zimmer für die Eltern mit Bad und Schrankraum. Beim Betreten des Hauptein-
gangs fielen mir sofort die Treppen auf, die nach unten führen. Daran zeigte sich, 
dass das Haus noch ein Untergeschoss hatte, obwohl dieses von draußen nicht klar 
zu erkennen war. In diesem Untergeschoss, das dank der Hanglage des Hauses ent-
stehen konnte, befinden sich die Fenster nur auf einer Seite nahe der Decke. Die 
Architektur des Geschosses ist halb sichtbar, halb unsichtbar; im Verhältnis zu den 
oberen Stockwerken des Hauses ist es so platziert, als gehöre es dazu, ist aber doch 
ein separater Bereich. In diesem Untergeschoss, das von außen nur schwer zu er-
kennen ist, befinden sich ein fensterloses Wohn- oder Fernsehzimmer, ein Raum 
für den Heizkessel und zwei Waschmaschinen, die beiden Schlafzimmer der türki-
schen Kinderbetreuerin und der für alle Hausarbeiten außer dem Essen zuständi-
gen bulgarischen Hausbediensteten sowie ein Badezimmer.  

Die Lage dieses Untergeschosses innerhalb der Gebäudekonstruktion, seine Ei-
genschaft eines sowohl Anwesenden als auch Abwesenden sind ein wesentlicher 
Ausdruck der Interaktionen, die in dieser räumlichen Konzeption realisiert werden. 
Genauso wie die von Hausmeistern bewohnten Wohnungen der Etagenwohnhäu-
ser der türkischen Mittelschicht sind auch hier die Räume im untersten Geschoss 
platziert. Diese Untergeschosse wurden auf einer Höhe gebaut, die nur gerade et-
was Sonnenlicht durch die Fenster eindringen lässt. Das Untergeschoss ist zwar so 
konzipiert, als sei es ein unnötiger Teil des Hauses. Seine Bewohner spielen jedoch 
eine zentrale Rolle im Alltag dieser Gebäude. Dies führt nolens volens zu einer 
gewissen Spannung, und diese Spannung ist nichts anderes als eine Ausdrucksform 
für Beziehungen, die auf räumlicher Segregation gründen. 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE DORT OBEN – DIE DA UNTEN 101 

Die Innenarchitektur einer weiteren Neubauvilla auf der asiatischen Seite 
Istanbuls, die ich für ein anderes Interview besuchte, unterschied sich von diesen. 
Im Eingangsgeschoss dieses vierstöckigen Gebäudes befanden sich eine Küche, 
ein Wohnzimmer, eine weiteres Wohnzimmer, das Zimmer der Hausbedienste-
ten und ein Bad. Im zweiten Stockwerk befanden sich das Schlafzimmer der El-
tern, ein Wohnzimmer und ein Schrankzimmer. Im dritten Stockwerk befanden 
sich zwei Schlafzimmer mit jeweils einem Bad und im Dachgeschoss ein Schlaf-
zimmer und ein Wohnzimmer.  

Die im Interview mit einem Arbeitgeber beschriebene Neubauvilla wies ähnli-
che Besonderheiten wie die oben beschriebene auf:  

Das Haus meiner Tochter misst insgesamt nicht mehr als 400m². Es ist keine große 
Neubauvilla, sondern sogar die kleinste ihrer Art. Aber dafür hat sie mehrere Stockwer-
ke. Wenn das Haus so klein ist, dann hat es so einige Stockwerke, ansonsten ist es kein 
großes Haus. Bei solchen Häusern gibt es ein Stockwerk zum Wohnen. Naja, unten gibt 
es ein kleines Wohnzimmer und eine Küche. Daneben das Bad und die Toilette. Die Sa-
chen der Frau halt. Naja, so ist das Haus meiner Tochter. Die Frau ist primär für den 
Wohn- und Schlafbereich verantwortlich. Die anderen Räume werden viel weniger be-
nutzt. Sie müssen natürlich auch geputzt werden und was weiß ich. Aber das geschieht 
nicht immer sofort. Meiner Meinung nach sind zwei Wohnzimmer auch nicht notwen-
dig. Eins befindet sich im Eingang des Hauses und eins unten. Im Wohnzimmer dort 
unten wohnt man. Zwei Wohnzimmer, die gleich groß sind und untereinander stehen. 
Was soll denn schon sein, wer soll den bitte schön kommen? Wenn dann mal eine 
Gruppe von Jungs kommen sollte, die gehen nach oben um dort fernzusehen. Das 
Zimmer dort ist frei. Es steht zwar leer, aber es wird einmal die Woche geputzt, Staub 
wird gewischt. Das macht die türkische Frau, wenn sie kommt. 

Im Gegensatz zu den beiden anderen Neubauvillen, in denen die Zimmer der 
Bediensteten unterirdisch liegen, befindet sich das Zimmer von Olga in der Ein-
gangsetage. Ich habe jedoch beobachten können, dass die Zimmer der Hausange-
stellten wenn nicht unterirdisch, so doch im hintersten Eck der Häuser liegen. 
Auch in der besagten Neubauvilla sind die Zimmer der yatılı-Haushaltsbedien- 
steten, ähnlich wie in der oben dargestellten Wohnung, über den Korridor er-
reichbar, der auch zum Heizraum führt. Die Räume der Haushaltskräfte sind also 
so platziert, dass sie vom Rest der Wohnung abgeschirmt sind.  

Anhand der oben dargestellten Beispiele versuchte ich, die Gemeinsamkeiten 
der in Istanbul insbesondere durch die Verbreitung der gated communitys zuneh-
menden Neubauvillen-Siedlungen herauszuarbeiten:  

(1) Aufgrund der enormen Größe der Villen benötigt man eine Hilfskraft, die 
allein für den Haushalt sorgt. (2) Diese Villen wurden ausnahmslos so konzipiert, 
dass eine oder mehrere Bedienstete mitwohnen können. (3) Die Bereiche, die für 
die Bediensteten vorgesehen sind, liegen an der abgelegensten Stelle des Hauses.  

Auf den ersten Blick wirken diese für Haushaltsbedienstete vorgesehen separa-
ten Bereiche in den Neubauvillen wie eine Art Privileg und Komfort. Die yatılı-
Haushaltsbediensteten, die bei Familien in Etagenwohnungen arbeiten, sind je 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AY E AKALIN 102 

nach der Größe der Wohnung oder der Anzahl der Familienmitglieder manch-
mal dazu gezwungen, im Kinderzimmer oder im Wohnzimmer zu schlafen. Das 
Privatleben dieser Frauen ist nahezu vollständig von der Familie abhängig, für 
die sie arbeiten. Dass sie nicht mal ein kleines Zimmer haben, in das sie sich zu-
rückziehen können, erschwert ihre Arbeitsbedingungen.  

Aus Berichten von Arbeitgebern und ausländischen yatılı-Haushaltsbedienste- 
ten wissen wir, dass die den Bediensteten zugeteilten separaten Wohnbereiche 
noch eine weitere Funktion erfüllen: Sie haben eine Art „Auf- und Zumach-
Funktion“. Man versucht die Frauen daran zu hindern, sich unnötig im ganzen 
Haus aufzuhalten und die Familienangehörige zu stören, wenn sie sich im Haus 
befinden. Von den Bediensteten, die ihren ganzen Tag damit verbringen, überall 
im Haus zu arbeiten, wird insbesondere am Ende des Tages nach Beendigung ih-
rer Arbeit erwartet, dass sie sich in das ihnen zugeteilte Zimmer zurückziehen 
und der Familie bis zum nächsten Morgen das Gefühl geben, eine Kernfamilie 
zu sein. Aus Interviews mit Arbeitgebern geht im Allgemeinen hervor, dass sie 
diese Erwartung als eine den Bediensteten am Ende des Tages gewährte Ruhezeit 
deuten. Der eigentliche Grund liegt jedoch vielmehr im Wunsch der Familie, sich 
in ihr eigenes Privatleben zurückzuziehen. Dies wird auch in der Anweisung 
deutlich, die Haushaltskraft möge die restlichen Bügelarbeiten nach dem Rück-
zug in ihr Zimmer erledigen.  

Eine Familie in einer Etagenwohnung muss möglicherweise ein viel engeres 
Verhältnis zur Bediensteten aufbauen, was als bedrohender Faktor für das Privat-
leben dieser Familie angesehen werden kann. Daher bevorzugen einige Arbeitge-
ber die Beschäftigung von Tagesarbeiterinnen trotz der vielen Nachteile, die ih-
nen daraus erwachsen (den Aussagen von Arbeitgebern zufolge neigen türkische 
Frauen dazu, sich als Angehörige der Familie, für die sie arbeiten zu betrachten. 
Daraus können Nachteile resultieren wie zum Beispiel, dass sich die Frauen in 
Angelegenheiten einmischen, dem Arbeitgeber weise Ratschläge erteilen, ihren 
Verpflichtungen im Hinblick auf die Arbeit mit Verspätung oder gar nicht nach-
kommen, weil sie ihren eigenen Familienangelegenheiten den Vorrang geben, so 
verantwortungslos handeln, dass sie den Arbeitgeber sogar im Stich lassen oder 
eine Besoldung für jeden Tag verlangen, was den Arbeitgeber zu teuer zu stehen 
kommt). Im Gegensatz dazu wird die Beschäftigung von yatılı-Haushaltsbe- 
diensteten durch die architektonische Planung der Neubauvillen in den gated
communitys vereinfacht, mehr noch, es wird sogar regelrecht dazu animiert. Dies 
spielt bei der Verbreitung der Beschäftigung von Hausangestellten mit Migrati-
onshintergrund in Istanbul eine äußerst wichtige Rolle. Zum einen braucht die 
Familie dank der ausländischen yatılı-Haushaltsbediensteten im Haushalt nichts 
zu machen, da sie 24 Stunden am Tag und nahezu jeden Tag in der Woche im 
Haus tätig ist. Zum anderen aber stellt die Migrantin symbolisch eine Bedrohung 
für die Familieneinheit oder für deren Klassenidentität und ihren Lebensstil dar, 
weil sie in das Privatleben der Familie zu sehr integriert ist. Der widersprüchliche 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE DORT OBEN – DIE DA UNTEN 103 

Aufbau der Wohnung führt zur Verschmelzung zwischen öffentlichem und pri-
vatem Bereich. Dank verschiedener Mechanismen zur räumlichen Diskrimierung, 
wie sie der Bautypus der Villa den Eigentümern anbietet, kann die Arbeit der 
Bediensteten kontrolliert werden, ohne dass dies Anlass zu Spannungen gibt. 
Gayatri Spivak hat in seiner Interpretation des Romans Jane Eyre aufgezeigt, dass 
die als rein und unschuldig dargestellte Subjektivität von Jane Eyre eigentlich 
über die wilde Subalternität der in dem abgelegensten Zimmer im Haus von Mr. 
Rochester gefangen gehaltenen Bertha Mason begründet wird. In Analogie dazu 
kann angenommen werden, dass das freie Umhergehen der als Bedienstete be-
schäftigten Migrantin, wenn sie ohne die Erlaubnis des Arbeitgebers das ihr zur 
Verfügung gestellte und dem von Bertha Mason ähnelnde Zimmer verlässt, eine 
tierische Bedrohung für die häusliche Behaglichkeit der unschuldigen Mittel-
schicht darstellt. 

Aus diesem Grund ist die Innenarchitektur solcher Gebäude so konstruiert, 
dass die Arbeitsleistung, die in ihnen erbracht werden soll, und die dadurch ent-
stehenden Mikrobeziehungen gewissermaßen kontrolliert werden können. Au-
ßerdem soll sich die Familie durch die yatılı-Haushaltsbediensteten nicht gestört 
fühlen. Die Beschäftigung von Haushaltsangestellten dieses Typus geht nicht un-
bedingt von der Initiative der Familie aus, die Auffassung, die der Architektur sol-
cher Gebäude zu Grunde liegt, suggeriert einen neuen Typus von Privatleben. 
Diese neue Siedlungsgebiete mit mehrstöckigen Neubauvillen sind so konstruiert, 
dass die Hausangestellten einerseits so nah wie möglich bei der Familie leben, so-
lange diese auf ihre Dienste angewiesen ist, andererseits aber wieder ganz leicht 
verschwinden können, wenn man sie nicht mehr benötigt. Die Kontrolle ihrer 
Arbeitsleistung und ihres freien Bereichs läuft somit nur über einen einzigen Me-
chanismus. Die Familie, die in einer gated community lebt, braucht eine Hausange-
stellte, die ihnen jederzeit zur Verfügung steht. Wenn sich eine Familie dazu ent-
scheidet, gemeinsam mit einer Bediensteten zu wohnen, dann entsteht eine 
Trennlinie zwischen Oben und Unten, die allein schon durch die Bauweise vorge-
geben ist, und es entwickelt sich zwischen der Familie und der Migrantin eine Be-
ziehung nach dem Motto „sie gehört zu uns – sie gehört aber auch nicht zu uns“ 
oder „es gibt sie – es gibt sie nicht“, in der jeder seinen festen Platz einnimmt. Die 
Sanduhr, die Sassen als Metapher für die soziale Polarisierung der globalen Stadt 
verwendet, wird regelrecht durch die Architektur der gated communitys verkörpert. 
Die Treppe zwischen dem Ober- und Untergeschoss der Neubauvilla entwickelt 
sich zu einer unsichtbaren Grenzlinie, die einerseits die ansässigen neuen Wohl-
habenden mit den mittellosen Migrantinnen vereint, andererseits die Abgrenzung 
zwischen ihnen in eine andere Dimension überführt. Deleuze hat für die Arbeits-
weise der Kontrollgesellschaft (control society) die Metapher der Autobahn (high-
way) vorgeschlagen. Damit meint er, dass die Freiheit der Akteure bereits vor ihrer 
konkreten Erfahrung durch die materiell begrenzten Möglichkeiten eingeschränkt 
ist (2006: 322). Die Menschen glauben, dass sie mit Hilfe der Autobahnen völlig 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AY E AKALIN 104 

frei eine Reise unternehmen können. Sie bemerken aber nicht, dass sie nicht be-
liebig die Autobahn verlassen oder die Fahrtrichtung ändern können, und dass 
dies nicht durch irgendeinen Akteur oder irgendeine Gesellschaft verursacht wird, 
sondern eigentlich durch die Bauweise der Autobahn selbst. Dass die Migrantin 
freiwillig emigriert, ihre Arbeit selbst bestimmt und unter recht guten Lebensum-
ständen in ihrem Zimmer in einer Neubauvilla lebt, erweckt den Eindruck, dass 
sie zu den vergleichsweise Glücklichen der globalen Arbeiterschaft gehört. Ihr Ge-
halt ist höher als das, was sie in ihrer Heimat verdienen würde, zudem ist sie in 
einem von der Grundausstattung her viel behaglicheren Haus untergebracht. Hier 
sollte aber eines nicht außer Betracht gelassen werden: Diese neue Rolle ist für die 
Migrantin in den Grenzen der neuen globalen Wirtschaft endgültig festgesetzt. 
Als ehemalige sozialistische Arbeitnehmerin und zugleich neue globale Mittellose 
kann sie ihren Lebensunterhalt nur dann ausreichend verdienen, wenn es genü-
gend Menschen gibt, die ihre Dienste in Anspruch nehmen möchten. Ihr neues 
Leben definiert sich dadurch, dass sie zwischen dem Dorf ihrer Heimat und ihrem 
neuen Zimmer in der untersten Etage der Neubauvilla, in der sie nun ihren Le-
bensunterhalt verdient, hin- und herpendeln wird. 

Schlussbemerkungen 

In dieser Arbeit werden Aussagen zu den gated communitys gemacht, die auf per 
Schneeballsystem ausgewählten Beobachtungen beruhen. Meine Forschungser-
gebnisse sollten daher als vorläufige Vorschläge betrachtet werden. Auch wenn 
das vorliegende Sample begrenzt ist, sollten wir bei Untersuchungen zu yatılı-
Haushaltsbediensteten, dieser immer weiter verbreiteten Berufsgruppe, unser Au-
genmerk nicht nur auf ihre Alltagsprobleme richten wie zum Beispiel die 
schlechte Behandlung durch die Arbeitgeber oder die Sehnsucht nach der Fami-
lie in der Ferne, sondern darüber hinaus auch auf andere Punkte. An der Aufwer-
tung der Hausarbeit als bezahlte Tätigkeit sind unterschiedliche Faktoren betei-
ligt. Dazu gehören die zunehmende Kapitalakkumulation in bestimmten Gesell-
schaftsgruppen, deren neue Konsumgewohnheiten und die Investition beträcht-
licher Mittel in Dienstleistungen im Haushalt. Ich habe in diesem Aufsatz ver-
sucht zu zeigen, wie sekundäre Faktoren wie zum Beispiel die Architektur diesen 
Prozess materiell unterstützen. 

Ronen Shamir bringt in einem Aufsatz Einwände vor gegen Begriffe wie Weite 
oder Strömung die noch bis vor kurzem als Metaphern für die Globalisierung 
eingesetzt wurden. Er betont, dass die Mobilität neue Abgrenzungen hervor-
bracht habe. Als Beispiel dafür zieht er die gated communitys heran und behaup-
tet, dass sie sich von ihrer Funktionsweise her nicht besonders von Gefängnissen 
unterscheiden (2005: 206). Die Macht der Globalisierung, Grenzen zu überwin-
den, gab vielen Theoretikern eine Zeit lang den Eindruck, dass die Grenzen mit 
der Zeit völlig aufgehoben werden könnten. Doch heute wird zunehmend deut-

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE DORT OBEN – DIE DA UNTEN 105 

lich, dass die Globalisierung, einmal abgesehen von ihrer grenzüberschreitenden 
Kraft, zunehmend neue Segregation schafft. Am Beispiel der gated community
zeigt sich, dass die Bewohner solcher Siedlungen sich durch Mauern von der he-
terogenen Außenwelt abgrenzen und eine homogene Innenwelt aufbauen möch-
ten. Doch sie trüben ihren Mythos „wir und alle anderen außer uns“ zunächst 
durch ihre eigenen Bedürfnisse und Anforderungen, indem sie durch ihre hohen 
Mauern eine begrenzte Zahl von Anderen hereinlassen, die dazu bereit sind, für 
sich und ihre Familien zu arbeiten. Somit verwandeln sich die Mauern, die auf 
den ersten Blick nach außen hin völlig verschlossen zu sein scheinen, zu einem 
sozialen Sieb, dessen Maschen für einige Menschen durchlässig sind. Das Pro-
blem der gated communitys besteht darin, dass sie ontologisch gesehen niemals 
aus nur einer einzigen gleichartigen Gesellschaft bestehen können. Mit Hilfe der 
unsichtbaren Mauern in der Architektur der Neubauvillen kann jedoch zumin-
dest dieses Problem unter Kontrolle gehalten werden. Im Gegensatz zu den in 
Etagenwohnungen beschäftigten Migrantinnen wird den Frauen, die in Neubau-
villen arbeiten, ein eigenes Zimmer, ein Bad und manchmal sogar eine eigene 
Etage (und ein Fernseher, der in solchen Häusern zu einem unabdingbaren Ac-
cessoire geworden ist) zugewiesen. Dies ermöglicht ihnen auf den ersten Blick ei-
ne Arbeit zu guten Konditionen. Gleichzeitig entwickelt sich daraus aber ein Me-
chanismus, der die physische Existenz der yatılı-Haushaltsbediensteten zu kon-
trollieren erlaubt. Diese Bauten, die einerseits das Zusammenleben mit einer 
Fremden ermöglichen, sind andererseits so konstruiert, dass das Beisammen-
wohnen, das Privatleben der Familie in seiner Intimität nicht bedroht. Mit ihrer 
Konstruktionsweise gewährleisten diese Villen die Beschäftigung von yatılı-
Haushaltsbediensteten nach dem Motto „es gibt sie – es gibt sie nicht“. Solche 
Bauten sind aber nicht das bloße Ergebnis globaler Differenzierung in der Tür-
kei. Simmel beschreibt den Fremden als „jemand, der nah sowie auch fern ist“ 
(1971: 143). In den Häusern der türkischen Mittelschicht werden die ausländi-
schen Haushaltskräfte mit all ihren Eigenschaften akzeptiert: Sie sind arm, aber 
zugleich gut ausgebildet; Ausländerinnen, aber Türkisch sprechend; haben eine 
Familie, aber in der Ferne. Diese Akzeptanz entwickelte sich parallel mit der Ar-
chitektur der gated communitys, wie sie mit der Globalisierung Verbreitung finden. 
Diese Frauen sind die neuen Fremden der globalen Stadt, die sich jederzeit im 
Haus befinden, aber zu jeder Zeit auch wieder verschwinden können. 

(Aus dem Türkischen von Deniz Aydın & Tomas Wilkoszewski) 

Bibliograhpie 

Akalın, A. 2007. Hired as a Caregiver, Demanded as a Housewife: Becoming a 
Migrant Domestic Worker in Turkey. European Journal of Women’s Studies (14):
209-225. 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AY E AKALIN 106 

Ayata, S. 2002. The New Middle Class and the Joys of Suburbia. In D. Kandiyoti 
und A. Saktanber (Hg.) Fragments of Culture: The Everyday of Modern Turkey.
New Brunswick, New Jersey: Rutgers University Press, 25-42. 

Bali, R. N. 2007. Tarz-ı Hayat’tan Life Style’a: Yeni Seçkinler, Yeni Mekanlar, Yeni 
Ya amlar. Istanbul: leti im.

Bartu, A. 2001. Kentsel Ayrı( ı)m: stanbul’daki Yeni Yerle imler ve Kemer Coun-
try Örne i. In F. Güm o lu (Hg.) 21. Yüzyıl Kar ısında Kent ve nsan. Istanbul: 
Ba lam, 145-149. 

Bourdieu, P. 2003. The Berber House. In S. M. Low und D. Lawrence-Zuniga 
(Hg.) The Anthropology of Space and Place: Locating Culture. Malden: Blackwell 
Publishing, 131-141. 

Caldeira, T. 2000. City of Walls: Crime, Segregation and Citizenship in Sao Paulo.
Berkeley: University of California. 

Castells, M. 1996. The Information Age: Economy, Society and Culture. The Rise of the 
Network Society (1). Malden: Blackwell.  

Deleuze, G. 2006. Two Regimes of Madness: Texts and Interviews 1975-1995. Cam-
bridge, MA: MIT Press.  

Duru, A. 2006. Apartmentalization and Middle Classes: Urban Socio-Spatial Change 
in the Period 1950-1970s. Atatürk Institute for Modern Turkish History, 
Bo aziçi University (unveröffentlichte Magisterarbeit). 

Gal, S. und Kligman, G. 2000. The Politics of Gender after Socialism. Princeton, New 
Jersey: Princeton University Press. 

Geni , . 2007. Producing Elite Localities: The Rise of Gated Communities in Is-
tanbul. Urban Studies (44/4): 771-798.  

Guarnizo, L. E. und Smith, M. P. 1998. The Locations of Transnationalism. In L. 
E. Guarnizo und M. P. Smith (Hg.) Transnationalism from Below. New Bruns-
wick: Transaction Publishers, 3-34. 

Hamnett, C. 1996. Social Polarisation, Economic Restructuring and Welfare 
State Regimes. Urban Studies (33/8): 1407-1430. 

Ka ka, S. 2006. The New International Migration and Migrant Women in Turkey: The 
Case of Moldovan Domestic Workers. MiReKoç Research Projects 2005-2006 
(http://home.ku.edu.tr/~mirekoc/reports/2005_2006_selmin_kaska.pdf). 

Keough, L. J. 2004. Driven Women: Reconceptualizing Women in Traffic Through 
the Case of Gagauz Mobile Domestics. Focaal-European Journal of Anthropology
(43): 14-26. 

Keyder, Ç. 2006. Arka Plan. In Ç. Keyder (Hg.) stanbul: Küresel ile Yerel Arasında.
Istanbul: Metis, 9-40. 

Kurtulu , H. 2005. stanbul’da Kapalı Yerle meler: Beykoz Konakları Örne i. In 
H. Kurtulu  (Hg.) stanbul’da Kentsel Ayrı ma. Istanbul: Ba lam, 161-186. 

Lefebvre, H. 1996. The Production of Space. Oxford: Blackwell.  

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE DORT OBEN – DIE DA UNTEN 107 

Low, S. M. 2001. The Edge and the Center: Gated Communities and the Dis-
course of Urban Fear. American Anthropology (103/1): 45-58. 

Marcuse, P. 1989. Dual City: A Muddy Metaphor for a Quartered City. Interna-
tional Journal of Urban and Regional Research (13): 697-708.  

Öncü, A. 1997. The Myth of the “Ideal Home”. Travels across Cultural Borders 
to Istanbul. In A. Öncü und P. Weyland (Hg.) Space Culture and Power: New 
Identities in Globalizing Cities. London: Zed Books, 52-72. 

Özbay, F. 1999. Gendered Space: A new Look at Turkish Modernisation. Gender 
and History (11/3): 555-568. 

Özye in, G. 2000. Untidy Gender: Domestic Service in Turkey. Philadelphia: Temple 
University Press. 

Pérouse, J.-F. und Danı , A. D. 2005. Zenginli in Mekanda Yeni Yansımaları:
stanbul’da Güvenlikli Siteler. Toplum ve Bilim (104): 92-123. 

Roitman, S. 2005. Who Segragates Whom? The analysis of a Gated Community 
in Mendoza, Argentina. Housing Studies (20/2): 303-321.  

Sassen, S. 1989. Globalization and its Discontents. New York: The New Press. 
Sassen, S. 1991. The Global City: New York, London and Tokyo. Princeton, NJ: 

Princeton University Press. 
Shamir, R. 2005. Without Borders? Notes on Globalization as a Mobility Re-

gime. Sociological Theory (23/2): 197-217. 
Simmel, G. 1971. The Stranger. In D. N. Levine (Hg.) Georg Simmel on Individual-

ity and Social Forms. Chicago: The University of Chicago Press, 143-149.  
Spivak, G. C. 1999. A critique of Postcolonial Reason: Toward a History of the Vanish-

ing Present. Cambridge, Massachusetts: Harvard University Press. 
Wu, F. 2004. Transplanting Cityscapes: The Use of Imagined Globalization in 

Housing Commodification in Beijing. Area (36/3): 227-234.  

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3.
Ausländische Gemeinschaften  

in der Türkei 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Wir sind im Kleinen, was das Vaterland  
im Großen“: Der deutsche Kindergarten  
in Istanbul von 1850 bis 2007 

Marcel Geser 

Gegenstand dieses Aufsatzes bildet die Gründung und Entwicklung des deut-
schen Kindergartens in Konstantinopel/Istanbul1 von seinen Anfängen in der 
Mitte des 19. Jahrhunderts bis heute. Während die Geschichte der deutschen 
community und ihrer Einrichtungen bereits gut untersucht worden ist,2 blieb der 
deutsche Kindergarten in Istanbul bisher so gut wie unbeachtet. Am intensivsten 
hat sich Kriebel (ca. 1932) mit der „Kleinkinderschule“ auseinandergesetzt, doch 
auch seine Darstellung ist bruchstückhaft und endet mit der Ausweisung der 
Deutschen aus Istanbul nach dem Ersten Weltkrieg. In neuerer Zeit fand der 
Kindergarten gelegentlich Erwähnung, so bei Dietrich (1998), Radt (2006) und 
Meyer-Schlichtmann (1992), doch die angegebenen Daten und Fakten sind oft 
falsch oder ungenau. Eine systematische Aufarbeitung der Archivalien war erfor-
derlich, um diese letzte Lücke in der Geschichte der deutschen Gemeindeeinrich-
tungen zu schließen. Archivarische Quellen existieren für den Kindergarten nur 
bis 1944, wobei das gefundene Material aus der Zeit des Nationalsozialismus 
sehr spärlich ist. Der 1961 wiedereröffnete Kindergarten führte zudem kein Ar-
chiv. Seine neuere Geschichte ließ sich nur mithilfe von Interviews mit Zeitzeu-
gen rekonstruieren.  

Vor einer detaillierten Niederschrift der Geschichte des deutschen Kinder-
gartens im Rahmen meiner Magisterarbeit sollen der Leserschaft im Folgenden 
erste Forschungsergebnisse der letzten Monate präsentiert werden, da sich der 
Mikroaspekt des Kindergartens erstaunlich gut eignet, um den historischen Ge-
samtkontext zu verdeutlichen. Ziel dieses Aufsatzes ist vor allem, der Frage nach-
zugehen, welche Aufgaben sich der deutsche Kindergarten im Lauf seiner Ge-
schichte stellte. Wer besuchte den Kindergarten? Wer betreute ihn und mit wel-
chem Ziel? Welche Bedeutung besaß der Kindergarten innerhalb der deutschen 
Gemeinde? Und wer finanzierte ihn? 

1  In deutschsprachigen Quellen wird Istanbul bis in die späten 20er Jahre des 20. Jahrhun-
derts fast durchwegs Konstantinopel genannt. 

2  Zur deutschen Gemeinde in Istanbul und ihren Einrichtungen sind bisher erschienen: 
Bachmann (2003); Deutsche Schule Istanbul (Hg.) (1958); Deutsche Schule Istanbul (Hg.) 
(1968); Deutsche Schule Istanbul (Hg.) (1993); Dietrich (1998); Gaerte (1989); Generalkon-
sulat der Bundesrepublik Deutschland Istanbul (Hg.) (1989); Kriebel (o.J.); Meyer-
Schlichtmann (1992); Ordu (1982); Radt (2001). 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARCEL GESER 112 

Die folgende Darstellung gliedert sich in vier Teile. Im ersten Teil wird auf die 
Vorgeschichte eingegangen. Dabei geht es um die Migration Deutschsprachiger 
nach Istanbul und erste Gruppierungsversuche innerhalb der Gemeinde. Der 
zweite Teil handelt von der Gründung des Kindergartens und vom Versuch der 
evangelischen Missionierung durch die Kaiserswerther Diakonissen, während im 
dritten Kapitel der deutsche Kulturimperialismus am Beispiel des Kindergartens 
im Vordergrund steht. Der vierte Teil beschreibt die Entwicklung des Kindergar-
tens von der Gründung der Türkischen Republik bis 1944, dann von der Wie-
dereröffnung 1961 bis heute. In diesem letzten Kapitel soll besonders der Frage 
nachgegangen werden, ob und inwiefern sich die Ziele des deutschen Kindergar-
tens über all die Jahre verändert haben. 

Vorgeschichte 

In der heutigen Migrationsdebatte wird häufig vergessen, dass auch Deutschland 
einst ein Auswanderungsland war. Wirtschaftliche Not, Hungerkrisen und politi-
sche Unruhen im 19. Jahrhundert waren für viele der Auslöser, ihre Heimat zu 
verlassen. Obwohl sich bereits in früheren Jahrhunderten deutsche Auswanderer 
im Osmanischen Reich niedergelassen hatten, nahm dort die Zahl der Deutschen 
im 19. Jahrhundert deutlich zu (Pschichholz, 2008). In der Regel waren es Hand-
werker, die nach langen Wanderungen über den Balkan oder Russland in den 
Handelszentren des Osmanischen Reiches nach einer Verdienstmöglichkeit such-
ten. Die tolerante osmanische Politik gegenüber Einwanderern war mit Sicherheit 
ein wichtiger Grund, warum auch viele vor einer Migration in die fremden Lände-
reien des Islams nicht zurückschreckten. In der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts 
waren die deutschen Auswanderer fast ausschließlich alleinreisende Männer. Die 
meisten kamen ohne Mittel in Istanbul an und versuchten sich hier, wie bereits 
zuvor auf dem Balkan oder in Russland, für einige Wochen oder Monate über 
Wasser zu halten. Erst in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts reisten zuneh-
mend auch Frauen und Kinder mit ihren Ehemännern und Vätern mit.  

Den ersten Versuch, die Gruppe von Deutschsprachigen in Istanbul zu sam-
meln und zu organisieren, unternahmen die deutschen Protestanten. Ihnen zur 
Seite stand Wilhelm Gottlieb Schauffler (1798-1883), ein Missionar, der seit 1831 
für die amerikanische Missionsgesellschaft American Board of Commissioners for 
Foreign Missions arbeitete. Durch seine Initiative gründeten die Protestanten 1843 
die informelle evangelische Gemeinde zu Istanbul (Kriebel: 8). Ziel dieser Grün-
dung war sowohl der Bau einer Kirche als auch die Berufung eines Pfarrers. Wäh-
rend die Katholiken in Pera (Beyo lu) bereits in mehreren Kirchen ihre Messen 
abhalten konnten, hatten die deutschen Protestanten nur die Möglichkeit, evan-
gelische Kapellen anderer Gemeinden zu benutzen. Aber auch da fand kein re-
gelmäßiger deutscher Gottesdienst statt. Neben der Einrichtung einer Pfarrei war 
auch die Gründung einer evangelischen Schule und eines deutschen Kranken-

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 „WIR SIND IM KLEINEN, WAS DAS VATERLAND IM GROSSEN“ 113 

hauses von Anfang an ein Hauptanliegen der Gemeinde. Diese Ziele waren nur 
mit der finanziellen Hilfe aus dem Ausland erreichbar. Mit dem preußischen 
König Friedrich Wilhelm IV. (reg. 1840-1858) fand die Gemeinde die nötige Un-
terstützung. Er und seine Minister erklärten sich bereit, in Istanbul, wie bereits in 
anderen Städten zuvor, eine Gesandtschaftspredigerstelle einzurichten. Der be-
reits 1843 aus Deutschland entsandte Pfarrer stand demnach unter dem Schutz 
des preußischen Staates, genauso wie die nun formal anerkannte deutsche evan-
gelische Gemeinde Teil der preußischen Kirche wurde (Pschichholz 2008).  

Um die Not der ankommenden deutschen Handwerker zu lindern, gründeten 
die Protestanten im September 1844 einen Verein mit dem Namen Evangelisches 
Asyl (später evangelisch-deutscher Wohlthätigkeitsverein). Er sollte „durch Hand-
reichung der Liebe“ neuankommende Deutsche unterstützen, „bis sie eine an-
gemessene Beschäftigung in ihrem Beruf gefunden, [und] im Fall sie erkranken, 
ihrer zu pflegen“ (Kriebel: 17). Dazu wollte der Verein sobald wie möglich ein 
deutsches Krankenhaus eröffnen. Obwohl der erste Pfarrer Istanbul bereits 1845 
verließ, hielt der Vorstand, dem auch Missionar Schauffler angehörte, am Plan 
der Errichtung eines Krankenhauses fest. Die Geldspenden nahmen ab, doch 
„können wir das gute Werk deshalb nicht fallen lassen“, notierte ein Zeitgenosse:  

Wir sind im Kleinen, was das Vaterland im Großen. Will der Bayer, will der Sachse, will 
der Schweizer, will der Hesse, will der Württemberger nur für sich sorgen, so wird ein je-
der vereinzelt dem Unglück unterliegen. Werden aber alle Deutsche sich brüderlich ver-
einen […], so wird es mit Gottes Hilfe am besten Gelingen nicht fehlen. Alle europäi-
schen Nationen haben ihre Krankenhäuser, nur der Deutsche irrt verlassen durch die 
Straßen ohne Obdach und ohne Pflege (Kriebel: 18). 

Dieses Gefühl der Hilflosigkeit scheint die Nationalisierung der deutschen Ge-
meinde vorangetrieben zu haben. Mit dem Aufruf eines überregionalen deutsch-
sprachigen Zusammenschlusses wurde 1846 in den neuen Statuten des evange-
lisch-deutschen Wohltätigkeitsvereins beschlossen, auch katholische Deutsche zu 
unterstützen. Außerdem erhielten Katholiken das Recht, Mitglieder des Vereins 
zu werden. Dieser Beschluss zeigt, dass sich die Gemeinde trotz vieler Streitigkei-
ten zwischen Protestanten und Katholiken in jener Zeit zunehmend nationali-
sierte. Nach der Gründung einer Gesandtschaftspredigerstelle konnte 1846 ein 
weiteres wichtiges Ziel erreicht werden: Die Gründung des ersten deutschen 
Krankenhauses in Galata. Doch die Märzrevolutionen von 1848/49 ließen auch 
die Deutschen in Istanbul nicht unberührt. Liberale Kräfte forderten die Ab-
schaffung des religiösen Grundcharakters des evangelischen Wohltätigkeits-
vereins. Als sich der Verein 1851 spaltete, behielten die Liberalen das Kranken-
haus in Galata, während die Protestanten unter der Leitung des 1850 angereisten 
Pfarrers Konstantin Schlottmann (1819-1887) ein neues Krankenhaus in der 
Sakız A aç Sokak (später Sakız A acı Caddesi, heute Atıf Yılmaz Caddesi) grün-
deten. Bis zum Großbrand von Pera im Juni 1870 existierten in Istanbul also 
zwei deutsche Krankenhäuser. Einer der ersten Besucher des neuen evangelischen 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARCEL GESER 114 

Krankenhauses war Pfarrer Theodor Fliedner (1800-1864), der zusammen mit 
seiner ersten Frau Friederike 1836 die Kaiserswerther Diakonissenanstalt gegrün-
det hatte. Er befand sich auf der Heimreise von Jerusalem, wo vier seiner Diako-
nissen ab 1851 der evangelischen Missionsarbeit nachgingen (Felgentreff 1998: 
59-65). Nachdem die evangelische Gemeinde Fliedner bereits 1847 gebeten hatte, 
Diakonissen nach Istanbul zu entsenden, nahmen die Verhandlungen vor Ort 
nun schnell Gestalt an. 1852 erreichten die ersten drei Kaiserswerther Diakonis-
sen Istanbul und begründeten damit die Tradition der Kaiserswerther Diakonis-
sen am Deutschen Hospital, die bis 1973 anhalten sollte.  

Nachdem die evangelische Gemeinde nun über einen deutschen Pfarrer und 
ein Krankenhaus verfügte, wurde der bereits früher geäußerte Wunsch nach einer 
eigenen Schule wieder laut. Pfarrer Schlottmann versuchte gleich nach seiner An-
kunft 1850, alle deutschen Protestanten in der Stadt ausfindig zu machen und 
fand 300 bis 400 Personen, darunter viele Kinder (Kriebel: 52).3 Ein Mitglied des 
neu gegründeten Schulvorstandes, Andreas David Mordtmann (1811-1880), be-
klagte sich bereits 1848, dass diejenigen Deutschen, „welche sich hier etabliren“, 
sich in der Regel „mit Eingeborenen, mit welchen sie sich in griechischer, italiäni-
scher oder türkischer Sprache verständigen“, verheiraten würden. Und da „die 
Väter in der Regel ihr Geschäft außerhalb des Hauses haben, und abends nicht 
Lust haben, deutschen Sprachunterricht zu ertheilen“, würde die Mehrzahl der 
Kinder „ihre deutsche Abstammung gänzlich vergessen”.4 Außerdem erzähle 
niemand den „Kindern die Geschichten, wie Gott das Werk der Erlösung durch 
Seinen Sohn ausführt”. Niemand bringe „ihnen die Wahrheiten und Lehren des 
Evangeliums bei”. Es gebe in der Gemeinde „viele Kinder, welche mit ihrem Va-
ter nicht einmal in deutscher Sprache reden können“ (Kriebel: 42). Die zitierten 
Stellen zeigen deutlich, wie gut sich viele etablierte Deutsche in der multi-
nationalen Großstadt bereits integriert hatten. Nur von angereisten Amtsträgern 
wie Mordtmann und später von eingewanderten deutschen Familien wurden 
mangelnde Deutschkenntnisse bei Kindern missbilligt und verurteilt.  

Damit die Kinder „ihre deutsche Abstammung“ nicht „gänzlich vergessen“, 
wurde 1850 die erste deutsche evangelische Schule eröffnet. Um den Kindern 
möglichst früh Deutsch beizubringen, schlug der Gesandtschaftsprediger zudem 
vor, der Schule einen Kindergarten anzuschließen. Damit sollte den Kindern 
später der Übertritt in die deutsche Schule erleichtert werden. Der Andrang an 
die erste deutsche Schule war nicht groß. Pfarrer Schlottmann beschwerte sich 
noch im gleichen Jahr, dass viele Deutsche „die hier verbreitete Überschätzung 
des frühen Erlernens vieler Sprachen teilen“. Sie mäßen dem „gründlichen deut-
schen“ Elementarunterricht keinen Wert zu und besäßen für eine evangelische 

3  Die Gesamteinwohnerzahl Istanbuls wird in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts auf un-
gefähr eine halbe Million geschätzt (Toprak 1994: 109). 

4  Brief Mordtmann an Fliedner, 19. Januar 1848 (Kriebel: 31). 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 „WIR SIND IM KLEINEN, WAS DAS VATERLAND IM GROSSEN“ 115 

Erziehung „kein Herz“ (JEG 1911/12: 50). Im Januar 1852 musste die Schule mit 
dem Kindergarten die Räumlichkeiten im preußischen Gesandtschaftspalais wie-
der verlassen. Erst fünf Jahre später konnten die Protestanten ihr eigenes Schul-
haus auf dem heutigen Gelände Aynalı Çe me eröffnen. Allerdings wurde der 
neuen evangelischen Schule kein Kindergarten mehr angeschlossen.  

Am Misserfolg der ersten deutschen evangelischen Schule und des Kindergar-
tens wird ersichtlich, dass es sich bei der deutschen Gemeinde in Istanbul entge-
gen der häufig geäußerten Meinung nicht um eine deutsche Kolonie gehandelt 
hat, wie Pschichholz (2008) in ihrem Aufsatz richtig festhält. Die Deutschen 
schienen nicht auf eine eigene Schule gewartet zu haben. Im Gegenteil: Die 
schon lange Ansässigen schickten ihre Kinder auf französische oder griechische 
Schulen, um sie beispielsweise auf den Kaufmannsberuf besser vorzubereiten. 
Auch der Wunsch nach einer Kirche scheint bei den meisten nicht groß gewesen 
zu sein. In einem Brief an das Mutterhaus in Kaiserswerth beschwerte sich eine 
Diakonisse 1855, dass es im Geistigen „sehr betrübt“ aussehe. „Die Predigten 
werden spärlich besucht“, notierte sie, „die Zahl der Kirchgänger beträgt oft nur 
20“. Man halte sich in Istanbul für frei, erklärte die Schwester diese Tatsache, 
„und viele wollen daher vom Gehorsam des Glaubens und den kirchlichen Ord-
nungen und Gnadenmitteln nichts wissen“ (BDS II 1854/55: 72). Dennoch wur-
de 1861 die von einigen Protestanten lang ersehnte Kirche im Obergeschoß des 
evangelischen Schulgebäudes in Aynalı Çe me eingeweiht. 

Gründung des Kaiserswerther Kindergartens 

Nachdem der erste deutsche Kindergarten in Istanbul nach bereits zwei Jahren 
1852 wieder geschlossen worden war, waren es nun die Kaiserswerther Diakonis-
sen, die in ihrem Hospital einen zweiten Versuch unternahmen. Aus der berech-
tigten Angst, das Holzhaus in der Sakız A aç Sokak könnte ein Raub der Flam-
men werden, hatte der evangelische Wohltätigkeitsverein 1853 ein Steingebäude 
in der Telegraf Sokak (einer Seitenstraße der Büyük Parmak Kapı Soka ı, heute 
Tel Soka ı) gemietet. Hier gründeten die Schwestern am 30. Mai 1864 eine soge-
nannte Kleinkinderschule, die im Gründungsjahr von 18 Kindern besucht wurde. 
„Zur größten Freude der Schwestern ist endlich auch eine Kleinkinderschule in 
Constantinopel zu Stande gekommen“, hielt der Kaiserswerther Jahresbericht 
1864 fest (BDS VI 1862-64: 19). Da die Schwestern keine passende Unterkunft 
für die Kinder finden konnten, eröffneten sie den Kindergarten in ihrem Esszim-
mer, während der Innenhof des Krankenhauses „dem muntern Kindervölkchen 
zum Spielplatz“ diente, „wenn die kurzen Unterrichtsstunden vorüber“ waren 
(BDS VI 1862-64: 19). Mit der Gründung des Kaiserswerther Kindergartens ging 
den Diakonissen ein großer Wunsch in Erfüllung. Wie bereits in Jerusalem, Bei-
rut und Smyrna (Izmir) hatten die Schwestern nun auch in Istanbul die Möglich-
keit, die jüngste Generation im evangelischen Glauben zu erziehen. Dem 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARCEL GESER 116 

Sprachunterricht maßen die Diakonissen nur geringe Bedeutung zu. Finanziert 
wurde der Kaiserswerther Kindergarten vom evangelischen Wohltätigkeitsverein, 
dessen Vorsitzender der Gesandtschaftsprediger war. Der Wohltätigkeitsverein 
wiederum finanzierte sich durch Mitgliederbeiträge und Geldspenden. Der Be-
such des Kindergartens war gebührenpflichtig, doch mittellosen Familien und 
Waisenkindern wurde das ohnehin bescheidene Schulgeld erlassen. 

Im untergehenden Osmanischen Reich, im Herrschaftsgebiet des „Kranken 
Mannes am Bosporus“, war sich Theodor Fliedner sicher, mithilfe seiner Diako-
nissen viele Muslime, aber auch „die verderbten Christen des Morgenlandes“ 
vom Evangelium überzeugen zu können (BDS V 1860-62: 26). In seinem 1857 
verfassten „Vorschlag zur Gründung einer deutsch-evangelischen Missions-Gesell- 
schaft für das Morgenland“ (BDS I-XII 1851-76: 1-11) prophezeite Fliedner dem 
Morgenland den „Glanz eines frischen Morgenroths […] durch das reine Evan-
gelium, das ihm jetzt wieder gepredigt wird“ (BDS I-XII 1851-76: 1). „Durch die 
gewaltigen politischen Erschütterungen“ habe Gott „der Herr, der Mächtige, zu 
ihm (dem Morgenland) geredet, und die Herzen empfänglicher gemacht […] für 
sein Licht”. Wie bereits erwähnt sollten nicht nur die „Muhamedaner“ vom 
Evangelium überzeugt werden, sondern vor allem auch die orientalischen Chri-
sten, „welche das volle Licht Christi einst empfangen hatten, aber es durch Aber-
glauben, Unglauben, Wortkrieg und todten Formendienst wieder verdüstern lie-
ßen, so dass der Herr ihren Leuchter weggestoßen hat von seiner Stätte“. In einer 
Liste summierte Fliedner gleich zu Beginn seines Aufsatzes die Zahlen der „Völ-
ker in der europäischen, asiatischen und afrikanischen Türkei“, die wieder zurück 
ans Licht geführt werden sollten. Namentlich seien dies die Griechen, Armenier, 
Nestorianer, die syrischen Christen, Kopten und Abessinier: eine Summe von 
„22 820 000 Christen“. „Was für ein Salz, was für ein Sauerteig hätten diese Mil-
lionen Christen für die Masse der Muhamedaner um sich her werden“ können, 
fragte Fliedner. Wie hätten die Christen sie doch „mit dem Licht“ durchdringen 
können, wenn sie nicht „durch ihr unchristliches Hassen und Neiden unterein-
ander, und durch ihren sonstigen unsittlichen, betrügerischen Wandel den Mu-
hamedanern das Christenthum zu einem Stein des Anstoßes und des Ärgernisses 
gemacht, statt zu einem anziehenden Magnet“ (BDS I-XII 1851-76: 1f.).  

Warum in Istanbul, „der zauberisch gelegenen Türkenhauptstadt“, „die Liebes-
Arbeit der evangelischen Kirche am hellsten leuchten“ (BDS XI 1872-74: 12) soll-
te, hatte vor allem damit zu tun, „dass gerade dort die katholische Kirche so ge-
waltige Anstrengungen macht, und unter dem Schutze Frankreichs auch bedeu-
tendes Terrain gewinnt“ (BDS IV 1858/59: 42). „Ihr wisst“, schrieb der Nachfolger 
von Fliedner, Julius Disselhoff (1827-1896), 1867, „dass am politischen Himmel 
die orientalische Frage wie eine dunkle Wetterwolke hängt. Wer weiß, wie bald sie 
losbricht. In dieser Entscheidungsstunde darf die evangelische Kirche in jenem 
Lande nicht schwach und klein erscheinen”. Es handle sich nicht bloß um eine 
Kaiserswerther Angelegenheit, es handle sich darum, dass die evangelische Kirche 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 „WIR SIND IM KLEINEN, WAS DAS VATERLAND IM GROSSEN“ 117 

„das Morgenland weder der römischen und griechischen Kirche, noch dem Mu-
hamedanismus überlässt!“ (BDS XII 1874-76: 2). In diesem Machtkampf um die 
religiösen Anteile der Konkursmasse des Osmanischen Reiches lag Theodor 
Fliedner und seinen Diakonissen die evangelische Erziehung von Kindergarten-
kindern im Orient besonders am Herzen. Im Gegensatz zur ersten Kindergarten-
Gründung 1850, wo nur deutsche Kinder aufgenommen wurden, standen die Tü-
ren des Kaiserswerther Kindergartens für alle offen. „Gerade in jetziger Zeit, wo 
der Muhamedanismus in einer Gährung begriffen ist, und in Constantinopel 
mehr Muhamedaner Christen geworden sind, als in vielen vorhergehenden Jahr-
hunderten“, betonte Fliedner im Jahresbericht von 1858/59, „ist es ohne Zweifel 
von der größesten Wichtigkeit, dass die evangelische Kirche dort durch die Werke 
der Liebe ihren Glauben und ihr Leben beweist“ (BDS IV 1858/59: 42). Da „viele 
evangelische Deutsche, die nach Constantinopel hin verschlagen werden, dem 
evangelischen wie deutschen Namen wenig Ehre machen, muss die evangelische 
Kirche darauf achten, dass die Muhamedaner die Deutschen und Evangelischen 
auch von einer anderen Seite kennen lernen“, unterstrich Fliedner. Sowohl im 
deutschen evangelischen Krankenhaus als auch am dort gegründeten Kindergarten 
sollten die Diakonissen „in stiller aufopferungsvoller Liebestätigkeit“ (Disselhoff 
1886: 105) den Kranken und Kindern zeigen, was Liebe bedeutet. Still betete 
Schwester Margaretha 1857, dass der „große Herr und Heiland“ helfen wolle, 
„dass viele Kirchen erbaut werden! O dass auch in allen Moscheen sein Lob er-
tönte, und die Muselmänner ihren Heiland erkennten!“ (BDS III 1856/57: 57). 
Doch die optimistischen Wünsche und Prophezeiungen erfüllten sich nicht. Die 
„Segensspuren“ dieser „selbstlosen, treuen, hingebenden Arbeit“ drangen nicht so 
tief „in die verschlossene, geheimnisvolle Welt des Ostens“ ein, wie es Disselhoff 
1886 noch glaubte (Disselhoff 1886: 105). Auf der Orientkonferenz von 1914 
hielten die Diakonissen resigniert fest, „wie trotzig […] die Burg des Islam noch 
dasteht und wie wir mit unserer eigenen Macht sie nicht zu Fall bringen“ (DDB 
1914: 2). Trotzdem wollten die Diakonissen nicht aufgeben: „Fürwahr es gilt nicht 
müde werden in der Arbeit der Liebe und sich füllen lassen mit der Gewissheit 
des Glaubens: der Herr wird dennoch siegen.” 

Auf die Dauer konnte der 1864 im evangelischen Hospital gegründete Kai-
serswerther Kindergarten nicht im Esszimmer bleiben. Nach knapp einem Jahr 
zog er in ein Miethaus, dessen Standort uns heute unbekannt ist. 1865 besuchten 
den Kindergarten ca. 35 Kinder verschiedenster Nationalitäten. Als sich die Kai-
serswerther Diakonissen drei Jahre später entschieden, die 1861 gegründete Kin-
derpflegestation in das Miethaus der Kleinkinderschule zu verlegen, erwies sich 
das Haus bald als zu klein. Im Oktober 1868 bezogen die Schwestern mit ihren 
Schul- und Waisenkindern ein größeres Gebäude in der Serkis Sokak 32, einer 
Seitenstraße der Hamal Ba ı Sokak (heute Hamalba ı Caddesi). Das sogenannte 
Kinderhaus war damit nur wenige Schritte von der Englischen Botschaft entfernt.  

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARCEL GESER 118 

Erst knapp zwei Jahre arbeiteten die Diakonissen in ihrem neuen Miethaus, als 
der Großbrand von Pera am 5. Juni 1870 das Gebäude komplett zerstörte. „Aber 
alle Zöglinge und Pfleglinge und alle Schwestern sind am Leben erhalten, wäh-
rend Hunderte um sie verbrannten oder verschüttet wurden“, notierte Julius Dis-
selhoff in seinem Jahresbericht (BDS IX 1868-70: 20). In der Nacht war das Feuer 
ausgebrochen und zerstörte in kurzer Zeit alle Holzhäuser entlang der Cadde-i 
Kebir (Grande Rue de Péra, heute stiklal Caddesi). „Man muss sich überlegen, 
was es heißt”, schrieb eine deutsche Frau, die den Brand von 1870 als Mädchen 
miterlebt hatte, „wenn auf einer Strecke von nahezu tausend Metern kaum ein 
Haus verschont geblieben ist. […] Noch nach Jahrzehnten wurde von diesem 
Brand gesprochen, und es hat auch Jahrzehnte gedauert, bis die Grande Rue de 
Pera wieder als Straße angesprochen werden konnte“ (von Caucig: 66). Das zweite 
deutsche Krankenhaus, das sich in der Nähe des Kindergartens befunden haben 
muss, brannte ebenfalls bis auf die Grundmauern nieder. Fortan gab es in Istan-
bul nur noch ein einziges deutsches Krankenhaus, das preußisch-evangelische.  

Die zerstörte Kleinkinderschule fand kurz nach der Katastrophe im preußi-
schen Gesandtschaftsgebäude Unterschlupf. Sechs Wochen nach dem Brand wa-
ren die Schwestern wieder vollständig in ihrem provisorischen Zuhause einge-
richtet. „Alle Tage erkenne ich mehr, in welch’ großer Gefahr wir waren bei dem 
Feuer“, schrieb eine Schwester an Kaiserswerth. „Hätte der Herr den Flammen 
nicht gewehrt, so hätten sie uns verzehrt, wie so viele Hunderte. Es ist ganz si-
cher, dass über 1500 Menschen das Leben bei dem Brande verloren haben. 
Welch’ eine unvergessliche Schreckenszeit“ (BDS IX 1868-70: 20). Da das präch-
tige Gebäude der preußischen Gesandtschaft, in dem der Kindergarten Unter-
schlupf gefunden hatte, im Herbst 1871 abgerissen wurde, zog die Kleinkinder-
schule im November 1871 in die Polonya Soka ı 20 (Rue de Pologne, heute Nur-i 
Ziya Soka ı). Hier wurden 18 Kinder im Alter von drei bis vierzehn Jahren un-
terrichtet. „Den Nationen nach waren die Kinder Deutsche, Italiener, Armenier, 
Engländer, Franzosen, Juden und Proseliten; die meisten sind Protestanten, eini-
ge auch Katholiken und Israeliten“ (BDS X 1870-72: 23). Als der Kaiserswerther 
Vorsteher Disselhoff das Kinderhaus im Winter 1872/73 während seiner Orient-
reise besuchte, war er von dem teuren Miethaus alles andere als begeistert. Es sei 
„dumpf“ und „eng“ (BDS XI 1872-74: 13), außerdem habe sich „eine Unzahl 
von Ratten und Mäusen“ als „zinsfreie Miether“ (BDS X 1870-72: 23) einquar-
tiert. Der Kindergarten zählte zu jenem Zeitpunkt zwischen 30 und 40 Kinder. 
Bevor das Kinderhaus geschlossen werden musste, erhielt Kaiserswerth ein Ange-
bot von der amerikanischen Missionsgesellschaft. Diese besaß in Bebek ein 
Haus, welches die Kindergarten- und Waisenkinder 1873 bezogen. Damit verließ 
der deutsche Kindergarten zum ersten und einzigen Mal in seiner Geschichte Pe-
ra. Außerdem übergab der evangelische Wohltätigkeitsverein, der sich ab dem 14. 
Februar 1873 nur noch deutscher Wohltätigkeitsverein nannte, die Geschäfte an 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 „WIR SIND IM KLEINEN, WAS DAS VATERLAND IM GROSSEN“ 119 

Kaiserswerth.5 Pfarrer Paul Suhle (1842-1906), der die evangelische Gemeinde ab 
1870 bis zu seinem Tod betreute, war vom Umzug der Anstalt nicht begeistert. Er 
schloss sich der „mehrfach getheilten Ansicht“ an, wonach „für das Aufblühen 
des Instituts eine der Stadt näher gerückte Lage desselben günstiger sein würde”.6

Schwester Marie Hirsch, die im Oktober 1872 die Leitung des Kindergartens 
übernahm, war aber überzeugt, dass die Kleinen „dort in der frischen Luft bald 
das elende Aussehen verlieren“7 werden. Da neben den Kindergartenkindern fast 
ausschließlich Kinder untergebracht wurden, „die Vater oder Mutter oder beide 
verloren“ hatten, war die Anstalt in Bebek in erster Linie ein evangelisches Wai-
senhaus. Im ersten Jahr besuchten 20 Kinder die Kleinkinderschule.  

Obwohl Kaiserswerth bereits 1874 Verhandlungen zum Kauf des Gebäudes 
aufnahm, musste die Anstalt 1875 wegen des großen Mangels an Diakonissen ge-
schlossen werden. Damit war der Kaiserswerther Versuch, in Istanbul eine Toch-
teranstalt zu errichten, gescheitert.  

Die goldenen Jahre 

Vier Jahre lang blieb der deutsche Kindergarten in Istanbul geschlossen. Erst 
1879 begann Pfarrer Suhle als Vorsitzender des Wohltätigkeitsvereins, Geld für 
eine Wiedereröffnung zu sammeln. Da die Finanzen für eine weltliche Lehrkraft 
nicht ausgereicht hätten, und Suhle die evangelische Erziehung der Kinder wei-
terhin gewährleisten wollte, versuchte er wieder eine Diakonisse für die Kinder-
gartenarbeit zu gewinnen. Kaiserswerth sagte zu und schickte Susanna Wasum 
nach Istanbul, die am 31. Mai 1882 den Kindergarten in der „alten Teutonia am 
Teké”8 wiedereröffnete.9 Welche Räumlichkeiten damit gemeint sind, ist uns 
nicht klar. Das gemietete Lokal muss sich aber in unmittelbarer Entfernung des 
Derwischkonvents in der heutigen Galip Dede Caddesi befunden haben. An die-
ser Stelle war es dem deutschen Kindergarten erstmals möglich, über längere Zeit 
zu bleiben. Allerdings musste ihn der Wohltätigkeitsverein zwischenzeitlich we-
gen finanzieller Schwierigkeiten schließen. 15 Jahre lang wurden hier jährlich 
zwischen 50 und 70 Kinder betreut.  

Nachdem Wilhelm II. 1888 zum Deutschen Kaiser und König von Preußen 
proklamiert worden war, begannen ruhmreiche Jahre für die Deutschen in Istan-
bul. Bereits ein Jahr nach seiner Thronbesteigung besuchte Wilhelm II. die deut-
sche Gemeinde während seiner Orientreise (Kössler 1989: 31-42). Der Besuch des 
Kaiserpaars schmeichelte den Deutschen und gab ihnen das Gefühl, von der 

                                                                                         
5  Brief Suhle an Kaiserswerth, 28. Juli 1873. FKS 256, Bebek 1871-76. 
6  Brief Suhle an Kaiserswerth, 12. Juni 1873. FKS 256, Bebek 1871-76. 
7  Schwester Marie Hirsch an Kaiserswerth, 22. April 1873. FKS 256, Bebek 1871-76. 
8  General-Versammlung vom 5. Mai 1882. EZAB 122/78. 
9  Suhle an Kaiserswerth, 22. Mai 1882. FKS 256, KKS 1881-99. 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARCEL GESER 120 

„Heimat“ wahrgenommen zu werden. Außerdem demonstrierte der pompöse 
Auftritt Wilhelms II. Macht und Stärke. In Deutschland wurde in den folgenden 
Jahren die deutsche Auslandsgemeinde immer intensiver beobachtet und finan-
ziell unterstützt. Ihre Wichtigkeit wurde vor allem in Zeitungsartikeln betont. 
Nachdem das schwere Erdbeben von 1894 die 1872 eröffnete deutsche (konfessi-
onslose) Schule in Galata zerstört hatte, meldete die Kölnische Zeitung am 3. 
August 1894, dass das „Deutschtum in Konstantinopel […] in härtester Weise 
betroffen worden“ sei. Die Schule habe „seit einer Reihe von Jahren eine überaus 
segensreiche Tätigkeit entfaltet, der es zu danken ist, wenn Tausende von Kin-
dern dem deutschen Wesen erhalten geblieben sind“ (O. V. 1968: 173). 

Auch aus dem deutschen Kindergarten, der „mit großer Mühe wieder lebens-
fähig gewordenen Anstalt“,10 wurde eine mächtige deutsche Kultureinrichtung, 
die sich bis 1918 größter Beliebtheit erfreute. Im stolzen Neubau der Deutschen 
Schule, der 1897 an seinem heutigen Platz in der ah Kulu Bostan Soka ı eröff-
net wurde, erhielt auch die Kleinkinderschule zwei neu eingerichtete Zimmer im 
Untergeschoß.  

Mit Wilhelm II. flossen erstmals wieder große Geldströme in das finanzschwa-
che Osmanische Reich (Gencer 2004; Ortaylı 1981). Dafür war in erster Linie der 
Bau der Anatolischen Eisenbahn verantwortlich, der ersten größeren Eisenbahn-
verbindung, die Istanbul mit Ankara und Konya verband.11 Hugo Grothe, der in 
seinem 1903 erschienenen Buch „Auf türkischer Erde“ von seinen Reiseeindrük-
ken berichtete, schwärmte über die „Chemin de fer ottoman d’Anatolie“, die 
„durch deutschen Unternehmensgeist […], durch deutsches Kapital und das 
Meistertum deutscher Ingenieure in den Jahren 1891 bis 1896 zur Vollendung 
gebracht“ wurde (Grothe 1903: 232). Er war überzeugt, dass mit „der neuen Bahn 
[…] europäische Civilisation ins Land“ ziehe (Grothe 1903: 233). „Eine mächti-
ge Zivilisationsarbeit“ habe die Anatolische Bahn geschaffen, eine „Saat“ sei aus-
gestreut, „die eines Tages eine reiche Ernte geben muss“ (Grothe 1903: 303). Die-
se Bahnverbindung sollte später mit dem Bau der Bagdadbahn (Konya-Bagdad-
Basra) eine Landverbindung bis zum Persischen Golf herstellen (Franzke 2003; 
Heigl 2004; Pohl 1999).  

Die Bagdadbahn war das wichtigste Prestigeobjekt des deutschen Imperialis-
mus, konnte jedoch erst im Juli 1940 fertig gestellt werden. Die geplante Trans-
kontinental-Bahn zog ihre Schienen durch das untergehende Osmanische Reich 
und „stieß damit in ein Machtvakuum vor“ (van Laak 2005: 93). Diese Art der 
„friedlichen Durchdringung“ (van Laak 2005: 94) fand in Deutschland viele An-
hänger. Anstelle einer aggressiven Kolonialpolitik wollten viele Imperialisten mit 
dem Bahnbau, der Errichtung von deutschen Schulen und Krankenhäusern und 

10  Brief Suhle an Kaiserswerth, 3. Januar 1893. FKS 256, KKS 1881-99. 
11  Die Strecke Istanbul-Haydarpa a-Eski ehir-Ankara wurde im Juni 1892 eröffnet. Die Ver-

bindung Eski ehir-Konya im Juli 1896 (Heigl 2004: 27).

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 „WIR SIND IM KLEINEN, WAS DAS VATERLAND IM GROSSEN“ 121 

mit der Förderung der deutschen Sprache das „deutsche Element“ im Nahen und 
Mittleren Osten verankern. „An der Durchführung der Aufgabe Berlin-Bagdad“, 
so war sich Albert Ritter in seiner viel gelesenen Broschüre „Berlin-Bagdad“ von 
1913 sicher, „hängt das Schicksal unserer Rasse. Verfehlen wir sie, so gibt es kein 
Wohnland mehr in der Welt, das der Teutone als Herr betreten kann, unser Los 
bleibt es dann, Kulturdünger zu sein“ (Gründer 2006: 214). 

Mit dem wachsenden deutschen Einfluss im Osmanischen Reich wuchs auch 
die Zahl der Deutschen in Istanbul. Beamte und Ingenieure ließen sich nieder, 
um den Bahnbau voranzutreiben. Um die Jahrhundertwende eröffneten diese in 
den Stadtteilen Yedikule und Haydarpa a zwei neue deutsche Schulen. In der 
Schule in Haydarpa a wurde im Januar 1910 ebenfalls ein Kindergarten einge-
richtet. Die mächtige deutsche Präsenz in der Türkei wurde mit einem zweiten 
Besuch des Kaiserpaars 1898 unterstrichen, der das Selbstbewusstsein der deut-
schen Gemeinde nochmals erheblich stärkte. Außerdem war das Ansehen der 
Deutschen in Istanbul noch nie so groß gewesen wie um die Jahrhundertwende, 
was auch an den Kindergartenzahlen deutlich ersichtlich wird. Zwischen 1897 
und 1919 besuchten konstant über 100 Kinder den deutschen Kindergarten, in 
den meisten Jahren sogar über 200. Nur ein kleiner Bruchteil dieser Kinder war 
deutscher Herkunft. Zwischen 1900 und 1903 waren von durchschnittlich 200 
Kindergartenkindern 30 deutschsprachig, dies entspricht 15 Prozent. Die riesige 
Schar von Kindern war unmöglich von einer einzigen Diakonisse zu betreuen. 
„Bei der großen Bedeutung, die unsere Kinderschule für die ganze deutsche Ge-
meinde und Förderung christlichen Sinnes innerhalb derselben hat“, bat Suhle 
im Februar 1899, „wenn irgend angänglich, uns zu Ostern eine zweite Diakonis-
sin für die Kinderschule entsenden zu wollen”.12 Die Diakonie ging auf die Bitte 
ein und schickte Schwester Barbara Kettler in die „Hauptstadt des falschen Pro-
pheten“, wie Istanbul in den Kaiserswerther Jahresberichten immer wieder ge-
nannt wurde. Nach dem Beginn des Ersten Weltkriegs nahm die Zahl der Kin-
dergartenkinder nochmals erheblich zu. „Während alle anderen Anstalten der 
feindlichen Nationen geschlossen sind, blüht unsere Arbeit und wird getragen 
von dem Zutrauen der Bevölkerung allerdings in erster Linie der moslemiti-
schen“, meldete die leitende Diakonisse 1915. Die „eingeborene christliche Be-
völkerung“ sei „leider in weiten Kreisen durch unsere Feinde gegen Deutschland 
eingenommen“. Sie sei der Meinung, „Deutschland und sein Kaiser seien schuld 
daran, dass das Elend diesen neuen Krieges, […], über sie gekommen sei“ (DDB 
1915: 2f.). 1917 waren an der Kleinkinderschule 325 Kinder angemeldet, die 
1917 und 1918 von drei Diakonissen betreut wurden. Sie alle erlebten 1917 den 
dritten und letzten Besuch Kaiser Wilhelms II. in Istanbul. Doch der einstige 
Ruhm war verflogen. Der Waffenstillstand von Mudros am 30. Oktober 1918 be-
endete den Krieg zwischen dem Osmanischen Reich und den Siegermächten. 

                                                                                         
12  Brief Suhle an Kaiserswerth, 17. Februar 1899. FKS 256, KKS 1881-99. 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARCEL GESER 122 

Mit der alliierten Besatzung der Türkei mussten alle deutschen Staatsangehöri-
gen, auch die Kaiserswerther Diakonissen, in wenigen Wochen das Land verlas-
sen. Alle deutschen Einrichtungen wurden besetzt. Die deutsch-osmanische Nie-
derlage im Ersten Weltkrieg bedeutete das Ende der Kaiserswerther Orientarbeit 
am deutschen Kindergarten. Die Schwestern kehrten nicht wieder an die Klein-
kinderschule zurück.  

Im Gegensatz zum 1864 gegründeten Kaiserswerther Kindergarten verfolgte 
der 1882 wiedereröffnete deutsche Kindergarten zwei Ziele. Die Leiterinnen des 
Kindergartens, die Kaiserswerther Diakonissen, versuchten wie schon früher, aus 
den ihnen anvertrauten Kindern christlich-evangelische Persönlichkeiten heran-
zubilden. Auch für die jeweiligen Vorsteher des Wohltätigkeitsvereins, die Bot-
schaftsprediger, war dies das Hauptziel des Kindergartens. Viele andere hingegen 
waren vor allem daran interessiert, möglichst vielen Kindern möglichst früh 
Deutsch beizubringen, um das „Deutschtum“ im Nahen Osten zu verankern. Fi-
nanzielle Engpässe ließen die Gemeinde 1882 auf die billigen Arbeitskräfte aus 
Kaiserswerth zurückgreifen. 

Kindergarten zwischen Kontinuität und Wandel 

Mit der Gründung der Türkischen Republik durch Mustafa Kemal Atatürk im 
Oktober 1923 und der Unterzeichnung eines türkisch-deutschen Freundschafts-
vertrags im März 1924 erhielten deutsche Staatsangehörige das Recht, in die Tür-
kei zurückzukehren. Im Juni 1924 erreichte der neue Gemeindepfarrer, Kurt 
Berckenhagen (geb. 1891), Istanbul. Die evangelische Gemeinde zählte zu jenem 
Zeitpunkt ca. 500 Mitglieder. Im Vergleich dazu sollen sich vor dem Krieg ca. 
3 000 Deutsche in Istanbul aufgehalten haben.13 Die deutsche Gemeinde wuchs 
in den folgenden Jahren jedoch schnell an. Neben der Betreuung der Neuan-
kommenden war die Wiedereröffnung der Deutschen Schule das wichtigste Ziel 
der Gemeinde. Bereits im Juni 1924 reichte sie ein Gesuch an den türkischen Un-
terrichtsminister ein mit der Bitte, die Deutsche Schule wiedereröffnen zu dür-
fen. Das Gesuch wurde gutgeheißen, worauf am 10. November die Schule mit 
116 Kindern in einem Miethaus in der Polonya Soka ı 25 eingerichtet wurde. 
Der wiedereröffneten Deutschen Schule wurde auch ein Kindergarten ange-
schlossen,14 doch das türkische Unterrichtsministerium ließ diesen gleich nach 
Unterrichtsbeginn wieder schließen. Am 1. Januar 1925 durfte er den Unterricht 
zwar wieder aufnehmen, „leider aber nur mit deutschen Kindern”.15 Fortan durf-
ten Kinder anderer Nationszugehörigkeiten nicht mehr unterrichtet werden. Der 

13  Vom Deutschtum in Istanbul. Anhang Brief Preusser an Lüttichau, 14. Januar 1925. FKS 
323, Deutsche Schule 1923-55. 

14  Damit befand sich der Kindergarten schon zum zweiten Male in der Polonya Soka ı.
15  Brief Preusser an Lüttichau, 14. Januar 1925. FKS 323, Deutsche Schule 1923-55. 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 „WIR SIND IM KLEINEN, WAS DAS VATERLAND IM GROSSEN“ 123 

türkische Staat war nicht länger bereit, die deutsche „Kulturarbeit“ in der Türkei 
zu tolerieren. Als das von den Franzosen besetzte alte Schulgebäude im Septem-
ber 1925 der Gemeinde übergeben wurde, erhielt auch der Kindergarten seine al-
ten Räumlichkeiten zurück. Ab November 1924 leitete Hella Kreuzer geb. 
Knechtel den Kindergarten erst im Mietshaus in der Rue de Pologne, dann ab 
September 1925 in der Deutschen Schule. 49 Knaben und Mädchen betreute sie 
im Schuljahr 1925/26 zusammen mit Else Ruff.  

Als Kurt Berckenhagens Nachfolger, Pfarrer Martin Kriebel (geb. 1907), 1932 
Istanbul erreichte, war auch die restliche Infrastruktur der deutschen Gemeinde 
wieder hergestellt. Doch seine Amtsjahre in Istanbul gestalteten sich als schwie-
rig, denn es dauerte nicht lange, bis auch in der Türkei der Nationalsozialismus 
innerhalb der deutschen Gemeinde Fuß fassen konnte. Bereits im Mai 1933 
gründeten Sympathisanten die Hitler-Jugend Istanbul (Dietrich 1998: 233). Sie 
war genauso straff organisiert und gegliedert wie in Deutschland. An die Deut-
sche Schule wurden nun verstärkt nationalsozialistische Lehrer und Lehrerinnen 
geschickt, die von Deutschland bezahlt wurden. Gerade die Deutsche Schule, das 
Alman Lisesi, als „Kulturbollwerk ersten Ranges“16 lag den Nationalsozialisten am 
Herzen. Hier, wie auch im deutschen Verein Teutonia, wurden Nazi-Filme ge-
zeigt und in den jährlichen Sportfesten die „NS-Sport- und Jugendideologie“ zur 
Schau gestellt (Dietrich 1998: 235). Wie stark der braune Ungeist gerade an der 
Deutschen Schule war, beweisen Schülertabellen: Während 1932/33 noch 343 
Schüler und Schülerinnen jüdischen Glaubens waren, zählte das Alman Lisesi im 
Schuljahr 1942/43 nur noch 7 jüdische Kinder.17

Über die Situation des Kindergartens in dieser Zeit wissen wir leider nicht viel. 
Hella Knechtels Nachfolgerin wurde die sogenannte Tante Gundi. Sie betreute 
im Schuljahr 1941/42 unter anderen Helga Bruckner-Raymund und Erwin Köh-
le. Frau Raymund erinnert sich, dass der Kindergarten einen direkten Zugang 
zum Innenhof hatte. Er scheint also über all die Jahre die gleichen Räumlichkei-
ten behalten zu haben. Auf den Privatfotos der Familie Köhle von 1941 sind 
neun Kindergartenkinder abgebildet. Frau Raymund glaubt aber, dass es mehr 
gewesen seien.18 Nachdem der Kindergarten zwischen 1942 und 1943 wohl kurz 
geschlossen war, eröffnete ihn die Kindergärtnerin Gisela Kedor am 4. Februar 
1943 mit zwölf Kindern wieder, „von denen aber wegen Krankheiten, Verkehrs-
schwierigkeiten usw. meist die Hälfte oder mehr fehlten”.19 „Der schwache Be-
such ihres Kindergartens war und ist für sie eine Enttäuschung“, schrieb der da-

                                                                                         
16  Bericht über die Deutsche Schule in Istanbul und Vorschläge zur Wahrung reichsdeutscher 

Belange (Dietrich 1998: 239). 
17  Bericht Rudolf Benze über die Reifeprüfung, Schlussprüfung und Schulrevision Mai/Juni 

1943 in Istanbul. BA R/4901 6657. 
18  Interview mit Helga Bruckner-Raymund, 9.5.2007. 
19  Bericht Rudolf Benze über die Reifeprüfung, Schlussprüfung und Schulrevision Mai/Juni 

1943 in Istanbul. BA R/4901 6657. 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARCEL GESER 124 

malige Direktor der Schule Ludwig Scheuermann. Doch er habe sie zu über-
zeugen versucht, „dass es hier gilt, einen sonst unwiederbringlich verlorenen Po-
sten deutscher Kulturarbeit in der Türkei in bessere Zeiten hinüberzuretten”.20

Auf bessere Zeiten hoffte die Gemeinde vergebens. Im August 1944 brach die 
neutrale Türkei die diplomatischen Beziehungen zum Deutschen Reich ab.  

Wie schon nach dem Ersten Weltkrieg wurden alle deutschen Einrichtungen 
(mit Ausnahme des deutschen Krankenhauses) besetzt. Im Anschluss daran for-
derte die Türkei alle Inhaber und Inhaberinnen eines deutschen Passes auf, nach 
Deutschland zurückzukehren, oder sich in Anatolien internieren zu lassen. Den 
Internierten wurde im Dezember 1945 erlaubt, an ihren alten Wohnort, in der 
Regel Istanbul, zurückzukehren. Das deutsche Schulhaus erhielt die Gemeinde 
aber erst 1953 zurück. Obwohl der neue Rektor, Karl Steuerwald (1905-1989), 
den Kindergarten wieder eröffnen wollte, blieb er trotz der Erlaubnis des Türki-
schen Unterrichtsministeriums 1955/56 geschlossen. Gründe waren der zu kleine 
„in Frage kommende Personenkreis“ und „die Tatsache, dass viele Erziehungsbe-
rechtigte zu weit von der Schule entfernt“ wohnten.21

Bevor Helga Blanke 1961 den Kindergarten in der Teutonia wiedereröffnete, 
ließen viele Familien ihre Kinder von deutschen Au-pair-Mädchen betreuen.22

Außerdem scheint es auch einen oder mehrere privat geleitete Kindergärten ge-
geben zu haben.23 Dann, 17 Jahre nach der Schließung des Kindergartens 1944, 
ergriff die deutsche Gemeinde die Initiative und gründete im November 1961 
den Teutonia-Kindergarten. Das Ziel war nach wie vor dasselbe: Die Kinder soll-
ten frühzeitig Deutschunterricht erhalten. Bis 1964 lebte und arbeitete Frau 
Blanke in der Teutonia. Immer häufiger schickten deutsche Eltern ihre Kinder 
nun zu ihr. Erst vor allem die Lehrer des Alman Lisesi, später auch Wirtschafts-
vertreter und Mitarbeiter des Generalkonsulats. Aufgenommen wurden per Sta-
tuten nur „gesunde deutschsprachige Kinder“, nicht mehr als 25.24 Besonders ge-
gen Ende ihrer Tätigkeit waren auch viele binationale Kinder angemeldet. 

Im Herbst 1964 übernahm Oda Boro die Leitung des Kindergartens. Drei Jah-
re später wurde Ingeborg Çelik ihre Nachfolgerin. Über die deutsche Botschaft in 
Bonn wurde Frau Çelik nach Istanbul geschickt, wo sie vier Jahre lang im Durch-
schnitt 25 Kinder deutschsprachiger Eltern, darunter auch viele Holländer, be-
treute. Der Kindergarten war immer noch der Teutonia unterstellt. Ein Elternvor-
stand, dessen Mitglieder auch alle im Vorstand der Teutonia waren, leitete die 
Geschäfte. Frau Çeliks Nachfolgerin wurde Antje Wirsing. Unter ihrer Leitung 
kehrte „Tante Ingeborg” im Herbst 1976 an den Kindergarten zurück, in dem zu 
jener Zeit aufgeteilt in eine Kinder- und eine Vorschulgruppe über 50 Kinder un-

20  Ebenda. 
21  Jahresbericht 1953/54. FKS 323, Deutsche Schule 1923-55. 
22  Brief von Gerhart Mahler, 28.12.2006. 
23  Interview mit Annette Böhmer, 28.1.2007. 
24 Interview mit Helga Blanke-Bott, 10.5.2007. 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 „WIR SIND IM KLEINEN, WAS DAS VATERLAND IM GROSSEN“ 125 

terrichtet wurden. Nochmals fast vier Jahre wirkte Frau Çelik am Kindergarten, 
ehe sie im Frühjahr 1980 ihren Dienst beendete.25 Nachdem Monika Yaramancı
den Kindergarten kurz geleitet hatte, wurde Marie-Luise Baresel im Herbst 1982 
ihre Nachfolgerin. Sie betreute den Kindergarten bis zu Beginn des Jahres 1986. 
Dann blieb der Kindergarten ohne Leitung. Erst im September 1987 gewann der 
Vorstand mit Renate Schlosser Zengin eine Nachfolgerin. Sie feierte im Jahr 2007 
ihr 20. Jubiläum. 

Da der 1961 wiedereröffnete deutsche Kindergarten kein Archiv führte, verfü-
gen wir über keine Daten zu den Kindergartenkindern. Erst Frau Schlosser Zengin 
hat ab 1990 die Zahl der Kinder jährlich notiert. Es waren bis 2006 im Durch-
schnitt 34 Kinder, darunter viele binationale. Der Deutschunterricht ist nach wie 
vor der zentrale Unterrichtsinhalt am deutschen Kindergarten in Istanbul. 

Zusammenfassung 

Der Wunsch nach einem eigenen Kindergarten war in der deutschen Gemeinde 
in Istanbul mindestens bei den Protestanten schon früh präsent. Sie eröffneten in 
ihrer 1850 gegründeten evangelischen Schule auch einen Kindergarten. Damit 
versuchten sie, den mehrsprachigen Kindern noch vor dem Schuleintritt Deutsch 
beizubringen. Den zweiten Versuch unternahmen die Kaiserswerther Diakonis-
sen. Sie gründeten 1864 eine Kleinkinderschule, die für alle Kinder jeder Natio-
nalität offen stand. Mit der evangelischen Kindererziehung glaubten sie, den 
evangelischen Einfluss im Osmanischen Reich stärken zu können. Der deutsche 
Sprachunterricht war für die Diakonissen nur von untergeordneter Bedeutung. 

In der Hochphase des deutschen Kulturimperialismus um die Jahrhundert-
wende war der 1882 wiedereröffnete Kindergarten eine zentrale Kultureinrich-
tung des „Deutschtums im Auslande“. Auch wenn die Leiterinnen des Kindergar-
tens nach wie vor aus Kaiserswerth kamen und vor allem Missionsarbeit leisten 
wollten, lag das Hauptziel des Kindergartens nun darin, möglichst vielen Kin-
dern möglichst früh Deutsch beizubringen. Damit sollte das „deutsche Element“ 
im untergehenden Osmanischen Reich verankert werden.  

Nach der Niederlage im Ersten Weltkrieg war es den Deutschen nicht mehr er-
laubt, Kinder ohne deutsche Staatsangehörigkeit zu unterrichten. Von 1925, dem 
Jahr der Wiedereröffnung des Kindergartens, bis 1944 war der deutsche Kinder-
garten nur schwach besucht. In der 1953 wiedereröffneten Deutschen Schule 
wurde kein Kindergarten eingerichtet. Erst 1961 gründete die Gemeinde den Teu-
tonia-Kindergarten, der die lange Tradition des deutschen Kindergartens in 
Istanbul bis heute fortsetzen konnte. Mit der Zunahme von binationalen Kin-
dern ist in den letzten Jahrzehnten die Anzahl der Kindergartenkinder wieder ge-
stiegen. Am ursprünglichen Unterrichtsziel hat sich aber auch im 20. Jahrhundert 
                                                                                         
25  Interview mit Ingeborg Çelik, 29.4.2007. 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARCEL GESER 126 

nicht viel verändert: Den Kindern mit deutsch(-türkischen) Wurzeln sollen früh-
zeitig solide deutsche Sprachkenntnisse vermittelt werden. 

Bibliographie 

Bachmann, M. 2003. Tarabya. Geschichte und Entwicklung der historischen Sommerre-
sidenz des deutschen Botschafters am Bosporus. Istanbul: Deutsches Archäologi-
sches Institut. 

Deutsche Schule Istanbul (Hg.) 1958. Festschrift zum 90jährigen Bestehen der Deut-
schen Schule Istanbul. Bergisch Gladbach. 

Deutsche Schule Istanbul (Hg.) 1968. Festschrift zum 100jährigen Bestehen der Deut-
schen Schule Istanbul 1868-1968. Istanbul. 

Deutsche Schule Istanbul (Hg.) 1993. 125 Jahre Deutsche Schule Istanbul. Festschrift.
Istanbul.

Dietrich, A. 1998. Deutschsein in Istanbul. Nationalisierung und Orientierung in der 
deutschsprachigen Community von 1843 bis 1956. Opladen: Leske + Budrich.  

Disselhoff, J. 1886. Denkschrift zur Jubelfeier der Erneuerung des apostolischen Diako-
nissen-Amtes und der fünfzigjährigen Wirksamkeit des Diakonissen-Mutterhauses zu 
Kaiserswerth a. Rhein. Kaiserswerth. 

Felgentreff, R. 1998. Das Diakoniewerk Kaiserswerth 1836-1998. Von der Diakonis-
senanstalt zum Diakoniewerk – Ein Überblick. Düsseldorf-Kaiserswerth: Heimat- 
und Bürgerverein Kaiserswerth. 

Franzke, J. (Hg.) 2003. Bagdad- und Hedjazbahn. Deutsche Eisenbahngeschichte im 
Vorderen Orient. Nürnberg: Tümmel. 

Gaerte, F. O. 1989. Das Deutsche Kaiserliche Palais in stanbul. Istanbul: Üniversitesi 
Rektörlü ü.

Gencer, M. 2002. Deutsch-türkische Interaktionen im Rahmen der Modernisie-
rung, der Bildung, der Wirtschaft und des Militärs (1908-1918). Zeitschrift für 
Türkeistudien (15/1-2): 73-98. 

Gencer, M. 2004. Der deutsche Faktor in der spätosmanischen Politik (1871-
1918). Zeitschrift für Türkeistudien (17/1-2): 23-49. 

Generalkonsulat der Bundesrepublik Deutschland Istanbul (Hg.) 1989. Das Kai-
serliche Palais in Istanbul und die deutsch-türkischen Beziehungen. Istanbul: Narin. 

Grothe, H. 1903. Auf türkischer Erde. Reisebilder und Studien. Berlin: Allg. Verein 
für Dt. Litteratur. 

Gründer, H. (Hg.) 2006. „…da und dort ein junges Deutschland gründen”. Rassismus, 
Kolonien und kolonialer Gedanke vom 16. bis zum 20. Jahrhundert. München: 
Deutscher Taschenbuchverlag.

Heigl, P. 2004. Schotter für die Wüste. Die Bagdadbahn und ihre deutschen Bauingeni-
eure. Nürnberg: Eigenverlag Heigl.

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 „WIR SIND IM KLEINEN, WAS DAS VATERLAND IM GROSSEN“ 127 

Jaschinski, K. 2002. Des Kaisers Reise in den Vorderen Orient 1898, ihr histori-
scher Platz und ihre Dimensionen. In K. Jaschinski und J. Waldschmidt (Hg.) 
Des Kaisers Reise in den Orient 1898. Berlin: Trafo-Verlag, 17-36. 

Joraschek, J. 1993. Ein kurzer Abriss der Baugeschichte von den ersten Anfängen 
bis heute. In Deutsche Schule Istanbul (Hg.) 125 Jahre Deutsche Schule Istanbul.
Festschrift. Istanbul, 103-105. 

Kössler, A. 1989. Die Besuche Kaiser Wilhelms II. in Istanbul (1889, 1898, 1917). 
In Generalkonsulat der Bundesrepublik Deutschland Istanbul (Hg.) Das Kaiserli-
che Palais in Istanbul und die deutsch-türkischen Beziehungen. Istanbul: Narin, 31-42. 

Kriebel, M. Die Geschichte der deutschen evangelischen Gemeinde in Istanbul – Istanbul 
von 1843 bis 1932.

Meyer-Schlichtmann, C. 1992. Von der Preußischen Gesandtschaft zum Do an-
Apartmanı. 130 Jahre Geschichte eines Grundstückes und Hauses in Beyo lu. Istan-
bul: stanbul Kitaplı ı.

O.V. 1968. Die Deutsche Schule im Spiegel von Zeitungsmeldungen aus der Kai-
serzeit. In Deutsche Schule Istanbul (Hg.) Festschrift zum 100jährigen Bestehen der 
Deutschen Schule Istanbul 1868-1968. Istanbul, 173f. 

Ordu, A. B. 1982. Dokumente zur Geschichte des Deutschen Krankenhauses in Istanbul. 
Marburg. (unveröffentlichte Dissertation). 

Ortaylı, . 1983. kinci Abdülhamit Döneminde Osmanlı mparatorlu u’nda Alman 
Nüfuzu. Ankara: Kaynak. 

Pohl, M. 1999. Von Stambul nach Bagdad. Die Geschichte einer berühmten Eisenbahn. 
München: Piper. 

Polkehn, K. 2002. Wilhelm II. in Istanbul. Der politische Startschuss zum Bau 
der Bagdadbahn. In K. Jaschinski und J. Waldschmidt (Hg.) Des Kaisers Reise in 
den Orient 1898. Berlin: Trafo-Verlag, 61-73. 

Pschichholz, C. 2008. Immigration of German-Speaking People to the Territory 
of Modern-Day Turkey (1850-1918). In M. Schulze und D. G. John et al. (Hg.) 
German Immigrants and Their Descendants: Culture, History, Language. Waterloo: 
Wilfrid Laurier University Press. 

Radt, B. 2001. Geschichte der Teutonia. Deutsches Vereinsleben in Istanbul 1847-2000. 
Würzburg: Ergon. 

Richter, J. St. 1997. Die Orientreise Kaiser Wilhelms II. 1898. Eine Studie zur deutschen 
Außenpolitik an der Wende zum 20. Jahrhundert. Hamburg: Kovac. 

Toprak, Z. 1994. Nüfus – Fetihten 1950’ye. In Kültür Bakanlı ı und Tarih Vakfı
(Hg.) Dünden Bugüne stanbul Ansiklopedisi (6): 108-111. 

Van Laak, D. 2005. Über alles in der Welt. Deutscher Imperialismus im 19. und 20. 
Jahrhundert. München: Beck. 

Verein Aktives Museum (Hg.) 2000. Haymatloz – Exil in der Türkei 1933-1945. Ber-
lin: Verein Aktives Museum. 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARCEL GESER 128 

Von Caucig, F. Von Constantinopel nach Istanbul. Herausgegeben und verlegt von 
Annemarie Hagen. Nürnberg. 

Von Moltke, H. 1979. Unter dem Halbmond. Erlebnisse in der alten Türkei 1835-1839.
Tübingen, Basel: Erdmann. 

Wallach, J. L. 1976. Anatomie einer Militärhilfe. Die preußisch-deutschen Militärmis-
sionen in der Türkei (1835-1919). Düsseldorf: Droste. 

Archivalien 

Auswärtiges Amt Berlin (AA): 
Aktenband 350: Istanbul 

Bundesarchiv Berlin-Lichterfelde (BA): 
Aktenband R/4901 6657: Betrifft die deutsche Oberrealschule in Istanbul 

Evangelisches Zentralarchiv Berlin (EZAB): 
– Protokolle des deutsch-evangelischen Wohlthätigkeitsvereins in Constantinopel:

Aktenband: 122/78, 8. Mai 1867 bis 13. Juni 1906
Aktenband: 122/79, 7. Mai 1907 bis 3. April 1918

– Jahreshefte der Deutschen Evangelischen Gemeinde zu Istanbul (JEG)

Fliedner-Kulturstiftung Kaiserswerth (FKS): 
– Berichte über die Diakonissen-Stationen im Morgenland 1851-1899 (BDS)
– Dank- und Denk-Blätter 1901-1919 (DDB)

Aktenband 256: Istanbul, Schule und Kinderheim in Bebek 1871-76
Aktenband 256: Kleinkinderschule (KKS) 1881-99, 1912-18
Aktenband 256: Diverses 1902-19
Aktenband 256: Korrespondenz 1919-25
Aktenband 323: Deutsche Schule 1923-55

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Transnationale Migration  
aus Deutschland in die Türkei 

Yasemin Özbek 

Arbeitnehmerwanderung, Exil, Flucht und Vertreibung stellten bisher die gängi-
gen Konzepte von Migration dar. Dabei wird die als Normalfall geltende Sesshaf-
tigkeit durch eine dauerhafte und langfristige Auswanderung aus dem Herkunfts-
land unterbrochen. Die Migranten verlieren sukzessive ihre Verbindungen zum 
Herkunftsland bzw. pflegen diese nur noch symbolisch. Diese Konzepte reichen 
jedoch nicht mehr aus, um aktuelle Wanderungsbewegungen empirisch zu erfas-
sen, denn mittlerweile ist die Wanderung selbst zu einer Daseinsform geworden. 
Dauerhaft von Mobilität geprägte Lebensweisen nehmen zu. Insbesondere die 
Herausbildung eines globalen Wirtschaftssystems und einer Weltgesellschaft för-
dern die genannte Entwicklung. Die neue Gruppe von Migranten unterhält rege 
Beziehungen zum Herkunftsland. Technische Kommunikationsmittel, moderne 
Verkehrsmittel erleichtern die Pflege dieser Beziehungen. Auf diese Weise bilden 
sich grenzübergreifende Strukturen und Netzwerke, über die ein Kreislauf von 
Informationen, Gütern und Menschen zustande kommt. Häufig dienen diese 
Netzwerke den Migranten als Ressourcen, die bei einer Rückkehr ins Herkunfts-
land1 genutzt werden können (Marx 2000: 204).  

In den 90er Jahren etablierte sich im Rahmen der zunehmenden Globalisie-
rung der Begriff transnationale Migration oder Transmigration. Darunter versteht 
man die in den letzten Jahrzehnten zunehmende Form der Wanderung, bei der 
Menschen aus unterschiedlichen Gründen aus ihren Heimatländern temporär 
oder dauerhaft auswandern und zugleich sowohl zu ihrer Aufnahmegesellschaft 
als auch Herkunftsgesellschaft verschiedene Formen sozialer, politischer, religiö-
ser, ökonomischer und organisatorischer Bindungen aufbauen und aufrechterhal-
ten (Harmsen 1999: 34-35).  

Bisher fand die transnationale Migration aus Deutschland in die Türkei in der 
öffentlichen Diskussion und in der Wissenschaft wenig Beachtung. In der Regel 
wird die deutsch-türkische Migrationsgeschichte im Zusammenhang mit der Ar-
beitnehmerwanderung nach Deutschland oder mit der Emigration Verfolgter des 
Dritten Reiches, die in Istanbul oder Ankara Zuflucht fanden, behandelt. Die 
fehlende Aufmerksamkeit für das Thema ist vor allem statistisch zu erklären: 
Nach Angaben aus dem Ausländerzentralregister leben mehr als 2,5 Mio. Türken 

1  Die Verbindungen zu Unternehmen, Interessensverbänden, politischen Organisationen 
o.ä. erleichtern bei einer Rückkehr ins Herkunftsland den Wiedereinstieg in das Berufsle-
ben und die soziale Reintegration. 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


YASEM N ÖZBEK 130 

in Deutschland.2 Die Zahl der Deutschen in der Türkei hingegen wird auf 55 000 
geschätzt.3 Dennoch sollte das Thema angesichts der intensiven bilateralen Be-
ziehungen und einer zunehmend sichtbarwerdenden etablierten deutschen com-
munity in Istanbul (Dietrich 1998) sowie an der türkischen Südküste nicht unbe-
rücksichtigt bleiben.  

Motive für die aktuelle Migration in die Türkei  

Transnationale Migration aus Deutschland ist eine Folge der seit Mitte der 80er 
Jahre veränderten politischen Rahmenbedingungen in der Türkei. Die vom da-
maligen Ministerpräsidenten Turgut Özal geförderte wirtschaftliche Liberalisie-
rung schaffte ein investitionsfreundliches Klima für ausländische Unternehmen, 
von dem aufgrund der intensiven deutsch-türkischen Handelsbeziehungen in er-
ster Linie deutsche Unternehmen profitierten. Sie gründeten Niederlassungen 
bzw. Tochtergesellschaften in der Türkei. Der wirtschaftlichen Öffnung folgte 
alsbald auch die politische, in deren Verlauf Kulturinstitutionen, parteinahe Stif-
tungen in der Türkei aktiv wurden. 

Die Vertreter dieser deutschen Institutionen kommen temporär, mit einem fe-
sten beruflichen Auftrag in die Türkei. Bei ihnen handelt es sich weniger um klas-
sische Auswanderer auf der Suche nach Arbeit als um hochqualifizierte und spe-
zialisierte Fach- und Führungskräfte. Sie haben zwar ihren Lebensmittelpunkt für 
die Dauer ihres Aufenthaltes in der Türkei, pendeln jedoch regelmäßig zwischen 
Deutschland und der Türkei, wodurch sie in beiden Ländern ihre Netzwerke auf-
rechterhalten.4 Zu dieser als transnationale Elite bezeichneten Gruppe (Harmsen 
1999: 34-35) zählen neben Vertretern internationaler Firmen auch Diplomaten, 
Mitarbeiter von Entwicklungshilfeprojekten, ebenso Wissenschaftler und Künst-
ler. Sie entscheiden sich nicht für die Migration oder den Zielort, sondern wer-
den in den meisten Fällen von ihren Organisationen entsandt.5 Die Entsandten 

2  Am 31.12.2005 lebten 1 764 041 türkische Staatsbürger in der Bundesrepublik. Bei einer 
Berücksichtigung der mittlerweile eingebürgerten Türkischstämmigen steigt diese Zahl auf 
nahezu 2,5 Millionen an (Bundesamt für Migration und Flüchtlinge 2006: 82). 

3  Diese Zahl nannten die Vertreter des deutschen Wohltätigkeits- und Kulturvereins Die 
Brücke e.V. auf verschiedenen Veranstaltungen in Istanbul und Ankara. Das Generalkonsu-
lat Istanbul bezieht sich ebenfalls auf die Informationen der Brücke e.V. Genaue Zahlen 
über die in der Türkei lebenden deutschen Staatsbürger liegen nicht vor, da für sie keine 
Registrierpflicht herrscht. Insbesondere die in den letzten Jahren angewachsene Gruppe der 
Langzeittouristen, Rentner und Aussteiger aus Deutschland bleibt in den Statistiken unbe-
rücksichtigt.  

4  In der Regel handelt es sich dabei um Verbindungen zur Firma/Organisation, zu Berufs-
verbänden, Initiativen und zu Freunden. 

5  Während die Migranten bei den geläufigen Konzepten von Migration zwischen Pull-
Faktoren im Zielland und Push-Faktoren im Herkunftsland abwägen und sich für oder ge-
gen eine Auswanderung aus dem Heimatland entscheiden, sind Entsandte oft nur Ausfüh-
rende. D.h. der Auftrag/Vorschlag über eine meist temporäre Auswanderung wird von der 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TRANSNATIONALE MIGRATION AUS DEUTSCHLAND IN DIE TÜRKEI 131 

bilden die Mehrheit der Migrantengesellschaft in den westlichen Metropolen 
Istanbul, Ankara und Izmir. Aufgrund ihrer Tätigkeit und ihres Auftrages in der 
Türkei fungieren sie auch als Akteure der bilateralen Beziehungen.  

Während die transnationalen Eliten offiziell in der Türkei gemeldet sind und 
über Arbeits- bzw. Aufenthaltsgenehmigungen verfügen, ist die in den vergange-
nen Jahren immer stärker werdende Gruppe der Langzeittouristen, Rentner und 
Zivilisationskritiker6 aus Deutschland statistisch nicht erfasst: Sie reisen als Touri-
sten ein, wodurch ihnen ein dreimonatiger Aufenthalt ohne Meldepflicht gestat-
tet ist. Nach Ablauf dieser Zeit reisen sie kurzfristig aus,7 um eine Befreiung von 
der Meldepflicht und Registrierung für drei weitere Monate zu erlangen. Beson-
ders die Ferienregionen an der türkischen Riviera stellen ein beliebtes Ziel für die 
letztgenannte Gruppe dar. Das Grundbuchamt in Alanya8 informiert über nahe-
zu 7 000 Deutsche9 als Eigentümer von Immobilien in der Region. 

Welche persönlichen Gründe führen Deutsche in die Türkei? Wie sieht ihr Le-
bens- und Arbeitsalltag aus? Welche Rolle spielen sie in der Gestaltung der aktu-
ellen bilateralen Beziehungen? Welches Türkeibild transportieren sie nach Euro-
pa? Auf diese Fragen möchte ich im Folgenden eingehen.10

Datenmaterial zu der Untersuchungsgruppe  

Meine Ausführungen stützen sich auf 26 qualitative Interviews, die ich im Zeit-
raum von August 2003 bis Februar 2007 mit Deutschen in Istanbul, Alanya und 
Ankara durchgeführt habe. Als Kriterium bei der Auswahl meiner Gesprächs-
partner galt, dass sie ihren derzeitigen Lebensmittelpunkt in der Türkei haben, 

                                                                                                                                                                                                                         

entsendenden Organisation bzw. vom Unternehmen an sie herangetragen. In der Regel 
entscheiden sich die Entsandten für eine Migration, um eine berufliche Weiterentwicklung 
zu gewährleisten. 

6  Der Migrationsforscher Klaus Baade verwendet für Migranten, die aufgrund ihrer Kritik 
am westlichen Lebens- und Arbeitsalltag ins Ausland reisen und sich dort ihren Lebensmit-
telpunkt einrichten, den Begriff Kulturpessimist (Bade 1983). 

7  Griechenland und Bulgarien gelten als beliebte Reiseziele für Kurzaufenthalte, wie mir 
meine Interviewpartner zusicherten. 

8  Die Information wurden mir in einem Gespräch mit einem Mitarbeiter des Katasteramtes 
von Alanya im Mai 2005 mitgeteilt. 

9  An dieser Stelle muss die Wechselwirkung zwischen Arbeitnehmermigration und der ge-
genwärtig zunehmenden Migration aus Deutschland in die Türkei erwähnt werden. Denn 
die intensiven Beziehungen auf verschiedenen Ebenen (u.a. auf der persönlichen Ebene) 
infolge der Arbeitermigration haben die Kontakte zu Türken oder zur Türkei gefördert. In 
den für den vorliegenden Beitrag durchgeführten Interviews gaben einige meiner Ge-
sprächspartner an, dass sie ihren türkischen Nachbarn oder Arbeitskollegen in den Urlaub 
in dessen Heimat begeleitet hatten. Nach einem oder mehreren Türkeiaufenthalten hatten 
sie sich entschlossen, eine Ferienwohnung zu erwerben. 

10  Mit der rechtlichen Situation von Deutschen in der Türkei setze ich mich in meinem Bei-
trag nur bedingt auseinander, da an anderer Stelle in dem vorliegenden Band über das 
Thema detailliert berichtet wird. 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


YASEM N ÖZBEK 132 

die community prägen bzw. deren Angebote nutzen und dass sie innerhalb der 
community und/oder im Rahmen ihrer Tätigkeit über Handlungsmöglichkeiten 
verfügen, um auf die deutsch-türkischen Beziehungen einwirken zu können.11

Während ich die ersten Kontakte zu den Befragten im Rahmen der Aktivitäten 
deutscher Institutionen knüpfte, erweiterte sich der Kreis der Interviewpartner 
per Schneeballsystem. 

Die Gruppe der Gesprächspartner war bezüglich ihrer Tätigkeit, Migrations-
motive, Dauer ihres Türkei-Aufenthaltes, Alter und Geschlecht durch Heteroge-
nität gekennzeichnet. Dies ist jedoch beabsichtigt, da auf diese Weise die unter-
schiedlichen Facetten der Migration aus Deutschland in die Türkei veranschau-
licht werden können.12 Sieben der Befragten waren als Führungskräfte interna-
tional agierender Unternehmen in die Türkei entsandt worden, zwei arbeiten als 
Vertreter von Kultureinrichtungen und zwei weitere als Lehrer, bei fünf der Be-
fragten handelt es sich um mitgereiste Familienmitglieder, sechs leben als Lang-
zeittouristen an der Südküste der Türkei während vier weitere in Istanbul freibe-
rufliche Tätigkeiten ausüben. Sie alle verbindet der Glaube an eine gemeinsame 
ethnische Herkunft und eine gemeinsame Sprache. 

Die qualitativen Interviews wurden in nicht standardisierter Form durchge-
führt. Durch diese Form der Befragung erhielt das Gespräch den Charakter einer 
privaten Unterhaltung. Es sollte Vertrauen zu den Interviewten aufgebaut und 
möglichst zahlreiche Informationen gewonnen werden, wie sie nur in einer pri-
vaten Athmosphäre zu erhalten sind. Das nicht standardisierte Interview gestatte-
te mehr Flexibilität und Tiefgründigkeit, ohne dass dabei auf die Steuerung des 
Kommunikationsprozesses verzichtet werden musste. Die Migranten wurden zu-
nächst zu den Gründen für ihren Türkei-Aufenthalt befragt, darauf folgten Fra-
gen zu den Themenbereichen Arbeits- und Berufsalltag, Familie, Kontakte zur 
türkischen Gesellschaft und zu Deutschen, zu den Rückkehrabsichten und zur 
Selbsteinschätzung. Die Interviewpartner gingen mit unterschiedlicher Intensität 
auf die jeweiligen Fragen ein, so dass die Gespräche anderthalb bis drei Stunden 
dauerten. In einer Grobanalyse wurden die aus den Interviews gewonnenen Da-
ten zusammengetragen und bewertet.  

11  Für Kulturpessimisten beschränken sich diese Handlungsmöglichkeiten in der Regel auf 
die Ebene der persönlichen Beziehungen. So bemühen sie sich beispielsweise darum, ih-
rem sozialen Umfeld in Deutschland ein positives Türkeibild zu vermitteln, wie mir Inter-
viewpartner in Gesprächen zusicherten. 

12  Vor dem Hintergrund der gewählten Methodik und der Größe der Untersuchungsgruppe 
erhebt die vorliegende Untersuchung keinen Anspruch auf Representativität. Sie gibt je-
doch Aufschluss über vorliegende Tendenzen.  

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TRANSNATIONALE MIGRATION AUS DEUTSCHLAND IN DIE TÜRKEI 133 

Lebensalltag in der Türkei 

Entsandte  

Von den bereits oben genanten Migrantengruppen (Langzeittouristen/Rentner, 
Entsandte/transnationale Eliten, Zivilisationskritiker) setzen sich die Entsandten 
am wenigsten mit der Türkei jenseits ihres jeweiligen Aufgabenbereiches ausein-
ander. Kontakte zu Türken beschränken sich auf den beruflichen Rahmen, also 
auf Geschäftspartner, Mitarbeiter der Institution. Dies gilt insbesondere für Ver-
treter deutscher Unternehmen. Im Vordergrund steht für jene Gruppe die Durch-
führung ihres Auftrages. Sie sind sich bewusst, dass ihr Aufenthalt in der Türkei 
mit ihrem Auftrag verbunden ist. Alle in der Wirtschaft tätigen Entsandten versi-
cherten mir Folgendes im Interview: „[...] ich gehe da hin, wo mich die Firma 
hinschickt. Wenn nicht die Türkei, dann ist es eben ein anderes Land […].“ 

So ist die Bestrebung, die türkische Sprache zu erlernen, zunächst vorhanden. 
Der Sprachunterricht wird in der Regel jedoch nach mehreren Wochen aufgege-
ben. Die Befragten werteten das Erlernen der Sprache als mühsam und zeitauf-
wändig; Vertreter internationaler Unternehmen sogar als unnötig, da die Interak-
tionspartner entweder deutsch oder englisch sprechen. Einer meiner Interview-
partner teilte mir mit, dass er trotz türkischer Ehefrau und 18 Jahre Türkeiauf-
enthalt kein Türkisch spreche, weil die Verständigung auf Englisch leichter sei.  

Alle befragten Entsandten gaben an, keine Schwierigkeiten mit den Behörden 
zu haben, weil türkische Mitarbeiter diese Kontakte übernehmen. Diese Gruppe 
ist in der Türkei gemeldet und verfügt über eine Arbeits- bzw. Aufenthaltsge-
nehmigung. Eigenen Angaben zufolge ist ihre Arbeit auch von Krisen in den 
deutsch-türkischen Beziehungen kaum behindert worden. Als Grund nennen die 
Entsandten ihre guten Verbindungen auf hoher politischer Ebene. Vor allem Fir-
menvertreter verweisen bei der Frage nach Hindernissen auf die Vorteile interna-
tionaler Wirtschaftsinvestitionen für die Entwicklung der türkischen Wirtschaft. 
Bemängelt wird hingegen die türkische Wirtschaftspolitik. „[...] zu wenig Privati-
sierung und [...] aufwändige Bürokratie [...]“, lautet der Tenor der Kritik.  

Problematischer wird es bei Vertretern von parteinahen Stiftungen, wissen-
schaftlichen Institutionen oder Kultureinrichtungen, da sie durch ihre Arbeit 
auch verstärkt zu (mitunter kritischen) gesellschaftspolitischen Themen Stellung 
nehmen müssen. Nicht selten wird ihre Arbeit als „Einmischung in die inneren 
Angelegenheiten des Landes“ angesehen.13

                                                                                         
13  An dieser Stelle sei an die Veröffentlichung Necip Hablemito lus erinnert. Der Politikwis-

senschaftler setzte sich in seiner Veröffentlichung 2001 außerordentlich kritisch mit den 
Aktivitäten deutschsprachiger politischer Stiftungen und Kultureinrichtungen in der Türkei 
auseinander (Hablemito lu 2001). Hablemito lu warf Deutschland vor, mit Hilfe entsand-
ter Wissenschaftler, Soziologen und Journalisten die Spaltung des türkischen Nationalstaa-
tes voranzutreiben. Auf diese Weise sollten deutsche Wirtschaftsinteressen ungehindert 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


YASEM N ÖZBEK 134 

Die Entsandten und ihre Familien bilden gemeinsam mit den so genannten 
Bosporusgermanen14 und den Nachkriegsflüchtlingen die deutsche Kolonie insbe-
sondere in der Wirtschafts- und Kulturmetropole Istanbul. Die Partner und Kin-
der der Entsandten setzen sich stärker mit der türkischen Gesellschaft auseinander, 
da sie den Lebensalltag mit Einkaufen, Schulbesuch, Kontakten zu den Nachbarn 
organisieren müssen; deshalb verfügen die Partner über bessere Türkischkenntnis-
se. Dennoch greifen sie bei ihren sozialen Kontakten auf die Angebote und Infra-
struktur der deutschen community zurück. Zu nennen sind hier Die Brücke e.V., 
Altersheime, Kirchen und Schulen. Sie nehmen am gesellschaftlichen Leben der 
Kolonie teil, organisieren Feste, Wohltätigkeitsveranstaltungen, Vorträge etc.  

Die bisher befragten Partner der in Istanbul lebenden Entsandten bezeichne-
ten das Leben in der Bosporusmetropole als angenehm. Dabei heben sie ihre be-
sondere Stellung einerseits als Deutsche im Vergleich zu anderen Nationalitäten, 
andererseits auch im Vergleich zu ihrer Situation im Heimatland hervor. Die 
Wahrnehmung der Privilegien manifestiert sich in den Aussagen einer Interview-
partnerin: „[...] ich werde im Laden oder bei der Polizei anders behandelt als z.B. 
eine Frau aus dem ehemaligen Ostblock [...].“ Oder: „[...] uns geht es hier natür-
lich schon sehr gut. [...] Unser Lebensstandard ist hoch [...] so eine Wohnung 
wie die, in der wir jetzt wohnen, könnten wir uns in Deutschland nicht leisten. 
[...] Tolle Lage mit Blick auf den Bosporus [...].“ 

Als positiv bewerten die Befragten auch, dass es sich bei der Metropole, entge-
gen ihrer ursprünglichen Erwartungen, um eine westlich geprägte Stadt handele. 
Im folgenden Zitat spiegelt sich dies wieder: „[...] Ich dachte halt, die Türkei ist 
sehr orientalisch. Dabei ist Istanbul eher eine westliche oder europäische Stadt 
[...].“

Rentner/Langzeittouristen 

Die im Vergleich zu Westeuropa niedrigen Lebenshaltungskosten, das milde Kli-
ma und die reizvolle Landschaft geben Deutsche als Motive an, die sich im Ren-
tenalter in den Küstenregionen der Türkei niederlassen. Sie entscheiden sich in 
der Regel nach einem Türkeiurlaub für einen längeren Aufenthalt und bereiten 
ihren Lebensabend vor.  

durchgesetzt werden können. Im Oktober 2002 erhob der Oberstaatsanwalt des türkischen 
Staatssicherheitsgerichtes Anklage gegen die Leiter der jeweiligen deutschen parteinahen 
Stiftungen. Zwar wurden die Angeklagten im Februar 2003 freigesprochen, dennoch rück-
ten deutsche Institutionen ins Interesse der türkischen Öffentlichkeit.  

14  Bei dieser Gruppe handelt es sich um die Nachfahren der gegen Ende des 19. Jahrhunderts 
auf der Suche nach Arbeit in das damalige Osmanische Reich eingewanderten deutschen 
Handwerker und Kaufleute.

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TRANSNATIONALE MIGRATION AUS DEUTSCHLAND IN DIE TÜRKEI 135 

Neben den bereits erwähnten Entsandten und Rentnern bilden die Kulturpes-
simisten (Zivilisationskritiker) eine weitere deutsche Migrantengruppe in der Tür-
kei. Ihre Motive für eine Einwanderung in der Türkei sind oftmals verknüpft mit 
einer Kritik an den Lebensbedingungen in Deutschland. So beschwerten sich alle 
Befragten dieser Gruppe über die vermeintliche Kälte menschlicher Beziehungen 
und den Materialismus in Europa. Sie heben die Faszination der Landschaft, der 
Kultur und das Leben im Süden als einen Anziehungspunkt hervor. Dafür sind 
sie bereit, auf eine gesicherte Existenz zu verzichten. 

Da eine Arbeitserlaubnis in der Regel firmengebunden vergeben wird und Be-
rufseinschränkungen für Ausländer die Arbeitsmöglichkeiten begrenzen, dienen 
Übersetzungs-, Lehr- und journalistische Tätigkeiten als begehrte Einnahmequel-
le für Deutsche, die ohne den Schutz einer Entsendeinstitution in der Türkei le-
ben. Dabei profitieren die Migranten von ihren Sprachkenntnissen und ihren In-
formationen über die Türkei wie auch Deutschland. Sie setzen sich stärker mit 
ihrer Aufnahmegesellschaft auseinander, da sie sich in ihrem türkischen Umfeld 
allein zurechtfinden müssen. Dies wiederum erfordert von ihnen eine Integrati-
onsleistung. Zudem spielt die Türkei in ihrer Lebensplanung eine wichtige Rolle. 
Nicht zuletzt deswegen sind sie auch um Interaktionen mit Türken bemüht.  

„[...] Hier habe ich vielleicht die Sicherheit nicht [...] aber Geld ist nicht alles. 
Ich fühle mich hier sehr wohl. Das Leben ist entspannter [...] ich kann mir vor-
stellen, für immer hier zu bleiben, solange nichts dazwischen kommt [...]“, fasste 
eine meiner Interviewpartnerin ihre Motive für den Türkei-Aufenthalt zusam-
men. Alle Befragten schließen eine Rückkehr nach Deutschland nicht aus, wenn 
es zu Ausnahmesituationen wie Erdbeben oder politischen Unruhen käme.  

Die Migrantengruppe der Rentner und Kulturpessimisten ist aufgrund ihres 
rechtlichen Status und der fehlenden Unterstützung einer Entsendeorganisation 
von der restriktiven Ausländerpolitik besonders betroffen. So müssen sie ihre Be-
lange selbst lösen. Häufig genannte Probleme sind Schwierigkeiten bei der Be-
schaffung einer Arbeitserlaubnis, der Aufenthaltsgenehmigung und bei der Be-
schulung der Kinder. Alle Befragten gaben in diesem Punkt an, keine Probleme 
mit der türkischen Gesellschaft zu haben, sondern mit den hiesigen Gesetzen. 

Die Anwesenheit von Deutschen ist für die politische Entwicklung in der Tür-
kei und für die bilateralen Beziehungen nicht unbedeutend. Denn die Deutschen 
artikulieren mittels ihrer Initiativen zunehmend ihre Interessen und stellen somit 
den türkischen Staat, nach dessen Selbstverständnis Forderungen ethnischer 
Gruppen immer als Zumutung galten, vor neue Herausforderungen. So wurde 
beispielsweise im Speziellen die Einrichtung eines Gebetshauses für die deutsch-
sprachige christliche Gemeinde in der Provinz Antalya gefordert, oder es wird auf 
allgemeiner Ebene die Reformierung des Ausländerrechtes erwartet. 

In der türkischen Öffentlichkeit stoßen die Forderungen nach Reformierung 
des türkischen Ausländerrechtes auf Verständnis, sofern diese von dauerhaft in 
der Türkei lebenden Einzelpersonen stammen wie zum Beispiel Heiratsmigran-

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


YASEM N ÖZBEK 136 

tinnen (O.V. 1998; Die Brücke). Ihnen wird die Kritik an der Ausländerpolitik 
des türkischen Staates vor allem deshalb zugestanden, da man Parallelen zur Si-
tuation der in Deutschland lebenden Türken sieht. 

Abschließende Bemerkungen 

In den Interviews wurde deutlich, dass die Beweggründe für den Türkei-
Aufenthalt meiner Gesprächspartner ihre Integrationsbemühungen und das Aus-
maß der Kontakte zur türkischen Mehrheitsgesellschaft determinieren. Alle Be-
fragten hoben ihre besondere Stellung in der Türkei hervor. Gefragt nach ihren 
sozialen Kontakten im Aufnahmeland, sprachen sie von ihrer Offenheit oder In-
ternationalität, womit sie meinten, sich besser in einer fremden Gesellschaft inte-
grieren zu können, als dies bei türkischstämmigen Migranten in Deutschland der 
Fall sei. Einige davon begründeten dies mit dem „gestörten Verhältnis der Deut-
schen zur eigenen Nation“,15 andere wiederum sahen den Islam als Ursache für 
die mangelnde Integrationsbereitschaft von Türken in Deutschland. Jedoch ging 
keiner der Gesprächspartner auf die unterschiedlichen Bedingungen der türki-
schen Migranten in Deutschland und ihrer eigenen Situation ein. Die Türken 
waren aufgrund ihrer ökonomischen Notwendigkeiten gezwungen, die Türkei zu 
verlassen. Von ihnen werden Integrationsleistungen gefordert, damit sie Zugang 
zu den Ressourcen wie Arbeit, finanzielle Absicherung etc. erhalten. Die gegen-
wärtige Migration von Deutschen in die Türkei erfolgte jedoch nicht aufgrund 
ihres zwingenden Bedarfes nach einer Existenzsicherung. Kulturpessimisten und 
Rentner verzichten sogar freiwillig auf Sicherheit. Allen deutschen Migranten 
steht in Ausnahmesituationen die Rückkehrmöglichkeit ins Herkunftsland offen.  

Die Entsandten betrachten ihre Arbeit in der Türkei als eine Möglichkeit für 
einen beruflichen Aufstieg. Im Vergleich zu türkischen Arbeitsmigranten in 
Deutschland verfügen sie aufgrund ihrer Bildung, sozialen Herkunft und Stel-
lung in der Gesellschaft über einen höheren Sozialstatus. Auch Integrationslei-
stungen wie das Erlernen der Sprache werden von ihnen nicht zwingend gefor-
dert. Vielmehr bestimmen in der Türkei die als Vertreter von internationalen Un-
ternehmen Entsandten den Zugang zu den Ressourcen. Mit diesen Besonderhei-
ten heben sich die Deutschen auch von den anderen Migrantengruppen in der 
Türkei ab, die auf der Suche nach Arbeit und einem besseren Lebensstandard 
zumeist aus ehemaligen Ostblockländern und aus den Krisenregionen des Nahen 
Ostens, Asiens und Afrikas ins Land einreisen.  

15  Zwei meiner Interviewpartner erklärten, dass zahlreiche Deutsche aufgrund der kritischen 
Haltung zu ihrer Geschichte dazu neigen, ihre Nationalidentität zu negieren und auf Hei-
matverbundenheit übertrieben kritisch zu reagieren.  

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TRANSNATIONALE MIGRATION AUS DEUTSCHLAND IN DIE TÜRKEI 137 

Bibliographie 

Akkaya, Ç., Özbek, Y., en, F. 1998. Länderbericht Türkei. Darmstadt: Primus. 
Andrews, P. A. 1989. Ethnic Groups in the Republic of Turkey. Wiesbaden: Reichert. 
Bade, K. J. (Hg.) 1983. Vom Auswanderungsland zum Einwanderungsland? Deutsch-

land 1880-1980. Berlin: Colloquium. 
Bade, K. J. (Hg.) 1992. Deutsche im Ausland – Fremde in Deutschland: Migration in 

Geschichte und Gegenwart. München: Beck. 
Bade, K. J. 2000. Europa in Bewegung. Migration vom späten 18. Jhr. bis zur Gegen- 

wart. München: Beck. 
Bundesministerium für Migration und Flüchtlinge (Hg.) 2006. Migration, Asyl 

und Integration in Zahlen. Nürnberg (14. Aufl.). 
Çelikel, A. und Gelgel, G. Ö. 2000. Yabancılar Hukuku. Istanbul: Betap. 
Çıkar, M. 2001. Von der osmanischen Dynastie zur türkischen Nation. Darmstadt: 

Wissenschaftliche Buchgesellschaft. 
Die Brücke (Hg.) „1990-2000, 10 Jahre Die Brücke.” Festschrift zum 10-jährigen Be-

stehen des Deutschen Wohltätigkeits- und Kulturvereins Die Brücke (Köprü) e.V.
Dietrich, A. 1998. Deutschsein in Istanbul. Opladen: Leske + Budrich. 
Glassen, E. 1998. „Zwei interkulturelle Existenzen am Rande der Deutschen Kolo- 

nie in Istanbul, Robert Anhegger (geb. 1911) der vertürkte Deutsche und Ek- 
rem Rü tü (1892-1984) der verpreußte Türke“. Zeitschrift für Türkeistudien (1):  
5-20. 

Gottschlich, J. 2002. Der BND ist überall in der Türkei. taz (6887). 25.10. 
Hablemito lu, N. 2001. Alman Vakıfları ve Bergama Dosyası. Istanbul: Otopsi. 
Han, P. 2000. Soziologie der Migration: Entwicklungsmodelle, Fakten, Politische Konse-

quenzen, Perspektiven. Stuttgart: UTB. 
Harmsen, A. 1999. Globalisierung und lokale Kultur : Eine ethnologische Betrachtung.

Hamburg: LIT. 
Heer, D. M. 1985. Bi-kulturelle Ehen. In D. Elschenbroich, Deutsches Jugendin-

stitut (Hg.) Einwanderung, Integration, ethnische Bindung. Basel, Frankfurt a. M.: 
Stroemfeld/Roter Stern: 179-197. 

Kienitz, F. K. 1962. Geschichte der deutsch-türkischen Beziehungen. Zeitschrift für 
Kulturaustausch (12/2-3): 199-203. 

Kılıç, . 1992. Biz ve Onlar. Türkiye’de Etnik Ayırımcılık. Istanbul: Metis. 
Lippold, C. 1993. Die Deutsche Schule und die Schweizer. In 125 Jahre Deutsche 

Schule Istanbul. Festschrift. Istanbul, 112-117. 
Marx, E. 2000. Vorsicht Kulturschock. So wird Ihr beruflicher Auslandseinsatz zum 

Erfolg. Frankfurt a. M.: Campus. 
Neumark, F. 1980. Zuflucht am Bosporus. Deutsche Gelehrte, Politiker und Künstler in 

der Emigration 1933-1953. Frankfurt: Knecht. 
O.V. 1997. Alman Çevreciler Bergama’da. Cumhuriyet. 4. 6. 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


YASEM N ÖZBEK 138 

O.V. 1997. Almanya Neyin Pe inde? Alman Vakıfların Türkiye’deki Oyunları.
Yeni Asır. 7. 8. 

O.V. 1998. Für Türken reserviert. Der Spiegel (32). 3.8.  
O.V. 2002. Deutsche Partei-Stiftungen in der Türkei wegen Spionage angeklagt. 

Frankfurter Rundschau. 25.10. 
Ortaylı, . 1998. Osmanlı mparatorlu u’nda Alman Nüfuzu. Istanbul: leti im.
Pascht, A. 1999. Ethnizität: Zur Verwendung des Begriffs im wissenschaftlichen und ge-

sellschaftlichen Diskurs. München: Akademischer Verlag.  
Radt, B. 2001. Geschichte der Teutonia. Würzburg: Orient-Institut der DMG Istan- 

bul.
Seifert, W. 2000. Geschlossene Grenzen – offene Gesellschaften? Migrations- und Integra-

tionsprozesse in westlichen Industrienationen. Frankfurt/New York: Campus.
Sevinç, N. 2002. Osmanlıdan Günümüze Misyoner Faaliyetleri – Okullar – Kiliseler- 

Yardım Kurumları. Istanbul: Milenyum.  
Steinbach, U. 2000. Die Geschichte der Türkei. München: Gustav Lübbe. 
Türker, T. 2003. Interview mit dem Botschafter der BRD in Ankara, Dr. Rudolph 

Schmidt. Nokta (22/1051). 3.-16.1. 
Wehling, H. G. (Hg) 2002. Türkei. Politik, Gesellschaft, Wirtschaft. Opladen: Leske 

und Budrich. 
Widman, H. 1973. Exil und Bildungshilfe, Frankfurt: Lang. 
Zentrum für Türkeistudien (Hg.) 1998. Das ethnische und religiöse Mosaik der Türkei 

und seine Reflexion auf Deutschland. Münster: LIT. 
Zentrum für Türkeistudien (Hg.) 1998. Handbuch zum deutsch-türkischen wissen-

schaftlichen Austausch. Münster: LIT. 

Periodika 

Infobrief des Deutschen Wohltätigkeitsvereins Die Brücke e.V. in der Türkei. Ausgaben 
Mai 2000-Mai 2007.  

Schwarz auf Weiß. Ausgaben April-August 2000. 
Türkische Allgemeine. Ausgaben Juni 2000-März 2003. 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vorurteile abbauen und den  
kollektiven Hass mildern:1

Aus Armenien zugewanderte Arbeiterinnen  
in Istanbul 

Hanna Rutishauser 

Im Verlauf meiner Recherchen über die Zugewanderten aus Armenien ging ich 
eines Tages in den am Marmarameer gelegenen Stadtteil Samatya und in die dor-
tige Kirche. Am Eingang saßen drei Männer mittleren Alters, die dort Dienst 
hatten, und denen ich mein Anliegen vortrug. Ohne eine Sekunde zu zögern, 
sagten sie, es gebe in Samatya keine Migranten aus Armenien. Wir sind eingeses-
sene Türkei-Armenier, sagten sie, wie alle hier in Samatya, und sie verwiesen 
mich nach Kumkapı. Etwas später am gleichen Tag kam ich im gleichen Stadtteil 
mit dem Betreiber eines Cafés ins Gespräch, einem jungen Türken. Natürlich le-
ben hier kaçakçı, illegal Zugewanderte aus Armenien, sagte er, und begann gleich 
ein paar aufzuzählen, die er persönlich kannte. Aber die dort, sagte er mit Hin-
blick auf die Männer in der Kirche, die wollen mit denen nichts zu tun haben. 

Diese beiden Szenen legen bereits ein paar Koordinaten fest im Problemfeld 
der Zuwanderung aus Armenien. Da ist erstens die Existenz verschiedener Grup-
pen von Armeniern, zweitens die möglichen Beziehungen unter ihnen, drittens 
die Bedeutung der Stadtviertel, in denen sie leben, und viertens die Widersprüch-
lichkeiten, die ihre Existenz hier umgeben. 

Motivation und Fragestellung 

Ich werde im Folgenden auf diese Punkte eingehen und ihnen einige weitere bei-
fügen. Zuerst jedoch etwas zu meiner Motivation, mich mit dem Thema über-
haupt zu befassen. Im Rahmen meiner literarisch-essayistischen Arbeiten zu tür-
kischen Themen sind mir schon vor mehreren Jahren in ähnlicher Form wieder-
kehrende Wendungen aufgefallen, Einschübe in türkischen tagespolitischen Arti-
keln über Armenien oder die Beziehungen zwischen der Türkei und Armenien. 
Da hieß es dann jeweils, ja, und dabei leben in der Türkei, vor allem in Istanbul, 
über 20 000, oder über 30 000 Zugewanderte aus Armenien. Ohne weitere Erläu-

1  In diversen Diskussionen und Artikeln zum Nutzen bzw. Schaden der illegal Zugewander-
ten aus Armenien kommt die so oder ähnlich formulierte Hoffnung zum Ausdruck, die 
Ermenistanlı mögen später in ihrer Heimat als Botschafter für die Türkei amten. O.V. 
(2006b).

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HANNA RUTISHAUSER 140 

terungen wurden eindrückliche Zahlen in die Diskussion geworfen; immerhin 
eine Irritation.2

Vor ein paar Jahren wurde dann durch Parlamentsbeschlüsse in diversen euro-
päischen Ländern oder die Ankündigungen von Gesetzen die Diskussion um den 
armenischen Genozid ein weiteres Mal angeheizt. Alle damit verbundenen Ar-
gumente reihten sich ein auf die thematische Achse Armenien versus die Türkei, 
armenisch versus türkisch, Bejahen des Genozids versus Leugnen des Genozids. 
Die Fixierung auf diese beiden stets polarisierend verwendeten Begriffe führte 
dazu, dass andere Themen im Zusammenhang mit armenischer Lebensrealität, 
armenischer Kultur in der Türkei und in Armenien, türkisch-armenischer Ge-
schichte usw. von diesem Gegensatzpaar überstrahlt werden (Akçam 2006). Da-
her begann ich, mich mit dem Thema der Immigration aus Armenien zu be-
schäftigen. Denn erstens zeigt es eine wenig bekannte Facette armenischer Exi-
stenz und Lebensart in der Türkei, und zweitens gibt es Aufschluss über die Art 
und Weise, wie mit Minderheiten politisch umgegangen werden kann bzw. um-
gegangen wird und welches politische Potenzial sie enthalten können.  

Ich werde in diesem Aufsatz folgende Punkte berühren: Die Gründe für das 
Einreisen in die Türkei, das „feindliche“ Land hinter geschlossenen Grenzen, des 
weiteren die Lebensrealität der Armenierinnen und Armenier in Istanbul, und 
schließlich die politische Rolle, die sie hier spielen, und die politische Verein-
nahmung, der sie hier ausgesetzt sind. In diesem Zusammenhang werde ich auch 
auf die Frage nach ihrer Zahl eingehen.3

Da es sich bei der Arbeit um einen ersten Augenschein auf dem Terrain han-
delt, habe ich dem quantitativ-empirischen Ansatz einen qualitativ-exemplari- 
schen vorgezogen. Der weitaus größte Teil der hier vorgelegten Fakten und Wer-
tungen stammt aus Gesprächen mit Armenierinnen, Türkei-Armeniern, Türken 
und Türkinnen, vorwiegend aus Kumkapı; dazu kommen einige spärlichere Kon-
takte zu Angehörigen anderer Immigrantengruppen.

Zweck der Untersuchung ist es, erste Fakten bereitzustellen, die eine vertiefte 
Auseinandersetzung und differenziertere Fragestellungen ermöglichen. 

2  So etwa Sönmez (2002) „Ungefähr dreißigtausend armenische Staatsbürgerinnen werden 
in der Türkei beschäftigt“, oder der armenische Vertreter der Vereinigung für wirtschaftliche 
Zusammenarbeit am Schwarzen Meer KE , Arsen Avagyan: „Wir verfügen über keine Zah-
len. […] Aber aus der Türkei kommen ein paar Zahlen. Nun leben ungefähr 25 000 Ar-
menien-Armenier in der Türkei, vor allem in Istanbul“, im Gespräch mit Leyla Tav ano lu 
(2004); oder der Stadtpräsident von Kars, Nayif Alibeyo lu: „Über fünfzigtausend Arme-
nien-Armenier arbeiten heute, allerdings illegal, in Istanbul“, Tav ano lu (2005). 

3  Außer Acht bleiben die jahreszeitlich einreisenden Personen, die in die östliche Schwarz-
meerregion zum Teepflücken kommen, sowie die Immigrantinnen in anderen Regionen, 
etwa Antalya; es geht hier vor allem um Istanbul. 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VORURTEILE ABBAUEN UND DEN KOLLEKTIVEN HASS MILDERN 141 

Push-Faktoren 

Warum kommen Armenier in die Türkei? Der kollektive Push-Faktor ist die poli-
tische und wirtschaftliche Situation Armeniens. Sie lässt sich zusammenfassen als 
eine Serie von Katastrophen, beginnend mit dem schweren Erdbeben von 1988, 
das Berichten zufolge bis zu 100 000 Tote und Hunderttausende Verletzte forder-
te. Damals begann ein Exodus in Massen, vor allem nach Russland. Darauf folg-
te der Konflikt mit Aserbaidschan um Berg-Karabach (van Gent 2005a), der von 
1992 bis 1994 in den Krieg mit Aserbaidschan ausartete. Dieser forderte auf bei-
den Seiten schwere Verluste. Als Folge des Krieges kam das doppelte Embargo 
der Türkei und Aserbaidschans 1992 und, ebenfalls damit verbunden, die Schlie-
ßung der Grenzen, so dass Armenien heute nur im Norden nach Georgien und 
im Süden nach Iran über offene Grenzen verfügt. Ein Schlag war die russische 
Währungsreform und damit verbunden die Ungültigkeitserklärung des sowjeti-
schen Rubels kurz nach der Unabhängigkeit; nur noch der armenische Dram war 
gültig. Über Nacht zerfielen die Bankguthaben der armenischen Bevölkerung. 
Jahrelang zusammengesparte Beträge waren wertlos geworden und mit ihnen die 
Pläne ihrer Kontoinhaber. Die Flucht der Menschen aus Armenien ging in Wel-
len weiter. Heute stehen in Eriwan Wohnungen und Häuser leer. Die Arbeitslo-
sigkeit erreicht bedrohliche Ausmaße; es werden Zahlen zwischen optimistischen 
zehn und dreiunddreißig Prozent genannt. Universitätsabgänger erwartet eine 
fünfzigprozentige Arbeitslosigkeit. Bis zur Hälfte der Menschen leben unter der 
Armutsgrenze. Allerdings gibt es seit ein paar Jahren einen vor allem in Eriwan 
sichtbaren Aufschwung. Es werden Investitionen getätigt, noch aus Sowjetzeiten 
stammende Unternehmen in den Bereichen Telekommunikation, Computer und 
Bijouterie zeigen steigende Umsatzzahlen, ausländische Firmen errichten Ein-
kaufszentren und Fünfsternehotels, und in den Straßen zirkulieren neue, kost-
spielige Autos. Diese Entwicklung wäre aber undenkbar ohne die Gelder aus den 
Zuwendungen der Diaspora, dank denen sich das Land aufrecht erhalten kann 
(U ur 2005). 

Indessen hat der Aufschwung lediglich die Schere zwischen Reich und Arm 
auseinanderklaffen lassen und keinen Einfluss auf die Arbeitslosigkeit gezeitigt. 
Der Exodus geht auf hohem Niveau weiter. Zu Beginn der Unabhängigkeit leb-
ten vier Millionen Menschen in Armenien, heute wird die Bevölkerung von der 
Regierung zwar immer noch mit drei Millionen angegeben. Jedoch stimmen 
zahlreiche Einschätzungen darin überein, dass die wirklichen Zahlen bedeutend 
tiefer liegen. Die pessimistischste Schätzung liegt bei rund einer Million.4

                                                                                         
4  Laçiner (2004) kommt in seinen auf verschiedene Quellen gestützten Berechnungen auf 

einen Rückgang der Bevölkerung um drei Viertel seit der Unabhängigkeit. Mit einem Drit-
tel der Gesamtbevölkerung, ungefähr einer Million Menschen, beziffert van Gent (2005) 
den Exodus aus Armenien und liegt damit deutlich tiefer als Laçiner. Ähnliche Zahlen 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HANNA RUTISHAUSER 142 

Pull-Faktoren 

Zu den Aufnahmeländern gehört neben Russland, den USA und der Ukraine 
(Ba lamı  2007) auch die Türkei. Sie liegt nah, trotz der geschlossenen Grenze, 
man kann sie ohne große Formalitäten und, im Gegensatz zu den begehrten eu-
ropäischen Ländern, vor allem ohne große Reisekosten erreichen. Für 70 USD 
gelangt man direkt in ihr Herz Istanbul. Und Istanbul ist der Pull-Faktor Num-
mer eins. Denn hier sind immer schon bereits früher zugereiste Landsleute ansäs-
sig und versprechen Hilfe bei der Arbeits- und Wohnungssuche. Zentrales Krite-
rium ist auch die Möglichkeit, nicht abgeschoben zu werden, wie sie realiter in 
Istanbul für Armenier heute zu bestehen scheint.  

Dass die Gemeinschaft der Türkei-Armenier ein wesentlicher Pull-Faktor sei, 
wird von Türkei-Armeniern gerne betont. „Wo Armenier sind, da gehen die Ar-
menier eben hin“, heißt es, „weil sie wissen, dass wir ihnen helfen werden.“ Die-
ser Faktor mag in den ersten Jahren des Exodus eine Rolle gespielt haben; die 
eingesessenen Armenier nahmen sich der Neuankömmlinge mit materieller und 
moralischer Unterstützung an. Jedoch haben einige Vorfälle von Missbrauch der 
Gastfreundschaft Distanz gelegt zwischen Einheimische und Zugewanderte; ich 
werde später auf diese Frage ausführlicher eingehen.  

Dass viele der Zugewanderten in Kumkapı wohnen, hat handfestere und aktu-
ellere Gründe als die armenische Vergangenheit des Viertels: der Busbahnhof, die 
Emniyet Garajı, lag bis vor Kurzem in Beyazıt, die Zugewanderten kamen also 
direkt hier an. Insbesondere ist aber der billige Wohnraum ausschlaggebend, der 
hier angeboten wird. 

Dass die Türkei als Zielland Iran vorgezogen wird, obwohl dort die armeni-
sche Gemeinschaft relativ unbehelligt lebt und keinem spezifischen Druck ausge-
setzt ist und zudem die Grenze zu Armenien offen ist, wird mit dem gleichheitli-
chen sozialen Leben der sowjetischen Vergangenheit in Armenien in Zusam-
menhang gebracht, wo gerade Frauen in ihrem persönlichen Leben nicht deshalb 
eingeschränkt wurden, weil sie Frauen waren.  

Emniyet Pazarı

So reisen sie also an. Der Grenzübertritt erfolgt legal mit einem Visum; es kostet 
15 USD und ist einen Monat gültig. Erst später, wenn sie die Visumsfrist über-
ziehen, werden die Armenierinnen zu Illegalen; für Handeltreibende, die konti-
nuierlich hin- und herreisen, gilt dies nicht. 

Der geschlossenen türkisch-armenischen Grenze wegen führt die Reise von 
Eriwan über Tiflis, Batumi und Trabzon nach Istanbul, wo die Busse im heutigen 

nennen Ba yurt (2004); O.V. (2004) und Ba lamı  (2007), der sich auf neueste Untersu-
chungen stützt. 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VORURTEILE ABBAUEN UND DEN KOLLEKTIVEN HASS MILDERN 143 

Emniyet Pazarı oder Emniyet Garajı zwischen Aksaray und Yenikapı ankommen. 
Dieser Emniyet Pazarı ist ein Busbahnhof eigener Art, ein internationaler Perso-
nen- und Cargoterminal, der die östliche und die westliche Nachbarschaft der 
Türkei bedient, und zwar nicht zu touristischen Zwecken, sondern um die Be-
dürfnisse der Arbeitsmigration und den damit verbundenen Bedarf an Waren-
transporten abzudecken.5

Von hier gibt es Verbindungen nach Osten in den Kaukasus, nach Georgien, 
Armenien, Aserbaidschan, und nach Westen in den Balkan, nach Bulgarien und 
vor allem Rumänien. Die Realität der Türkei als Immigrationsland lässt sich am 
Emniyet Pazarı schön ablesen. Viele Sprachen werden hier gesprochen, von rus-
sisch über armenisch bis kurdisch, der Sprache der Betreiber vieler Busgesell-
schaften und der Arbeiter beim Auf- und Abladen der Camions.  

Beschäftigungssektoren 

Wer sind nun diese Ankommenden aus Eriwan und wohin zieht es sie in Istan-
bul? Die Männer arbeiten in Schuhateliers in Gedikpa a, bei Goldschmieden im 
gedeckten Bazar oder in anderen Berufszweigen, die sich wie die beiden erwähn-
ten traditionellerweise in armenischen Händen befinden. In der überwiegenden 
Zahl sind die Ankömmlinge aber Frauen, und sie finden meist schneller Arbeit 
als Männer: als Krankenbetreuerinnen, Haushaltshilfen, Kinderfrauen und Al-
tenpflegerinnen in privaten Haushalten. Sie sind damit dem Blick der Öffent-
lichkeit weitgehend entzogen, im Gegensatz etwa zu den Frauen, die dem Kof-
ferhandel nachgehen; auch sie sind zahlreich. Sie decken sich in der Stadt mit 
Textilien ein und bringen diese nach Armenien. Damit bedienen sie einen we-
sentlichen Zweig des türkisch-armenischen Handels auf der Achse Laleli-Eriwan. 

Weitere Beschäftigungssektoren für Frauen sind die Textilateliers oder der Tex-
tilverkauf, wo sie Ansprechpersonen für die russischsprechende Kundschaft sind. 
Dieser Zweig hat allerdings nach der russischen Krise von 1998 an Volumen stark 
eingebüßt. Selten sind Frauen auch Geschäftsinhaberinnen im Textilsektor wie 
etwa Leyla Hanım, eine Ermenistanlı,6 die von sich sagt, dass sie in diesem Sektor, 
einer Männerdomäne, ein Mann sei.  

Die Familien, bei denen die Frauen arbeiten und wo sie meistens vollumfäng-
lich anwesend sind, also auch nachts, sind armenisch, türkisch, jüdisch, griechisch 
oder ausländischer Herkunft. Nichtmuslimische Familien sind beliebt; viele 

                                                                                         
5  Einige weitere kleinere internationale Terminals im gleichen Stadtteil finden hier keine Er-

wähnung, weil sie keine Verbindungen nach Armenien anbieten. 
6 Ermenistanlı, der türkische Begriff für Menschen aus Armenien, türkisch Ermenistan, sorgt 

im Gegensatz zum allgemeineren Begriff Armenier, türkisch Ermeni, dafür, dass keine Ver-
wechslungen zwischen Türkei-Armeniern und Armenien-Armeniern auftreten. Als weitere 
Gruppe sind die Diaspora-Armenier zu nennen, über viele Länder, in Europa insbesondere 
Frankreich und die USA verstreut lebende ausgewanderte Türkeiarmenier. 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HANNA RUTISHAUSER 144 

Frauen glauben, dass sie bei christlichen Familien besser aufgehoben seien. Ge-
gen die armenischen Familien hört man jedoch Vorwürfe. Sie seien geizig, ohne 
Verständnis und Empathie für die Situation der Zugewanderten und schamlos 
hinsichtlich ihrer Erwartungen an die Aufopferungsbereitschaft der Angestellten. 
Der Arbeitstag ist lang, von frühmorgens, wenn die Kinder zur Schule gehen, 
dauert er oft bis spät nachts. Wenn Gäste kommen, bleibt die Angestellte selbst-
verständlich auf und macht danach sauber. In außergewöhnlichen Situationen 
erwartet man Zusatzdienste auch am Wochenende ohne Extrabezahlung. Dem-
gegenüber wird türkischen Arbeitgeberinnen Anerkennung gezollt für ihr korrek-
tes, ja freundschaftliches Verhalten.  

Diese Einschätzung der türkischen bzw. der armenischen Arbeitgeberinnen 
durch die Ermenistanlı dürfte sich umgekehrt proportional zu ihren jeweiligen 
Erwartungen verhalten. Also nach der Formel, meine Chefin, die Armenierin, ist 
eine gewöhnliche Ausbeuterin, obwohl ich doch auch Armenierin bin, oder aber, 
meine Chefin hat ein Herz aus Gold, obwohl sie doch eine Türkin ist. Marina 
Martossian, eine Ermenistanlı in Kumkapı, die in einem Interview mit dem Eco-
nomist ihre türkische Arbeitgeberin mit überaus lobenden Worten bedachte, ist 
von den Medien breit rezipiert und dadurch zum typischen Fall gemacht wor-
den; sie hat wohl diese Lesart gefördert (O.V. 2006b). Von mehreren Armenie-
rinnen habe ich ähnlich positive Wertungen gehört. Sie schätzen die Türken ih-
res weichen Wesens wegen. Umgänglich seien sie, kinderlieb und der Musik zu-
getan. Allerdings meint dazu ein genauer Beobachter der Szene, diese Aussagen 
seien rein politisch zu verstehen; die Armenierinnen müssten auf ein gutes Ein-
vernehmen mit der türkischen Bevölkerung bedacht sein und könnten es sich 
nicht leisten, ihre real durchaus vorhandene Ablehnung zum Ausdruck zu brin-
gen. Freizeitkontakte zur türkischen Bevölkerung sind denn auch sozusagen in- 
existent. Wenn sich die Frauen an ihrem freien Wochentag, meist dem Sonntag, 
besuchen gehen, vergleichen sie ausführlich ihre Arbeitssituationen. Die Löhne 
scheinen im Moment zwischen 300 und 500 USD monatlich zu liegen, für fünf 
oder auch sechs Wochenarbeitstage. Arbeiterinnen in Ateliers verdienen Tages-
löhne von 15 YTL, 17,50 YTL.7 Für Ladenangestellte liegen die Löhne höher, bis 
zu 150 USD pro Woche. Davon werden regelmäßig Beträge nach Hause ge-
schickt; sie bilden mit den Zuwendungen aus der Diaspora zusammen das hot
money, das die armenische Ökonomie auf den Beinen hält. Es gibt Schätzungen, 
die von 1000 TL jährlicher Überweisung pro Kopf der Bevölkerung Armeniens 
ausgehen.8 Denn alle haben Verwandte in Armenien zurückgelassen. Viele die 
Ehepartner, erwachsene Töchter, Söhne und Enkelkinder. Andere Frauen sind 
verwitwet. Viele sind im Alter um die fünfzig. Ich habe ein Paar getroffen im 
mittleren Alter, das seit Jahren hier lebt. Sowohl die Frau als auch der Mann ha-

7  Nach Auskünften von Atelierbesitzern in Gedikpa a. 
8  Über 800 Millionen USD laut U ur (2005).

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VORURTEILE ABBAUEN UND DEN KOLLEKTIVEN HASS MILDERN 145 

ben in Armenien Ehepartner zurückgelassen. Durch die Arbeit hier haben sie 
sich kennen und schätzen gelernt und sind nun seit langem ein Paar. Auch sehr 
junge unverheiratete Frauen kommen hierher; einige heiraten hier junge Männer 
aus der armenischen Gemeinschaft. Auf die Kinder der Einwandererfamilien 
werde ich später noch zu sprechen kommen. Nicht allzu selten sind auch Ehen 
zwischen Armenierinnen und Türken.  

Für sich selber sind Armenierinnen äußerst sparsam und gleichen darin ande-
ren Zugewanderten, die mit Tiefstlöhnen auskommen müssen. Sie kämpfen ne-
ben einem materiellen Auskommen aber auch um Würde und soziale Identität 
und besuchen sich regelmäßig in ihren winzigen, bescheidenen Wohnungen zu 
Mahlzeiten und Kuchen. Dabei machen auch Kleider oder Schmuck die Runde, 
die ihnen die Kolleginnen und Kollegen, die in den entsprechenden Sektoren 
arbeiten, zur Auswahl und schließlich zum Kauf vorlegen. Diese Zusammen-
künfte mit anderen Armenierinnen sind neben dem Kirchgang praktisch die ein-
zige private soziale Aktivität der Armenierinnen und daher ihre psychologische 
Überlebenshilfe. Die Frauen betonen auch, wie sehr sie das Bedürfnis nach Aus-
tausch haben, und zwar nicht nur innerhalb ihrer Gemeinschaft. Sie sehnen sich 
auch nach einer ihnen angemessenen Aktivität und leiden darunter, unter ihrem 
Ausbildungs- und Kompetenzniveau arbeiten zu müssen. Für viele Zugewanderte 
aus Armenien gilt, dass sie einen krassen sozialen Abstieg hinnehmen müssen. 
Viele der Frauen, die heute im mittleren Alter sind, haben eine qualitativ hoch-
stehende Ausbildung noch zu Sowjetzeiten genossen und waren danach Lehre-
rinnen, Ingenieurinnen, Abteilungsleiterinnen in Fabriken. Das Potenzial, das sie 
mitbringen, muss in der Türkei ungenutzt bleiben. 

Eine interessante Initiative habe ich bei einer meiner Kontaktpersonen gese-
hen, die, nachdem sie mir ihre Lebensgeschichte erzählt hatte, aus eigenem An-
trieb aus dem Objekt- in den Subjektstatus wechselte. Sie organisierte für mich ein 
Treffen mit einem armenischen Priester, bei sich zu Hause. Danach lud sie mich 
gemeinsam mit einer jungen Türkei-Armenierin ein, die einen Film über Zuge-
wanderte in Arbeit hat, ebenfalls bei sich zuhause. Ihr müsst euch kennenlernen, 
ihr arbeitet am gleichen Thema, sagte sie. Sie gab mir eine Broschüre über Arme-
nien zum Lesen, weil sie offenbar sah, dass ich ungenügend informiert war. Und 
schließlich legte sie mir dringend ans Herz, im Interesse meiner Recherche die 
armenische Weihnachtsfeier in der Kirche des Patriachats nicht zu verpassen.  

Thema Genozid 

Gemeinsames Merkmal aller Arbeitnehmenden ist ein äußerst pragmatischer An-
satz. Ideologische Kaprizen kann sich niemand leisten, politische Kriterien habe 
ich kaum gehört als Auswahlkriterien für einen Arbeitsplatz. Die Frage nach dem 
armenischen Völkermord spielt in ihrem Alltagsleben eine ziemlich untergeord-
nete Rolle. Die Türken mit diesem Thema herauszufordern, liegt nicht in ihrem 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HANNA RUTISHAUSER 146 

Interesse. Warum, fragt eine Armenierin, soll ich den Taxifahrer reizen, der mich 
nach meiner Herkunft und meiner Meinung zu dem Thema befragt? Du und ich, 
sagt sie zu ihm, wir waren nicht dabei. Ein anderer Ermenistanlı, der in einer Kir-
che als Küster arbeitet, zeigt auf das Waschbecken an der Wand seines Arbeits-
raumes: Siehst du, dort fließt Wasser. Du brauchst das Wasser, du trinkst es, du 
wäscht dich damit. Warum solltest du nun diesen Wasserhahn kaputtschlagen? 
Ein in einem Interview befragter junger Armenier aus Kumkapı meinte: „Hier 
habe ich Arbeit gefunden. Der Genozid und so kümmert mich wenig. Dieses Ge-
rede macht nicht satt. Meine Sorge ist, meinen Lebensunterhalt zu verdienen.“ 
(O.V. 2006a)  

Gegen außen sind die Ermenistanlı in der Regel frei und offen, wenn es um ih-
re Herkunft geht. In Kumkapı habe ich öfters Frauen und Männer getroffen auf 
der Straße, die ohne zu zögern „Ermeniyim“ (ich bin Armenierin/Armenier) sag-
ten. Die bei Türkei-Armeniern verbreitete Vorsicht ist bei ihnen weit weniger aus-
geprägt; junge Männer zeigen zum Teil ein bekennerisches, provokatives Verhal-
ten der Polizei oder auch nationalistisch gesinnten Türken gegenüber: Wir sind 
Armenier, was dagegen? 

Sprachen 

Auffallend sind die Sprachkenntnisse der armenischen Migrantinnen, ein wesent-
licher integrativer Faktor. Sie lernen schnell und oft sehr gut türkisch, die jünge-
ren unter ihnen fast akzentfrei. Dies wird möglicherweise gefördert durch die 
nach wie vor lebendige armenisch-russische Zweisprachigkeit in Armenien und 
den Gebrauch von zwei Alphabeten, dem armenischen mit seinen 37 Buchstaben 
und dem kyrillischen, zu dem dann als drittes das lateinische kommt. Auf dem 
Wochenmarkt in Kumkapı hört man häufig Russisch, das als eine Art Koiné un-
ter den Frauen aus dem Kaukasus verwendet wird, von Moldawierinnen, Ukrai-
nierinnen, Georgierinnen und Armenierinnen.  

Seltener kommt es auch vor, dass Frauen hier zusätzlich westarmenisch lernen 
bei ihren Arbeitgeberinnen, die in der Türkei gesprochene Variante des Armeni-
schen, das sich vom Ostarmenischen doch beträchtlich unterscheidet, auch hin-
sichtlich des Lexikons. Erst nach einer Angewöhnungszeit von drei bis vier Tagen 
scheint die Verständigung in der jeweils anderen Variante reibungslos zu funktio-
nieren.

Mikroökonomie

Die Zugewanderten selber bilden einen kleinen Markt mit ihren diversen Be-
dürfnissen und sind damit Teil einer Mikroökonomie der Immigration. Dazu ge-
hören einmal die Telefonshops und Internetcafés, von denen es in Kumkapı

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VORURTEILE ABBAUEN UND DEN KOLLEKTIVEN HASS MILDERN 147 

wimmelt. Die angebotenen Destinationen, an den Scheiben der Telefonshops 
ausgeschrieben, also die Heimatländer der Zugewanderten, ergeben ein Sozio-
gramm der Bevölkerungsmischung des Viertels. Die Läden befinden sich oft in 
nichttürkischer Hand, Afrikaner, Iraker und Kurden führen das Geschäft. Hinter 
den illegal arbeitenden Ausländern steht in der Regel ein türkischer Ladenbesit-
zer. Die illegalen Betreiber der Telefonshops selbst ziehen ihr berufliches Selbst-
verständnis aus der Überzeugung, dass ihre Kundschaft Türken nicht trauen 
würde, ihnen aber, da sie selber illegal seien, Vertrauen entgegen bringe. Die Po-
lizei ist über diese diversen Arbeitsverhältnisse informiert und kommt öfter mal 
zum Tee vorbei.  

Ein weiterer Zweig der erwähnten Mikroökonomie, der einzige, den die 
Ermenistanlı in eigenen Händen halten, ist der Wochenmarkt. Dort bauen sie ihre 
eigenen kleinen Stände auf, die sich im Gewimmel des Marktgeschehens sofort 
lokalisieren lassen, und handeln mit Gütern aus Armenien für die Gemeinschaft 
der Immigrantinnen. Da gibt es Wurstwaren, Konserven, geräucherten Fisch, Kaf-
fee, Buchweizen, Kosmetika, Medikamente und Spirituosen.  

Ein wichtiger Sektor ist der Immobilienmarkt. Die schmalen Budgets der Mi-
granten werden von den Hausbesitzern haargenau ausgeschlachtet. Für bekar
odaları, die Ledigenzimmer, in Kumkapı an den Scheiben der Makler eigens aus-
geschrieben, werden heute im Minimum 150 YTL verlangt. Der Begriff bekar 
odası bedeutet lediglich, dass es sich dabei um ungepflegten und schlecht unter-
haltenen Wohnraum für alleinstehende männliche Arbeiter handelt, ungeheizt, 
feucht, oft ohne warmes Wasser und meistens ohne Küche und schmutzig. Den-
noch drängen sich auch Familien in den schmalen Zimmern der alten Kumkapı-
Häuser zusammen.9 Diese Zimmer, die zur Zeit der Massenzuwanderung aus 
Anatolien in den 1950er Jahren eine Blütezeit erlebten,10 gehören zu den Ge-
pflogenheiten, die sich von der Binnenmigration auf die späteren, aus dem Aus-
land kommenden Zuwanderer vererbten. Nur sind nun die Rollen vertauscht: 
Die einstigen Dörfler sind zu Hausbesitzern und Maklern geworden. Auch den 
Immobilienmarkt, den durch die massive Abwanderung der Türkei-Armenier leer 
gewordenen Wohnraum in Kumkapı, kontrollieren vor allem Kurden. Die innere 
und die äußere Migration geben sich hier sozusagen die Hand. 

Patriarchat 

Die Unmöglichkeit, sich Recht zu verschaffen, trifft die Armenierinnen wie ande-
re Illegale; für sie kommt dazu, dass sie in einem Land ohne diplomatische Be-

                                                                                         
9 Bekar odaları gibt es möglicherweise seit byzantinischer, sicher seit früher osmanischer Zeit 

den Aufzeichnungen von Evliya Çelebi gemäß. Siehe dazu den entsprechenden Eintrag in 
Dünden Bugüne stanbul Ansiklopedisi (1993-1995 II: 123f.). 

10  Orhan Kemal beschreibt sie im Roman Gurbet Ku ları von 1962. 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HANNA RUTISHAUSER 148 

ziehungen zu Armenien auch keine Botschaft und kein Konsulat als Ansprech-
partner haben. Das armenische Patriarchat ist für die Türkei-Armenier eine wich-
tige Anlaufstelle, weil sie als Minderheit kein Ministerium, keine politischen Par-
teien oder offiziellen Institutionen haben, die sich um ihre spezifischen Belange 
kümmern; es werden daher auch zivile, nichtreligiöse Dienstleistungen von ihm 
erwartet. Nur teilweise ist es auch für die Ermenistanlı eine Anlaufstelle geworden. 
Zwar bemüht sich das Patriarchat um einen minimalen Service und kann in Här-
tefällen einspringen, zum Beispiel mit einem Busticket in die Heimat zurück. 
Auch werden hie und da Mahlzeiten für die Bedürftigen der Gemeinde in 
Kumkapı ausgerichtet, zu denen aber christliche Angehörige aller Nationalitäten 
eingeladen sind, auch die recht zahlreichen Afrikanerinnen, die den Gottesdienst 
in der Kirche des Patriarchats besuchen. Zudem werden Altkleider gesammelt 
und an Bedürftige verteilt; bei Arztbesuchen kann finanzielle Hilfe ausgerichtet 
werden. Jedoch betont das Patriarchat, dass es seine Kapazitäten übersteige, sich 
um die Belange der Ermenistanlı im Einzelnen zu kümmern, gerade auch bei Ar-
beitsproblemen.11

Türkei-Armenier 

So sind die Armenierinnen mehrheitlich sich selbst überlassen, denn von türkei-
armenischer oder türkischer Seite können sie kaum Hilfe erwarten. Warum die 
Solidarität in der armenischen Gemeinschaft nur ausnahmsweise wirklich trägt, 
hat mit einem Wertekonflikt zu tun. Es zirkulieren Vorwürfe von der Art, die 
Ermenistanlı seien nicht ehrlich, sie lügen, sie stehlen, sie arbeiten nicht so, wie es 
sich für Armenier gehöre, sie teilen nicht den hohen Standard des armenischen 
Arbeitsethos. Sogar die „grobe Sprechweise“ der Immigranten wird kritisiert. Die 
meisten dieser Vorwürfe sind subjektiv und wirken nicht wirklich plausibel. Ein 
eingesessener armenischer Geschäftsmann, der seit langem die Szene aufmerk-
sam verfolgt, schätzt die Lage differenzierter ein. Seiner Meinung nach sind die 
Türkei-Armenier vor allem beschämt über die Armut der Zugewanderten. Hier in 
der Türkei gehören die Armenier der mittleren und oberen Einkommensklasse 
an und versuchen in der überwiegenden Mehrheit, sich sehr korrekt zu verhalten. 
Nicht aufzufallen, keinen Anstoß zu erregen und natürlich nicht zu betteln. Dies 
gilt vor allem für die Generation der über 40jährigen. Die offensichtliche Armut 
der Zugewanderten verletzt ihre Gefühle. Was, die gehören zu uns? Ihr Selbstbild 
und ihr persönlicher Einsatz für ein harmonisches Zusammenleben werden in 
Frage gestellt auch durch das pragmatische Auftreten der Zugewanderten. Zwar 
haben die Türkei-Armenier vor allem zu den Anfangszeiten den Neuankömm-
lingen Tür und Tor geöffnet, haben sie beherbergt, ihnen Arbeit zugehalten. Je-

11  Auskünfte des armenischen Erzbischofs Aram Ate yan in einem Telefongespräch. 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VORURTEILE ABBAUEN UND DEN KOLLEKTIVEN HASS MILDERN 149 

doch seien einige enttäuscht worden durch unredliches Verhalten wie Diebstähle 
und hätten sich abgewandt.  

Politische Vereinnahmung 

In der breiteren türkischen Öffentlichkeit sind die Ermenistanlı hingegen nicht als 
Gruppe mit einer ausgesprochenen Persönlichkeit bekannt, da man sie gar nicht 
wirklich kennt. Sie sind vor allem ein Leergefäß, auf welches diverse Meinungen, 
Vorurteile und Wünsche projiziert werden. Auch journalistische Recherchen gibt 
es nur wenige, die Datenbasis ist schmal. Unternimmt eine Zeitung ausnahms-
weise, motiviert durch eine entsprechende politische Tagesaktualität, eine Re-
cherche an Ort und Stelle,12 wird das Resultat danach von in- und ausländischen 
Medien übernommen, so dass der Eindruck einer breiten Fülle von am Thema 
interessierten Medien entsteht.  

In die politische Öffentlichkeit traten die Ermenistanlı vermutlich erstmals zur 
Regierungszeit Tansu Çillers in den 90er Jahren. Damals hat die Ministerpräsi-
dentin von den aç Ermeni, den hungrigen Armeniern geredet, die man hier dul-
de, wozu man ja aber nicht verpflichtet sei.13 Dies war an die Adresse Armeniens 
gerichtet, im Zusammenhang mit den Forderungen zur Anerkennung des Völ-
kermordes. Die Drohgebärde Çillers steht seither als politische Geste zur Verfü-
gung, derer man sich bei Bedarf bedienen kann.  

Dieser Gebärde erinnerte man sich erneut im Herbst 2006, als im französi-
schen Parlament der Gesetzesentwurf zur Leugnung des Völkermordes an den 
Armeniern diskutiert wurde. Damit traten die Ermenistanlı plötzlich ins Rampen-
licht. Vorerst hatte ein einzelner Parlamentarier eine Lawine losgetreten, der 
AKP-Abgeordnete Ya ar Yakı  aus Düzce, ehemaliger Außenminiser und Vorsit-
zender des EU-Harmonisierungsausschusses. Als Rache oder Strafe für diesen 
Gesetzesentwurf, so sein Vorschlag, solle man alle 70 000 illegalen Armenier und 
Armenierinnen außer Landes schaffen lassen. Aus den Reihen der CHP kam Zu-
stimmung in der Person von ükrü Elekda , ebenfalls Abgeordneter; er veranstal-
tete mit dem Parteivorsitzenden Onur Öymen eine Pressekonferenz, an welcher 
unter anderem der Vorschlag geäußert wurde, die Ermenistanlı nicht auf einen 
Schlag, sondern gestaffelt zu verschicken.14 Dies veranlasste Cengiz Aktar in ei-
ner Sendung von Açık Radyo zur Bemerkung, es handle sich wohl um einen 
neuen tehcir, eine neue Deportation, und ob man ihnen auf dem Weg diesmal 
etappenweise Nahrung verabreichen werde (Aktar 2006). Der Vorschlag Ya ar 

                                                                                         
12  Wie die Reportage von Kaplan und Özinian (2006).  
13  Nach voneinander unabhängigen informellen Erinnerungen von zwei Türkeiarmeniern. 

Eine schriftliche Quelle dazu war mir nicht zugänglich.  
14  Siehe dazu zahlreiche Tageszeitungen zwischen dem 9. und dem 11. Oktober 2007, z.B. 

Hürriyet am 9.10.2006. 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HANNA RUTISHAUSER 150 

Yakı ’s ist von praktisch allen Medien aufgenommen worden und hat auch zu 
unkontrollierten Hassreaktionen geführt: 

Ich gratuliere Yakı  […] sein Vorschlag ist sehr passend.15 Ich finde aber, dass wir sie 
nicht abschieben sollten. Behalten wir sie als Geiseln. Danach brauchen wir nur noch 
ein Megafon zu finden und loszuschreien: Die Armenier sind in unserer Hand! Nehmt 
den Gesetzesentwurf zurück, sonst erschießen wir sie einzeln! (Özdil 2006).16

Auf der anderen Seite gab es zum Teil energische Gegenstimmen zu Yakı ’s Vor-
schlag der Abschiebung. Sie bestehen aus einer Mischung aus dem Abwägen des 
Profits, den eine solche Maßnahme bringen würde, bzw. des Schadens, den sich 
die Türkei damit selber zufügen würde, und menschlich-menschenrechtlichen 
Argumenten:  

[...] das kann man nicht tun, das ist unmöglich. Das würde gegen uns verwendet wer-
den. Diese (Menschen, Anmerkung H.R.) sind ja sowieso arme Habenichtse. Wenn sie es 
nicht wirklich nötig hätten, würden sie nicht unter größten Entbehrungen in die Türkei 
kommen und hier mit der täglichen Angst ausgeschafft zu werden, nur um ein paar 
Kuru  zu verdienen, tausend Mühen auf sich nehmen. Lassen wir unseren Zorn nicht an 
diesen Ärmsten aus (Tekin 2007). 

oder

Was wollt ihr von diesen armen Arbeitern? (Dikba  2007). 

Einige appellierten an den gesunden Menschenverstand wie Staatsminister Ab-
düllatif ener in einer Ansprache vor Geschäftsleuten in Düzce, in der er unter 
anderm die westlichen Staaten beschuldigte, den Armeniern und Armenien mit 
ihrem Beharren auf dem Völkermord zu schaden:  

Wem nützt es, wenn wir die Armenier in unserem Land entlassen, weil sie illegal arbei-
ten? (Basın-Yayın ve Enformasyon Genel Müdürlü ü 2006). 

Die politische Vernunft siegte; die Ermenstanlı sind immer noch da, und tatsäch-
lich werden nur wenige ausgeschafft. Die Toleranz einer ganzen Zuwanderergrup-
pen gegenüber muss allerdings differenziert betrachtet werden. Obwohl von Sei-
ten der Polizei betont wird, dass für alle die gleichen Gesetze gelten,17 werden die-
se offensichtlich auf die Armenierinnen zur Zeit nicht angewendet. Zu diesem 
Stillhalteabkommen gibt es keine klaren Auskünfte, hingegen diverse Deutungen. 

Einerseits gilt es als Ausdruck einer Art Nichtangriffspakt mit Armenien, als 
eine Geste des Wohlverhaltens und der Sorge, das gereizte Klima nicht zusätzlich 
anzuheizen.  

15  Der Verfasser spielt mit dem türkischen Original yakı mı  für „es passt“. 
16  Dass eine solche Aufforderung in einer großen Tageszeitung ohne weitere Folgen erschei-

nen konnte, weist auf die nach wie vor tief verwurzelten Ressentiments der türkischen 
muslimischen Bevölkerung hin, die ohne Unterschied allen Armeniern gelten.

17  Mündlich erteilte Antwort eines Polizeihauptmanns auf der Generaldirektion für Sicher-
heit (Emniyet Müdürlü ü) in Istanbul auf die Frage, ob die Armenier tatsächlich von der 
Abschiebung befreit seien. 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VORURTEILE ABBAUEN UND DEN KOLLEKTIVEN HASS MILDERN 151 

Andererseits wird dadurch das politische Potenzial betont, das die Ermenistanlı
seit dem Beginn ihrer Ankunft in der Türkei darstellen. Sie waren immer Leute 
von jenseits der Grenze, aus einem Land, mit dem man keine Beziehungen 
pflegte. Schon Çillers Drohung, die aç Ermenistanlı auszuschaffen, zeugt von die-
ser permanenten Präsenz im Bewusstsein der Autoritäten, hier etwas in der Hand 
zu haben. Wir können sie, wenn wir wollen, alle rauswerfen, aber wir tun es 
nicht. Auch der amtierende Ministerpräsident bedient sich aus diesem Angebot; 
erst vor wenigen Monaten betonte er, dass man die Ermenistanlı nicht ausge-
schafft habe und sie auch nicht ausschaffen werde. Damit beteuerte er seine ge-
rechte Haltung im Umgang mit der armenischen Frage. 

Aber wir verhaften sie nicht, wir schicken sie nicht nach Armenien zurück. […] Warum 
kommen sie hierher, warum sind sie wohl hier? Weil sie in Armenien kein Auskommen 
finden. […] Wir haben sie nicht vetrieben, wir werden sie nicht vertreiben (Cihan Haber 
Ajansı CHA 2007). 

Aber nicht nur in den Politetagen, auch im unmittelbaren Alltag der Polizei 
scheinen diese gariban, diese Ärmsten, noch Profit abzuwerfen. So ist mir von ver-
schiedenen Seiten von Hausbesuchen der Polizei berichtet worden; vor allem die-
se Besuche lassen auf eine umfassende Kenntnis des Milieus durch die Polizei 
schließen. Dabei werden die Bewohner aufgefordert, ihre Sachen zusammenzu-
packen, da sie ausgeschafft würden. Wer einen Geldbetrag zur Hand habe, werde 
nicht weiter behelligt. Beträge zwischen 50 und 200 USD sind mir genannt wor-
den. Auch seien diese Besuche nicht einmaliger Art, sondern wiederholten sich in 
gewissen Abständen, so dass es Ermenistanlı gebe, die, um ihnen zu entgehen, öf-
ters die Wohnung wechseln. Sollte sich diese Aussage erhärten lassen, würde dies 
heißen, dass der juristische Leerraum, den die ungeklärte Situation der Zugewan-
derten de facto darstellt, auch zu illegalen Praktiken genutzt wird. 

Zahlen 

Ob nun trotz diesen Maßnahmen die Zahl der Armenierinnen im Zunehmen 
begriffen ist, wie dies behauptet wird (O.V. 2006b), weiß niemand. Der Mangel 
an wissenschaftlichen Erhebungen lässt die Fantasie blühen und führt zu Speku-
lationen nicht nur in ideologisch ausgerichteten Internetforen, sondern auch in 
ernsthaften Medien. Indessen ist in dieser Frage eine Entwicklung zu beobach-
ten. Die Zahlen sowohl der Türkei-Armenier als auch der zugewanderten 
Ermenistanlı sind seit Jahrzehnten ein Streitpunkt und werden immer wieder re-
vidiert und überholt. Die Tatsache, dass im zwanzigsten Jahrhundert zahlreiche 
Armenier entweder zum Islam übergetreten sind, also dönme wurden, oder aber 
ihre armenische Identität nur in ihrem Privatleben offenlegen, im Arbeitsleben 
aber einen türkischen Namen tragen, hat zu schwindelerregenden Spekulationen 
geführt. So sollen laut einer Studie des CIA in der Türkei zwei Millionen Arme-

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HANNA RUTISHAUSER 152 

nier leben,18 versteckte Armenier, gizli Ermeni. Die Armenier mit geändertem 
Namen werden auch vom armenischen Patriarchen Karekin Bekciyan in Deutsch-
land erwähnt, allerdings auf 500 000 geschätzt, was der Wahrheit eher entspre-
chen dürfte (Özay 2007). 

Diese Zahlen finden hier Erwähnung, weil die gleiche Unsicherheit und Inko-
härenz der Schätzungen wie für die Türkei-Armenier auch hinsichtlich der 
Ermenistanlı besteht. Da ganz allgemein diese beiden Bevölkerungsgruppen au-
ßerhalb der betroffenen Kreise selber nicht unterschieden werden können, wer-
den oft Vorstellungen über die Türkei-Armenier auf die Ermenistanlı übertragen. 
Grund für diese Unsicherheiten sind nicht nur mangelndes Interesse der breiten 
Bevölkerung oder das Fehlen von Studien über die Zuwanderung, sondern auch 
der Mangel an detaillierten Bestandsaufnahmen der ethnischen, religiösen und 
linguistischen Zugehörigkeiten in der türkischen Bevölkerung.19

So ist vorläufig jede Studie auf Spekulationen angewiesen. Eine Zeitlang war 
die Rede von 20 oder 30 000 Ermenistanlı. Dann trat Anfang 2005 mit der Aussa-
ge des damaligen Außenministers Abdullah Gül die Zahl von 40 000 Zugewan-
derten auf den Plan.20 Diese Zahl wird seitdem wiederholt genannt, unter an-
derm taucht sie im erwähnten Artikel im Economist vom November 2006 auf 
und wird von da wieder zurück in die Türkei rezipiert. Güls Aussage, eine positi-
ve Variante der damals von Çiller intendierten Drohgebärde, stellt einen Wende-
punkt in der Interpretation der illegal Zugewanderten dar, lange vor der erwähn-
ten Bezugnahme durch Ministerpräsident Erdo an. Widerspruch herausgefordert 
hat allerdings die indirekt darin enthaltene Arbeitserlaubnis für die Ermenistanlı,
eine Art Amnestie für einen ganzen Zweig der Schattenwirtschaft aus einer der 
höchsten Staatsstellen und damit die Unterordnung des wirtschaftlichen Schut-
zes für die eigene Bevölkerung unter außenpolitische Erwägungen. 

Im Herbst 2006 tauchte im Zusammenhang mit der erwähnten, von Ya ar 
Yakı  vorgeschlagenen Ausschaffung der Ermenistanlı die Zahl 70 000 auf. Der 
generellen Unsicherheit wegen hat dem vorerst niemand widersprochen, sodass 
auch diese Zahl sofort in Umlauf gebracht wurde. Oft wird nun ein Kompromiss 
geschlossen und von „40 bis 70 000 Ermenistanlı“ gesprochen; auffallend ist dabei 
die breite Verwendung des Passivs oder der indirekten, berichtenden Form, wie 
„die Armenier, von denen man sagt, sie seien zwischen 40 und 70 000 an der 

18  Ya ar Kalafat (2006). Der Autor räumt ein, die Zahlen des CIA seien übertrieben. Die Ori-
ginalquelle war mir nicht zugänglich. 

19  So wird seit der Volkszählung von 1965 die sprachliche Zugehörigkeit nicht mehr publi-
ziert, was seit Jahrzehnten zu Spekulationen über die Zahlen nicht nur der Minderheiten, 
sondern auch muslimischer ethnischer Bevölkerungsgruppen führt. Von diversen Autoren 
ist auf die Schwierigkeit hingewiesen worden, bei Befragungen zu korrekten Resultaten zu 
kommen. Siehe dazu Andrews (1992: 57 und passim).  

20  Der Außenminister nennt auch seine Quelle: „Eine NGO hat eine Untersuchung vorge-
nommen.“ Diese scheint allerdings nicht zugänglich zu sein (Ergin und Özkök 2005). 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VORURTEILE ABBAUEN UND DEN KOLLEKTIVEN HASS MILDERN 153 

Zahl“ oder „es gibt anscheinend 70 000 illegale Armenier in der Türkei.“ Darüber 
hinaus gibt es Vermutungen von bis zu 100 000 (Kalafat 2006); mündliche Be-
hauptungen gehen bis 200 000. Auf der anderen Seite stehen Aussagen zur Kor-
rektur dieser Zahlen nach unten.  

Eine davon ist die von der Vatan Gazetesi mit der Entsendung einer Equipe 
nach Kumkapı vorgenommene Umfrage unmittelbar nach Güls Behauptung; die 
Resultate des Augenscheins werden unter dem ironischen Titel „Wie denn, mein 
Minister, vierzig Tausend, nicht einmal viertausend Ermenistanlı gibt es in der 
Türkei“ publiziert. Auch der Pastor der protestantischen Kirche setzt die Zahlen 
tiefer an. Vierzig, fünfzigtausend Menschen müssten viel stärker präsent sein im 
Alltagsleben, sagt er, aber wo sind sie? Sie sind nicht da.21 Ebenfalls bei fünftau-
send hält sich die Schätzung eines Türkei-Armeniers mit sehr intimer Kenntnis 
der Szene der Zugewanderten, was immerhin irritiert. 

Der armenische Erzbischof in Kumkapı hingegen ist mit der Zahl von Gül ein-
verstanden. 30 000 in Istanbul, 10 000 in anderen Provinzen, meint er, das sei 
auch seine Einschätzung. Er vermutet zudem, dass Gül die Zahl von der Frem-
denpolizei habe. 

Neben den konkreten Zahlen gibt es noch eine weitere brisante Behauptung 
mit unsicherer Quellenlage; sie besagt, dass die Zahlen der Armenier in der Tür-
kei steigen. Im Zusammenhang mit dem französischen Gesetzesentwurf zum 
Genozid nahm Vatan als eine von wenigen Zeitungen einen Augenschein in 
Kumkapı vor und zitierte einen Ermenistanlı mit der Aussage, dass täglich vier 
Autobusse voller Menschen aus Armenien hier ankämen. Der zitierte Artikel des 
Economist (O.V. 2006b) hat sich davon möglicherweise zu dem Titel anregen las-
sen: „Turkey’s Armenian Population is Growing“, und: „Not yet dead“. Nun 
stimmt es zwar, dass mehrmals wöchentlich Reisende aus Armenien ankommen. 
Oft sind dies sechs, acht, zehn Busse. Jedoch fahren fast gleich viele Busse wieder 
zurück, auch sie voller Menschen, Handelnde zum Beispiel, die mit türkischen 
Waren unterwegs sind.22

Im Spannungsfeld solcher Dynamik gestaltet sich das Leben der Armenierin-
nen hier in der Türkei. Da sie nach Ablauf der Visumsfrist keinen legalen Status 
haben, können sie sich weder gegen die politische Vereinnahmung wehren noch 
für sich selber mehr Rechte fordern wie etwa die von ihnen glühend gewünschte 
Aufenthaltsbewilligung, dank der sie nach fünf, zehn oder mehr Jahren Klande-
stinität endlich auch de facto in der Türkei niedergelassen wären. So schwanken 
sie zwischen Bleiben und Gehen, zwischen der Hoffnung auf ein Visum für ein 
europäisches Land und der Hoffnung auf eine Rückkehr nach Armenien, wenn 
nach den nächsten Wahlen vielleicht eine demokratischere Regierung antritt. 

                                                                                         
21  Nach einer mündlichen Auskunft im Sommer 2005. 
22  Nach Aussagen des Verwalters der Emniyet Garajı im Sommer 2007.  

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HANNA RUTISHAUSER 154 

Kinder

Diese Hoffnung auf eine Rückkehr nach Armenien, ins eigene Land, dieser Glau-
be, der schon immer die Migranten in allen Ländern begleitete und ihnen das 
Überleben in der Fremde erleichterte, sie andererseits aber auf zahlreiche Schritte 
zur Integration verzichten ließ, diesen Glauben auch der Ermenistanlı macht ein 
kleines, aber wichtiges Projekt sichtbar, der Privatunterricht, den sie für ihre Kin-
der eingerichtet haben. In zwei Gruppen in einem einzigen Raum und mit einer 
einzigen Tafel, auf der einen Seite die Jüngeren, auf der anderen die älteren Kin-
der, erhalten sie täglich muttersprachlichen Unterricht in allen Fächern. Die bei-
den Lehrerinnen, zugewanderte Armenierinnen, waren schon vor ihrer Emigrati-
on Lehrpersonen. Das Projekt enspringt aber nicht nur dem Wunsch der Eltern, 
ihren Kindern die Heimatkultur zu erhalten, sondern konkret der Unmöglich-
keit, sie in einer staatlichen Schule einzuschreiben, da sie über keine Aufent-
haltsbewilligung verfügen. Es ist ihnen auch nicht gestattet, eine der anerkannten 
armenischen Schulen zu besuchen. 

Das Projekt wird unterstützt durch einen kleinen Beitrag des Patriarchats, ist 
aber andererseits auf Spenden angewiesen und wegen Mittelknappheit immer 
wieder von der Schließung bedroht. Die Kinder sind zweisprachig armenisch-
türkisch, viele sind hier geboren: Es ist die zweite Generation der Immigrierten, 
die hier aufwächst. Diesen Kindern, die möglicherweise später zu Rückwanderern 
werden und ihre türkischen Erfahrungen zurück nach Armenien tragen, könnte 
die Rolle von Botschaftern zukommen, eine Rolle, wie sie von türkischer Seite 
immer wieder ausgemalt wird: 

Wenn aus dem armen Dreimillionenland Armenien Zehntausende Menschen in die 
Türkei kommen und hier ein Auskommen finden, dann trägt das ja eigentlich dazu bei, 
die Vorurteile der Armenier (in Armenien, H.R.) abzubauen und deren kollektiven Hass 
(auf die Türken, H.R.) zu mildern. Wenn doch nur jeder armenische Staatsbürger einmal 
in seinem Leben die türkische Gastfreundschaft kennenlernen und seine Vorstellungen 
ändern könnte! [...] Die aus Armenien Zugewanderten können bei der Lösung der Ver-
härtung zwischen beiden Ländern eine wichtige Rolle spielen (Ate kan 2006). 

Die hier ausgedrückte Haltung ist einem relativ neuen Pragmatismus zuzurech-
nen, der von immer mehr Intellektuellen in der Türkei vertreten und als eine der 
Strategien zur Beendung der Kältestarre zwischen den beiden Ländern diskutiert 
wird. Eines ihrer Kernstücke ist die Öffnung der türkisch-armenischen Grenze, 
welche nicht nur von den Ermenistanlı, sondern auch von der türkischen Bevöl-
kerung diesseits der Grenze in Kars, Ardahan und I dır seit Jahren dringend ge-
wünscht wird. Wirtschaftlichen Faktoren wird damit vor politisch-ideologischen 
der Vorrang gegeben, eine Wahl, welche die zugewanderten Ermenistanlı seit Jah-
ren stillschweigend in die Praxis umsetzen.  

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VORURTEILE ABBAUEN UND DEN KOLLEKTIVEN HASS MILDERN 155 

Bibliographie 

Akçam, T. 2006. Türk ve Ermeni. Radikal ki. 12.11. 
Aktar, C. 2006. Avrupa’ya Do ru. Açık Radyo: Sendung vom 11.10. 

(www.acikradyo.com.tr). 
Andrews, P. A. 1992. Türkiye’de Etnik Gruplar. Istanbul: ANT. 
Ate kan, Y. S. 2006. Soykırım ddiaları Ve Akıllı Siyaset. Türk Ermeni Anla mazlı ı.

(www.turkermenianlasmazligi.blogspot.com/2006_11_01_archive.htlm; aufgeru- 
fen am: 25.1.2007). 

Basın Yayın ve Enformasyon Genel Müdürlü ü. 2006. Ülkemizdeki Ermenileri Kaçak 
Çalı ıyor Diye ten Çıkaraca ız da Kimin ine Yarayacak? 8.10. (www.byegm.gov. 
tr/yayinlarimiz/anadoluhaberler-yeni/2006; aufgerufen am: 28.1.2007) 

Ba lamı , C. 2007. Ermenistan’dan Kaçı . Milliyet. 1.12. 
Ba yurt, E. 2004. Kom uda Tuhaf eyler Oluyor! Aksiyon Dergisi (516): 25.10. 
Cihan Haber Ajansı CHA. 2007. Ermeni Soykırım Kabul Edilirse Ortaklı ımıza 

Gölge Dü er. Sabah. 17.2.  
Dikba , K. 2007. Ermeni Kaçakların Hatırlattıkları. Ekoçerceve: 13.10.;

(www.ekocerceve.com/print_basin.asp?yazilD=4805&yazarIDM; aufgerufen 
am 28.1.2007). 

Dünden Bugüne stanbul Ansiklopedisi. (1993-1995) Istanbul: Tarih Vakfı.
Ergin, S. und Özkök, E. 2005. ABD’yi Uyardım Ama Dinlemediler. Hürriyet. 2.3. 
Kalafat, Y. 2006. Dı  Türkler. Güney Kafkasya Barı ının Sa lanmasında Anahtar 

Etnisite – Ahıskalar. Türkiye Uluslararası li kiler ve Stratejik Analizler Merkezi 
TÜRKSAM (28.3). 

Kaplan, S. und Özinian, A. 2006. Kumkapı’da Her Çar amba Küçük Bir Ermeni-
stan Kuruluyor. Hürriyet Pazar. 6.8.  

Laçiner, S. 2004. Ermenistan Dı  Politikasını Belirleyen Faktörler. The Journal of 
Turkish Weekly. Dezember. 

O.V. 2004. Ermenistan Göç Sebebiyle Hızla Yok Oluyor. Zaman. 14.7.  
O.V. 2006a. Bizi Fransa mı Doyuracak? Vatan. 11.10 
O.V. 2006b. Not Dead Yet. Turkey’s Armenian Population Is Growing. The

Economist print edition. 16.11. 
Özay, A. 2007. Türkiye’de Yarım Milyondan Fazla smini De i tiren Ermeni Var. 

Zaman Pazar. 7.1. 
Özdil, Y. 2006. Gazi Cezayir.... Sabah. 11.10. 
Öztürk, H. 2005. Ne 40 Bini Bakanım Türkiye’de 4 Bin Ermenistanlı Bile Yok. 

Vatan. 4.3. 
Sönmez, T. 2002. Erivan’dan Haberler. Cumhuriyet. 1.5. 
Tav ano lu, L. 2004. Bölgesel birli ine Do ru. Cumhuriyet. 3.10. 
Tav ano lu, L. 2005. Kars Halkı Cezalandırılıyor. Cumhuriyet. 30.7. 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HANNA RUTISHAUSER 156 

Tekin, A. (www.politikcity.de/forum/showthread.php?t=13917&page=3; aufgeru-
fen am: 22.1.2007) 

U ur, F. 2005. Ermenistan’a Diaspara (sic) Hakim. Aksiyon Dergisi (550) 20.6. 
van Gent, A. 2005. Armeniens schwieriges Verhältnis zur Türkei. Erewan fordert 

die Öffnung der gemeinsamen Grenze. Neue Zürcher Zeitung. 29./30.10. 
van Gent, A. 2005a. Im ‘Schwarzen Garten’ des Kaukasus. Keine Lösung der Na-

gorni-Karabach-Frage in Sicht. Neue Zürcher Zeitung. 12./13.11. 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Partielle Eingliederung und soziale Netzwerke 
irakischer Flüchtlinge in Istanbul1

A. Didem Danı

Das Amt des Hohen Flüchtlingskommissars der Vereinten Nationen (UNHCR) 
veranstaltete am 17. und 18. April 2007 in Genf eine internationale Konferenz, 
auf der die Probleme der irakischen Flüchtlinge behandelt wurden. Schwerpunkt 
der Konferenz war das menschliche Drama, das etwa 4,5 Millionen Menschen im 
Irak betrifft. Während zwei Millionen Iraker innerhalb des Iraks zwangsumgesie-
delt wurden, verließ eine weitaus größere Gruppe ihre Heimat. Die seit 2003 zu-
nehmende Eskalation der Gewalt führte dazu, dass Iraker zunächst in die Nach-
barstaaten migrierten. So lebten im April 2007 1,2 Millionen Iraker in Syrien, 
750 000 in Jordanien, 10 000 in Ägypten, 54 000 im Iran, 40 000 im Libanon 
und 10 000 in der Türkei. Der Hohe Kommissar Antonio Guterres betonte auch, 
dass dieser Krise, trotz ihres enormen Ausmaßes, noch keine entsprechende Be-
achtung geschenkt werde. „Ein Grund dafür ist, dass sich die Flüchtlinge nicht in 
Flüchtlingslagern niederlassen, sondern sich in die einheimische Bevölkerung der 
irakischen Nachbarländer integrieren.“2

Die Türkei ist eines der angrenzenden Länder, das zu einem Zielland für Iraker 
geworden ist. Auch dort haben sich Iraker, wenn auch im Vergleich zu den ande-
ren Nachbarländern in geringerer Zahl, lautlos in das soziale Gewebe eingefügt. 
Iraker stellen seit dem Golfkrieg von 1991 eine der wichtigsten Gruppen von ir-
regulären Migranten in der Türkei dar. Gemäß den geographischen Beschrän-
kungen der Genfer Flüchtlingskonvention von 1951 haben Flüchtlinge, die nicht 
aus Europa kommen, also auch Iraker, nicht das Recht, sich in der Türkei nieder-
zulassen. Aus diesem Grund stellt die Türkei für sie nur eine Zwischenstation 
dar, von der aus sie, legal oder illegal, ihren Weg in den Westen suchen. Die ira-
kischen Christen profitierten, mit Unterstützung ihrer Verwandten in Kanada 
und Australien, vom rechtlichen Bürgschaftssystem und können dadurch in diese 
Länder auswandern. Während dieses System ein interessantes Beispiel für das 

1  Ich möchte mich an dieser Stelle bei lknur Kur unlugil für ihre Hilfe beim Verfassen der 
türkischen Version dieses Textes bedanken. 

2  Nachbarstaaten wie Syrien, Jordanien und der Libanon nahmen zunächst irakische Flücht-
linge im Glauben auf, dass die Krise nur vorübergehend sei. Im Jahre 2007, dem vierten 
Jahr der amerikanischen Besatzung, wurde klar, dass dies nicht der Fall sein würde. Dies 
hat einen unerwarteten und ungewollten Zustand hervorgerufen und führte dann zu 
schlechteren Lebensbedingungen für irakische Flüchtlinge. So erklärte beispielsweise Syrien 
im Dezember 2006 seine Absicht, aufgrund des anwachsenden Emigrantenzustroms die 
Grenzen für die Iraker schließen zu wollen. Siehe dazu: Irak-Nations Unies: Les Réfugiés 
Invisibles, Radio France Internationale, 17 April 2007 (http://www.rfi.fr/actufr/articles/088/
aricle_51087.asp). 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


A. D DEM DANI158 

Modell der Transitmigration darstellt, haben die Kurden, die vorwiegend in EU-
Staaten auswandern wollen, aufgrund der rigiden Asyl- und Einwanderungsbe-
stimmungen kaum andere Möglichkeiten, als auf illegalem Weg in diese Länder 
zu gelangen. Bisher haben sich nur wenige Iraker dazu entschlossen, dauerhaft in 
der Türkei zu bleiben. Dennoch zählen sie in der Türkei zu den wichtigsten Ein-
wanderergruppen der letzten zwanzig Jahre.  

In diesem Aufsatz soll, unter Berücksichtigung ihrer Eingliederung (incorpora-
tion) in den Arbeits- und Wohnungsmarkt, untersucht werden, wie irakische 
Flüchtlinge unter ungewissen wirtschaftlichen, sozialen und juristischen Bedin-
gungen ihr Leben meistern. Die Theorie der sozialen Netzwerke3 stellt das be-
griffliche Handwerkszeug der Analyse dar. Die sozialen Netzwerke basieren auf 
verwandtschaftlichen Verbindungen, ethnischen und religiösen Zugehörigkeiten 
sowie wirtschaftlichen Beziehungen und bilden das Fundament der sozioöko-
nomischen Integration irakischer Migranten in Istanbul. Die Unfähigkeit der 
amtlichen Behörden und das rechtlich unbestimmte Umfeld führten dazu, dass 
die irakischen Einwanderer ihre eigenen Überlebensstrategien entwickelten und 
auf diese Weise eine De-facto-Integration zu Wege brachten. Die Eingliederung 
der Migranten bedarf des Aufbaus von Beziehungen zur Bevölkerung, genauer 
gesagt zu einem Teil der Bevölkerung des Gastlandes. Soziale Netzwerke ermög-
lichen solche Beziehungen und dienen als Instrument der Einflechtung (insertion)
in die lokale Bevölkerung. Gelingt die Bildung sozialer Bindungen zur Bevölke-
rung des Einwanderungslandes, so sichert dies die Integration der Migranten in 
bestimmte soziale Nischen. Dies führt in der Folge zu einer partiellen Integration
(segmented integration), auf die im Folgenden näher eingegangen wird.  

Mit der Analyse der Eingliederungsmuster von Ausländern in die türkische 
Gesellschaft wird in dieser Arbeit versucht, einen Beitrag zu den Begrifflichkeiten 
zu leisten. Dabei werden auf der einen Seite die inhaltlichen Unterschiede der 
sozialen Netzwerke im Hinblick auf ihre Möglichkeiten dargestellt und auf der 
anderen Seite soll auf die staatlichen Institutionen und auf den Einfluss ihrer Po-
litik innerhalb dieses Prozess eingegangen werden. Gleichzeitig werden auch 
Möglichkeiten und Einschränkungen während der Phase der partiellen Integrati-
on diskutiert. Bevor ich jedoch zu diesem Schritt komme, soll ein Gesamtbild 
der irakischen Emigration in die Türkei dargestellt werden und ein theoretischer 
Rahmen gesetzt werden, der auf die verschiedenen Formen der Integration der 
Migranten in der Türkei eingeht.  

3  Soziale Netzwerke von Auswanderern sind ein seit jeher in allen Facetten untersuchter 
Forschungsgegenstand internationaler Migrationsforscher (Kearney 1986; Brettel 2000). Er-
ste Arbeiten über soziale Beziehungsnetzwerke konzentrierten sich neben der Rolle der so-
zialen Netzwerke hinsichtlich der Dauerhaftigkeit des Migrationsprozesses (Massey et al. 
1993) auch auf deren unterstützende und antreibende Rolle (Gudak und Caces 1992; Boyd 
1989).

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PARTIELLE EINGLIEDERUNG UND SOZIALE NETZWERKE  159 

Kurze Geschichte der irakischen Emigration 

Die Rolle der Türkei im globalen Migrationssystem hat sich aufgrund des an-
wachsenden Zustroms von Migranten und dessen zunehmender Vielfalt ent-
schieden verändert. Die Türkei bildet die geographische Schnittstelle zwischen 
Asien, dem Nahen Osten und Europa, wodurch sie in den letzten 25 Jahren zum 
Schauplatz unterschiedlicher Migrationswellen wurde ( çduygu 2003; Erder 
2000). Der größte Teil der Migranten in der Türkei stammt aus nichteuropäi-
schen Ländern, die durch politische Turbulenzen geprägt sind und über eine 
wirtschaftlich instabile Struktur verfügen. Die Mehrheit dieser Migranten hat 
aufgrund fehlender gesetzlicher Legalisierungsmaßnahmen für illegale Migranten 
und der geographischen Beschränkungspolitik der Genfer Flüchtlingskonvention 
keine Möglichkeit, einen legalen Status zu erhalten (Kiri çi 1996). Trotz dieser 
gesetzlichen Mängel und einer immer rigider werdenden Politik seitens der EU-
Staaten gegen die unerwünschte Migration haben sowohl Iraker als auch andere 
irreguläre Migranten, die über die südlichen und östlichen Grenzen ins Land 
kamen, ihren Weg in die Türkei gefunden.  

Man kann die Auswanderung aus dem Irak in die Türkei in vier Hauptperioden 
einteilen. Die erste umfasst den Nationalisierungsprozess, also den Zeitraum vom 
Ende des Osmanischen Reiches bis in die 1980er Jahre. In der frühen Phase der 
Republik bestand neben dem Ziel, einen Nationalstaat aufzubauen, auch die Ab-
sicht, die Gesellschaft zu homogenisieren (Ça atay 2002). Es wurden bilaterale 
Verträge geschlossen, um die Einreise türkischstämmiger Gruppen wie der Turk-
menen, die sich nun außerhalb der Grenzen der neuen Türkischen Republik be-
fanden und zwecks Bildung oder Handel in die Türkei kommen wollten, zu ver-
einfachen. Im Jahr 1926 wurde Mosul dem Irak angeschlossen. Um die Beziehun-
gen zwischen den sich noch im Irak befindenden Turkmenen und der Türkei aus-
zubauen, wurde im Gegenzug eine neue Entschädigungspolitik eingeführt. Wäh-
rend dieser Phase wurden zwei Verträge unterzeichnet, die für die Zuwanderung 
der Turkmenen in die Türkei von großer Bedeutung waren. Zum einen ist dies der 
türkisch-irakische Aufenthaltsgenehmigungsvertrag (Türkiye-Irak kamet Mukavele-
namesi), der am 9.1.1932 ratifiziert wurde. Beim zweiten Vertrag handelt es sich 
um das am 29.3.1946 abgeschlossene Abkommen für Freundschaft und gute 
Nachbarschaft (Dostluk ve yi Kom uluk Anla ması) ( im ir 2004: 89-90). 

Durch diese Verträge wurde die Ein- und Ausreise von Turkmenen stark ver-
einfacht. Wenngleich sie zunächst nicht beabsichtigten, dauerhaft in der Türkei 
zu bleiben, haben sich in späteren Jahren aufgrund des sich verschlechternden 
politischen und sozialen Klimas im Irak dennoch einige irakische Turkmenen in 
der Türkei niedergelassen. In dieser Periode war die Zahl der turkmenischen Mi-
granten zwar gering, nahm aber stetig zu. 

Zwischen der ersten und zweiten Periode gab es eine kurze Zeit, in der neben 
Turkmenen auch irakische Staatsbürger anderer ethnischer und religiöser Gruppen 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


A. D DEM DANI160 

in die Türkei kamen. Diese Zwischenphase dauerte vom Ende der 1970er bis zum 
Ende der 1980er Jahre. Ein Teil verließ den Irak aufgrund der unterdrückerischen 
und zermürbenden Politik gegenüber Minderheiten. Der andere Teil bestand 
überwiegend aus jungen Männern, die während des Krieges gegen den Iran in den 
Jahren 1980 bis 1988 das Land aufgrund des langen und strengen Militärdienstes 
verließen. Allerdings sahen diejenigen, die in dieser Periode kamen, die Türkei 
nicht primär als Zielort, sondern als Zwischenstation auf dem Weg nach Europa.  

Die zweite große Phase der Einwanderung vom Irak in die Türkei stellen die 
Jahre zwischen 1988 und 1991 dar, die durch massenhafte Flüchtlingszuströme 
gekennzeichnet sind. Für diese plötzliche Bevölkerungsbewegung gab es vor allem 
zwei Gründe. Zum einen die Anfal-Operation der Irakischen Regierung gegen die 
kurdische Bevölkerung, der vorgeworfen wurde, mit dem Iran zu kooperieren, 
und zweitens der Giftgasanschlag vom März 1988, welcher 5 000 Menschen das 
Leben kostete, bekannt als das Massaker von Halabscha. Nach Ende des Krieges 
mit dem Iran befürchteten zehntausende Kurden ähnliche Gewalttaten und such-
ten daraufhin im September 1988 Zuflucht in der Türkei (Ci erli 1998). 1991 
folgte eine der weltweit größten Flüchtlingsbewegungen. Als die Alliierten unter 
der Führung der USA den Irak besetzten, nutzten die Kurden die Situation und 
erhoben sich im Nordirak. Der Aufstand wurde von der irakischen Armee brutal 
niedergeschlagen, worauf 460 000 Iraker mehrheitlich kurdischer Abstammung in 
die Türkei und eine weitere Million Menschen in den Iran flüchteten (Mannaert 
2003; Van Hear 1995). Die Mehrheit der Personen, die zu dieser Zeit kam, verließ 
die Türkei allerdings bereits nach kurzer Zeit wieder (Kaynak 1992). 

Die dritte Phase umfasst die Jahre 1991 bis 2003. In dieser Periode kamen im 
Vergleich zu den Massenflüchtlingsströmen von 1991 zwar zahlenmäßig weniger 
Menschen in die Türkei, dennoch setzte sich der Migrationsstrom kontinuierlich 
fort. Diese Migrationswelle hat die Position der Türkei als Transitland weiter gefe-
stigt. Unterdrückungspolitik gegenüber Oppositionellen im Irak und das wirt-
schaftliche Embargo nach dem Ende des Golfkrieges, das erheblich zur Verschlech-
terung der Lebensverhältnisse führte, sind die Hauptgründe für diesen Migrations-
strom. Politische und wirtschaftliche Veränderungen während der 1990er Jahre ver-
anlassten letztlich zahlreiche Nordiraker, über die Türkei nach Europa zu gehen. 
Neben Irakern befanden sich auch Turkmenen und assyrisch-chaldäische Christen 
unter den Migranten, die sich teils auf den gleichen, teils auf unterschiedlichen 
Routen auf die gefährliche Reise in den Westen machten. 

Der Sturz Saddam Husseins im Jahr 2003 leitete die jüngste Periode irakischer 
Migration in die Türkei ein. Durch das neu gewonnene Territorium während der 
amerikanischen Besatzung entstand die Hoffnung auf eine wirtschaftlich und poli-
tisch glänzende Zukunft. Dies führte zum Stillstand der Auswanderung irakischer 
Kurden. Die Haltung der EU-Staaten, die diese Entwicklung als Vorwand nutzten, 
um ihre Tore für flüchtende Kurden zu schließen, ist in diesem Zusammenhang 
ebenfalls von großer Bedeutung. Man kann am Beispiel der Kurden sogar von ei-

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PARTIELLE EINGLIEDERUNG UND SOZIALE NETZWERKE  161 

ner Remigration sprechen. Die sich entwickelnde neue politische Struktur führte 
sowohl bei den Kurden, die in Istanbul festsaßen, als auch bei denjenigen, die in 
Europa noch keinen legitimen Status erreichen konnten, zur Entscheidung, wieder 
zurückzukehren. Auch einige Kurden, die nach 2003 die türkische Staatsbürger-
schaft erhielten, traten bedingt durch den wirtschaftlichen Aufschwung jenseits der 
Grenzen und in der Hoffnung auf ein besseres Leben die Reise in den Irak an. Die 
irakischen Kurden, die in den 1990er Jahren zahlenmäßig die größte Einwande-
rungsgruppe darstellten, bevorzugen, zumindest gegenwärtig, die Rückkehr in ihre 
Heimat. Andere Minderheiten, oder genauer gesagt, die Minderheiten der Min-
derheiten, d.h. Turkmenen und assyrisch-chaldäische Christen, ziehen es wegen der 
andauernden Gewalt und Unterdrückung weiterhin vor, den Irak zu verlassen.  

Mit wechselndem Status leben 

Die Iraker bilden eine der größten Gruppen irregulärer Migranten, die in den 
letzten fünfzehn Jahren von den türkischen Sicherheitskräften festgenommen 
wurden. Die Zahl der Festgenommenen seit 1995 beträgt ungefähr 100 000. Be-
trachtet man das Verhältnis der festgenommenen illegalen Migranten aus dem 
nahen Osten und aus Asien, so machen die Iraker die Hälfte davon aus und stel-
len ein Fünftel aller Festgenommenen (Apap, Carrera und Kiri çi 2005: 34). 

Tabelle 1:  Von den türkischen Sicherheitskräften zwischen 1995 und Juni 2004 festgenommene Mi-
granten; Verteilung nach Herkunftsland und Anzahl 

Länder Anzahl 

Afghanistan  28 911 

Bangladesch 13 418 

Pakistan 28 442 

Iran 22 199 

Irak 99 402 

Syrien 5 018 

Zwischensumme 197 390 

Nordafrika 9 397 

Ehemalige Sowjetunion * 100 018 

Zentralasiatischen Staaten** 6 473 

Albanien 3 988 

Bulgarien 9 111 

Rumänien 19 067 

Türkei 24 419 

Andere 107 986 

Gesamt 477 849 

Quelle: Apap, Carrera und Kiri çi (2005: 34).  
* Ehemalige Sowjetunion: Russland, Ukraine, Moldawien, Georgien, Aserbaidschan, Arme-

nien, Weißrussland, Litauen, Lettland, Estland. 
** Zentralasiatische Staaten: Kirgisistan, Kasachstan, Turkmenistan, Usbekistan, Tadschikistan. 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


A. D DEM DANI162 

In den letzten Jahren ist die Zahl der irakischen Einwanderer in der Türkei aller-
dings stark zurückgegangen. Wie unten ersichtlich, ist trotz der zunehmenden Ge-
walt seit 2001 ein kontinuierlicher Rückgang festzustellen. Die Statistiken der Si-
cherheitsbehörden sind allerdings mit Vorsicht zu genießen. In ihnen sind lediglich 
die Zahlen der verhafteten Ausländer und nicht die Gesamtzahl der Ausländer mit 
illegalem Status wiedergegeben. Wie während der ganzen Feldforschung deutlich 
wurde, kommt hinzu, dass es darüber hinaus noch viele irreguläre Migranten gibt, 
die von den Sicherheitsbehörden unangetastet geblieben sind. Aus einer weiteren 
Statistik des obersten Polizeipräsidiums geht hervor, dass die Zahl kurdischer Aus-
wanderer aus dem Irak im Zuge der amerikanischen Besatzung 2003 rückläufig ist. 
Wenn wir bedenken, dass der Großteil der Migranten Kurden sind, die vor dem 
Terror des Regimes oder aufgrund innerkurdischer Auseinandersetzungen flüchte-
ten, ist diese Entwicklung leicht nachvollziehbar. Aus diesem Grund zogen es nach 
dem Sturz Saddam Husseins und dem Aufbau einer semi-autonomen politischen 
Struktur viele vor, in ihrer Heimat zu bleiben. Heute kommen Iraker im Vergleich 
zu Menschen aus anderen Nachbarstaaten zwar in kleinerem Umfang, aber den-
noch kontinuierlich in die Türkei. Diese anhaltende Migration besteht hauptsäch-
lich aus christlichen und turkmenischen Einwanderern. 

Tabelle 2:  Zahlenmäßige Verteilung der von den türkischen Sicherheitskräften zwischen 1995 und 
2003 festgenommenen Einwanderer, nach den am meisten vertretenen zehn Herkunfts-
ländern

1995 1997 1999 2001 2003

Moldawien 19 17 3 098 7 980 7 728 

Pakistan 708 307 2 650 5 618 6 258 

Irak 2 128 5 689 11 546 23 444 3 757 

Rumänien 68 107 3 395 4 533 2 785 

Russland 5 52 1 695 4 694 2 130 

Afghanistan 24 81 3 046 9 542 2 178 

Ukraine 9 52 1 695 4 694 1 947 

Quelle: Zusammengestellt aus den Zahlen der Generaldirektion für Sicherheit (Emniyet Genel 
Müdürlü ü).

Beachtet man einerseits die gewalttätigen Übergriffe gegen ethnische und religiö-
se Minderheiten im Irak und andererseits die große Dichte der seit 1991 andau-
ernden Migration, so fällt auf, dass die Anzahl der Asylanträge der Iraker in der 
Türkei nicht besonders hoch ist. Obwohl Iraner und Iraker die zwei größten 
Flüchtlingsgruppen in der Türkei stellen, liegen die jährlichen Asylanträge der 
Iraker unter 4 000. In der Regel betragen sie 1 000 bis 2 000 Personen ( çduygu
2003: 23). Verglichen mit der großen Anzahl irakischer Migranten in andere 
Staaten des Nahen Ostens ist diese Zahl gering. Ein Faktor, der diese Statistiken 
erklärt, liegt im Fortbestand der geographischen Beschränkung der Genfer Flücht-
lingskonvention von 1951 (Kiri çi 2000). Zahlreiche potenzielle Asylwerber aus 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PARTIELLE EINGLIEDERUNG UND SOZIALE NETZWERKE  163 

nichteuropäischen Ländern nutzen die Türkei daher als Transitland. Sie stellen 
keinen Asylantrag und tauchen nicht in den offiziellen Statistiken auf, sondern 
richten ihr Augenmerk auf Staaten, in denen sie Aussicht auf Bewilligung eines 
Asylantrages haben. Eine der Türkei vergleichbare Situation liegt in Jordanien 
vor: Man vermutet, dass zwischen 1991 und 2003 etwa 1,5 Millionen Iraker nach 
Jordanien ausgewandert sind. Dennoch nutzen die meisten dieser Personen „die-
ses Land, das die Statusparagraphen von Flüchtlingen in der Genfer Konvention 
von 1951 ablehnt und Flüchtlingen keine Möglichkeit zu wirtschaftlicher Inte-
gration gewährt“, als Transitland (Chatelard 2004).  

Tabelle 3: Anzahl der Asylanträge von 1995 bis 2003 in der Türkei 

Jahr Iran Irak Andere Gesamt 

1994 1 803 2 475 179 4 457 

1995 935 2 890 152 3 977 

1996 1 552 2 691 192 4 435 

1997 1 484 3 028 129 4 641 

1998 2 206 4 895 229 7 330 

1999 4 221 2 635 435 7 309 

2000 4 185 2 160 664 7 019 

2001 3 708 1 933 1 034 6 675 

2002 2 815 1 128 388 4 331 

2003 3 310 366 604 4 280 

2004 2 064 954 916 3 934 

2005 1 047 1 717 1 150 3 914 

Gesamt 29 330 26 872 6 072 62 302 

Quelle: Zusammengestellt aus den Daten der offiziellen Internetseite des UNHCR 
(http://www.unhcr.org.tr/MEP/FTPRoot/Dosyalar/turkiyedebmmyk/sayilarlailtica/Basvuru% 
20Dagilimi%201994-2005.xls).

Die Tatsache, dass die Anträge der Iraker vom UNHCR zeitweilig auf Eis gelegt 
werden, führt dazu, dass die Zahl der irakischen Asylbewerber in der Türkei ge-
ring ist. Nach dem Einmarsch der Amerikaner im Jahr 2003 haben sich viele 
westliche Staaten dazu entschlossen, die Asylanträge der Iraker solange nicht zu 
bearbeiten, bis im Irak eine politische Lösung gefunden wird. Laut der offiziellen 
Internetseite des UNHCR betrug die Zahl irakischer Flüchtlinge und Asylanten 
in der Türkei Anfang 2006 etwa 2 200.4 Es handelt sich hierbei um Personen, die 
in der Türkei festsitzen und weder vor- noch zurück können. Der fortdauernde 
Krieg, die ungewisse Lage in ihrem Land und die starre Haltung der Länder, die 

                                                                                         
4 Siehe dazu: http://www.unhcr.org./cgi-bin/texis/vtx/home/opendoc.pdf?tbl=PUBL&id= 

4371d1a90&page=home. 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


A. D DEM DANI164 

ihre Asylanträge bis dato auf Eis legten, sind Gründe dafür, weshalb sich iraki-
sche Flüchtlinge heute in einer Art Sackgasse befinden. Laut Angaben der Verein-
ten Nationen haben sich die auf Eis gelegten Akten der Iraker, die zwischen 1995 
bis 2005 bereits ein Drittel aller Anträge ausmachten, zahlenmäßig nochmals 
vergrößert.5

Tabelle 4: Zahl der Iraker, die zwischen 1984 und 2004 legal in die Türkei eingereist sind 

Jahr Illegal Eingereiste

1984 8 162

1985 8 674

1986 7 154

1987 8 558

1988 8 216

1989 12 508

1990 15 473

1991 3 859

1992 12 664

1993 12 085

1994 15 045

1995 14 381

1996 13 558

1997 17 574

1998 18 277

1999 17 591

2000 20 759

2001 16 378

2002 15 765

2003 24 727

2004 111 475

Quelle: Zusammengestellt aus den Daten des türkischen Kulturministeriums (Kültür Bakanlı ı)
(http//:www.kultur.gov.tr).

Während die Zahl der illegalen irakischen Migranten in der Türkei nach 2003 zu-
rückging, nahm die Zahl der Personen, die auf legalem Wege ins Land kamen, 
deutlich zu. Dieser plötzliche Anstieg geht auf die vereinfachten Reisepassbe-
stimmungen zurück. Dazu hat aber auch der Anstieg des türkisch-irakischen 
Handels beigetragen. Tabelle 4 zeigt die Statistik der legalen Einreisen von Ira-
kern, wobei für das Jahr 1991 ein starker Rückgang festzustellen ist. Diese Ab-
nahme lässt sich mit der Einreise von ca. einer halben Million Menschen erklä-
ren, die nach dem Golfkrieg ohne offizielle Ein- und Ausreiseformalitäten in die 

5  Als diese Arbeit verfasst wurde, äußerten sich die Amerikaner dahingehend, den Irakern 
künftig Asyl zu gewähren. Diese Aussage ist als ein Signal dafür einzustufen, dass sich die 
Situation verändern könnte.

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PARTIELLE EINGLIEDERUNG UND SOZIALE NETZWERKE  165 

Türkei flüchteten. In den folgenden Jahren stieg in der Türkei die Einreise von 
Irakern an und erreichte im Jahr 2003 die Zahl 24 727. Dennoch ist diese Zahl ge-
ring, verglichen mit Einreisen aus dem Nahen Osten. Dies kann mit den stren-
gen Passbestimmungen des Baath-Regimes erklärt werden. In den 1990er Jahren 
haben sich die wirtschaftlichen Verhältnisse aufgrund des Witschaftsembargos 
verschlechtert. Um die Migration ins Ausland zu verhindern und die Auswande-
rungen zu kontrollieren, suchte die Regierung nach neuen politischen Maßnah-
men. Eine davon war der Versuch, die Ausreise von bestimmten qualifizierten 
Berufsgruppen, vor allem von Ärzten und Ingenieuren, durch Gebühren von 
1 000 USD bei Reisepassanträgen für Touristenvisa zu verhindern (Hiro 2003: 
15). Aufgrund der wirtschaftlichen Instabilität des Landes und des starken Wert-
verlustes des irakischen Dinars war es diesen Leuten ohne den Verkauf von Wert-
sachen nicht möglich, den Betrag aufzubringen. Folglich ist der rund zehnfache 
Anstieg von Einreisenden aus dem Irak im Jahr 2004 gegenüber 2002 mit dem 
Sturz des Regimes und den vereinfachten Modalitäten verbunden, einen iraki-
schen Pass zu bekommen. 

Theoretische Darstellung der Migrantenintegration in Entwicklungsländern 

Die Integration von Migranten ist in der Migrationsdebatte westlicher Staaten 
ein zentrales Thema. In sich entwickelnden Ländern wird dieser Problematik je-
doch nur geringe Beachtung zuteil. Die Literatur, die sich mit Integration be-
schäftigt, hat eher Migranten zum Gegenstand, die auf legalem Weg in den We-
sten gelangt sind und sich dort niedergelassen haben (Van Hear 1998; Faist 
2000). Die spärliche Literatur über Integration von Migranten in sich entwik-
kelnden Ländern bezieht sich zumeist auf den afrikanischen Kontinent (Som-
mers 2000; Dick 2002; Lindstrom 2003). In den Ländern, die man auch als den 
globalen Süden bezeichnet, befindet sich jedoch eine große Anzahl von Flücht-
lingen und Migranten. Es besteht daher ein starker Bedarf an Forschungen, die 
sich mit dieser Thematik befassen. 

In diesem Aufsatz werden die Begriffe Eingliederung (incorporation) oder auch 
Einflechtung (insertion) verwendet. Darüber hinaus werden bei der Analyse der 
Integration von Einwanderern neben kulturellen auch sozioökonomische und 
strukturelle Gesichtspunkte betrachtet. Aus diesem Grund müssen auch die Indi-
katoren für die soziale Integration, vor allem die Einbeziehung in den Arbeits- 
und Wohnungsmarkt untersucht werden. Auf Grund der Vielfalt und des Durch-
einanders in dieser Terminologie (Integration, Assimilation, Einbeziehung, In-
korporation etc. Cohen 1999) sind hier die Begriffe Eingliederung und Einflech-
tung gewählt worden. Damit sollen die strukturellen Faktoren in den jeweiligen 
Aufenthaltsländern im Zuge der Integration betont werden.  

Einige sehr nützliche Begrifflichkeiten zum Themenbereich der Integration 
von Migranten sind vor allem der amerikanischen Literatur zu verdanken. Die 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


A. D DEM DANI166 

USA sind ein altes Einwanderungsland. Verschiedene Arbeiten zur Migrantenin-
tegration gibt es dort seit den 1920er Jahren. Erste Begriffe wie Assimilation, von 
Robert Park und Milton Gordon, sind schon bald nach ihrer Entstehung kriti-
siert worden. Theorien zur Integration von amerikanischen Migranten haben die-
se Begriffe jedoch wieder aufgegriffen. Schmitter-Heisler nennt vier grundlegende 
Veränderungen in der Begrifflichkeit, die meiner Meinung nach noch heute rele-
vant sind: 

1) A shift from focusing on immigrants and their efforts to adapt to their new environ-
ment, toward focusing on the interaction between immigrants and the structure of 
American society. 2) A shift from an undifferentiated and amorphous conceptualization 
of the latter to one that takes into account existing economic (in particular labor mar-
ket) ethnic and class structures and inequalities. 3) A shift from focusing primarily on 
cultural variables to emphasizing structural/economic variables, that is, the conditions 
of labor markets and the skills of immigrants. 4) A shift from a single model identifying 
various steps and stages in the process of incorporation (i.e. assimilation) to the coexis-
tence of several models, projecting a variety of conditions and possible outcomes. 
(Schnitter-Heisler 2000: 79). 

Neue Forschungen zu Migrantennetzwerken haben dazu beigetragen, dass die 
von amerikanischen Forscher entwickelten Begrifflichkeiten an Gewicht gewan-
nen. So hat beispielsweise Collyer (2005) die sozialen Netzwerke algerischer Asy-
lanten in Frankreich und Britannien verglichen. Dabei untersuchte er auch Fakto-
ren der Makroebene wie Migrationspolitik und wirtschaftliche Möglichkeiten des 
jeweiligen Landes. Dabei betonte er, dass politische und wirtschaftliche Faktoren 
die Kapazitäten der sozialen Beziehungsnetzwerke, die für den Erfolg des Prozes-
ses entscheidend sind, mit beeinflussen. Auf diese Weise hat Collyer einerseits die 
Effektivität der sozialen Netzwerke hervorgehoben und andererseits auf strukturel-
le Einschränkungen hingewiesen. Krissman (2005) hat in einem anderen Kontext 
die Migration aus Mexiko in die USA untersucht. Dabei hat er die Untersuchun-
gen von Massey und seinen Mitarbeitern kritisiert (1987), die behaupten, dass es 
keine äußeren Akteure gebe, die die Netzwerke der Migranten beeinflussen, und 
dass die Beziehungen innerhalb der Netzwerke symmetrisch und gleich seien.  

Ausgehend von diesen theoretischen Beiträgen möchte ich nun drei grundle-
gende Punkte hervorheben, um die Integration der Iraker in die soziale Struktur 
der Türkei begreifbarer zu machen.  

– Da die offizielle Politik und die staatlichen Hilfsprogramme für Migranten
unzureichend sind, kommt den sozialen Netzwerken bei der Befriedigung
grundlegender Bedürfnisse eine besondere Bedeutung zu. Soziale Netzwerke
werden durch die Mobilisierung von sozialem Kapital wie ethnische und reli-
giöse Verbindungen aufgebaut. Sie vermindern teilweise die von staatlicher
Seite ignorierten sozialen und ökonomischen Sorgen der Migranten.

– Die türkische Gesellschaft ist sehr heterogen und verfügt über ähnliche Eigen-
schaften wie die sozialen Netzwerke der Auswanderer. Aus diesem Grund kön-

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PARTIELLE EINGLIEDERUNG UND SOZIALE NETZWERKE  167 

nen Migranten in bestimmten sozialen Nischen integriert werden, wodurch es 
zu einer „partiellen Assimilation“ kommt. Ich ziehe diesen Begriff als ana- 
lytisches Instrument zur Veranschaulichung der verschiedenen Muster vor. Zu 
diesem Zweck habe ich vom Begriff der „partiellen Assimilation“ von Portes 
und Zhou (1993) ausgehend, um die verschiedenen Bereiche der Einbeziehung 
von Ausländern in die türkische Gesellschaft besser zu begreifen, den Begriff 
„partielle Integration“ bevorzugt. Als Portes und Zhou in einem ganz anderen 
Kontext den Bildungserfolg der Migranten der zweiten Generation in den Ver-
einigten Staaten untersuchten, behaupteten sie, dass die Integration von Mi-
granten „nicht geradlinig verläuft“, sondern zu mehr als nur einem Ergebnis 
führt. Je nach Stärke des sozialen Kapitals konnten sich auch die irakischen 
Emigranten in Istanbul in verschiedene Bereiche des Wohnungs- und Arbeits-
marktes einfügen. Somit sind sie ein Beispiel für eine partielle Integration. Die-
se führte aber auch zu wirtschaftlichen und räumlichen Häufungen von Mi-
granten.

– Wenngleich soziale Netzwerke eine wichtige Lücke füllen, werden sie in der Li-
teratur zum Thema Integration oft zu sehr verherrlicht. Betrachtet man indes-
sen die spezifische Natur sozialer Beziehungen und ihre Abhängigkeit von 
äußeren Einflüssen, so fallen für solche Netzwerke doch einige Grenzen auf.  
- Migrantennetzwerke entstehen nicht im Vakuum. Der Staat stellt als Ein-

heit, der die strukturellen Beschränkungen vorgibt, den mächtigsten exter-
nen Faktor dar. Sein Einfluss kann je nach Situation direkt oder indirekt, 
verdeckt oder offen sein.  

- Der Staat übt auf zweierlei Arten Einfluss auf die Integration von Migran-
ten aus: Er beeinflusst einerseits, durch die unterschiedliche Behandlung 
der verschiedenen Migrantengruppen, die Funktionsweise ihrer Netzwerke; 
andererseits tut er dies durch auf die gesellschaftlichen und ökonomischen 
Nischen der Migranten ausgerichtete politische Maßnahmen. 

Im Folgenden werde ich unter Berücksichtigung dieser Punkte das Beispiel der 
irakischen Migranten in der Türkei untersuchen. 

Das Fehlen staatlicher Unterstützung und die Übernahme  
dieser Aufgabe durch soziale Netzwerke 

Migranten in sich entwickelnden Ländern fehlen zumeist staatliche Hilfestellun-
gen, die Flüchtlingen und Auswanderern in den westlichen Ländern gewährt wer-
den. Außer einigen grundlegenden Hilfeleistungen wird Flüchtlingen in der Tür-
kei keine allgemein zugängliche staatliche Unterstützung geboten. Die Mehrheit 
der Ausländer wird mit ihren Problemen alleine gelassen, da es keine von der Re-
gierung geförderte Integrationspolitik gibt. Die finanziellen Beihilfen der 
UNHCR oder Unterstützungen von anderen Nichtregierungsorganisationen 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


A. D DEM DANI168 

sind begrenzt. Insbesondere Afrikaner aus Staaten südlich der Sahara (Brewer 
und Yükseker 2006) und Menschen aus dem Nahen Osten oder aus asiatischen 
Staaten haben in der Türkei keinen Status und sind nolens volens irreguläre Mi-
granten. Sie sind vom formalen sozialen und wirtschaftlichen Bereich ausge-
schlossen, was die Bewältigung ihres Lebens zusätzlich erschwert.  

In dieser Situation bilden irreguläre Migranten soziale Netzwerke, die ihnen 
erlauben, sozioökonomische Schwierigkeiten zu überwinden und grundlegende 
Bedürfnisse zu befriedigen. Wie schon Karen Jacobsen (2001) ausgeführt hat, be-
dienen sich Migranten bei fehlender offizieller Integration verschiedener Sorten 
sozialen Kapitals, um eine De-facto-Integration zu erreichen. Dazu gehört ethni-
sche, religiöse oder wirtschaftliche Verwandtschaft. Netzwerke, die durch reale 
oder konstruierte Zugehörigkeiten entstanden sind, vereinfachen die Anpassung 
an das neue Umfeld und ermöglichen Migranten die Befriedigung primärer Be-
dürfnisse wie Unterkunft und Arbeit. 

Auch Iraker haben in vielen Etappen ihrer Auswanderung von sozialen Netz-
werken profitiert. Hierbei sollen zunächst familiäre oder verwandtschaftliche 
Netzwerke im weitesten Sinn genannt werden. Ob real oder konstruiert, klein 
oder groß, die Familie stellt in jeder Phase der Migration eine der größten Unter-
stützungen dar (Pessar 1999). So stellen zum Beispiel die Pioniere der irakischen 
Migration, die irakischen Christen, die seit Anfang der 1990er Jahre nach Austra-
lien und Kanada ausgewandert sind, für die heutigen Migranten eine wichtige 
Stütze dar.6 Verwandtschaftliche Beziehungen sind beim Aufbruch aus dem Irak, 
der Ankunft in Istanbul und in vielen anderen Etappen den Migranten wegwei-
send (Danı  2007). Fadiya, eine Witwe, die Anfang 2003 mit zwei Söhnen und 
einer Tochter im Alter von jeweils 24, 28 und 35 Jahren nach Istanbul kam, beur-
teilt die Rolle der Familie während der Auswanderung folgendermaßen: 

Es ist schwer, sich im Irak die Lebenshaltungskosten zu sichern. Mein Sohn, der in Au-
stralien lebt, sagte mir, wir sollen nach Istanbul kommen und von dort dann nach Au-
stralien gehen. So sind wir losgezogen, nun sind wir hier. Bisher haben wir aber noch 
keine Antwort auf unseren Antrag erhalten. Mein Sohn hat den Irak vor sechs Jahren 
verlassen. Ein paar Jahre blieb er in Griechenland, seit zwei Jahren ist er in Australien. Er 
denkt oft an uns und ruft uns ein bis zwei Mal im Monat an. Außerdem schickt er uns 
Geld. Andernfalls könnten wir die Miete nicht bezahlen. 

Auch für die Turkmenen in Istanbul sind Verwandtschaftsbeziehungen die wich-
tigste Quelle von Solidarität und die größte Hilfe bei der Überwindung auftre-
tender Schwierigkeiten. So meinte ein 35-jähriger Turkmene in einem Gespräch: 

6  Den Angaben des australischen Amtes für Einwanderung nach gehören die irakischen 
Emigranten zu den Gruppen im Lande, die mit großem Tempo anwachsen. Die größte 
christliche Minderheit im Irak, die assyrischen Chaldäer, sind unter allen Irakern in Austra-
lien am stärksten vertreten. Es wird berichtet, dass sich Ende 2003 über 40 000 assyrische 
Chaldäer irakischer Herkunft in Australien befänden (http://www.immi.gov.au).  

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PARTIELLE EINGLIEDERUNG UND SOZIALE NETZWERKE  169 

Als wir hierher kamen, hatten wir keine größeren Probleme zu bewältigen. Da vor uns 
schon Verwandte hier waren, war die Anpassung leicht. Am Anfang hatten wir noch kei-
ne Unterkunft und sind bei ihnen geblieben. Das Wichtigste aber war, dass sie uns ge-
holfen haben, einen Job zu finden. Wären unsere Verwandten nicht hier gewesen, so wä-
ren wir zu Grunde gegangen. 

Dadurch, dass Iraker über die ganze Welt verteilt sind, können irakische Ver-
wandtschaftsbeziehungen zu einem übernationalen Netzwerk werden. Die aus 
Kirkuk stammende Saime kam 1994 gemeinsam mit ihrem Mann über Jordanien 
nach Istanbul. Bei der Erzählung ihrer Reisegeschichte betont sie die Bedeutung 
übernationaler verwandtschaftlicher Solidarität: 

Mein Schwager war bereits vorher hier. Drei meiner Schwager sind mit Erlaubnis der 
Vereinten Nationen nach Kanada gegangen, einer ist hier geblieben und hat die türki-
sche Staatsbürgerschaft angenommen. Am Anfang wohnten wir bei ihm. Er hat uns sehr 
geholfen, wir sind bei ihm untergekommen, haben bei ihm gegessen. […] Die Mitglie-
der unserer Familie sind untereinander sehr verbunden, in jeder Hinsicht. Wir sind uns 
hier genauso verbunden wie dort. Wenn einer etwas braucht, hilft jeder mit. Als wir bei-
spielsweise diese Wohnung kauften, hat mein Schwager die Hälfte der Kosten über-
nommen, ohne eine Gegenleistung zu erwarten. Und den Großteil der Möbel haben wir 
mit dem Geld gekauft, dass uns mein Schwager aus Kanada geschickt hat. 

Das gleiche gilt auch für die irakischen Christen. Bes, der 2002 mit seiner Frau, 
fünf Kindern und seiner 69-jährigen Mutter aus Bagdad kam, betont den Ein-
fluss von internationalen Familienbeziehungen bei der Migration: 

Meine Schwester empfing uns hier, sie war bereits vor uns da. Sie war mit ihrer Familie 
bereits 1999 hierher gekommen, und nach vier Jahren gingen sie nach Australien. Sie 
haben uns sehr geholfen. Anfangs wohnten wir bei ihnen, und später fanden wir das 
hier und sind umgezogen. Alle meine Verwandten sind in Australien, im Irak ist keiner 
mehr, ich war der letzte. Ich möchte auch nach Australien gehen. Wir haben alles ver-
kauft, als wir herkamen, nicht einmal eine Zigarette ließen wir zurück. 

Partizipation an Nischen durch die Bereitstellung sozialen Kapitals 

Die Zugehörigkeit zu sozialen Netzwerken ist im Allgemeinen durch angeborene 
Eigenschaften wie Ethnizität, Geschlecht oder Religion bestimmt. Soziales Kapi-
tal wird als die Fähigkeit der Mobilisierung dieser Eigenschaften im Bedarfsfall 
definiert (Portes 1995: 12-13). Das von den Migranten beim Eingliederungspro-
zess in die neue Gesellschaft eingesetzte soziale Kapital wird von Putman (2000) 
in brückenbildendes (bridging) und verbindendes (bonding) Kapital unterschieden. 
Während das brückenbildende soziale Kapital Netzwerke umfasst, die die Auf-
nahme von Beziehungen der Migranten zu Außenstehenden gewährleistet, han-
delt es sich beim verbindenden sozialen Kapital um Netzwerke, die die Kommu-
nikation und Solidarität der Migranten untereinander garantieren. Das brücken-
bildende soziale Kapital spielt besonders beim Eintritt in den Arbeitsmarkt eine 
wichtige Rolle. Bei der Arbeitssuche stellt die „Kraft der schwachen Bindungen“ 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


A. D DEM DANI170 

sicher, dass die Migranten von Personen außerhalb ihrer Gruppe Unterstützung 
erhalten (Granovetter 1974).  

Je nach Migrationsland betonen Migranten jene Aspekte ihrer Identitäten, die 
zum Aufbau von Beziehungen zur einheimischen Bevölkerung dienlich sind. 
Welche ihrer Eigenschaften sie in den Vordergrund stellen und welche sie vernach-
lässigen, ist von den nationalen Bedingungen des Migrationslandes, der lokalen 
Geschichte, den Einwanderungsgruppen und von soziokulturellen Besonderhei-
ten abhängig (Vertovec 2002: 3-4). Wenn Regierungen und andere offizielle Or-
ganisationen keinen umfassenden Schutz anbieten bzw. anbieten können, bezie-
hen sich Migranten besonders stark auf ihre ethnischen und religiösen Identitä-
ten7 (Chatelard 2007). Dies gilt auch für die irakischen Einwanderer in der Türkei. 
Wenn die öffentlichen Instanzen nicht für alle in gleichem Maße umfassenden 
Schutz bieten können, werden die Bande der Migrantengemeinschaft zur Bildung 
von solidarischen Netzwerken eingesetzt, was diese primären Identitäten stärkt. 

Die Religion ist auch für die irakischen Christen, mehrheitlich chaldäische Ka-
tholiken, ein wichtiger Bestandteil ihres brückenbildenden Kapitals. Das Auffäl-
lige an ihrem religiösen Kapital ist ihre doppelte Orientierungsmöglichkeit. In-
dem sie sowohl der östlichen Kirche als auch dem westlichen Katholizismus an-
gehören, können sie diese doppelte Zugehörigkeit dazu nutzen, soziale Netzwer-
ke in beide Richtungen aufzubauen. Um grundlegende Bedürfnisse wie Unter-
kunft und Arbeit zu finden und in Istanbul überleben zu können, setzen sich die 
Chaldäer, die zur östlichen Kirche gehören, mit den einheimischen syrischen 
Christen8 in Verbindung. So arbeiten beispielsweise junge Chaldäerinnen bei rei-
chen Familien syrischer Christen in Istanbul oder chaldäische Familien mieten 
sich in ehemalig katholische Viertel ein. Für die Vermittlung zwischen irakischen 
Migranten und der lokalen Bevölkerung hinsichtlich Unterkunft und Arbeit spie-
len die so genannten Vermittler eine große Rolle. Es handelt sich dabei um an-
sässige Kirchenangestellte, die selbst erst vor kurzem aus Südost-Anatolien nach 
Istanbul gekommen sind. Granovetter (1974) bezeichnet die Funktion dieser Kir-
chenangestellten, die die chaldäischen Einwanderer mit nichtmuslimischen Ar-
beitgebern oder Immobilienbesitzern bekannt machen, als Brückenbildende. Auf 
diese Weise gliedern die Kirchenangestellten die Chaldäer, welche auch unterein-
ander enge Beziehungen haben, unter Bezugnahme auf ihre ostchristliche Identi-

7  Trotzdem soll hier analog zu Bruinessen (2000) erwähnt werden, dass ethnische oder reli-
giöse Identität unpräzise und veränderbar ist: Ethnizität ist vage und zumindest bis zu ei-
nem bestimmten Grade von persönlichen Vorzügen abhängig. Sie ist keine von Geburt an 
unveränderbare Identität, und es ist nicht notwendig, dass eine Person exakt einer religiö-
sen Gruppe angehört. Jeder hat zum Teil noch nicht ganz enthüllte und verschiedene Iden-
titäten. Welche bevorzugt und welche verdrängt wird, ist von der jeweiligen Situation ab-
hängig.

8  Die syrischen Christen, die Assyrer und die Chaldäer, gehören zur Gruppe der östlichen 
oder auch assyrisch-chaldäischen Kirche. Sie verwenden verschiedene Dialekte des Aramäi-
schen und haben somit auch eine sprachliche Gemeinsamkeit. 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PARTIELLE EINGLIEDERUNG UND SOZIALE NETZWERKE  171 

tät in ein größeres soziales Umfeld ein.9 Ein typisches Beispiel hierfür ist die Ge-
schichte Saras, die im Alter von 13 Jahren in die Arbeitswelt eintrat: 

Sobald wir ankamen, gingen wir am Sonntag in die Kirche, die Kirche der syrischen Ka-
tholiken. Wir gingen dorthin und sagten, dass wir neu hier sind, dass wir seit etwa einer 
Woche hier sind. Wir haben unsere Situation geschildert und mit dem Priester gespro-
chen. Der Priester riet uns, für Mädchen gäbe es eine bestimmte Arbeit, da werdet ihr 
auf eure Rechnung kommen, sagte er, die Arbeit sei gut, sagte er, er konnte meine Mut-
ter überzeugen. Wenn das so ist, sollen sie arbeiten, sagte meine Mutter schließlich. Nun 
ja, meine Schwester und ich sind am darauf folgenden Tag aufgestanden, haben uns fer-
tig gemacht und sind dann dorthin gegangen. Sie sagten, wir sollen nächste Woche 
kommen. Wir gingen also nächste Woche hin, es wurden aber insgesamt fünfzehn Tage. 
Wissen Sie, ich zählte die Tage von Anfang an, so genau zählte ich sie. Ich blieb also 
keine fünfzehn Tage daheim, ich fing an zu arbeiten. 

Informationen über potenzielle Arbeitsmöglichkeiten werden von den Einwan-
derern untereinander weitergegeben. Die dafür notwendigen Netzwerke werden 
wieder von den lokalen Kirchenangestellten, insbesondere von den Nachtwäch-
tern, gebildet.10 Die neu angekommenen irakischen Christen auf Arbeitssuche 
schildern beim Kirchgang am Sonntag den Kirchenangestellten ihre Sorgen. Die-
se informieren daraufhin die einheimischen, nicht muslimischen Frauen, die 
Haushaltspersonal suchen. Kommt die Vermittlung zu Stande, wird dem Vermitt-
ler ein kleiner Geldbetrag bezahlt. Neben ihrer Vermittlerrolle greifen Kirchen-
angestellte bei Konflikten zwischen eingewanderten irakischen Arbeitern und 
den syrisch-katholischen Arbeitgebern in Istanbul schlichtend ein und überneh-
men damit eine versöhnende Rolle. 

Dass ethnische und religiöse Nähe ein Gefühl der Sicherheit erzeugt, führt al-
lerdings auch zur Errichtung eines Netzwerkes, in dem soziale Überwachung und 
gegenseitige Kontrolle sehr dominant sind. Das bedeutet für die irakischen Chal-
däer auch, dass sie in diesem Netzwerk gefangen sind (Granovetter 1974). Auf die 
Frage, weshalb sie nur bei einheimischen syrisch-katholischen Familien arbeite, 
weist Jaklin auch auf die einschränkenden Eigenschaften dieser Netzwerke hin: 

Wir haben keinen Bekanntenkreis, verstehen Sie. Wir kennen sonst niemanden. Hättest 
du einen Bekannten, so würde er es dir sagen, wenn es Arbeit gibt. Da wir aber keine 
Bekannten haben, geht das nicht. Die syrischen Christen sind uns hier mehr bekannt. 
Jeder kennt sich und jeder sagt dem anderen Bescheid. So läuft es hier. 

                                                                                         
9  Das soziale Geflecht, in dessen Zentrum religiöse Bindung und Kirche stehen, führte zur 

Entstehung einer zwar kleinen, aber auffallenden ethnisch-christlichen Nische innerhalb 
des Reinigungssektors (Danı  2007a). 

10  Die Beziehung der Kirchenangestellten zu den Irakern, ist auf den ersten Blick nicht so gut 
wie es scheint. Den größten Bezug haben die Einwanderer zu dem Pförtner der Chaldäi-
schen Kirche. Dieser gehört jedoch zur Gruppe derjenigen, die nicht ins Ausland migrieren 
konnten. Die Zahl der chaldäischen Gemeinschaft in der Türkei ist durch eine leise und 
massenhafte Auswanderung nach Frankreich in den 1980er und 1990er Jahren unter 1 000 
Personen gefallen (Yacoub 1994). 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


A. D DEM DANI172 

Die gemeinnützige römisch-katholische Körperschaft Caritas ist eine weitere An-
laufstelle im Netzwerk der irakischen Chaldäer. Diese katholische Hilfsorganisa-
tion, die von verschiedenen weltweit niedergelassenen Zweigstellen unterstützt 
wird, bietet neben vielen anderen Tätigkeiten auch den irakischen Chaldäern in 
Istanbul Unterstützung. Insbesondere hilft sie bei der Kommunikation mit dem 
UNHCR, z.B. bei der Beantragung von Asyl. Darüber hinaus berät sie die 
Flüchtlinge in juristischen Angelegenheiten oder tritt mit den offiziellen Vertre-
tungen von Ländern wie Australien oder Kanada in Kontakt, wo Bürgschaftssy-
steme bestehen. Neben der rechtlicher Beratung gewährt die Caritas in diversen 
Fällen auch medizinische Unterstützung. Des Weiteren bietet sie informelle Be-
schulungsmöglichkeiten für Kinder ohne Aufenthaltsgenehmigung an, die staat-
liche Schulen in der Türkei nicht besuchen können. Wie wir aber später in Kapi-
tel 3 sehen werden, bleiben die Leistungen von christlichen Hilfsorganisationen 
dieser Art wegen der verbreiteten Missionierungsangst weit unter ihren potenziel-
len Kapazitäten.  

Im Gegensatz zu den Chaldäern, die aufgrund ihrer religiösen Beziehungen 
mit der lokalen Bevölkerung in Kontakt treten, baut das überbrückende soziale 
Kapital der irakischen Kurden primär auf ihren ethnischen und politischen Identi-
täten auf. Diese beiden Verbindungslinien führen das soziale Kapital allerdings 
nicht immer zu den erwarteten konstruktiven und positiven Ergebnissen. Zwar 
nehmen die irakischen Kurden mit den gesellschaftlichen Nischen der einheimi-
schen Kurden in der Türkei Kontakt auf; diese Nischen sind aber einerseits 
schwach und werden andererseits von den türkischen Behörden als Gefahr wahr-
genommen. Daher bleibt ihre soziale Eingliederung in der Türkei sehr beschränkt. 

Innerhalb der Migrationsbewegungen irakischer Kurden können vor allem seit 
2003 zwei Gruppen unterschieden werden. Einerseits die überwiegend aus jungen 
Männern bestehende Gruppe derjenigen, die in der Hoffnung auf ein besseres 
Leben auf illegalen Wegen in den Westen gelangen möchten. Und andererseits die 
Gruppe der gebildeten und politisch bewussten und aktiven Kurden. Die zweit-
genannte Gruppe hat aufgrund der Kontakte zu politischen Vereinigungen von 
Istanbuler Kurden sowohl in Bezug auf ihren Aufenthalt in der Türkei als auch im 
Hinblick auf spätere Auswanderungspläne eine bessere Ausgangslage. 

Die erste Gruppe hat nur schwache soziale Beziehungen zur türkischen Bevöl-
kerung. Ihr Aufenthalt in der Türkei ist in jeder Hinsicht illegal. Sie kommen 
meistens ohne die notwendigen Dokumente ins Land oder überziehen ihr Visum 
und wenden sich an Schlepper, um nach Griechenland weiterzureisen. Sie nut-
zen Istanbul nur als Zwischenstopp und wollen so schnell wie möglich in irgend-
ein europäisches Land gelangen. In ihrer Wartezeit in Istanbul leben sie in elen-
den Wohn- und Arbeitsverhältnissen. Sie gehören zu der Masse irregulärer Mi-
granten aus östlichen Ländern, die in Aksaray auf Arbeitssuche ist. Sofern sie Ar-
beit finden, sind sie in der Regel als Tagelöhner im Bausektor tätig. Sie wohnen 
vor allem in Kumkapı und halten sich in den dortigen Kaffeehäusern auf. Als 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PARTIELLE EINGLIEDERUNG UND SOZIALE NETZWERKE  173 

Schlafplatz benutzen sie billige Hotels in der Umgebung oder mieten, wie andere 
irreguläre Migranten auch, Wohnungen in heruntergekommenen Vierteln des 
Stadtzentrums. Die Furcht, von der Polizei gefasst zu werden, hindert sie daran, 
auch in andere Stadtteile zu gehen; so leben sie in einer räumlich und sozial ein-
geschränkten Welt. 

Die der zweiten Gruppe Zugehörigen bauen sich Beziehungen zu politischen 
kurdischen Kreisen auf und unterscheiden sich dadurch von der ersten Gruppe. 
Diese Menschen waren schon im Irak politisch aktiv und kämpfen nun in der 
Türkei für das Ideal des so genannten gemeinsamen Kurdischen Anliegens. Da-
mit entwickeln sie ein größeres soziales Kapital. Ein junger Mann Namens Os-
man,11 der sich in den politischen kurdischen Kreisen in Istanbul bewegt, berich-
tet von der Dominanz mancher Gruppen:

In den 90ern, besonders aber 1998 mit dem Beginn der Angriffe gab es enorme Flucht-
bewegungen in die Türkei. Als diese herkamen, lief das Netzwerk überwiegend über die 
Demokratische Volkspartei (Halkın Demokrasi Partisi HADEP; die Hg.). Die meisten 
Flüchtlinge gingen zunächst in Städte wie Nusayibin und Cizre, in denen sie Verwandte 
hatten. Anschließend kamen sie organisiert mit Unterstützung der HADEP nach Istan-
bul. Wer über eine bestimmte Fähigkeit verfügte, konnte bei der Suche nach einer Un-
terkunft davon Gebrauch machen. Beispielsweise kenne ich dort (im Irak) jemanden, der 
Graphiker war. Als er hierherkam, fing er an für eine Zeitung zu arbeiten. Zudem gab es 
viele Musiker unter ihnen, die den Grundstein für die musischen und folkloristischen 
Aktivitäten im hiesigen Kulturzentrum gelegt haben. 

Ethnische und politische Verbindungen sind bei der Entwicklung sozialer Netz-
werke von politisch aktiven irakischen Kurden eng verwoben. Politische Kurden-
vereine in der Türkei, Kulturorganisationen, Zeitungen und Zeitschriften tragen 
zur Organisation der Einwanderer bei und bilden gleichzeitig eine Nische, in die 
sich Neuankömmlinge integrieren können.12 Die Beziehungen zwischen türki-
schen und irakischen Kurden sind nicht einseitig: Die Kurden in der Türkei hel-
fen Neuankömmlingen aus dem Irak vorübergehend und tragen so zu ihrer Inte-
gration bei; die Neuankömmlinge unterstützen diese ihrerseits gemäß dem 
Grundsatz der kurdischen Solidarität, wonach man mit dem Instrument Hilfe 
leistet, das man gerade zur Hand hat. Der größte Beitrag der irakischen Kurden 
ist zweifellos ihre Teilnahme an kurdischen Vereinigungen. 

Obwohl ihre Lage sehr gefährlich war, sind sie dennoch politisch aktiv gewesen. Viele 
gaben Sprachkurse im Kulturzentrum. Die Kurdischkenntnisse der türkischen Kurden 
sind zum Teil sehr schlecht, und die irakischen Kurden, die es gut beherrschten, gaben 
ihnen Unterricht. Eigentlich hätte die Polizei sie sofort in den Irak abgeschoben, sobald 
sie erwischt worden wären, aber sie fürchteten sie nicht. 

                                                                                         
11  Die Zitate in diesem Abschnitt über irakische Kurden gehen alle auf die Äußerungen Os-

mans zurück, da die anderen Interviewten eine Tonaufnahme ablehnten. 
12  Die räumliche Verteilung der irregulären kurdischen Einwanderer in Istanbul verlief bis 

Anfang 2000 parallel zur Ausbreitung dieses politischen Netzwerkes. Yenikapı und Tarla- 
ba ı sind zwei Hauptaufenthaltsorte von Kurden. 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


A. D DEM DANI174 

Von dieser ethnisch-politischen Solidarität haben nicht nur die irakischen Kur-
den profitiert. Auch den Kurden aus Syrien ist die Integration durch diese politi-
schen Netzwerke ermöglicht worden. Die soziale und räumliche Dichte der Kur-
den in den Armenvierteln der Stadt stellt für Neuankömmlinge außerdem eine 
Möglichkeit dar, mit den bereits dort lebenden Kurden Kontakt aufzunehmen.  

Nachdem es letztes Jahr in Kamı lı (Syrien, D.D.) zu Ausschreitungen kam, flüchteten 
sehr viele Kurden hierher. Diese Menschen sind nicht gerade kontaktfreudig. Ich erinne-
re mich beispielsweise an die Frauen, zu den wir gingen, denn es wurden gerade Spen-
den gesammelt. Bis die Auseinandersetzungen vorbei waren, wollten sie hierbleiben. Sie 
mussten nun zurückkehren, hatten aber kein Geld, deswegen sammelten wir Spenden. 
Die Frauen waren verschleiert und redeten kein Wort. Nur die Männer redeten. Aber sie 
haben doch noch andersweitig Geld aufgetrieben. Denn sie kamen nach Tarlaba ı und 
lernten die dortigen Kurden kennen. Dort gehören alle Geschäfte den Kurden. Auch die 
Umgangssprache ist dort Kurdisch. Auf irgendeine Weise haben sie wohl dort Beziehun-
gen geknüpft und den Leuten ihre Sorgen erzählt. „Wir sind geflohen und sind nun hier 
(sie nahmen den Bus aus Adana, um hierhin zu gelangen), die Ausschreitungen sind nun 
vorbei, wir müssen zurückkehren, unsere Kinder sind dort!” Das Geld wurde also ge-
sammelt und sie wurden nach Syrien geschickt. 

Neben einigen wenigen Personen, die von diesem sozialen Netzwerk profitierten, 
konnten die irakischen Kurden, die bis 2003 in Massen in die Türkei flüchteten, 
aufgrund der misstrauischen Einstellung der türkischen Regierung nur wenig trag-
fähige und sporadische Beziehungen aufbauen. Wie bei der Flüchtlingskrise von 
1991 befürchtete die Türkei eine mögliche Unterstützung der PKK durch eine 
Allianz mit den irakischen Kurden und die Gefährdung der nationalen Sicher-
heit. Wegen dieser Ängste der Regierung konnten sich mögliche Beziehungen 
irakischer Kurden zu einem Teil der türkischen Bevölkerung nicht entwickeln. 
Die Umwandlung ihrer ethnischen Zugehörigkeit in brückenbildendes Kapital 
war nicht möglich, sodass daraus ein „schmerzliches Kapital“ wurde.  

Die ethnische Zugehörigkeit, die im Falle der irakischen Kurden zu einer Art 
schmerzhaftem Kapital wurde, führt aber nicht zwangläufig zu negativen Ergeb-
nissen. Für die irakischen Turkmenen ist die ethnische Verbindung die Basis für 
den Aufbau eines starken sozialen Netzwerks. Das Niederlassungsgesetz ( skân 
Kanunu) aus dem Jahr 1934 beschränkt das Recht, sich in der Türkei niederzulas-
sen, auf Personen „türkischer Abstammung und türkischer Kultur“. Diese Ein-
schränkung bedeutete für die Turkmenen türkischer Herkunft eine positive Dis-
kriminierung (Kiri çi 1996). Der Vorteil der türkischen Abstammung kam bereits 
während der Massenflucht im Jahr 1991 zum Tragen. Das Jahr war sowohl für die 
Turkmenen als auch für viele andere Minderheiten im Irak migrationsgeschicht-
lich ein sehr bedeutungsvolles Jahr.13

13  Laut brahim Sirkeci (2005: 40) haben 80% der Turkmenen erst nach 1990 im Ausland Zu-
flucht gesucht.  

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PARTIELLE EINGLIEDERUNG UND SOZIALE NETZWERKE  175 

Aus Angst, dass der Aufstand der Kurden nach dem Ende des Golfkrieges mit 
chemischen Waffen niedergeschlagen werde, flüchteten einige Millionen Men-
schen, darunter auch Turkmenen, aus dem Nordirak in die Türkei und in den 
Iran. Im Zuge dieser menschlichen Tragödie wurden die Turkmenen aus dem Irak 
sehr warmherzig in der Türkei empfangen und erhielten schon bald nach ihrer 
Ankunft eine Aufenthaltsgenehmigung. Demgegenüber wurde Kurden, die mit 
den Turkmenen gemeinsam auf der Flucht waren, tagelang der Eintritt in das tür-
kische Territorium untersagt. Erst nachdem die Zahl der Personen, die jenseits 
der Grenze auf Einlass warteten, mehrere Hunderttausend ausmachte, musste die 
Türkei sie aufnehmen.14 Bei der Schilderung seiner Einreise im Jahr 1991 be-
schreibt Mustafa die Unerträglichkeit der Situation. Er gehört zu jenen Turkme-
nen, die im Besitz der türkischen Staatsbürgerschaft sind:  

Ich beschäftige mich, wenn auch nicht im großen Ausmaß, mit Gedichten und Literatur. 
Aber damals war es uns nicht möglich, das Geschriebene zu veröffentlichen. Selbstver-
ständlich gab es keine Probleme, wenn man über Rosen, Blumen, Liebe etc. schrieb. 
Aber das Regime gestattete keine Veröffentlichungen von Gedichten, deren Inhalt unser 
Leben war. Von Seiten des Regimes wurden die Turkmenen stark unterdrückt. Es gab 
Hinrichtungen, Jobs wurden nicht vergeben, das Einschreiben an Universitäten war 
nicht erlaubt und der Kauf und Verkauf von Immobilien untersagt. Schließlich mar-
schierten wir im Jahr 1991 mit der großen Gruppe hinauf in die Berge, in Richtung Tür-
kei. Einen Monat blieben wir in einem Lager in Silopi. Zu dieser Zeit beschloss die Re-
gierung, all denjenigen die Einreise zu ermöglichen, die Geld auf der Bank oder Ver-
wandte in der Türkei hatten. 

Dank dieser ethnischen Verbindung erlangten die Turkmenen eine besondere Stel-
lung in der Türkei. In anderen Bereichen, vor allem wenn es sich um Asylanträge 
beim UNHCR handelte, erwies sich diese besondere Stellung als Nachteil. Die 
Zahl der turkmenischen Flüchtlinge, die nach der Krise von 1991 als Asylanten an-
erkannt wurden, ist sehr niedrig, und die Zahl der abgelehnten Anträge, die aus der 
Türkei gestellt werden, wächst. Den turkmenischen Vereinen zu Folge sind die um 
Asyl suchenden irakische Turkmenen in den letzten fünf Jahren sehr enttäuscht 
worden. Der wichtigste Grund hierfür liegt in der Haltung des UNHCR, das die 
Ansicht vertritt, dass aufgrund der „gastfreundlichen Behandlung“ der Turkmenen 
durch die türkischen Behörden diese Fälle zu den „nicht dringenden” gehören. 

                                                                                         
14  Anfang April des Jahres 1991 betrug die Zahl der Kurden, die an der Grenze warteten, be-

reits mehrere hunderttausend. Zuvor war bereits 4 500 Turkmenen Einlass gewährt worden. 
Nach einer Identifikations- und Gesundheitskontrolle wurden sie nach Kayseri und Sivas 
geschickt, damit man ihnen bessere Lebensbedingungen bieten konnte. Die Zeitung Hür-
riyet schrieb: „Nahe der Grenze wurden sie in neu errichteten Zeltlager“ untergebracht. 
Weiterhin schrieb sie stolz, dass „alle Bedürfnisse der Turkmenen befriedigt wurden“, und 
zudem wird die Gastfreundschaft der Zuständigen gegenüber den Turkmenen erwähnt. 
„Ultimatum an den Irak“ und „Beinahe wären wir vor das Erschießungskommando ge-
kommen“ (O.V. 1991a; O.V. 1991b). „Sie sind froh, geflohen zu sein“ (O.V. 1991c). Die 
ausländische Presse warf in diesem Zeitraum der türkischen Regierung, die ihre Grenzen 
für Kurden geschlossen hielt, vor, unmenschlich vorzugehen.  

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


A. D DEM DANI176 

Die Netzwerke, die den irakischen Turkmenen in der Türkei die Integration er-
leichtern, sind primär Vereine. Für die Turkmenen in Istanbul ist der im Jahr 
1959 gegründete Kultur- und Hilfsverein der irakischen Türken (Irak Türkleri Kül-
tür ve Yardımla ma Derne i) das wichtigste Sammelzentrum. Obwohl es in Istan-
bul auch andere turkmenische Organisationen15 gibt, ist das eigentliche soziale, 
kulturelle und geographische Anziehungszentrum dieser Vereine in Aksaray. In 
diesem Verein gibt es zwei verschiedene Arten von Mitgliedern: Die erste Gruppe 
besteht aus Personen, die die türkische Staatsbürgerschaft angenommen haben 
oder über eine Aufenthaltsgenehmigung von zwei oder mehreren Jahren verfü-
gen. Diese Gruppe, die keine weiteren gesetzlichen Schwierigkeiten mehr be-
fürchten muss, wird zahlenmäßig auf etwa 350 Leute geschätzt. Die andere 
Gruppe besteht aus Personen, die sich erst seit kurzem in der Türkei aufhalten 
und größtenteils noch keine Aufenthaltsgenehmigung haben. Man schätzt diese 
Gruppe auf mehrere tausend Menschen. 

Der Verein ist vor allem für Neuankömmlinge von großer Bedeutung. So hilft 
man ihnen zunächst bei der Vorbereitung der für die Aufenthaltsgenehmigung 
notwendigen Unterlagen. Der Verein pflegt auch wirtschaftliche Beziehungen zu 
turkmenischen Geschäftsleuten und kann dadurch Neuankömmlinge bei der Ar-
beitssuche unterstützen. Die Turkmenen sind auf den Export von Textilien, aber 
auch von anderen Waren in die arabische Welt spezialisiert. Sie konnten sich in 
Laleli und Osmanbey im zunehmenden Kofferhandel eine spezielle Nische 
schaffen. Ein Vereinszuständiger berichtet: 

Alle, die legal vom Irak hierher gekommen sind, oder Jugendliche, die keine Arbeit ha-
ben, vermitteln wir an Händler in Osmanbey und Laleli, damit sie bei ihnen arbeiten 
können. Großen Dank hierbei an die Unternehmer, die uns immer benachrichtigen, 
wenn sie Hilfskräfte benötigen. Wir vermitteln den Kontakt und ziehen uns dann voll-
ständig zurück. 

Trotz dieser begüngstigenden Faktoren gibt es auch Elemente, die die Integration 
der Turkmenen negativ beeinflussen. Zunächst soll diesbezüglich auf die türkische 
Außenpolitik gegenüber dem Irak eingegangen werden. Seit dem Einmarsch der 
USA bevorzugt die türkische Regierung den Verbleib der Turkmenen im Irak und 
steht auch der Vergabe von Aufenthaltsgenehmigungen ablehnend gegenüber. Bis 
Mitte der 1990er Jahre war die türkische Staatsbürgerschaft für alle Turkmenen 

15  In Istanbul befinden sich noch weitere turkmenische Vereinigungen. Hierzu gehören die 
Kirkuk-Stiftung (Kerkük Vakfı) in Beyo lu, deren Vorsitzender im Jahr 2006 Izzet Kerkük 
war; der Turkmenische Menschenrechtsverein (Türkmenli nsan Hakları Derne i) in Fatih, ge-
leitet von Nefi Demirci, und der Brüderlichkeits- und Kulturverein der Irakischen Turkme-
nen (Irak Türkmenleri Karde lik ve Kültür Derne i) in Osmanbey, geführt von Ya ar Kevser. 
Keiner dieser Vereine hat allerdings eine ähnliche Struktur wie derjenige in Aksaray. Die er-
sten beiden genannten versuchen die Öffentlichkeit durch Veröffentlichungen auf den 
herrschenden Druck im Irak gegenüber den Turkmenen aufmerksam zu machen. Letzterer 
hat hingegen eine gewerbliche Funktion, da er vor allem den Zwecken turkmenischer Un-
ternehmer dient. 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PARTIELLE EINGLIEDERUNG UND SOZIALE NETZWERKE  177 

leicht zu erhalten. Jetzt werden ihnen auch abgesehen von der Staatsbürgerschaft 
bereits bei der Vergabe von Aufenthaltsgenehmigungen Steine in den Weg gelegt. 
Dadurch werden immer mehr Turkmenen zu illegalen Migranten. Die neue Irak-
politik der türkischen Regierung wirkt sich auf die Turkmenen also negativ aus. In 
letzter Zeit erleben sie ähnliche Schwierigkeiten wie andere, nicht türkischstämmi-
ge Migranten. Klagen wie die Ahmeds, der im Jahr 2004 aus Kirkuk kam, sind 
von keinem der früher in die Türkei Eingereisten geäußert worden: 

Anfangs arbeitete ich an Baustellen, danach war ich als Maler tätig. Jetzt bin ich in der 
Bekleidungsbranche. Unsere Arbeitszeiten sind sehr lang und anstrengend. Im Irak ar-
beitete ich auch unter erschwerten Bedingungen, aber dass ich mich derartig verausgaben 
musste, daran kann ich mich erinnern. Hier arbeite ich viel, allerdings kommt nur sehr 
wenig Geld zusammen. Wir bekommen nicht unseren verdienten Lohn. Ein Arbeits-
wechsel ist auch keine Lösung. Wenn du ein Migrant bist, erlebst du immer die gleiche 
Behandlung. Schließlich haben wir keine Versicherungen und nur sehr wenig Lohn. Wir 
können dagegen nichts machen, wir sind Migranten. 

Ein Gefühl der Unsicherheit, das Resultat ihres fehlenden rechtlichen Status, ver-
bindet die Mehrheit der neu angekommenen Turkmenen. Sie leiden jetzt genauso 
wie andere irreguläre Migranten unter verschiedenen Formen von Ausgrenzung. 
Ein typisches Beispiel ist der 15-jährige Metin, der vor fünf Jahren mit seiner Fa-
milie aus Kirkuk geflohen ist. Um seiner Familie das Überleben zu sichern, arbei-
tet er seit seinem dreizehnten Lebensjahr in einem Schuhgeschäft in Gedikpa a. 
Mangels einer Aufenthaltserlaubnis ist er nicht in einer staatlichen Schule einge-
schrieben und hat keinen Anspruch auf die so genannte grüne Karte (ye il kart).
Auf diese Weise wird er in mancherlei Hinsicht aus dem System ausgeschlossen.  

All diese Beispiele zeigen, dass das soziale Kapital der Migranten keine unver-
änderliche, stabile Quelle ist. Am Beispiel der Turkmenen wird deutlich, dass Mi-
granten mit türkischen Wurzeln in verschiedenen Einwanderungsperioden in der 
Türkei unterschiedlich behandelt wurden. Aufgrund ihrer türkischen Herkunft 
hatten sie bis zur Mitte der 90er Jahre keine Hindernisse zu erwarten. Mit der ver-
änderten Irakpolitik der türkischen Regierung jedoch änderte sich dies; die türki-
sche Abstammung wurde zu einem hemmenden Faktor. Seit Ende der 1990er Jah-
re sind die türkischen Behörden der Vergabe von Aufenthaltsgenehmigungen an 
Turkmenen abgeneigt. In verschiedenen Gesprächen mit zuständigen Personen 
trat die eigentliche Absicht dieses Vorgehens zu Tage: die Turkmenen im Irak zu 
halten und auf diese Weise ihre demographische Kontinuität im Irak zu sichern. 

Der Staat schränkt die Wirkung der sozialen Netzwerke von Migranten ein  

Der Begriff der sozialen Netzwerke ist in der Regel positiv besetzt, De-facto-
Integration hingegen bezeichnet einen partiellen und unvollständigen Prozess. 
Netzwerke, die diese Art von sozialer Inkorporation ermöglichen, sind in der Re-
gel durch soziale und gesetzliche Umstände eingeschränkt. Auch wenn die angel-

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


A. D DEM DANI178 

sächsische Migrationsliteratur nicht auf diese Tatsache eingeht, so wird doch das 
Funktionieren von Netzwerken durch externe Faktoren beeinflusst. Ein handfe-
ster Einwand gegenüber der Netzwerktheorie von Massey et al. (1993) kam von 
Fred Krissman. Er erforschte die Auswanderung mexikanischer Arbeiter in die 
USA. Er geht davon aus, dass man bei der Erforschung von Netzwerken, will 
man verstehen, wo sie herkommen und was sie sind, auch einen Blick auf die 
Schlüsselpersonen und deren wichtigste Verbindungen werfen muss (Krissman 
2005: 26). Der Autor betont zudem, indem er an die Warnungen von führenden 
Anthropologen der Manchesterschule aus den 1960er Jahren erinnert, dass bei 
der Erforschung sozialer Netzwerke alle wichtigen Beziehungen zu weiteren Tei-
len der Bevölkerung impliziert werden müssen. Außerdem sind bei der Definiti-
on der Netzwerksgrenzen „je nach Thema die Analyse aller möglichen Variablen 
notwendig“ (Mitchell 1969: 40). 

Der Staat und seine Institutionen gehören zu den wichtigsten Akteuren, die 
von außen die Arbeitsweise der Migrantennetzwerke mitbestimmen.16 Der Staat 
beeinflusst den Netzwerkbildungsprozess in zweifacher Weise. Erstens in der 
Haltung gegenüber Migrantengruppen und zweitens in der Haltung gegenüber 
den sozialen Nischen, denen die Migranten angehören. Dies führt zu verschie-
denen Voraussetzungen bei der Netzwerkgründung von Migranten. Eine Regie-
rung kann die Integration der Einwanderer positiv beeinflussen, indem sie die Si-
tuation der illegalen Migranten legalisiert, ihnen Asyl gewährt oder Integrations-
programme für verschiedene Einwanderergruppen entwickelt (Portes 1995: 24). 
Dass die Organisationsfunktion staatlicher Institutionen für die Erhaltung eines 
rechtlichen Status von Migranten bestimmend ist, führt zu entscheidenden Un-
terschieden. Im Gegensatz zu legalen Migranten oder jenen, die als Flüchtlinge 
akzeptiert werden, fühlen sich Ausländer mit illegalem Status im öffentlichen Be-
reich angespannt und unsicher. Eingriffe des Staates beeinflussen den Zugang der 
Migranten zum Arbeitsmarkt und fördern dadurch die Hinwendung zu illegalen 
und gefährlichen Beschäftigungen.  

Auch wenn die Türkei und andere Länder wie Australien, Kanada und die EU-
Staaten in der Analyse der sozialen Netzwerke keine Beachtung finden, spielen 
sie in der irakischen Migrationsbewegung eine entscheidende Rolle. Die westli-
chen Staaten bilden durch ihre Einwanderungspolitik oder ihre Migrationskon-
tingente, die Türkei mit ihrer Einstellung gegenüber den im Land lebenden Aus-
ländern den sozialen Rahmen für die Migranten. Insbesondere rechtliche In-
strumente und deren Umsetzung (wir haben gesehen, dass die je nach Migrati-
onsgruppe auch verschieden sein kann), haben wichtige Auswirkungen für Mi-
granten. Wie man am Beispiel der Kurden sehen konnte, hat der Staat ihnen ge-

16  Zu diesem Thema ist der Aufsatz von Mine Eder (2007) von Bedeutung. Anhand der Mi-
gration moldawischer Frauen in die Türkei untersuchte sie die Phase der irregulären Emi-
gration und die dabei angeblich keine Rolle spielende, widersprüchliche, unbeständige, da-
für aber allzu dominante Stellung des Staates. 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PARTIELLE EINGLIEDERUNG UND SOZIALE NETZWERKE  179 

genüber eine argwöhnische und feindselige Haltung. Außerdem wurden die Be-
stimmungen der Vergabe von Aufenthaltsgenehmigungen für Turkmenen geän-
dert. Beide Gruppen erlebten auf diese Art und Weise sozioökonomische Ver-
schlechterungen ihrer Lebensumstände. 

Weder die Staaten selbst noch die von ihnen betriebene Migrationspolitik sind 
statische Gebilde. Wenn man sich nun erneut das Beispiel der irakischen Turk-
menen vor Augen hält, sieht man, dass sich die Bestimmungen zu den Aufent-
haltsgenehmigungen innerhalb einer bestimmten Periode verändert haben und 
unterschiedliche Teile des Staatsapparates im gleichen Zeitraum unterschiedliche 
Einstellungen zeigten. Die mangelnde Bereitschaft des Staates aus makropoliti-
scher Sicht, Aufenthaltsgenehmigungen zu erteilen, verläuft Hand in Hand mit 
Toleranz auf der Mikroebene. Auch wenn die auf höchster Ebene akzeptierte 
staatliche Politik die neu ankommenden Turkmenen zu irregulären Migranten 
degradiert, erfahren sie von der Polizei Nachsicht. 

Zusammentreffen von Sicherheitskräften und Turkmenen ohne Aufenthalts-
genehmigung verlaufen primär aufgrund der Ausweise, die vom Verein verteilt 
werden, problemlos. Auf einer Seite der Karte befinden sich allgemeine Angaben 
zur Person (Name, Vorname, Geburtsdatum, etc.). Auf dieser Seite steht außer-
dem „Der Inhaber dieser Karte ist türkischer Herkunft“. Die andere Seite enthält 
eine leuchtend rot gezeichnete Landkarte von Kirkuk mit dem Vermerk „Kirkuk 
ist und bleibt türkisch“. Dieser Ausweis spricht die nationalistischen Gefühle der 
Polizisten an. Wie auch Interviewpartner berichten, ist er eine Art inoffizielle 
Aufenthaltsgenehmigung für neu aus dem Irak ankommende Turkmenen. Mu-
hammed, ein Turkmene, der im Jahr 1998 mit 18 Jahren den größten Teil seiner 
Familienangehörigen im Krieg verloren hat und aufgrund des nicht endenwol-
lenden Militärdienstes aus Kirkuk floh, schildert die Bedeutung dieses Ausweises 
bei Begegnungen mit der Polizei: 

Ich habe keine Aufenthaltsgenehmigung, ich bin Flüchtling, aber die Polizei drückt in 
unserem Fall ein Auge zu. Sie sind eher auf der Suche nach Arabern und Kurden. Eine 
Aufenthaltsgenehmigung zu bekommen ist sehr schwer geworden, aber die Polizei lässt 
die Turkmenen in Ruhe, sie verstehen unsere Situation, wenn wir die Karte vorzeigen, 
erleben wir Milde. 

Ein weiterer zentraler, wenn auch weit weniger diskutierter Aspekt der Rolle des 
Staates hinsichtlich des Funktionierens der Migrantennetzwerke ist seine Einstel-
lung gegenüber Gruppierungen, die mit den Einwanderern in Verbindung stehen. 
Am Beispiel der irakischen Christen und der Kurden konnte gezeigt werden, dass 
die Stärke oder Schwäche einer Nische, in die man sich als Migrant einzufügen 
versucht, auch für die Inkorporation der Migranten ausschlaggebend ist. 

Die schlechte soziale und wirtschaftliche Situation der türkischen Kurden und 
die Tatsache, dass viele von ihnen seit den 1990er Jahren in Migrantenwellen 
unvorbereitet und nolens volens nach Istanbul kamen, wo sie unter miserablen 
Bedingungen leben müssen, ist für die sozioökonomische Integration irakischer 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


A. D DEM DANI180 

Kurden ebenfalls von einschränkender Natur. Diese Personen haben keine Hoff-
nung auf eine Rückkehr in ihre Dörfer und besitzen nur ein sehr eingeschränktes 
soziales Kapital. Sie sind innerhalb ihres Landes aus ihrer Heimat vertrieben 
worden, „haben es mit Arbeitslosigkeit, vorübergehender oder nicht registrierter 
Beschäftigung zu tun; um ihr Leben fortsetzen zu können, sind sie ständig auf 
externe Hilfe angewiesen“; sie sind fortlaufend in Gefahr, „nachhaltig zu einer 
unterklassigen Gesellschaftsschicht deklassiert zu werden“ (Keyder 2005: 132). 
Die türkischen Kurden sind einer unterdrückenden, sowohl sozialen als auch po-
litischen Ausgrenzung ausgesetzt und verfügen darüber hinaus nur über sehr be-
schränktes wirtschaftliches und soziales Kapital. Deswegen sind sie nicht in der 
Lage, sich eine sichere gesellschaftliche Nische aufzubauen, in die sich auch die 
irakischen Kurden eingliedern könnten. Anfang der 1990er Jahre wurden die tür-
kischen Kurden mit der Erfahrung der Vertreibung im eigenen Land konfrontiert 
und verarmten. Als „vermeintliche Staatsbürger“ und „gefährliche Minderheit“ 
abgestempelt (Yegen 2006; Bayraktar 2006), sind nicht im Stande, ihren ethni-
schen Brüdern und Schwestern aus dem Irak zu helfen. Daher vermochten die 
irakischen Kurden aus dem schmerzlichen Kapital, das auf ihre ethnische Her-
kunft zurückgeht, kein tragendes soziales Netzwerk aufzubauen. Außer einigen il-
legalen Wegen sind die Inkorporationskanäle für sie geschlossen. In dieser Situa-
tion bleibt für die meisten nur ein Weg offen, vorübergehend schwer zu schuf-
ten, bis der Tag ihrer Abreise gekommen ist. 

Die sozialen Netzwerke der irakischen Christen in Istanbul bieten im Ver-
gleich zu denen der Kurden weitaus mehr Möglichkeiten. Wie bereits erwähnt, 
bewegen sich die Netzwerke der irakischen Chaldäer auf zwei Ebenen. Zum ei-
nen haben sie durch Beziehungen zu den syrischen Christen Kontakte zum östli-
chen Christentum, zum anderen haben sie Beziehungen zum westlichen Chri-
stentum, das durch katholische Einrichtungen wie Caritas vertreten wird. Die in-
stitutionellen Kapazitäten der Strukturen der Chaldäer oder der Katholiken sind 
in der Türkei im Vergleich zu den Möglichkeiten in Amerika oder in Europa je-
doch stark unterentwickelt. Das Modell des laizistischen Nationalstaates in der 
Türkei basiert auf einer sunnitisch-türkischen Mehrheit. Außerdem sind die Be-
stimmungen der Lausanner Konferenz bezüglich der Minderheitenrechte nicht 
wirklich umgesetzt worden. Aus diesen beiden Gründen sind die nichtmuslimi-
schen Religionsgemeinden demographisch und gesellschaftlich geschwächt. Dies 
schmälert die Möglichkeiten lokaler christlicher Netzwerke, die auch von Mi-
granten genutzt werden könnten, sich zu institutionalisieren. Dennoch muss hier 
erwähnt werden, dass der Staat türkischen Christen gegenüber vergleichsweise 
wohlwollend gegenübersteht. Insbesondere die Vernetzungsmöglichkeiten mit 
dem westlichen Christentum bleiben begrenzt. Während in anderen Nahoststaa-
ten internationale Hilfsorganisationen von Christen ohne Behinderungen ihren 
Tätigkeiten nachgehen können, werden in der Türkei überstaatliche christliche 
Vereinigungen verdächtigt. Diese Missionierungsfurcht schränkt das Arbeitsfeld 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PARTIELLE EINGLIEDERUNG UND SOZIALE NETZWERKE  181 

kirchlicher Organisationen ein. Als Folge davon bleiben die Möglichkeiten der 
irakischen Christen in der Türkei unter ihrem eigentlichen Potenzial. 

Schluss 

Weltweit bauen sich Menschen soziale Netzwerke auf, um verschiedene Bedürf-
nisse zu befriedigen. Die aus diesen Netzwerken hervorgegangenen Beziehungen 
werden genutzt. Im Fall der Migranten dienen soziale Netzwerke dem Überleben 
und dem Fortbestand der Migration. Darüber hinaus ersetzen sie öffentliche In-
stitutionen, die diese Funktionen nicht wahrnehmen können. Netzwerke beru-
hen auf Korrelationen, die auf verwandtschaftliche, ethnische oder wirtschaftli-
che Bindungen zurückgehen. Sie sind für die sozioökonomische Integration von 
Migranten ein wichtiges Vehikel. In der Türkei entsprechen diese Beziehungen 
dem Modell der partiellen Inkorporation. Der potenzielle Erfolg dieses Modells 
hängt von den netzwerkbildenden Kapazitäten der Migranten, der Effizienz der 
brückenbildenden Vermittlungspersonen und den Nischen der türkischen Ein-
wohner ab. 

Ein wichtiger Faktor, der die Funktionsweise sozialer Netzwerke mit beein-
flusst, ist der Staat. Im Rahmen dieser Arbeit konnte nicht dargestellt werden, 
wie sich die unterschiedlichen Politiken von diversen Ländern auswirken; wir ha-
ben allerdings gesehen, dass die türkische Realpolitik eine große Belastung für 
die irakischen Migranten und ihren Integrationsprozess darstellt. Die Politik hat 
nicht nur den Umfang und die Art des Zustroms der Migranten beeinflusst, son-
dern auch ihre sozioökonomischen Inkorporationsmöglichkeiten. Kurz gesagt, 
die verschiedenen Maßnahmen dieser Politik haben die sozialen Netzwerke der 
Migranten negativ beeinflusst und ihre eigentliche Kraft geschmälert. 

Auch wenn mit der partiellen Inkorporation fundamentale Lücken im Leben 
der Einwanderer geschlossen werden können, dürfen die ernsthaften Nachteile 
dieses Modells, das zu einer ungleichen und hierarchischen Integration führt, 
nicht außer Acht gelassen werden. Um den Anschluss an den Wohnungs- und 
Arbeitsmarkt vor Ort zu finden, stützen sich die Migranten auf ihre ethnischen 
und religiösen Zugehörigkeiten. Hierbei bedienen sie sich ihres sozialen Kapitals. 
Die Politik des Staates unterstützt den Verbleib der Migranten in diesen Netz-
werken und macht sie gleichzeitig von den Gemeindestrukturen abhängig. Aller-
dings sind weder ethnische Gruppen noch religiöse Gemeinschaften starre Kon-
strukte; sie werden je nach Bedarf erschaffen und können in der Folge sowohl er-
starken als auch schwächer werden (Barth 1996). Je nach Einfluss der politischen, 
wirtschaftlichen und sozialen Umstände können sich ihr Inhalt, ihre Grenzen 
und ihre Effizienz verändern. Betrachtet man nun die irakischen Migranten in 
der Türkei, so sieht man, dass sowohl durch ihren unbeugsamen Willen zum 
Überleben als auch durch die Art und Weise, wie der Staat ihnen gegenüber ein-
gestellt ist, sich der religiöse Zusammenhalt innerhalb der Gemeinden verstärkt. 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


A. D DEM DANI182 

Die Regierung war bis dato nicht fähig, den Ausländern ein Gefühl von univer-
seller Sicherheit zu vermitteln und wendete außerdem gegenüber verschiedenen 
Gruppen unterschiedliche Gesetze und Bestimmungen an, was zu einem Wie-
dererstarken ihrer religionsgemeinschaftlichen Struktur führt.  

Die partielle Inkorporation bedeutet für die Emigranten, ihr Leben weiterfüh-
ren zu können und ist daher durchaus wichtig. Trotzdem bedeutet dies, dass so-
lange es in der rechtlichen Situation der Migranten zu keinen positiven Verände-
rungen kommt, sie in ständiger Ungewissheit warten müssen. Um es anders zu 
sagen, sind auch die sozialen Netzwerke der irakischen Migranten genauso wie 
die Netzwerke von Migranten anderer nichteuropäischer Länder von gesetzlichen 
und politischen Veränderungen abhängig und führen mit allen diesen Unsicher-
heiten ihre Existenz fort.  

(Aus dem Türkischen von Engin Basel und Tomas Wilkoszewski) 

Bibliographie 

Apap J., Carrera, S. und Kiri çi, K. 2005. EU-Turkey Relations in the Pre-Accession 
Period: Implementing the Schengen Regime and Enhancing Border Control (CERP 
report).

Barth, F. 1996. Enduring and Emerging Issues in the Analysis of Ethnicity. In H. 
Vermeulen und C. Govers (Hg.) The Anthropology of Ethnicity: Beyond ‘Ethnic 
Groups and Boundaries’. Amsterdam: Het Spinhuis, 11-32. 

Boyd, M. 1989. Family and Personal Networks in International Migration: 
Recent Developments and New Agendas. International Migration Review (23/3): 
638-70. 

Böcker, A. 1995. Migration Networks: Turkish Migration to Western Europe. In 
Causes of International Migration. Proceedings of a Workshop, Eurostat, 
Luxembourg, 15-16 December 1994: 151-72. 

Brettel, C. B. 2000. Theorizing Migration in Anthropology: The Social Con- 
struction of Networks, Identities, Communities and Globalscapes. In C. B. 
Brettel und J. F. Hollifield (Hg.) Migration Theory: Taking Across Disciplines. N.Y. 
und London: Routledge, 97-135.

Brewer, K. T. und Yükseker, D. 2006. A Survey on African Migrants and Asylum 
Seekers in Istanbul. MiReKoç Research Projects 2005-2006 (http://www.mirekoc. 
com/mirekoc_eng.cgi). 

Bruinessen, M. 2000. Kürt Toplumu, Milliyetçilik, Etnisite ve Mültecilik Sorunları.
Kürtlük, Türklük, Alevilik: Etnik ve Dinsel Kimlik Mücadeleleri. Istanbul: leti im.

Chatelard, G. 2004. Jordan: A Refugee Haven (http://www.migrationinformation. 
org/Profiles/display.cfm?id=236; aufgerufen im Januar 2006). 

Chatelard, G. 2007. Emigrating from Iraq in the Period 1991-2007: Social Networks 
As Alternatives for International Protection. Paper presented at the 2nd Con- 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PARTIELLE EINGLIEDERUNG UND SOZIALE NETZWERKE  183 

ference of the International Association of Contemporary Iraqi Studies 
(IACIS), Philadelphia University, Amman, Jordan, 11-13 June 2007.

Ci erli, S. 1998. Les Réfugiés Kurdes d’Irak en Turquie: Gaz, Exode, Camps. Paris: 
Harmattan.

Cohen, J. 1999. Intégration: Théories, Politiques et Logiques d’Etat. In P. 
Dewitte (Hg.) Immigration et Intégration: L’État des Savoirs. Paris: La découverte, 
32-42. 

Collyer, M. 2005. When Do Social Networks Fail to Explain Migration? 
Accounting for the Movement of Algerian Asylum-Seekers to the UK. Journal 
of Ethnic and Migration Studies (31/4): 699-718. 

Ça aptay, S. 2002. Kemalist Dönemde Göç ve skân Politikaları: Türk Kimli i
Üzerine bir Çalı ma. Toplum ve Bilim (93): 218-241.  

Danı , D. 2006. Integration in Limbo: Iraqi, Afghan and Maghrebi Migrants in 
Istanbul (co-authored with Cherie Taraighi and Jean-François Pérouse), 
MiReKoç Research Projects 2005-2006 (http://www.mirekoc.com/mirekoc_ 
eng.cgi). 

Danı , D. 2007. Transit Göç ve Ulusötesi Dini A lar: stanbul’da Iraklı Keldani 
Katolik Göçmenler. In A. Kaya und B. ahin (Hg.) Kökler ve Yollar: Türkiye’de 
Göç Süreçleri. Istanbul: stanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, 521-544. 

Danı , D. 2007a. Iraqi Christian Women in the Domestic Service Ladder of 
Istanbul: Solidarity or Exploitation. Journal of Ethnic and Migration Studies
(33/4): 601-615. 

Dick, S. 2002. Liberians in Ghana: Living Without Humanitarian Assistance. 
New Issues in Refugee Research. Working Paper (57). 

Eder, M. 2007. Moldovalı Yeni Göçmenler Üzerinden Türkiye’deki Neo-Liberal 
Devleti Yeniden Dü ünmek. Toplum ve Bilim (108): 129-142. 

Erder, S. 2000. Uluslararası Göçte Yeni E ilimler: Türkiye “Göç Alan” Ülke Mi? 
In F. Atacan et al. (Hg.) Mübeccel Kıray çin Yazılar, Istanbul: Ba lam, 235-259. 

Faist, T. 2000. The Volume and Dynamics of International Migration and Transnational 
Social Spaces. Oxford: Oxford University Press. 

Granovetter, M. 1974. The Strength of Weak Ties. American Journal of Sociology
(78/6): 1360-1380. 

Gurak, D. T. und Caces, F. 1992. Migration Networks and The Shaping of 
Migration Systems. In M. M. Kritz, L. L. Lim und H. Zlotnik (Hg.) 
International Migration Systems: A Global Approach. Oxford: Clarendon Press, 
150-176. 

Hiro, D. 2002. Iraq: A Report from the Inside. London: Grante Books. 
çduygu, A. 2003. Irregular Migration in Turkey. Genevre: IOM.  

Jacobsen, K. 2001. The Forgotten Solution: Local Integration for Refugees in 
Developing Countries. New Issues in Refugee Research. Working Paper (45). 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


A. D DEM DANI184 

Kaynak, M. 1992. The Iraqi Asylum Seekers and Türkiye (1988-1991). Ankara: 
Tanmak. 

Kearney, M. 1986. From Invisible Hand to Visible Feet: Anthropological Studies 
of Migration and Development. Annual Review of Anthropology (15): 331-61. 

Keyder, Ç. 2005. Globalization and Social Exclusion in Istanbul. International 
Journal of Urban and Regional Research (29/March 2005): 124–34. 

Kiri çi, K. 1996. Coerced Immigrants: Refugees of Turkish Origins since 1945. 
International Migration (34/3): 385-412. 

Kiri çi, K. 2000. Disaggregating Turkish Citizenship and Immigration Practices. 
Middle Eastern Studies (36/3): 1-22.  

Krissmann, F. 2005. Sin Coyote Ni Patron: Why The ‘Migrant Network’ Fails to 
Explain International Migration. International Migration Review (39/1): 4-44. 

Lindstrim, C. 2003. Urban Refugees in Mauritania. Forced Migration Review (17): 
46-47. 

Mannaert, C. 2003. Irregular Migration and Asylum in Turkey. Working paper No. 
89, New Issues in Refugee Research, UNHCR Evaluation and Policy Analysis 
Unit.

Massey, D. et al. 1987. Return to Aztlan. Berkeley: University of California Press. 
Massey D. et al. 1993. Theories of International Migration: A Review and A 

Appraisal. Population and Development Review (19/3): 431-466. 
Mitchell, J. C. (Hg.) 1969. Social Networks in Urban Situations: Analyses of Personal 

Relationships in Central African Towns. Manchester: Manchester University Press. 
O.V. 1991a. Irak’a Ültimatom Verdik. Hürriyet. 3.4. 
O.V. 1991b. Kur una Dizilecektik. Hürriyet. 3.4.  
O.V. 1991c. Kaçabildikleri çin Mutlular. Sabah. 5.4. 
Pessar, P. R. 1999. The Role of Gender, Households and Social Networks in the 

Migration Process: A Review and Appraisal. In The Handbook of International 
Migration, 53-70. 

Portes, A. 1995. The Economic Sociology and the Sociology of Immigration: A 
Conceptual Overview. In A. Portes (Hg.) The Economic Sociology of Immigration: 
Essays on Networks, Ethnicity and Entrepreneurship. New York: Russel Sage 
Foundation, 1-41. 

Portes, A. und Zhou, M. 1993. The New Second Generation: Segmented 
Assimilation and Its Variants Among Post-1965 Immigrant Youth. Annals of the 
American Academy of Political and Social Science (530): 74-96. 

Putnam, R. 2000. Bowling Alone. New York: Touchstone. 
Schmitter-Heisler, B. 2000. The Sociology of Immigration: From Assimilation to 

Segmented Integration. From the American Experience to the Global Arena. 
In C. B. Brettel und J. H. Hollifield (Hg.) Migration Theory. New York: 
Routledge, 77-96. 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PARTIELLE EINGLIEDERUNG UND SOZIALE NETZWERKE  185 

Sirkeci, . 2005. Irak’tan Türkmen Göçleri ve Göç E ilimleri. Ankara: Global Strateji 
Enstitüsü Yayınları.

Sommers, M. 2000. On the Margins, in the Mainstream: Urban Refugees in 
Africa. In S. C. Lubkemann, L. Minear und T. G. Weiss (Hg.) Humanitarian 
Action: Social Science Connection. Institute for International Studies Brown Uni- 
versity Publications, 63-89 (http://www.watsoninstitute.org/pub/OP37.pdf). 

im ir, B. 2004. Türk-Irak li kilerinde Türkmenler. Ankara: Bilgi Yayınevi. 
Van Hear, N. 1995. Displaced People After the Gulf Crisis. In R. Cohen (Hg.) 

The Cambridge Survey of World Migration. Cambridge: Cambridge University 
Press, 424-430. 

Van Hear, N. 1998. New Diasporas: The Mass Exodus, Dispersal and Regrouping of 
Migrant Communities. London: UCL Press. 

Vertovec, S. 2002. Transnational Networks and Skilled Labour Migration (http:// 
www.transcomm.ox.ac.uk/working%20papers/WPTC-02-02%20Vertovec.pdf).  

Yacoub, J. 1994. La Diaspora Assyro-Chaldéenne. Espace Géopgraphique (22/1): 
29-37. 

Ye en, M. 2006. Müstakbel Türk’ten Sözde Vatanda a: Cumhuriyet ve Kürtler. Istan-
bul: leti im. 

Yılmaz, B. B. 2006. Migration, Exclusion et Taudification Dans le Centre-Ville 
Istanbuliote: Etude de cas de Tarlaba ı. Université de Paris VIII, Saint-Denis 
(unveröffentlichte Doktorarbeit). 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die tscherkessische Diaspora in Anatolien: 
Ethnokulturelle und politische Eigenschaften 

Ayhan Kaya 

In dieser Arbeit werde ich untersuchen, welchen Prozessen der Identitätsbildung 
Tscherkessen fern von ihrem Ursprungsland in der türkischen Diaspora und un-
ter dem Einfluss der dortigen zeitlichen, räumlichen, politischen und gesell-
schaftlichen Umstände unterworfen sind. Weiter interessiert mich, welche ge-
meinsamen kulturellen Muster sie im Verlauf dieser Prozesse hervorbringen, ob-
wohl sie in ganz verschiedenen geographischen Räumen leben.  

Untersuchungen zu den Themen Diaspora, kulturelle Anthropologie, Ethnizi-
tät und Identität kommen häufig zu dem Schluss, dass eine direkte Korrelation 
besteht zwischen nationalen, ethnischen, kulturellen, diasporischen1 und indivi-
duellen Identitäten einerseits und dem sozialen, politischen, rechtlichen und kul-
turellen Umfeld, in dem Menschen leben, sowie der Beschaffenheit der sozialen 
Gruppen, mit denen sie in einem gegenseitigen Austausch stehen, andererseits. 
Identitäten, so lässt sich daraus schließen, entstehen in einem dialogischen und 
dialektischen Prozess. 

Nähert man sich dieser Frage nun aus der Sicht von Menschen, die in der Di-
aspora leben, wird deutlich, dass diese so, wie sie in ganz verschiedenen geogra-
phischen Regionen verstreut leben, auch stark voneinander abweichende Diaspo-
ra-Identitäten ausbilden. Diese Identitäten lassen sich heute zwei Achsen entlang 
definieren: einer universellen und einer partiellen Achse (Safran 1991; Clifford 
1994; Gilroy 1994; Kaya 2000). Auf der universellen Achse liegen die Verbin-
dungen, die gegenseitigen Einflüsse und Beziehungen zwischen dem Heimatland 
und der Diaspora, die mit der Globalisierung auch materielle Realität angenom-
men haben. Diese Achse kann man auch als die übernationale oder transnationa-
le Achse bezeichnen. Die partielle Achse hingegen ist kein Bereich, der von 
selbst, spontan Gestalt annimmt. Hier entstehen vielmehr Entwürfe zur Gegen-
wehr gegen die ausschließenden, jede demokratische Beteiligung verhindernden 
Bedingungen, welche die Mehrheitsbevölkerung und das herrschende politische 
und rechtliche System schaffen. Die partielle Achse ist der Ort, an dem die au-
thentische Kultur, die Tradition, das Gewohnheitsrecht und die Geschichte auf 
den Plan treten. Nehmen wir beispielsweise an, dass bei einer bestimmten Grup-
pe die partielle Achse im Verhältnis zur universellen Achse stärker hervortritt, so 
ist zu erwarten, dass die Mitglieder dieser Gruppe sich im Aufnahmeland immer 

1  Im Original diasporik. Um eine genaue Übersetzung zu gewährleisten, haben wir in Über-
einkunft mit dem Autor den Terminus als Adjektiv auch im Deutschen übernommen (die 
Übers.). 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AYHAN KAYA 188 

noch als Gäste betrachten und die Hoffnung noch nicht aufgegeben haben, der-
einst in die Heimat zurückzukehren.  

In den Sommermonaten der Jahre 2001 und 2002 habe ich, vor allem auf der 
Strecke zwischen Samsun und Reyhanlı, eine sozialanthropologische Feldfor-
schung durchgeführt; gegen Ende des Jahres 2002 folgte eine auf die ganze Tür-
kei ausgeweitete strukturierte soziologische Befragung mit sechshundert Proban-
den. Die Daten aus diesen Untersuchungen werde ich in der vorliegenden Arbeit 
teilweise verwenden. Darauf gestützt werde ich die gemeinsamen kulturellen Ri-
tuale herausarbeiten, die, auf der erwähnten partiellen Achse, bei tscherkessi-
schen Bevölkerungsgruppen zu beobachten sind, welche in ganz verschiedenen 
Gegenden der Türkei weit voneinander entfernt leben. Solche Rituale können 
sowohl als Ausdruck des Reichtums der türkischen Kultur gelesen werden oder 
aber als ein Weg zu eigener kultureller Kreativität von Menschen, die sich selbst 
in diesem Land immer noch als Gäste fühlen. 

Im ersten Teil der Arbeit werde ich den Migrationsprozess der Tscherkessen 
aus dem Nordkaukasus nach Anatolien nachzeichnen, im nachfolgenden Teil 
dann die Eindrücke aus der Feldforschung wiedergeben. Im letzten Teil werde ich 
etwas zu den Strategien der politischen Beteiligung sagen, welche die Tscherkes-
sen innerhalb der historischen, politischen und sozialen Bedingungen ihres Um-
feldes entwickelt haben. Indem sie die Quellen und Kanäle nutzten, die ihnen 
aus der Globalisierung erwachsen sind, gelang es ihnen nach und nach, gleichzei-
tig sowohl im Heimatland als auch in der Diaspora anwesend zu sein.  

Bevor ich jedoch auf bestimmte Eigenschaften der tscherkessischen Diaspora-
Identitäten eingehe, möchte ich ihren Migrationsprozess kurz zusammenfassen. 

Kurze Geschichte der Migration nach Anatolien  
und die tscherkessische Identität 

Zur Etymologie des Wortes Tscherkessen bestehen heute zahlreiche unterschied-
liche Auffassungen. Da es nicht zur Fragestellung dieser Arbeit gehört, sie alle 
hier aufzuzählen, beschränke ich mich auf die zwei wahrscheinlichsten unter ih-
nen. Eine dieser Auffassungen geht davon aus, dass das Wort Çerkes, Tscherkes-
sen, aus dem altgriechischen Kercetai entlehnt, in der Form kerket zur Bezeich-
nung der Völker der nordwestlichen Schwarzmeerküste verwendet und durch 
Lautwandel zum heutigen Çerkes geworden ist. Eine andere Auffassung hingegen 
nimmt nicht Altgriechisch, sondern Tatarisch als Ursprung des Wortes an. Die 
ursprünglich nomadischen Tataren haben sich seit dem dreizehnten Jahrhundert 
auf der Krim niedergelassen. Offensichtlich begannen sie zu dem Zeitpunkt, die 
im Nordkaukasus lebenden sesshaften, als Zihler bekannten Völker als Jarkaz zu 
bezeichnen. Im Tatarischen bedeutet jar bzw. çer Erde, kaz oder kes schaben, 
schneiden, umgraben oder bearbeiten. Es wirkt plausibel, dass sich das Wort Jar-
kaz mit der Bedeutung „Landarbeiter“ mit der Zeit zu çerkez oder çerkes weiter-

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE TSCHERKESSISCHE DIASPORA IN ANATOLIEN 189 

entwickelt haben könnte (Avagyan 2004). Von wesentlicher Bedeutung ist dann 
die Tatsache, dass vom 17. Jahrhundert an mit dem Begriff çerkes alle Völker des 
Nordkaukasus bezeichnet wurden: die Adige und die Kabartey, die Karatschay-
Türken und die Balkar-Türken, die Abchasen, Tschetschenen, Dagestaner und 
Avaren sowie ein Teil der Südukrainer und Kasachen.  

Die Grenzen des Gebietes, innerhalb dessen die Osmanen die Oberherrschaft 
über die Tscherkessen hatten, verengten sich mit den osmanisch-russischen Krie-
gen von 1787 und 1828/29 zusehends. Die Flucht der Muslime vor der russi-
schen Expansion seit dem Jahr 1787 hatte mit der Vertreibung der Krimtürken 
begonnen und dauerte durch das gesamte 19. Jh. an. Zielregionen waren Anato-
lien, der Balkan und der Nahen Osten. Zuerst verließen die Krimtataren, sodann 
die Nogay ihre Heimat; später taten es ihnen die Adige, Kabartey, Tschetschenen 
und Abchasen gleich. In größerem Umfang seit den 1850er Jahren und bis zur 
Russischen Revolution 1917 kamen die Tscherkessen in Wellen sowohl auf dem 
Land- als auch auf dem Seeweg in osmanisches Gebiet. Die Hohe Pforte siedelte 
sie in Anatolien, auf dem Balkan sowie innerhalb der heutigen Grenzen Syriens, 
Jordaniens und Israels an. Nach dem Krimkrieg kamen die Tscherkessen vor al-
lem in der Folge des osmanisch-russischen Krieges von 1877/78 (Gökçe 1979; 
Karpat 1985); in Booten, auf Wagen und zu Fuß flüchteten sie auf osmanisches 
Territorium. Das Zentrum des Kalifats, Istanbul, war zu der Zeit von symboli-
scher Bedeutung. Angesichts möglicher weiterer Kriege war der Osmanische 
Staat, dessen Gebiet mit den zunehmenden nationalistischen Stömungen rapide 
schrumpfte, aber auch dringend auf junge muslimische Kräfte angewiesen. So 
gewann er einerseits kriegstaugliche Soldaten, hoffte andererseits, die zentrifuga-
len Kräfte auf dem Balkan, in Zentralanatolien und im Mittleren Osten mit den 
Tscherkessen als ausgleichender Kraft zu bändigen (Karpat 1985; Dündar 2001; 
Kaya 2005). 

Die Zahl der Tscherkessen, die durch die russische Expansion aus ihrer Heimat 
vertrieben wurden und ins Osmanische Reich gelangten und die ihre Migration 
selber als Verbannung bezeichnen, wird auf über eine Million geschätzt. Akade-
mische Arbeiten auf der Grundlage russischer Daten reden von 500 000 bis einer 
Million Vertriebener (Avagyan 2004: 56). Auf türkische Quellen gestützte Unter-
suchungen hingegen gehen allgemein von einer bis zwei Millionen aus (Berkok 
1958; Gökçe 1979; Karpat 1985; Aydemir 1988; Saydam 1997; Dündar 2001). 
Zusätzlich ist zu berücksichtigen, dass auf der strapaziösen Wanderung zahlreiche 
Menschen ums Leben kamen, ein großer Teil davon aus Überanstrengung sowie 
durch Krankheiten wie Typhus oder Pocken. Belegt ist der Tod von Zehntausen-
den von Menschen in den damaligen Häfen von Trabzon und Samsun durch ei-
ne Epidemie (Karpat 1985; Avagyan 2004). Man geht davon aus, dass 25% der 
Flüchtlinge auf der Flucht starben (Karpat 1985; Avagyan 2004: 58). Die Zahl der 
Ende des 19. Jh. im Nordkaukasus verbliebenen, nicht ausgewanderten Tscher-
kessen hingegen liegt zwischen 150 000 und 200 000 (Jaimoukha 2001: 69). 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AYHAN KAYA 190 

Die zum Auswandern gezwungenen Tscherkessen zeigen alle Eigenschaften 
einer klassischen Diaspora. Zu den bezeichnendsten darunter gehören die Sehn-
sucht nach der Heimat und ein nicht abnehmender Wunsch, dorthin zurückzu-
kehren. Nach ihrer Ankunft in Anatolien befreite die Regierung in Istanbul die 
Tscherkessen für eine Dauer von zehn Jahren von Militärdienst und Steuern. Für 
den Hausbau wurden ihnen die notwendigen Mittel zur Verfügung gestellt; zu-
dem erhielt jede Familie ein Paar Ochsen. Bekannt ist auch, dass Tscherkessen in 
von Armeniern, Griechen und anderen Christen bewohnten Dörfern angesiedelt 
wurden (Avagyan 2004). Nach ihrer Ankunft in Anatolien hatten sich die Tscher-
kessen einer verbindlichen Siedlungspolitik zu unterziehen. Besonders von den 
1860er Jahren an, als sie in großer Zahl zuwanderten, wurden ihnen Niederlas-
sungen in Gebieten zugewiesen, deren Bewohner zentrifugale Tendenzen zeig-
ten. Der Balkan mit dem balkanischen, der Nahe Osten mit dem arabischen Na-
tionalismus, Anatolien mit dem armenischen und dem griechischen Nationalis-
mus waren Regionen, in denen die Tscherkessen bevorzugt angesiedelt wurden. 
In Anatolien hatten sie sich auf dem Landstreifen von Samsun im Norden über 
Çorum, Tokat, Amasya, Ankara, Kayseri und Kahramanmara  bis zu Hatay-
Reyhanlı im Süden und zudem an mehreren Orten wie Adapazarı, Izmit, Biga, 
Balıkesir, Çanakkale und Bursa in Westanatolien sowie in bestimmten Gegenden 
Südanatoliens niederzulassen. Diese in großen Strömen zuwandernden Migran-
ten beeinflussten in der Folge die Entwicklungen im Osmanischen Reich in meh-
reren Bereichen. Einmal nahm die muslimische Bevölkerung zahlenmäßig zu, 
dann islamisierten sich die christlichen Provinzen. Das Heer gewann an Stärke 
dank den kämpferischen Eigenschaften junger Tscherkessen; nationalistisch-
separatistische Tendenzen der nichtmuslimischen Bevölkerung wurden im 
Gleichgewicht gehalten. Zudem gewann panislamisches Gedankengut wesentlich 
an Verbreitung. Insbesondere gegen Kurden, Drusen, Turkmenen und Beduinen 
benutzte der Osmanische Staat die Tscherkessen als ausgleichende Kraft.  

Auf der anderen Seite beschloss man, gemäß einem Abkommen zwischen der 
Hohen Pforte und dem Russischen Reich von vor dem russisch-osmanischen 
Krieg von 1877/78, in den osmanisch-russischen Grenzgebieten sowie in den vor-
wiegend von Armeniern bevölkerten Gebieten keine Tscherkessen anzusiedeln. 
Allerdings sind später die in der Folge des osmanisch-russischen Krieges aus dem 
Balkan vertriebenen Tscherkessen dennoch in den dicht von Armeniern bevölker-
ten zentral- und ostanatolischen Provinzen angesiedelt worden. Zur heutigen Zahl 
der Tscherkessen gibt es verschiedene Schätzungen; sie reichen von einer Million 
bis zu sieben Millionen. Sichere Angaben liegen jedoch nicht vor. Dennoch kön-
nen wir, wenn wir von der Feststellung Peter Andrews (1992) aus dem Jahr 1970 
ausgehen, nach der es 900 tscherkessische Dörfer gibt, und wenn wir zudem die 
niedrige Geburtenrate berücksichtigen, ohne zu übertreiben, so glaube ich, von 
zwei bis zweieinhalb Millionen Tscherkessen ausgehen. Wenn wir zu dieser Zahl 
die heute noch im Nordkaukasus lebenden Tscherkessen von rund einer Million 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE TSCHERKESSISCHE DIASPORA IN ANATOLIEN 191 

dazurechnen, so kommen wir auf eine Bevölkerung einer nicht zu vernachläsi-
genden Größe. Zudem leben heute in Jordanien 60 000 mehrheitlich apsı  und 
Kabartey, in Syrien 40 000 mehrheitlich Abzeh, Kabartey und Abchasen und in 
Israel etwa 3 000 vorwiegend apsı  und Abchasen; diese Zahlen sind allerdings 
nicht garantiert (Jaimoukha 2001).  

Es gibt drei Zonen, in denen sich die Tscherkessen zu Beginn besonders zahl-
reich niederließen: in Rumelien, auf der Linie Samsun-Reyhanlı und auf der Li-
nie Syrien-Jordanien. Zuerst siedelten sie im auch den Krimtataren und den No-
gay-Türken zugewiesenen Rumelien. In jenem Gebiet, in dem die Russen jahre-
lang panslawistische Propaganda betrieben hatten, sollten die Tscherkessen nun 
als Gegenkraft panislamische Ideen vertreten. Sie wurden in den Gegenden von 
Constanza, Varna, Sofia, Pristina, Kosova und Plevne angesiedelt. Nach dem 
93er Krieg mit Russland hingegen wies man ihnen die südliche Marmararegion 
und die Golanhöhen zu. In Rumelien verbliebene 80 Tscherkessen wurden im 
Jahr 2000 mit der Unterstützung der russischen Regierung in die Republik Adi-
gey umgesiedelt. Auch auf dem Balkan gibt es bis heute Tscherkessen, allerdings 
in sehr geringer Zahl. 

Das Traumland hinter dem Berg Kaf wird Wirklichkeit 

Im Juni des Jahres 1998 unternahm Prinz Ali Ben-El Hüseyin von Jordanien, 
dessen Sympathien für die tscherkessische Kultur bekannt sind, mit etwa zehn 
Sicherheitsbeamten der königlichen Familie zusammen eine historische Reise mit 
Ausgangspunkt in der jordanischen Hauptstadt Amman. Sie begann in Richtung 
des Traumlandes hinter dem Berg Kaf und führte über Syrien, Reyhanlı, die 
Ebene von Göksun, Pınarba ı, Ankara und Samsun. Der Märchenprinz und sei-
ne Männer gelangten hoch zu Ross durch die dicht von Tscherkessen bewohnten 
Gegenden bis zum Hafen von Samsun. Die Reiter, die tscherkessische Kostüme 
trugen, wurden wie die von hinter dem Berg Kaf kommenden Mythenhelden 
überall in den Städten und Dörfern von der tscherkessischen Diaspora mit Freu-
den begrüßt. Später gelangten sie per Schiff übers Schwarze Meer in die Hafen-
stadt Sotschi im Nordkaukasus. Auf beiden Seiten des Schwarzen Meeres emp-
fing man sie einerseits mit verwunderten Blicken und andererseits mit großer Be-
geisterung. Ältere Leute, die ihren Augen nicht trauten, wollten die Reiter berüh-
ren, wie um sich zu vergewissern, dass sie nicht träumten. Plötzlich waren ihre 
Verwandten aus den „arabischen Provinzen“, von denen sie bloß ab und zu recht 
Unsicheres hörten, Wirklichkeit geworden (Kaya 2005). 

Diese historische Reise fand auch in den Film von ehbal enyurt Eingang. 
Die berühmte kanadische Popsängerin Loreena McKennitt, die zu dem Video-
film die Musik beisteuerte, war nach Nachforschungen zur Überzeugung gelangt, 
dass die Kelten kaukasischer Abstammung seien. Später wurde der Film in eigens 
organisierten Veranstaltungen in beinahe allen Vereinen und Stiftungen von tür-

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AYHAN KAYA 192 

kischen Tscherkessen einem breiten Publikum zugänglich gemacht. Diese Reise 
und das große Medieninteresse, das sie fand, spielen mit Sicherheit eine zentrale 
Rolle in der seit einiger Zeit starken Präsenz der Tscherkessen in der türkischen 
Öffentlichkeit. Vor nicht langer Zeit hat auch der Sender CNN Türk den Film 
gezeigt. Die visuellen Massenmedien oder, anders gesagt, der elektronische Kapi-
talismus, insbesondere das Fernsehen, haben dazu beigetragen, dass Menschen 
aus ganz verschiedenen Regionen durch ein traumartiges Erlebnis wie in diesem 
Beispiel zu einer Art Gemeinschaft der Gefühle (community of sentiments) zusam-
mengewachsen sind (Appadurai 1997). Mit dieser und ähnlichen Veranstaltungen 
haben die Tscherkessen sich ihrer tscherkessischen Identität buchstäblich von 
Neuem und mit Stolz vergewissert. 

Die tscherkessische Diaspora in der Türkei 

Was nun meine eigene Reise anbelangt, so beginnt sie im Hafen von Samsun, wo 
Prinz Ali mit seinem weißen Pferd die Segel in Richtung Nordkaukasus setzte. 
Samsun ist zudem, was wesentlich bedeutender ist, einer der ersten osmanischen 
Häfen, welchen die Tscherkessen vor rund hundertfünfzig Jahren auf ihrer See-
reise in die Verbannung ansteuerten. An einem bedeckten Schwarzmeer-Morgen 
mit zornigem Wellengang komme ich hier an. Samsun empfängt mich an einem 
so melancholischen Tag, als ob es mich erinnern wollte an die Geschichten der 
Menschen, die auf dem Weg in die Verbannung im Meer ertranken, an die, wel-
che, kaum an Land gegangen, an Malaria und anderen Epidemien starben, aber 
auch an die „Istanbulako-Lieder“, psishxo yicijj in der Sprache der Adigey, die auf 
der Reis e voller Hoffnung in Richtung Istanbul entstanden, oder an die Ge-
schichten, die ich gelesen und gehört habe, Geschichten von Menschen, die in 
den Jahren der Verbannung auseinandergerissen und verstreut wurden über den 
Balkan, an zahlreiche Orte Anatoliens und in so weit entfernte Gegenden wie 
Syrien, Jordanien und Iran. Während und nach den 1860er Jahren sind Neuan-
kömmlinge von Samsun aus vor allem über zwei Regionen nach Anatolien ge-
langt: über die Ebene von Çar amba sowie über Karlı Köyü und die Gegend von 
Alaçam an der Straße nach Sinop. Karlı Köyü hat Berühmtheit erlangt unter den 
türkischen Tscherkessen als rein tscherkessisches Dorf. Berühmt ist auch das in 
den ersten Jahren der Verbannung bei Çar amba gegründete Dorf Kızılot mit 
seinen Platanen, in der Gegend Kavlan genannt, die einen Umfang von 35 
Schritten haben sollen. Der Überlieferung nach haben die ersten nach Samsun 
gelangten Tscherkessen diese Bäume gepflanzt. Wie ihren Augapfel sollen sie sie 
gehütet und gepflegt haben; zu ihrer Kultur gehört ja auch ein Baumkult. Der 
Gründungssage des Dorfes gemäß glaubte das eingesessene türkische Volk, dass 
Orte, an denen Platanen oder dı budak nicht gedeihen, unfruchtbar seien. Die 
neu ankommenden Tscherkessen begannen indessen, die Felder zu säubern, die 
voll von kızılot, einem als rotes Kraut bezeichneten Unkraut standen und als un-

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE TSCHERKESSISCHE DIASPORA IN ANATOLIEN 193 

fruchtbar galten. Danach setzten sie Platanen, und von dem Zeitpunkt an hieß 
der Ort dieser fruchtbaren Felder Kızılot. Die Leute von Kızılot betreiben inten-
siven Haselnussanbau wie ein anderes nahe gelegenes Tscherkessendorf auch. In 
den Sommermonaten kommen Hunderte kurdischstämmiger Menschen aus 
Südostanatolien zum Pflücken der Haselnüsse. Ein nicht abbrechender Konvoi 
von Traktoren führt sie heran, und die Ebene von Çar amba überzieht sich mit 
den Zelten dieser kurdischen Wanderarbeiter.  

In Kızılot beherbergen mich der Vater und der Onkel von Mete, einem der 
Jungen des Dorfes. Sie erzählen mir viel über das tscherkessische Leben. Insbe-
sondere zwei Themen will ich nicht übergehen: Die Gastfreundschaft und den 
Respekt, die beiden wichtigsten Prinzipien der tscherkessischen Kultur. Die Auf-
merksamkeit für den Gast, der ins Haus kommt, ist von besonderer Art. Wie 
wenn dadurch das Gemeinschaftliche geheiligt würde, zollt man Groß und Klein 
Respekt. Es heißt, dass Fremde, die in einem tscherkessischen Haushalt zu Gast 
sind, drei Tage lang bedient werden, ohne dass man sie nach dem Grund ihres 
Kommens frage. In den Dorfhäusern befindet sich das Gästezimmer gleich im er-
sten Raum nach dem Hof, wo der Gast sich wohlfühlen kann. Wer Gästen nicht 
genügend Aufmerksamkeit entgegenbringt, hat mit gesellschaftlichen Aus-
schlussmechanismen zu rechnen. Der Grundsatz der Gastfreundschaft ist auch 
eine der Voraussetzungen für die Ausbildung des sozialen Zugehörigkeitsgefüh-
les. So wie zwischen den einzelnen Individuen funktioniert der Respekt aber 
auch auf der Ebene der Gestaltung des sozialen Lebens. Jedoch meint Respekt 
nicht bloß eine Form des Gehorsams der Kleinen den Großen gegenüber oder 
ein ideologisches Instrument in den Händen der älteren Generation zur Kontrol-
le der Jüngeren. Er bezeichnet gleichzeitig eine Haltung, welche auch die Älteren 
den Jüngeren gegenüber einzunehmen haben. Zum Beispiel ist jedes Mitglied ei-
ner Gruppe verpflichtet, im Sinne einer Ehrbezeugung aufzustehen und zu grü-
ßen, wenn irgendein Individuum, ob groß oder klein, zu dieser Gruppe dazu-
stößt. In Kızılot ist der Grundsatz des Respekts so weit entwickelt worden, dass 
früher sogar das Durchqueren des Dorfes zu Pferd als Respektlosigkeit galt. Wer 
geritten kam, stieg am Dorfeingang sofort ab und ging in respektvoller Haltung 
bis zum Dorfausgang vor dem Pferd her.  

Nicht gastfreundlich zu sein, respektlos und den Gebräuchen zuwider zu han-
deln gilt als Verstoß gegen das khabze genannte Gewohnheitsrecht. Solches Ver-
halten ist haynape, Schande. Haynape ist ein überaus oft anzutreffender Begriff in 
der Gestaltung des sozialen Lebens. Respektlosigkeit den Großen (thamate) oder 
den Kleinen gegenüber, fehlerhaftes Verhalten den Gästen gegenüber, der Ver-
such, Gäste in irgendeine Arbeit einzuspannen und zahlreiche weitere Verhal-
tensformen sind haynape. Khabze ist mit dem in der indischen Kultur dharma ge-
nannten Gewohnheitsrecht zu vergleichen; man kann es mit den Worten des 
88jährigen Mahir aus Karabo az, einem Kabartey-Dorf in der Provinz Pınarba ı
bei Kayseri ausdrücken und erfährt dabei auch einiges über die grundlegenden 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AYHAN KAYA 194 

Eigenschaften der aus der Heimat mitgebrachten Kultur. Wie viele andere Kabar-
tey in der Region von Kayseri bezeichnet Mahir den Kaukasus als Vaterland, als 
Heimat des Vaters, Anatolien hingegen als seine eigene Heimat. Um den Begriff 
khabze zu erläutern, zählt er folgende Grundsätze auf: 

– Wer im Krieg das Schwert, auf der Kanzel in der Moschee die Rede führt, ist unser
Anführer.

– Die Gemeinschaft bedarf jederzeit einer edlen Kraft.
– Wer mutig ist, ist edel.
– Für edle Menschen sind Vermögen und Zierat haynape, Schande.
– Stolz ist kein Zeichen von Adel.
– Adel bedeutet Reichtum.
– Die Quelle des Adels sind Intelligenz, Schamgefühl und Bescheidenheit.
– Adel ist nicht angeboren, er nährt sich aus Dienst und Tugend.
– Sitten, Bräuche sind zu jeder Zeit das Passende.
– Seid nicht heuchlerisch.
– Zuerst kommen die Mutter und der Vater, dann der Reihe nach die Familie, das

Dorf, der Stamm, das Volk und die Welt.
– Heirat mit Verwandten ist nicht erlaubt.

In den Gegenden von Çar amba und Samsun sind die Tscherkessen stark im is-
lamischen Glauben engagiert. Dieses Engagement geht so weit, dass gewisse 
tscherkessische Bräuche vom Verschwinden bedroht sind. Das Dorf Epçeli bei 
Çar amba ist ein Beispiel dafür. Die Mehrheit seiner Bevölkerung sind Abzek. 
Mit der Begründung, sie widersprechen islamischen Grundsätzen, sind die 
tscherkessischen Volkstänze dort buchstäblich verboten worden. Dabei spielten 
vor allem die Alten des Dorfes eine bestimmende Rolle. Aber dem Einfluss der 
neuen aktiven Bewegung innerhalb der tscherkessischen Kultur und Identität der 
letzten paar Jahre konnten sich die Jungen des Dorfes nicht entziehen. Wann 
immer sie Zeit finden, gehen sie in den Tscherkessenverein im Zentrum von 
Çar amba, lernen dort, dem Verbot der Eltern zum Trotz, tscherkessische Tänze 
und versuchen so, ihre Kultur am Leben zu erhalten. Epçeli ist nur einer der Or-
te, an denen Verbote ausgesprochen wurden und die Religion die tscherkessi-
schen Traditionen unter Druck setzte. Dennoch heißt dies nicht, dass die Situati-
on an allen Orten dieselbe sei. Während es bis vor kurzer Zeit in Epçeli als Sün-
de galt, die tscherkessischen Tänze aufzuführen, durften entsprechende Verbote 
in Uzunyayla, wo die Traditionen sozusagen wie am ersten Tag der Verbannung 
bewahrt worden sind, nicht einmal hinter der vorgehaltenen Hand erwähnt wer-
den. Desgleichen hört man heute in einigen tscherkessischen Dörfern im Um-
kreis von Çorum bei Hochzeiten Trommel- und Klarinettenklänge, während dies 
in Uzunyayla oder Adapazarı undenkbar ist. 

Vergessen wir aber nicht, dass Bewahren oder Vergessen oder aber bloße Nach-
ahmung von Kultur und ethnischen Identitäten direkt von der Qualität der 
Gruppen abhängen, unter deren Einfluss man im täglichen Leben steht. Die 
Tscherkessen hatten nun keine andere Wahl, als mit den ganz verschiedenen eth-

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE TSCHERKESSISCHE DIASPORA IN ANATOLIEN 195 

nischen Gruppen, die sie in ihren Niederlassungsregionen vorfanden, zusam-
menzuleben und mit ihnen Beziehungen aufzubauen. In gewissen Gegenden wa-
ren es sunnitische Türken, andernorts Aleviten, Kurden, Armenier, griechische 
Orthodoxe, Rückwanderer aus ehemals osmanischen Gebieten, Turkmenen, Tata-
ren oder Georgier, unter deren Einfluss sie gerieten. In Anatolien lebten seit 
Jahrhunderten zahlreiche Stämme, Nomadenstämme, Sippen und viele weitere 
gegen außen verschlossene Gruppen in beträchtlicher Distanz zueinander. Da sie 
untereinander keinen Handel trieben, gediehen auch ihre Beziehung nicht. Je-
doch bilden Gruppen, die untereinander keine auf gegenseitigem Nutzen basie-
rende Beziehungen unterhalten, einen geeigneten Boden für gegenseitige Vorur-
teile. So sind in Anatolien hier und dort ungerechtfertigte Vorurteile auch gegen 
die Tscherkessen entstanden. Deren auf Gleichberechtigung gründender Umgang 
mit der Geschlechterfrage etwa wurde oft als anstößiges Verhalten interpretiert 
und führte zu Ausschlussmechanismen.  

Nähern wir uns der Frage nun aus anthropologischer Sicht. Ethnische, religiöse 
und kulturelle Identitäten einer Gruppe werden auch durch die Festlegungen, In-
terpretationen und auf Vorurteile gestützten Behauptungen der „anderen“ Perso-
nen und Gruppen ausgeformt, unter deren Einfluss die erwähnte Gruppe gerät. 
Deshalb ziehen es sowohl Gruppen als auch Individuen vor, sich an den Lebenstil 
der Mehrheit, unter deren Einfluss sie stehen, anzupassen, und sei es zum Schein; 
eine derart rationale Haltung erlaubt ihnen, ihre Existenz weiterzuführen.  

Auch wenn Assimiliation im privaten Familienleben kaum zu beobachten ist, 
sticht sie doch im öffentlichen Raum ins Auge. So gibt es zwischen den einzel-
nen tscherkessichen Volksgruppen, wie ich weiter oben bereits ausgeführt habe, 
große Unterschiede in der Haltung dem Islam gegenüber sowie hinsichtlich der 
Pflege der tscherkessischen Kultur. Die apsı  zum Beispiel gingen in einigen 
Dörfern in der Gegend von Çar amba bei Samsun mit den dortigen sunnitischen 
Türken gezwungenermaßen enge Beziehungen ein, während etwa die Kabartey in 
Uzunyayla bei Kayseri über die Mehrheit der dortigen Bevölkerung verfügen. 
Die Türken bezeichnen die Abchasen als Diebe, die Tscherkessen als unfähig 
zum Zusammenleben, streitsüchtig, tendenziell kriminell, zur Illegalität und zu 
mafiösen Geschäften neigend. Auf dem Land führte dies dazu, dass die mit sol-
cherlei Vorurteilen konfrontierten Tscherkessen die Türken weder zu ihren 
Hochzeiten noch zu ihren Beerdigungen einladen mochten. Auch im heutigen 
Anatolien besteht diese unterkühlte Haltung weiter. Die Tscherkessen ihrerseits 
haben gebietsweise auch die Türken mit Vorurteilen bedacht. So bezeichnen sie 
diese untereinander mit dem Wort tlepagh, was soviel heißt wie kurzbeinig, unter-
setzt, schwächlich. Wenn die Tscherkessen das Wort „Türke, türkisch“ gebrau-
chen, so ist es ebenfalls problematisch und vorurteilsbeladen: Es dient zur Be-
zeichnung fast aller Nichttscherkessen, also Sunniten, Aleviten, Pomaken, Bal-
kanrückwanderer, turkmenische Nomaden und sogar manchmal Kurden. 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AYHAN KAYA 196 

Fakıahmet, ein Dorf bei Mecitözü in der Nähe von Çorum, sticht mit seiner 
grünen Umgebung, seinen mit hohen Eichen bestandenen Waldzonen und sei-
ner regelmäßigen Bebauungsstruktur sofort ins Auge. Es ist ein apsı -Dorf, zwi-
schen den Bergen und nahe der türkischen Dörfer gelegen. Im Zentrum des Or-
tes steht eine gepflegte, kürzlich renovierte Moschee mit einem nicht besonders 
hohen Minarett. Ihr Baujahr 1877 fällt sozusagen mit dem Jahr der tscherkessi-
schen Niederlassung zusammen. Gegen Abend geht der achtzigjährige Kemal mit 
schnellen Schritten von seinem Haus zum Stall, um nach den Tieren zu sehen. 
Sobald er sieht, dass wir mit seinem Sohn und seinen Enkeln plaudern, lenkt er 
seine Schritte in unsere Richtung und möchte verstehen, worüber wir uns unter-
halten. Da er nun hört, dass es um Tscherkessen, ihre Verbannung und die Sied-
lung in Anatolien geht, mischt er sich ins Gespräch und erzählt, was er von den 
Vorfahren über die Verbannung weiß. Ich frage ihn, warum Fakıahmet so grün 
geblieben sei, während in den umliegenden Dörfer keine Bäume mehr stehen. 
Die Antwort ist bemerkenswert: Kemal erzählt vom Baumkult der Tscherkessen 
und ihrer Liebe zu Pflanzen und Bäumen. Er betont die unersättliche Gier der 
Menschen in den umliegenden Dörfern und ihre Gleichgültigkeit der Natur ge-
genüber. Die Rodung für den landwirtschaftlichen Anbau und das Schlagen von 
Brennholz haben deren Wälder zerstört. Damit nicht genug, sie schielten auch 
auf die Wälder der tscherkessischen Dörfer, was bald in Grundstücksstreitigkeiten 
ausartete. Aufgeregt erzählt Kemal, wie er bei diesen Handgemengen die be-
nachbarten Bauern in die Flucht schlug. 

Die Wirkung der Vorurteile 

Während Vorurteile bei der Wahrung der ethnischen und kulturellen Grenzen 
zwischen Tscherkessen und Nichttscherkessen eine wichtige Rolle spielen, darf 
andererseits nicht unerwähnt bleiben, dass auch innerhalb der tscherkessischen 
Gemeinde Vorurteile bestehen. Das Abchasendorf A calan im Bezirk Vezirköprü 
bei Samsun liegt in einer unberührten, von hohen Bergen eingeschlossen Ge-
gend. Die Abwanderung der Bevölkerung in die Städte hat die Zahl der Jungen 
drastisch reduziert. An einem Juliabend bei Sonnenuntergang sitzen einige von 
ihnen plaudernd im tembelhane genannten Haus im Zentrum des Dorfes. Ich be-
teilige mich an dem teils abchasisch, teils türkisch geführten Gespräch. Die mei-
sten der Anwesenden sprachen bis zum Eintritt in die Grundschule kein Tür-
kisch, erfahre ich. Später stellen mich die Jungen, die ihre Muttersprache übri-
gens ausgezeichnet beherrschen, den tahamate, den Alten des Dorfes vor. Wir 
folgen dem Gespräch zweier kräftig gebauter alter Männer. Sie erzählen voller 
Witz und Ironie, dass die Abchasen zwar Diebe, andererseits aber die toleranteste 
Gruppe in Glaubensfragen, die Ubıh die besten Redner, die Abzeh die Frömm-
sten, die apsı  die Ungebildetsten und Ungehobeltsten und die Kabartey 
schließlich die am stärksten mit ihrer Kultur Verbundenen unter den Tscherkes-

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE TSCHERKESSISCHE DIASPORA IN ANATOLIEN 197 

sen seien. Ihre Erzählung, die sie reichlich mit Beispielen spicken, wird immer 
wieder von schallendem Gelächter unterbrochen. Danach erzählen die beiden 
„alten Jugendlichen“ die Geschichte des gleich neben dem Dorf vorbeifließenden 
Baches Mecidiye, wiederum von Gelächter begleitet. Nach ihrer Vertreibung aus 
der Heimat, gegen Ende des 19. Jahrhunderts, kam eine Gruppe von Abchasen 
auf der Suche nach einem geeigneten Siedlungsplatz in diese fruchtbare Gegend. 
Hier fühlten sie sich an ihre Heimat erinnert; zudem dachten sie, dass sie in die-
ser gebirgigen Gegend niemand stören würde. So ließen sie sich in dem Dorf 
gleich neben dem Bach nieder. Allerdings dachten sie nicht daran, ihre alten Ge-
wohnheiten aufzugeben, und begannen kurz darauf, aus den umliegenden Dör-
fern Pferde, Ochsen, Kühe und weitere Tiere zu stehlen. Die benachbarten Bau-
ern hatten keine Mühe, die Diebe ihrer Tiere ausfindig zu machen. Die Abcha-
sen nun verlangten von den Bauern, die ihre Tiere wiederhaben wollten, eine be-
stimmte Geldsumme in Mecidiye, der Währung der Zeit. Der Übergabeort von 
Diebesgut und Geldsumme lag gleich neben dem Bach. Nach dieser vergnügli-
chen Erzählung über den Ursprung des Namens Mecidiye begleiten mich die 
freundlichen und herzlichen thamate noch bis in die Nähe von Mecitözü.  

Nach diesen angenehmen Erlebnissen versuche ich, meine Eindrücke zu ord-
nen: die geistreichen Berichte der Alten, meine Lektüren, meine eigenen For-
schungsergebnisse und das, was ich im Nordkaukasus gesehen habe. Aus anthro-
pologischer Sicht kommt Vorurteilen große Bedeutung zu. Sie stützen sich auf 
materielle Gegebenheiten, und diese Gegebenheiten sind wiederum prägend bei 
der Grenzziehung zwischen den ethnischen Gruppen innerhalb der Gemein-
schaft. So trieben etwa die Ubıh, die der Küste entlang siedelten, seit Jahrhunder-
ten mit Griechen, Juden, Türken und Russen Handel und nehmen daher eine 
weltoffene Haltung ein. Die Abzeh, ebenfalls ein Küstenvolk und mit den Os-
manen in engem Austausch stehend, hatten sich die religiösen Vorschriften be-
sonders konsequent zu eigen gemacht. Die apsı  wiederum lebten im Hinter-
land der Küste in den bergigen Gegenden und sind daher ein von den anderen 
Gruppen getrenntes, eher verschlossenes Volk. Die Abchasen, auf fruchtbarem 
Boden lebend, stören sich nicht sonderlich an religiösen Unterschieden; bei ih-
nen trifft man oft Muslime und Christen in ein und derselben Familie. Schließ-
lich liegt der Grund dafür, dass die Kabartey die tscherkessische Kultur in der 
Türkei unverändert bewahrt haben, möglicherweise darin, dass sie nach den 
Kriegen im Nordkaukasus geschlossen nach Uzunyayla emigriert sind und zu-
dem dort die Bevölkerungsmehrheit bilden. All diese Unterschiede, die die 
Tscherkessen aus der Heimat mitgeführt haben, werden noch gestützt durch ei-
nen weiteren Faktor. Die Küstenvölker der Ubıh, Abzeh und apsı  lebten au-
ßerhalb der sozialen Struktur feudaler Fürstentümer und hatten nahe Kontakte 
zur Außenwelt, während diejenigen Gruppen, die der Strukter feudaler Füsten-
tümer gemäß organisiert waren, eine gegen innen gerichtete, verschlossene sozia-
le Ordnung ausbildeten. 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AYHAN KAYA 198 

Genieße den Augenblick  

Auf meiner langen Reise von Samsun im Norden über Eski ehir, Düzce, 
Adapazarı und gewisse Stadtviertel Istanbuls bis nach Reyhanlı im Süden habe 
ich, wo auch immer ich aufgenommen wurde, Hochzeiten, Feste und soziale Ver-
gnügungen miterlebt. Die Tscherkessen mit ihrer Gabe, den Augenblick zu genie-
ßen, haben es zum Prinzip erhoben, die Annehmlichkeiten dieser Welt auszuko-
sten. Tatsächlich ist die Schwäche für Genuss und Zerstreuung ein weiteres be-
zeichnendes tscherkessisches Merkmal. Dass Feste, Vergnügungen und Rituale wie 
zekes und semerkho2 im öffentlichen Raum wieder und wieder ausgeführt werden, 
ist ein Ausdruck für diese Haltung. Die Tscherkessen glauben allerdings, dass sie 
dieser Schwäche wegen nicht zu materiellem Reichtum gelangt sind; zudem neh-
men sie an, dass sie Gefahr laufen, sich dieser zunehmend kapitalistischen Welt 
nicht mehr anpassen zu können. Insbesondere die städtischen Tscherkessen halten 
ihre Vergnügungssucht für eine Krankheit, von der sie geheilt werden müssen. 
Aber vielleicht kann man das auch genau umgekehrt interpretieren.  

Der Grund für diese Neigung zum Genuss liegt im Potlasch (Mauss 1990) ge-
nannten, jahrhundertealten antikapitalistischen Produktionsverständnis des 
tscherkessischen Volkes. Anders als viele Landwirtschaft treibende Gesellschaften 
haben die Tscherkessen sich gegen die auf Produktion gestützte kapitalistische 
Wirtschaftsform entschieden, welche sich auch den protestantischen Geist zu ei-
gen gemacht hat, und ziehen dieser den ethischeren und hedonistischeren Pot-
latsch vor. Sind im kapitalistischen Produktionsverständnis Arbeit, Vermögensan-
lage, Sparsamkeit und der Verkauf von Waren und Dienstleistungen bestim-
mend, so gelten im Potlatsch Gastfreundschaft, das Überreichen von Geschenken 
und der Konsum als zentrale Werte. Sind im Kapitalismus Geld und materieller 
Reichtum die Quelle von Macht, so ist im Potlatsch deren legitime Quelle das 
Geschenk, und was ein Fürst, Clanführer oder Grundherr von seinen Untergebe-
nen als Gegenleistung für die ihnen gewährten Geschenke, Festessen oder Be-
lohnungen erhält, ist Loyalität und die Anerkennung seiner Macht. Deshalb ist 
Reichtum nur im Rahmen der Ausgaben, der verteilten Geschenke und der er-
wiesenen Gastfreundschaft möglich. Obwohl die tscherkessische Gesellschaft pa-
triarchal strukturiert ist, erweist sie dem Verbrauch, nicht der Produktion, der 
Lust, nicht dem Stress, dem Vergnügen, nicht der Arbeit die Ehre. Kurz, den so-
zialen Status bestimmen die Ausgaben, nicht der Gewinn.  

Meine im Norden begonnene Reise geht weiter. Die Dörfer in der Umgebung 
von Samsun, Çorum, Tokat und Amasya liegen schon hinter mir; ich bewege 
mich in Richtung Kayseri, Sivas und Uzunyayla, zu dem auch ein Teil von Mara
gehört. Heute präsentiert sich Uzunyayla nicht besonders grün und bewaldet. 
Aber in den Erzählungen aus den ersten Jahren der Verbannung ist vom Erstau-

2  Für weitere Einzelheiten zu Ritualen wie zekes und semerkho siehe Ertem (2000). 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE TSCHERKESSISCHE DIASPORA IN ANATOLIEN 199 

nen der Tscherkessen beim Anblick der saftigen Wiesen und der ausgedehnten 
Wälder die Rede. Seit ihrer Ankunft und bis heute gilt ihnen Uzunyayla als neue 
Heimat. Oft war das Siedeln in Anatolien jedoch mit Schwierigkeiten verbunden, 
und die Tscherkessen erlebten manche Widerwärtigkeiten. In Çar amba hatten sie 
zwar keine Probleme damit, die Felder vom kızılot zu befreien und für den Anbau 
zuzurichten, an anderen Orten hingegen ging es nicht so leicht. Zum Beispiel war 
den Tscherkessen von Sultan Aziz, dem Sohn der tscherkessischen Pertevniyal, das 
Dorf Pınarba ı bei Kayseri, mit damaligem Namen Aziziye, zugewiesen worden. 
Bald kam es jedoch mit den dort seit langem ansässigen Av ar-Turkmenen zu be-
waffneten Auseinandersetzungen. Diese Streitigkeiten eskalierten dermaßen, dass 
sich die Regierung in Istanbul gezwungen sah, die Siedlungsbereiche beider 
Gruppen durch genaue Grenzziehungen zu regeln. Uzunyayla ist einer der Orte, 
an denen sich die tscherkessischen Traditionen ohne große Veränderungen hiel-
ten. Hier ließen sich die Kabartey in den 1860er Jahren als Gruppe nieder, und 
hier leben sie bis heute gemeinsam. Daher ist hier das aus den Gegenden von 
Kayseri, Sivas und Mara  bekannte Problem des Substanzverlustes tscherkessischer 
Kultur, also der sinkende Einfluss der khabze, der Verzicht auf traditionelle Hoch-
zeiten und Bestattungsfeiern, das Verschwinden der Volksräte und der Verlust der 
Sprache kaum anzutreffen. Die tscherkessische Identität hat sich hier nicht assimi-
lieren lassen und ist seit Jahren unübersehbar präsent. Es kommt sogar so weit, 
dass gewisse Bräuche, die gerade noch am Leben sind, von neuem aktiviert wer-
den. Uzunyayla war sowohl zur Zeit der Osmanen als auch der Republik Pferde-
lieferant der berittenen Truppen des Heeres. Erst in den letzten Jahren begann 
dieser Brauch in Vergessenheit zu geraten. Aber vor wenigen Jahren setzten sich 
Angehörige der Erciyes-Universität in Kayseri mit entsprechend interessierten 
Stellen im Nordkaukasus in Verbindung; sie planen, die Aufzucht tscherkessischer 
Pferde in der Region wieder aufzunehmen.  

Mein Weg führt später an Orte wie Göksun, Mara , Hatay und Reyhanlı. An 
jedem Etappenziel erwarten mich neue Schätze, Freundschaften und Reichtümer. 
Die Weiler Mahmutbey, Mehmetbey und Tahirbey bei Göksun sind die äußersten 
südlichen Ableger Uzunyaylas, drei unauffällige Abzek-Dörfer. Der Abwanderung 
wegen liegen die fruchtbaren Felder brach. Die Autos auf der Straße zwischen 
Kayseri und Mara  stören die Stille über der Ebene, das Plätschern des Baches er-
zählt den verbliebenen Alten Geschichten vom einst lebhaften Betrieb in den 
Dörfern. Ein paar Passanten auf dem Weg in die Forellenrestaurants unter freiem 
Himmel, eine Spezialität der Gegend, hinterlassen die Spuren ihrer Geräusche 
über den Feldern.  

Hatay ist die erste bekannte Stadt der Geschichte. Errichtet am Weg zwischen 
den fruchtbaren Feldern Anatoliens, der Wiege der Zivilisation, und Babel. 
Kaum haben wir den engen, anstrengenden Pass bei Belen überwunden, öffnet 
sich die endlose Amik-Ebene vor uns, fruchtbares Land, das sich bis nach 
Reyhanlı erstreckt. Ein Teil der Tscherkessen von Reyhanlı ist verwandt mit de-

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AYHAN KAYA 200 

nen in Syrien, Jordanien und Israel. Ein großer Teil der Tscherkessen von 
Reyhanlı ist nach dem sogenannten 93er Krieg von 1877 mit Russland von der 
osmanischen Verwaltung hierher angesiedelt worden. Allerdings fühlen sie sich 
im Vergleich zu ihren an anderen Orten der Türkei niedergelassenen Verwandten 
recht allein gelassen, denn sie haben weder mit ihren syrischen Verwandten wirk-
lichen Kontakt, noch, der großen Entfernung wegen, mit denen von Göksun und 
Uzunyayla. Deswegen wandern sie in großer Zahl aus der Region in andere Städ-
te ab. Zudem ist ein wesentlicher Teil der Tscherkessen von Reyhanlı dönü çü,
Rückkehrer, also Personen, die definitiv in die Heimat zurückkehren möchten. Es 
heißt in der Gegend, dass bis zum heutigen Tag 25 Personen zurückgewandert 
seien. Diese Zahl ist im Vergleich zu anderen Regionen hoch. Die in den 1930er 
und 1940er Jahren zur Zeit des CHP-Einparteienregimes vor allem gegen die 
arabischstämmige Bevölkerung geführte Kampagne „Sprich Türkisch, Bürger“ hat 
die Einwohner von Reyhanlı negativ beeinflusst. Obwohl auch die Tscherkessen 
in ihren Bemühungen, die Muttersprache zu bewahren, diesen Druck zu spüren 
bekamen, haben sie sich mit Erfolg gegen die Assimilation an die arabische 
Mehrheitskultur gewehrt.  

Meine Reise endet am Stacheldraht an der syrischen Grenze. Zwar habe ich 
Orte wie Düzce, Adapazarı, Balıkesir, Çanakkale und Istanbul mit keinem Wort 
erwähnt. In dieser Arbeit bin ich lediglich dem Wasser gefolgt, das von Samsun 
aus nach Süden fließt und bis nach Reyhanlı gelangt, und berichtete von meinen 
Beobachtungen über das Leben der Tscherkessen, die auf dem Grenzstreifen zwi-
schen dem Osten und dem Westen der Türkei leben. Das war aber nur ein Teil 
meiner Reise durch die tscherkessische Welt. Was ich auf dem Weg gehört, gese-
hen und erlebt habe, hat meiner eigenen Sinnwelt neuen Sinn beigefügt. Die 
Kinder und Enkel der Menschen, die von hinter dem Berg Kaf gekommen sind, 
haben mir gezeigt, dass es auf dieser Welt immer noch Reichtümer der anderen 
Art gibt. Respekt, Gastfreundschaft und die Gabe, sich an den weltlichen Dingen 
zu freuen, die ihnen das Leben schenkt, nehmen im tscherkessischen Bedeu-
tungsuniversum einen wichtigen Platz ein.  

Ein anderes Element, das in dieses Universum zu der Zeit eingegangen ist, als 
die Tscherkessen bereits in Anatolien lebten, sind die Strategien der politischen 
Partizipation, die sie in sich wandelnden politischen Umgebungen entwickelt 
haben. Die Spuren dieser Strategien können im kollektiven Gedächtnis der 
Tscherkessen verfolgt werden. 

Die tscherkessische Diaspora und ihre Strategien  
der politischen Partizipation: Institutionelle Lenkung 

Wie weiter oben bereits angesprochen wurde, versuchen die Tscherkessen seit der 
Vertreibung aus ihrer Heimat und fern von ihr, sich in der Diaspora eigene, neue 
Heimatorte zu schaffen. Zahlreiche Faktoren haben dies, wenn auch weitgehend 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE TSCHERKESSISCHE DIASPORA IN ANATOLIEN 201 

auf symbolischer Ebene, ermöglicht. Dazu gehören der Versuch, Orte zu finden, 
die der zurückgelassenen Heimat gleichen, sowie bis heute nicht aufgegebene 
Traditionen: das Spiel der Akkordeon-Volksmusik; die Tänze zu Rhythmen, die 
mit der Hand auf Holzbretter geschlagen werden; die zekes genannten nächtelan-
gen Gespräche unter Jugendlichen; der auch heute noch gepflegte Gesang der 
Istanbulako, der während der Vertreibung gesungenen Klagelieder; die gemeinsa-
men gesellschaftlichen Aktivitäten von Männern und Frauen; das Fehlen ge-
trennter Lebensbereiche von Männern und Frauen;3 die kaukasische Einrichtung 
der thamate, was soviel wie ältere Menschen heißt, welche besondere Ehre Betag-
ten gegenüber verlangt und ihnen die Leitung des Volksrates überträgt; weiter die 
Bedeutung der Hygiene; die Trennung von öffentlichem und privatem Raum 
gemäß westlichem Verständnis; die Institutionen des zwischenmenschlichen Re-
spekts sowie der sozialen Schande (haynape); und vielleicht das Wichtigste, die 
Gastfreundschaft. 

Ins soziale Leben der Türkei fand die tscherkessische Diaspora vor allem mit 
den anziehenden Tscherkessinnen Eingang, die zur osmanischen Zeit in den Pa-
last gesandt wurden; zur Zeit des nationalen Befreiungskampfes dann mit dem 
Anzavur-Aufstand in Biga und dem zur Zerschlagung dieses Aufstandes ausge-
sandten Ethem Bey, Vertreter der nationalen Befreiungsarmee. In den letzten 
Jahren kamen Tscherkessen im Zusammenhang mit den Ereignissen in Abchasi-
en und Tschetschenien wiederholt auf die Tagesordnung. In neuester Zeit lässt 
sich indessen beobachten, dass vor allem in den Städten die Diaspora in einen 
neuen Prozess der Identitätsbildung eingetreten ist. Heute, wo die Traditionen 
neu belebt werden, wo die Zahl der Rückkehrer steigt, zunehmend ethnische 
Vereine und Institutionen gegründet werden, Sprachkurse organisiert, mehr und 
mehr touristische Reisen in die Heimat angeboten werden und das Handelsvo-
lumen mit dem Kaukasus wächst, bilden sich die Identitäten der Diaspora auf 
einer anderen Ebene heraus, und es sind andere Faktoren, die den Entwurf dieser 
sich ausbildenden Identitäten beeinflussen. Dazu gehören die nach der Auflö-
sung der Sowjetunion intensivierten politischen, wirtschaftlichen und kulturellen 
Beziehungen zwischen dem Nordkaukasus und der Türkei, die politischen und 
gesellschaftlichen Spannungen der letzten Jahre in Abchasien und Tschetscheni-
en, die in zahlreichen Weltgegenden aufgekommenen politisch-ethnischen Initia-
tiven und der zunehmend an Bedeutung gewinnende kulturalistische Diskurs, 
zum Beispiel die privilegierte Behandlung von ethnischen und kulturellen Un-
terschieden. Weitere Faktoren sind die Aufforderung der EU an die Türkei mit 
dem Beginn der konkreten Beitrittsverhandlungen, im Rahmen der Kopenhage-
ner Kriterien den „ethnischen Minderheiten auf der Grundlage kultureller Diver-
sität“ Privilegien zuzuerkennen, sowie die Hinführung zu einer mehrstimmigen 

                                                                                         
3  Weitere Einzelheiten zur kaç-göç genannten Trennung der männlichen von den weiblichen 

Lebensbereichen siehe Ertem (2000). 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AYHAN KAYA 202 

Türkei im Rahmen des Demokratisierungsprozesses. Alle diese Faktoren förder-
ten die ethnisch-kulturelle Institutionalisierung innerhalb der tscherkessischen 
Gemeinschaft und die Kontakte mit der Heimat. 

Speziell zur Zeit der ideologischen Frontenbildung im Kalten Krieg waren die 
Beziehungen zwischen der tscherkessischen Diaspora in der Türkei und dem 
Nordkaukasus stark eingeschränkt. Die antisowjetische Propaganda, in der Türkei 
weit verbreitet, bildete auch für die tscherkessische Diaspora einen stark antiso-
wjetischen Nährboden. Zu dieser Zeit der eingegrenzten Kontakt- und Verkehrs-
möglichkeiten erreichten die Diaspora-Tscherkessen aus der Heimat bloß die von 
sowjetischen Sendern aus dem Kaukasus in tscherkessischer Sprache ausgestrahl-
ten Nachrichten. Mit dem Beginn der Auflösung der Sowjetunion in den 1990er 
Jahren verstärkten sich die Verbindungen des Nordkaukasus’ mit der Außenwelt. 
Heute gibt es nicht nur regelmäßige Fährverbindungen zwischen den Häfen von 
Trabzon und Samsun und den Häfen von Sotschi und Sochumi, sondern auch 
regelmäßige Flugverbindungen von Istanbul nach Maykop und Krasnodar. Diese 
zunehmend intensiveren Bindungen zwischen Diaspora und Ursprungsland be-
schränken sich aber nicht auf Kommunikation und Verkehr. Wie weiter oben er-
wähnt, sind sie auch in Bereichen wie Kultur, Erziehung und Handel festzustel-
len. Heute präsentieren sich Faktoren wie Zeit und Raum der in der Türkei le-
benden tscherkessischen Diaspora anders als zur Zeit des Kalten Krieges. Der 
Nordkaukasus ist nun nicht mehr wie bis noch vor Kurzem das Land, von dem 
man sich im Zuge ideologischer Positionierungen abgrenzte und das nur als das 
zurückgelassene, erträumte Vaterland Gestalt hatte; im Gegenteil ist es nun eine 
reale Landschaft, in der man die einst zurückgelassenen nahen Verwandten such-
te und wiederfand, ihnen von Zeit zu Zeit sogar Besuche abstattet, und mit der 
man auch wirtschaftliche und kulturelle Bande knüpft.  

Auf dem strukturellen und konjunkturellen Hintergrund, den ich hier in gro-
ben Zügen skizziert habe, möchte ich mich nun kurz den alternativen partizipa-
tiven Strategien zuwenden, welche die Tscherkessen vor allem seit dem Beginn 
der 1970er Jahre in dem Maß entwickelt haben, wie es ihnen die türkischen insti-
tutionellen Vorgaben gestatteten. Ich stütze mich bei dieser Darstellung auf die 
Theorie der institutionellen Lenkung des englischen Forschers Patrick R. Ireland. 
Bei der Untersuchung der politischen Partizipationsstrategien von Migranten im 
Exil kommt nach Ireland der rechtlichen und politischen Struktur des Aufnah-
melandes eine besondere Bedeutung zu. Er stellte fest, dass manche Migranten-
gruppen als Folge des gegen sie gerichteten systematischen institutionellen Des-
interesses, ja der Ausschlussmechanismen des Aufnahmelandes, kein Interesse an 
einer politischen Beteiligung haben (Ireland 1994 und 2000). Um die Partizipati-
onsstrategien von Migranten zu verstehen, so Ireland, muss man weitergehen als 
die bis heute oft angewendeten, von den Begriffen Klasse und Ethnizität ausge-
henden Theorien. Als Alternative dazu schlägt er die Herangehensweise der von 
ihm so genannten Theorie der institutionellen Lenkung (institutional channeling 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE TSCHERKESSISCHE DIASPORA IN ANATOLIEN 203 

theory) vor. Dieser Theorie entsprechend zeigen ethnische Minderheiten die Ten-
denz, bei der Entwicklung politischer Patizipationsstrategien, sozusagen als Ant-
wort auf die Beschaffenheit der umliegenden Struktur, die Ethnizität als primäres 
Instrument einzusetzen. Hinter dieser Tendenz verbergen sich in erster Linie die 
den Minderheiten gegenüber angewandten rechtlichen und politischen Bestim-
mungen durch die „Gastgeber“. Wenn beispielsweise die von der zentralen politi-
schen Macht angewendete Ideologie der Plurikulturalität die vorherrschende 
Meinung ist, so werden die ethnischen Gruppen mit großer Wahrscheinlichkeit 
den Weg der Institutionalisierung unter Berufung auf einen ethnischen und kul-
turellen Diskurs einschlagen. Um von den Mitteln profitieren zu können, welche 
die Regierung für sie im Rahmen plurikultureller Projekte bereitstellt, gehen sie 
mit dieser Regierung eine klientelistische Beziehung ein. Bezieht man diese theo-
retischen Vorgaben nun auf die tscherkessische Gemeinde in der Türkei, so wird 
deutlich, warum diese bis heute prioritär eine ethnische Institutionalisierung ein-
setzt. Der erwähnten Theorie gemäß scheint es unvermeidlich, dass sie in einem 
rechtlichen System, welches ethnische Minderheiten von einer politischen Betei-
ligung fernhält und sie ausschließt, eine ethnische Institutionalisierung gegen in-
nen anstreben. Diese Herangehensweise erlaubt uns auch festzustellen, dass Di-
aspora-Tscherkessen in unterschiedlichen Ländern zu unterschiedlichen politi-
schen Partizipationsstrategien tendieren. So organisieren sie sich in Jordanien, wo 
Stammesstrukturen die politische Ordnung bestimmen, ebenfalls stammesmäßig, 
wie aus den Arbeiten des Anthropologen Seteney Shami hervorgeht. Der 1980 
gegründete tscherkessisch-tschetschenische Stammesrat ist wie andere Stammesrä-
te von der Regierung anerkannt worden und erhielt das Recht zugesprochen, bei 
der Verteilung der Ressourcen des Landes seine Mitglieder angemessen zu vertre-
ten (Shami 1998).  

In der Türkei hingegen, wo sich seit den ersten Jahren der Umsetzung des Na-
tionalstaat-Projektes auch der Diskurs eines formellen Mehrheitsnationalismus 
verbreitete, zogen es die Tscherkessen vor, sich für dieses nationale Homogenisie-
rungsprojekt ebenfalls zu engagieren, um ihre Existenz nicht zu gefährden. Da-
her achteten sie sorgfältig darauf, im öffentlichen Raum ihre ethnische Identität 
nicht zur Schau zu stellen. Später, mit dem Wandel der politischen Struktur wäh-
rend der ideologischen Polarisierung der 1970er Jahre, haben sie sich ebenfalls 
engagiert, und zwar auf der Achse der Revolutionäre und der Rückkehrer. In bei-
den Lagern waren die Linken in der Mehrheit. Die Revolutionäre führten den 
Diskurs einer Anerkennung der Rechte des tscherkessischen Volkes in einer föde-
rativen Struktur, welche nach einer sozialistischen Revolution in der Türkei sel-
ber entstehen würde. Demgegenüber betonten die Rückkehrer, dass ihre Verant-
wortung vorrangig in der Heimat, also im Kaukasus liege, und vertraten die For-
derung nach einer Rückkehr. Obwohl sich auch die Rückkehrer als der Linken 
zugehörig bezeichneten, kann man sie doch der Richtung der tscherkessischen 
Nationalisten zuordnen; nach 1989 verwirklichte eine Gruppe tatsächlich die 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AYHAN KAYA 204 

Rückkehr in die Heimat. Mit dem Putsch von 1980 senkte sich vorerst Stille über 
die tscherkessischen Organisationen. Später in den 1980er Jahren, die unter dem 
Einfluss der Verfassung von 1982 mit ihrem metaphysischen und theologischen 
Grundton und der Herausbildung des Begriffs der türkisch-islamischen Synthese 
standen, fuhren die Tscherkessen fort, sich in zwei unterschiedlichen Richtungen 
zu organisieren. Eine dieser Richtungen vertraten diejenigen, die in Überein-
stimmung mit der herrschenden Ideologie eine Identität der „türkischen Tscher-
kessen“ postulierten und der türkisch-islamischen Synthese nahestanden. Ande-
rerseits traten Gruppen auf, welche gegen diesen türkischen Nationalismus ihr 
Tscherkessentum ins Feld führten. Beide Lager erlebten in den 1990er Jahren zu-
sätzlich sowohl eine Popularisierung als auch eine Intensivierung ihrer Aktivitä-
ten in der Form von Vereinen und Stiftungen. Auf der anderen Seite begann die 
tscherkessische Diaspora mit der Verbreitung der ethnischen Politik in den 
1990er Jahren eine Partizipationsstrategie auf der Grundlage eines Minderheiten-
diskurses zu entwickeln. Man kann annehmen, dass dieser Minderheitendiskurs 
innerhalb der Diaspora zu Beginn der 2000er Jahre unter dem Einfluss der globa-
lisierenden ethnischen Politik der Zeit einem raschen Veränderungsprozess un-
terworfen wurde (Kaya 2004). Insbesondere in den letzten paar Jahren zeigte 
sich, dass ethnische Gruppen innerhalb der Europäischen Union gern die supra-
nationalen Mechanismen in Anspruch nehmen, welche ihnen die EU zur Verfü-
gung stellt, um sich vor der oft erdrückenden Hegemonie der Nationalstaaten zu 
schützen. Neben authochtonen Völkern wie Basken, Korsen und Katalanen zei-
gen nun auch die Tscherkessen in der Türkei diese Tendenz. In der gemeinsamen 
Beitrittserklärung, die im Hinblick auf die türkische EU-Vollmitgliedschaft paral-
lel zu den türkischen Anstrengungen der letzten Zeit publiziert wurde, vermeidet 
die EU-Kommission die Verwendung des Begriffs Minderheiten sorgfältig. Dies 
wird verständlich, wenn man einen Blick auf die strukturellen Probleme inner-
halb der Union selber wirft, hängt aber auch vom strukturellen und konjunktu-
rellen Zustand der Türkei ab. Bis vor Kurzem verwendeten die europäischen 
Ländern den Terminus Minderheiten ohne Scheu; weder aus ihrer eigenen noch 
aus der Sicht der Außenwelt schien dies problematisch. Angesichts des Risikos, 
die Harmonie in der Union zu gefährden, haben sie jedoch angefangen, statt von 
„Minderheiten“ mit dem aus ihrer Sicht flexibleren Begriff von „kulturellem Plu-
ralismus“ zu sprechen. Dieser diskursiven Wende schließen sich nun auch kultu-
relle Gruppierungen teilweise an und wenden sich vom Begriff Minderheiten ab; 
dies dann, wenn sie auf einer supranationalen Ebene um ihre Rechte kämpfen. 
Die tscherkessischen Vereine und Stiftungen in der Türkei bewegen sich in die 
gleiche Richtung. So zeigen etwa Gruppen wie die Demokratische Tscherkessi-
sche Plattform (Demokratik Çerkez Platformu) oder der Verein Kaf (Kaf-Der) diese 
Tendenz, wie ich gleich noch genauer ausführen werde 

Mit der Annäherung an die EU vertieft sich der Demokratisierungsprozess, 
und zwar sowohl durch innere als auch äußere Faktoren. Maßgeblich greift er 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE TSCHERKESSISCHE DIASPORA IN ANATOLIEN 205 

auch ein in die Neudefinition der Beziehungen zwischen den ethnischen, kultu-
rellen und religiösen Minderheiten und dem Staat. Nahezu seit den Gründungs-
jahren der Republik sieht der Staat alle Arten von Forderungen der Minderheiten 
als eine Bedrohung der nationalen Sicherheit. Staatliche Institutionen sind aber 
neuerdings bereit, solche Forderungen als Wunsch nach Festigung von Gleichheit 
und Gerechtigkeit zu interpretieren, wie dies auch in den Harmonisierungspake-
ten suggeriert wird. Diese neue Haltung kommt zeitgleich mit der Zulassung von 
Presse- und anderen Medienerzeugnissen in den nichttürkischen Muttersprachen 
des Landes sowie qualitativen rechtlichen Verbesserungen für die Minderheiten-
stiftungen zur Anwendung. Es macht Sinn, alle diese Neuerungen als Ausdruck 
der Fortschritte im türkischen Demokratisierungsprozess zu lesen. Mit den trans-
nationalen politischen, sozialen, kulturellen und wirtschaftlichen Beziehungen, 
über welche die tscherkessische Diaspora heute verfügt, ist sie in gewissem Maß 
zu einer Art Brücke zwischen dem Nordkaukasus (der Russischen Föderation), 
Jordanien, Israel und Syrien einerseits und der Türkei andererseits geworden. Mit 
den NGOs, die sie im Inland gegründet hat, versucht sie zudem, auf die Innen- 
und die Außenpolitik des Landes zu ihrem eigenen Vorteil Einfluss zu nehmen. 
Besonders in den Städten haben solche Organisationsformen in den letzten Jah-
ren zugenommen; sie gaben auch Anstoß zu wichtigen sozialen, politischen und 
kulturellen Veränderungen innerhalb der tscherkessischen Diaspora. Mit ihren 
Buch- und Zeitschriftenpublikationen, mit ihren umfassenden Webseiten, mit 
kulturellen Veranstaltungen, Vorträgen, Ausstellungen, Ausflügen und Festen 
funktionieren sie einerseits wie die von Diane Crane (1972) unsichtbare College 
(invisible college) genannten informellen Bildungsinstitutionen, andererseits ma-
chen sie es möglich, dass die von Appadurai (1997) mit Bezug auf Max Weber 
Gemeinschaft der Gefühle (community of sentiments) genannten Gruppen entste-
hen können. Massenmedien wie Videofilme, Fernsehen, Zeitschriften und Inter-
net waren am Prozess der Verbreitung tscherkessischer Diaspora-Identität in den 
letzten Jahren in der Türkei stark beteiligt (Kaya 2004, 2005). 

Schluss 

Der Zweck dieser Arbeit war es, gemeinsame Elemente bei der Herausbildung ei-
ner Diaspora-Identität der in der Türkei lebenden Tscherkessen herauszustellen; 
daran zu erinnern, dass die in der Diaspora entstandenen ethnokulturellen und 
religiösen Identitäten sich nicht mit den aus der Heimat mitgebrachten und un-
verändert weitergetragenen, an die Wurzeln gebundenen Traditionen decken; im 
Gegenteil zu behaupten, dass diese Identitäten an Ort, Zeit, Umweltbedingungen 
und Typen sozialer Beeinflussung gebundene und in dieser Eigenschaft realisierte 
Entwürfe sind. Der Grund dafür, dass an die Wurzeln gebundene Formen über-
haupt zu Tage treten, liegt nicht wie behauptet daran, dass die Gruppen der Dias-
pora konservativ, traditions- und herkunftsbetont sind. Vielmehr sind diese wur-

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AYHAN KAYA 206 

zelgebundenen Institutionen als Symptome zu verstehen und als Resultate einer 
ganzen Reihe von unterschiedlichen Prozessen. Introvertierte Organisationsfor-
men liegen im Wesen der tscherkessischen Diaspora in der Türkei, wie sie bei-
spielsweise auch im Wesen der türkischen Diaspora in Deutschland liegen. Man 
kann sie als Reaktion in Form politischer Opposition oder auch als Überlebens-
kampf einer sich ausgeschlossen fühlenden Gruppe definieren: ausgeschlossen 
von der herrschenden Mehrheitsgesellschaft, der politischen Struktur, der ökono-
mischen Prozesse, der rechtlichen Struktur und der kulturellen Diskurse. Deshalb 
dürfen die Institutionen der Diaspora nicht nur als auf ihre eigenen Bereiche be-
grenzte kulturelle und ethnische Bildungen verstanden werden, sondern im Ge-
genteil als ausgesprochen politische Bildungen, ja als Formen der Opposition. In 
dem Maß, in dem sie über solche Institutionen verfügen, widerlegen sowohl die 
konservativen als auch die modernen Diaspora-Gruppen die aufklärerische These, 
wonach Kultur dem privaten, Politik aber dem öffentlichen Bereich angehört. Mit 
anderen Worten zeigen uns die Gruppen der Diaspora, wie Kultur als ein in ho-
hem Maß politisches Instrument im Prozess der Eroberung des öffentlichen 
Raumes eingesetzt werden kann. Wie weiter oben bereits angesprochen, organisie-
ren sich die aktuellen Identitäten der Diaspora, seien sie traditionell, seien sie 
modern, einer universellen und einer partiellen Achse entlang. Unter Zuhilfe-
nahme der Instrumente der Globalisierung rücken die Mitglieder der Diaspora 
zusammen. Einerseits kommen sie so der Heimat und den anderen Gruppen der 
Diaspora näher, andererseits werden sie damit auch zu Subjekten der Globalisie-
rung. So überhöhen sie ihre universelle Dimension; je starrer die strukturellen 
Ausschlussmechanismen der politischen, sozialen, ökonomischen und rechtlichen 
Formationen wirken, innerhalb derer sich diese Gruppen bewegen, desto stärker 
tendieren sie dazu, ihre kulturellen, ethnischen und diasporischen Identitäten 
nach ihren Wurzeln auszurichten und sie zu überhöhen. Dass solche sich ausge-
schlossen fühlende Gruppen häufig einen kulturellen und ethnischen Diskurs 
pflegen und diesen idealisieren, ist damit zu erklären, dass ihnen der Zugang zu 
legalen politischen Organisationsformen wie Parlamente, politische Parteien und 
gewerkschaftliche Organisationen verwehrt ist. Die Mehrheitsgesellschaft und die 
politische Struktur bestimmen letztlich die Stärke zentrifugaler Kräfte kultureller 
oder ethnischer Art innerhalb eines Nationalstaates; mit Ausschlussmechanismen 
diesen Gruppen gegenüber bereiten sie selber den Boden dafür vor. Wenn nun 
ein Nationalstaat mit auftretenden Schwierigkeiten nicht zu Rande kommt, 
spricht man von einer Legitimationskrise. Um nicht in eine solche Krise zu gera-
ten, muss der Staat unter Zuhilfenahme gewisser ideologischer Instrumente Wege 
suchen, wie Institutionen, die zu einer zentrifugalen Kraft zu werden drohen, 
dem politischen Zentrum zurückzugewinnen seien. Dies kann selbstverständlich 
nicht mit Druckmaßnahmen geschehen, sondern mit einem demokratischen, auf 
den Willen der Bevölkerung gestützten Instrumentarium. 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE TSCHERKESSISCHE DIASPORA IN ANATOLIEN 207 

Die tscherkessische Diaspora ist ein Beispiel für eine unter Zwang aus der 
Heimat vertriebene, vorkapitalistische, traditionelle Diaspora. Jedoch haben die 
Prozesse der Globalisierung Gesellschaften schnell in ihren Einflussbereich gezo-
gen und sowohl die Kommunikations- und Verkehrsmittel als auch die Paradig-
men von Zeit und Raum gänzlich verändert; dadurch es ist möglich geworden, 
„hier“ (zum Beispiel in der Diaspora) physisch anwesend zu sein und gleichzeitig 
„dort“ (zum Beispiel in der Heimat) symbolisch zu leben oder mit dem „Dort“ 
ein Netz schneller Verbindungen zu knüpfen. Mit anderen Worten ist es mit 
dem Auftreten transnationaler Bereiche plötzlich möglich, auf beiden Ufern des 
Flusses zur gleichen Zeit anwesend zu sein. Diese transnationale Realität begann 
die politischen Partizipationsstrategien der türkisch-tscherkessischen Diaspora 
weitgehend zu formatieren. Daraus lässt sich folgern, dass die Tscherkessen im 
Lauf der Geschichte, wie sich dies auch an Beispielen von anderen Diaspora-
gruppen zeigen lässt (Kaya, 2000), in dem Land, in dem sie leben, sei dies nun 
die Türkei, Syrien, Jordanien oder Israel, in dem Maß politische Partizipations-
strategien entwickelt haben, wie sie von der herrschenden politischen und recht-
lichen Struktur beeinflusst wurden. Dementsprechend können diese politischen 
Partizipationsstrategien revolutionär sein, sie können sich auch an der Rückkehr 
in die Heimat ortientieren, sie können sich nach der türkisch-islamischen Syn-
these ausrichten, sich aus der Ideologie der Minderheiten speisen, die Diaspora 
betonen oder aber die Nähe der Verfechter des Europabeitrittes suchen. Mit an-
deren Worten stehen die politischen Partizipationsstrategien in engem Zusam-
menhang mit der herrschenden Ideologie einer Epoche.  

Dank 

Mein Dank gilt der Türkischen Akademie der Wissenschaften (Türkiye Bilimler 
Akademisi TÜBA) für den Beitrag, den sie an meine Untersuchung geleistet hat. 
Ebenso danke ich den leitenden Mitgliedern der Demokratischen tscherkessi-
schen Plattform (Demokratik Çerkez Platformu) und des Vereins Kaf (Kaf-Der) für 
ihre unermüdliche Unterstützung während meiner Forschungsarbeit über die 
tscherkessische Diaspora. 

(Aus dem Türkischen von Hanna Rutishauser) 

Bibliographie 

Andrews, P. A. 1992. Türkiye’de Etnik Gruplar. Istanbul: Ant Tümzamanlar 
Yayıncılık.

Appadurai, A. 1997. Modernity at Large: Cultural Dimensions of Globalization. Min-
nesota: University of Minnesota Press. 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AYHAN KAYA 208 

Avagyan, A. 2004. Osmanlı mparatorlu u ve Kemalist Türkiye’nin Devlet- ktidar Sis-
teminde Çerkesler. Istanbul: Belge. 

Aydemir, . 1988. Kuzey Kafkasyalıların Göç Tarihi. Ankara. 
Berkok, . 1958. Tarihte Kafkasya. Istanbul: stanbul Matbaası.
Clifford, J. 1994. Diasporas. Cultural Anthropology (9/3): 302-38. 
Crane, D. 1972. Invisible Colleges. Chicago: University of Chicago Press. 
Dündar, F. 2001. ttihat Terakki’nin Müslümanları skan Politikasi. Istanbul: let-

i im.
Ertem, G. 2000. Dancing to Modernity: Cultural Politics of Cherkess Nationhood in the 

Heartland of Turkey. Austin: The University of Texas at Austin (unveröf-
fentlichte Doktorarbeit). 

Gilroy, P. 1994. Diaspora. Paragraph (17/3): 207-11. 
Gökçe, C. 1979. Kafkasya ve Osmanlı mparatorlu u’nun Kafkasya Siyaseti. Istanbul: 

amil Vakfı Yayınları.
Ireland, P. R. 1994. The Policy Challenge of Ethnic Diversity: Immigrant Politics in 

France and Switzerland. Cambridge: Harvard University Press. 
Ireland, P. R. 2000. Reaping What they Sow: Institutions and Immigrant Political 

Participation in Western Europe. In R. Koopmans und P. Statham (Hg.) Chal-
lenging Immigration and Ethnic Relations Politics. Oxford: Oxford University 
Press: 233-282. 

Jaimoukha, A. 2001. The Circassians. Surrey: Curzon Press. 
Karpat, K. 1985. Ottoman Population 1830-1914: Demographic and Social Character-

istics. Madison: The University of Wisconsin Press. 
Kaya, A. 2000. Berlin’deki Küçük stanbul: Diasporada Kimli in Olu umu. Istanbul: 

Büke.
Kaya, A. 2004. Political Participation Strategies of the Circassian Diaspora in 

Turkey. Mediterranean Politics (9/2): 221-239. 
Kaya, A. 2005. Cultural Reification in Circassian Diaspora: Stereotypes, Preju-

dices and Ethnic Relations. Journal of Ethnic and Migration Studies (31/1): 129-
149. 

Mauss, M. 1990. The Gift: The Form and Reason for Exchange in Archaic Societies.
London: Norton. 

Safran, W. 1991. Diasporas in Modern Societies: Myths of Homeland and Re-
turn, Diaspora (1/1): 83-99. 

Saydam, A. 1997. Kırım ve Kafkas Göçleri 1856-1876. Ankara: Türk Tarih Kurumu. 
Shami, S. 1998. Circassian Encounters: The Self as Other and the Production of 

the Homeland in the North Caucasus. Development and Change (29/4): 617-46. 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Politische Identität im Wandel:  
Die ostturkestanisch-uigurische Diaspora  
in der Türkei

Tomas Wilkoszewski 

Die Uiguren leben in der Autonomen Uigurischen Region Xinjiang im äußersten 
Nordwesten der Volksrepublik China. Ihre Gesamtzahl in China wurde für 2001 
mit rund 8,7 Millionen angegeben (Shichor 2003: 286). Sie bilden mit 47% der 
multiethnischen Bevölkerung Xinjiangs die größte Gruppe vor den Han-
Chinesen, deren Anteil 38% beträgt (Toops 2000: 159).1 Politische Veränderun-
gen haben seit dem 19. Jahrhundert zu Migrationsbewegungen geführt, die uigu-
rische Gemeinschaften vor allem in den an Xinjiang angrenzenden Nachbarstaa-
ten Kasachstan, Kirgisistan und Usbekistan haben entstehen lassen.2 Die kleine-
ren uigurischen Gemeinschaften in der Türkei, in Saudi-Arabien, den USA und 
in Deutschland haben sich im Wesentlichen erst in der zweiten Hälfte des 20. 
Jahrhunderts herausgebildet. Im Folgenden soll die nach 1950 entstandene uigu-
rische Diaspora in der Türkei näher betrachtet werden.  

Die Autonome Uigurische Region Xinjiang ist eine administrative Einheit der 
Volksrepublik China, deren Autonomie allerdings eher formalen Charakter hat. 
Die Uiguren selbst haben sowohl in Bezug auf die Bevölkerungszahlen als auch 
auf die Bezeichnung der von ihnen bewohnten Region eine eigene Auffassung. 
So wird in den Publikationen der Uiguren in der Türkei die Zahl der Uiguren in 
Xinjiang mit ca. 24 Millionen angegeben (Ka garlı 2004: 11). Anstelle der offizi-
ellen Bezeichnung Autonome Uigurische Region Xinjiang benutzen die Uiguren 
nahezu ausnahmslos die Bezeichnung Ostturkestan (Do u Türkistan). Damit ge-
ben sie ihrer Ablehnung der chinesischen Herrschaft Ausdruck. Die offiziellen 
chinesischen Benennungen werden von den Uiguren in der Türkei als Kolonial-
bezeichnungen betrachtet. Ohne weiter auf die Diskussion eingehen zu wollen, 
ob man bei Xinjiang von einer internal colony Chinas sprechen kann (Sautman 
2000: 239ff.), bleibt festzuhalten, dass sich die Uiguren in der Türkei mehrheit-
lich zumindest kolonisiert fühlen.  

In der Wahrnehmung pantürkistisch orientierter Uiguren wird Ostturkestan als 
ein historischer Teil Großturkestans betrachtet. Diese Ansicht hat auch in ihre 

1  Neben den beiden größten o.g. Gruppen leben dort u.a. auch Kasachen, Kirgisen, Tadschi-
ken und Usbeken. 

2  Die größte uigurische Gemeinschaft in Zentralasien bildet mit rund 350 000 Mitgliedern 
die uigurische community in Kasachstan. Die Uiguren in Kirgisistan umfassen 47 000 und 
in Usbekistan 37 000 Personen (Shichor 2003: 287).  

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOMAS WILKOSZEWSKI 210 

politische Argumentation Eingang gefunden (Alptekin 1981: 23). Ostturkestan 
bildet dabei den Teil Turkestans, der unter chinesischer Herrschaft ist, wohinge-
gen Westturkestan die fünf neuen, aus der ehemaligen Sowjetunion hervorge-
gangen Republiken umfasst. Wie mir viele Uiguren mitteilten, haben sie nach 
der Unabhängigkeit dieser Staaten in der Hoffnung auf politische Veränderungen 
für Ostturkestan auf die Hilfe ihrer „Brüder im Westen“ gesetzt. Ihre Erwartun-
gen und Enttäuschungen werden im weiteren Verlauf diskutiert.  

Unter den politisch aktiven Uiguren treffen sich auf der ideologischen Ebene 
Ethnizitäts- und Nationalismuskonzepte in unterschiedlichen politischen Forde-
rungen. Die Forderungen sind nicht einheitlich und decken ein breites Spektrum 
ab. Die meisten meiner Interviewpartner verlangten die Einhaltung der Men-
schenrechte in China. Andere hingegen befürworteten eine Abspaltung von Chi-
na. Aus den politischen Ereignissen in Zentralasien und China, gerade nach dem 
11. September, sowie den politischen Aktivitäten der Uiguren wird die politische
Aktualität dieses Themas deutlich. Die Aussagen eines politisch interessierten 35-
jährigen Uiguren unterstreichen das: „Wir sind das einzige der großen Türkvölker 
ohne eigenständigen Staat. Das kann so nicht hingenommen werden. Nach all 
den Jahren der chinesischen Besatzung sind wir endlich einmal an der Reihe.“  

Im Rahmen dieses Aufsatzes sollen neben der Migrationsgeschichte der Uigu-
ren in die Türkei auch der Wandel ihrer politischen Identität im Rahmen des ui-
gurischen Nationalismus in Wechselwirkung mit den soziopolitischen Bedingun-
gen und die Mehrschichtigkeit der uigurischen Ethnizität im Kontext der Dias-
pora untersucht werden. Die hier vorgestellten Ergebnisse sind das Resultat von 
Feldforschungen, die im Jahre 2006 in Kayseri und Istanbul durchgeführt worden 
sind. Sie sollen einer vorläufigen Bestandsaufnahme dienen. Die diesem Artikel 
zugrunde liegenden Interviews wurden mehrheitlich mit Uiguren geführt, die in 
den Stiftungen in Istanbul und Kayseri politisch aktiv sind. Daneben hatte ich 
bei meinen Besuchen in der Stiftung in Istanbul Gelegenheit, informelle Gesprä-
che mit jungen Uiguren zu führen. Bis auf wenige Ausnahmen waren meine In-
terview- und Gesprächspartner männlich. Darüber hinaus wurden die Publika-
tionen der Uiguren in der Türkei miteinbezogen. Dabei handelt es sich im We-
sentlichen um die Periodika Do u Türkistan’in Sesi (Die Stimme Ostturkestans, er-
scheint seit 1984 in Istanbul) und Gökbayrak (Himmelsfahne, erscheint seit 1994 
in Kayseri), sowie zahlreiche Monographien. 

Identität, Ethnizität und Diaspora 

Rund um den Begriff Identität und seine mannigfaltigen Konzeptionalisierungen 
wurden im Wissenschaftsdiskurs der letzten Jahre interessante Debatten geführt, 
die neben der Konstitution von individuellen Identitäten auch soziale Kategori-
en wie Ethnizität, Nation, Religion und Klasse zum Gegenstand hatten.  

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITISCHE IDENTITÄT IM WANDEL 211 

Mit den Konzepten Stuart Halls kann Identität als ein ständig andauernder 
Prozess betrachtet werden. Anstatt sie als schon vollendete Tatsache zu denken, 
die erst durch kulturelle Praktiken repräsentiert wird, sind Identitäten niemals fest 
und unveränderlich. Stattdessen sind kulturelle Identitäten „die instabilen Identi-
fikationspunkte oder Nahtstellen, die innerhalb der Diskurse über Geschichte 
und Kultur gebildet werden. Kein Wesen, sondern eine Positionierung“ (Hall 
1994: 30). Eine Identifizierung ereignet sich nicht ein für allemal, sondern sie 
verändert sich als Teil von Geschichte. Die sozialen und politischen Rahmenbe-
dingungen führen zu neuen Positionierungen und neuen Identifikationen (Hall 
1999: 93). Zentral für diese Veränderungen ist, dass sich Identitäten in Beziehung 
zu einem Anderen herausbilden. Hall schreibt dazu: „Und es gibt keine Identi-
tät, die ohne eine dialogische Beziehung zum Anderen existiert. […] Daher ist 
Identität ein Prozess, Identität ist Spaltung. Identität ist kein Fixpunkt, sondern 
ein ambivalenter Punkt. Identität ist auch die Beziehung des Anderen zu einem 
selbst“ (Hall 1994: 93).  

Gerade der Begriff der Positionierung ermöglicht es uns, unter Berücksichti-
gung der Rahmenbedingungen Identitäten sowohl im Diaspora-Kontext als auch 
innerhalb einer Gruppe zu betrachten. Ethnizitäten und Identitäten können sich 
je nach Kontext fragmentiert und mehrschichtig zeigen. Und gerade weil sich 
Identitäten in einem dialogischen und auch dialektischen Prozess herausbilden, 
spielt die Türkei als Gastland eine wesentliche Rolle bei der Herausbildung von 
politischen Identitäten innerhalb eines nationalistischen Diskurses. 

Dass sich kulturelle Identitäten und auch Ethnizitäten in Relation zu den so-
zioökonomischen und politischen Bedingungen formen, wird in der wissen-
schaftlichen Debatte nicht weiter angezweifelt. Demgegenüber steht jedoch ein 
nichtwissenschaftlicher Identitätsdiskurs im essentialistischen Sinn, in dem ange-
nommen wird, dass jeder Identität ein starrer Kern zugrunde liegt. Dieser Kern 
wird durch eine gemeinsame Abstammung, durch gemeinsame Eigenschaften 
oder durch gemeinsame Erfahrungen definiert. In nationalistischen Diskursen 
sollen diese Gemeinsamkeiten als Basis für das Zusammengehörigkeitsgefühl in-
nerhalb einer Gruppe dienen. Ein kennzeichnendes Merkmal für die primordiali-
stische Sichtweise ist die Prämisse, dass Nationalität und auch Ethnizität, oftmals 
gleichgesetzt, ein unveränderlicher Teil der menschlichen Natur seien. Der ge-
meinsame Nenner der Primordialisten ist deren Ausgangspunkt, dass Nationen 
und auch Ethnizitäten von jeher bestehen und Nationalstaaten nur die Nachfol-
ger schon vorher bestehender Verbünde sind. Sie betonen, dass Nationen pri-
mordiale, also uranfängliche bzw. ursprüngliche Einheiten darstellen. Diese Ein-
heiten lassen sich durch „[…] their distinctive way of life, their attachment to a 
territorial homeland, and their striving for political autonomy“ definieren (Öz-
kırımlı 2000: 64-7). Diese Aspekte finden sich auch in den nationalistischen Dis-
kursen der Uiguren in der Türkei wieder. Dabei handelt es sich um folgende 
Themen: das hohe Alter der uigurischen Nation, die Phase des goldenen Zeital-

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOMAS WILKOSZEWSKI 212 

ters der Uiguren, die Überlegenheit einer spezifischen nationalen Kultur, die 
dunkle Periode, die wiederum auf chinesische Einflüsse zurückzuführen ist und 
zu guter Letzt die Debatte über den Nationalhelden, der die uigurische Nation 
vereinen und als Führungspersönlichkeit befreien soll.  

In diesem Aufsatz soll der Begriff Diaspora in seiner Kontextbezogenheit und 
dynamischen Veränderbarkeit, Situationalität und Relationalität als Arbeitsbegriff 
verwendet werden. Untersuchungen zu Diasporagruppen haben gezeigt, dass sich 
unterschiedliche Identitäten auch innerhalb einer Gruppe herausbilden können. 
Es lassen sich zudem nicht bei jeder Gruppe, die gezwungenermaßen oder frei-
willig ihr Land oder ihre Region verlässt, automatisch mit ihrer Ankunft in ei-
nem anderen Gebiet Merkmale einer Diaspora-Gemeinschaft feststellen. Es be-
darf einer Affinität zum Heimatgebiet und/oder Schwierigkeiten bei der Integra-
tion, um ein Diaspora-Bewusstsein entstehen zu lassen (Cohen 1997: 23ff.). 

Berücksichtigt man die Definition Safrans (1991: 83-4), dann können die Ui-
guren in der Türkei als eine Diaspora-Gruppe betrachtet werden. Sie haben eine 
freiwillige oder erzwungene Migration vollzogen. In der Türkei erfolgt die Pflege 
einer kollektiven Erinnerung. Das Heimatgebiet wird von vielen älteren Uiguren 
idealisiert und der Wunsch nach einer Rückkehr geäußert. Die Beziehungen zur 
Auswanderungsregion werden aufrechterhalten. Innerhalb der politisch aktiven 
Uiguren in der Türkei wird der Versuch unternommen, politisch in Xinjiang Ein-
fluss zu nehmen. Ein weiteres Merkmal, welches sich zunehmend unter jungen 
Uiguren beobachten ließ, ist das Gefühl der fehlenden Akzeptanz im Gastland. 
Die Flucht der Uiguren ging in vielen Fällen einher mit traumatischen Erfahrun-
gen, die in unterschiedlicher Art und Weise thematisiert werden. Diese kollekti-
ven Erfahrungen sind für den Zusammenhalt innerhalb der Diaspora von zentra-
ler Bedeutung.  

Das Ethnonym Uigure 

In einigen Publikationen der Uiguren in der Türkei wird der Ursprung der Uigu-
ren auf ein uigurisches Königreich aus dem 8. Jahrhundert zurückgeführt und ei-
ne seitdem bestehende Kontinuität konstatiert (Ka garlı 2004: 12). Es besteht 
zumindest in der wissenschaftlichen Literatur Einigkeit darüber, dass der Begriff 
Uigure vom 16. Jahrhundert bis in die 20er Jahre des 20. Jahrhunderts kaum 
oder zumindest nicht für die muslimisch-türkische Bevölkerung Xinjiangs be-
nutzt worden ist (Golden 1992: 409). Gladney verweist auf Bedeutungsverschie-
bungen des Ethnonyms Uigure: von schamanistischen Nomaden zu Anhängern 
des manichäischen, dann buddhistischen und schließlich nestorianischen Glau-
bens bis hin zur Benennung der nichtmuslimischen Bewohner Ostturkestans 
(Gladney 1990: 4). 

Die Revitalisierung und Neubesetzung des Ethnonyms Uigure wurde von tur-
kestanischen Intellektuellen auf einer 1921 in Taschkent durchgeführten Konfe-

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITISCHE IDENTITÄT IM WANDEL 213 

renz zur Benennung aller aus diesem Gebiet stammenden Personen eingeführt 
(Golden 1992: 409). Rudelson zufolge wurde der Begriff dann 1934 von der Pro-
vinzregierung Xinjiangs unter Zuhilfenahme des sowjetischen Klassifikationssy-
stems eingeführt. Seitdem wird die Bezeichnung dazu benutzt, eine vermeintlich 
homogene Ethnie zu benennen (Rudelson 1997: 6-7). Die Bezeichnung der Ui-
guren als eine homogene ethnische Gruppe ist im Zusammenhang mit der In-
korporierung in die Volksrepublik China zu sehen. Gladney argumentiert, dass 
die ethnische Bezeichnung Uigure für die Bewohner Xinjiangs erst durch die 
staatlicherseits eingeführten ethnischen Zuschreibungen zur Selbstzuschreibung 
geworden sind. Die Eingliederung in die Volksrepublik hat in Abgrenzung zur 
chinesischen Herrschaft und unterstützt durch die Minderheitenpolitik erst ein 
nationales Bewusstsein entstehen lassen (Gladney 1990). Im Gegensatz dazu ha-
ben uigurische Nationalisten in den Interviews mehrfach die Tatsache unterstri-
chen, dass es gerade in den letzten Jahrhunderten eine Einheit in politischer, 
wirtschaftlicher, religiöser, kultureller und sprachlicher Hinsicht gegeben habe.  

Xinjiang/Ostturkestan 

Die Bezeichnungen Xinjiang und Ostturkestan sind vorerst Namen einer Region, 
dann aber auch politisch besetzte Begriffe. Die offizielle chinesische Geschichts-
schreibung und die Sichtweise der Uiguren in der Türkei konkurrieren einander 
mit Auslassungen und einseitigen Betonungen um die Deutungsmacht mit dem 
Ziel, ihren alleinigen territorialen Anspruch zu formulieren. Für China ist Xinji-
ang ein untrennbarer Bestandteil Gesamtchinas. Die chinesische Geschichts-
schreibung bezieht sich auf die zeitlich weit auseinander liegenden und hinsicht-
lich ihrer Trägerschaft unterschiedlichen Epochen der Han-, Tang-, und Qing-
Dynastien. In der Retrospektive wird eine Vereinheitlichung vorgenommen, de-
ren politische Funktion darin besteht, den Anspruch auf Xinjiang aus der chine-
sischen Geschichte heraus zu legitimeren (Millward 2000: 121). Zusammenfas-
send für die primordialistisch gefärbte Sichtweise der Träger des uigurischen Na-
tionalismus können folgende Zeilen dienen:

Even before embracing Islam in the 10th century, the Uygurs had a highly developed 
civilization and despite centuries of foreign invasions, the national identity remains ful-
ly intact. However, the current Chinese occupation of East Turkestan poses a great 
threat to the Uygur people and their culture. East Turkestan existed separate and distinct 
from China for thousands of years. […] Beginning in 210 B.C., the Uygur, together 
with other Turkic peoples, formed dynasties which controlled the region until 1759 
(O.V. 1993: 16). 

Ohne auf weitere Details wie Anhängerschaft oder politische Ausrichtungen ein-
zugehen, werden bestimmte historische Begebenheiten instrumentalisiert, um 
Ostturkestan über Merkmale wie Ethnizität, kulturelle Werte und Religion als 
homogenen, untrennbaren Teil einer türkisch-islamischen Welt zu definieren. 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOMAS WILKOSZEWSKI 214 

Der Vorsitzende der Stiftung in Istanbul formuliert mit Hinweis auf das hohe Al-
ter der uigurischen Nation sowie deren Homogenität und Kontinuität den An-
spruch, dass nur die Uiguren die autochthone Bevölkerung Ostturkestans sein 
können (Bekin 2004). 

In den von mir geführten Interviews kamen zwei Ebenen immer wieder zum 
Vorschein. Zum einen die gesamttürkische, das Türkentum betreffende, die un-
trennbar mit dem Islam in Verbindung gesetzt wird. Zum anderen wird seit den 
1990er Jahren verstärkt der Bezug zu einer Nation bestehend aus der ethnischen 
Gruppe der Uiguren hergestellt. Deutlich wird dies in den Worten eines rund 50-
jährigen Uiguren: „Ostturkestan ist die Wiege des Türkentums und war schon 
immer Teil der islamischen und türkischen Welt. […] Ostturkestan ist seit Jahr-
tausenden die Heimat der Uiguren.“  

In den Publikationen der Uiguren besteht Einigkeit darüber, dass die dunkle 
Periode der Geschichte Ostturkestans mit der Mandschu-Invasion von 1759 be-
ginnt. Mit dem „Ziel, die nationale und religiöse Eigenständigkeit zu schützen“, 
gab es bis zum heutigen Zeitpunkt den Angaben der Uiguren zufolge über 200 
Aufstände (Bekin 2004: 5). Sie waren allesamt von kurzer Dauer und 1884 wurde 
Ostturkestan endgültig unter dem Namen Xinjiang (neue Grenzen, neue Gebie-
te) als offizielle Provinz in das chinesische Reich integriert. Dennoch war die Re-
gion bis Mitte des 20. Jahrhunderts durch politische Instabilität und Fragmentie-
rung gekennzeichnet (Millward 2000). Mit der endgültigen Inkorporierung in die 
Volksrepublik China 1949 hat sich der soziopolitische Kontext geändert. Die Ui-
guren wurden als eine der offiziellen Minderheiten Chinas anerkannt. Auch die 
demographische Verteilung und ethnische Zusammensetzung Xinjiangs waren 
dem Einfluss der Zentrale ausgesetzt.  

Für die Uiguren ist die Sinisierung Ostturkestans ein zentrales Thema. In sei-
ner Untersuchung zur demographischen Entwicklung Xinjiangs zeigt Toops, dass 
die Verteilung der einzelnen ethnischen Gruppen in Bezug zur Gesamtbevölke-
rung insbesondere nach 1950 enormen Veränderungen unterworfen war. So 
machten die Uiguren 1953 noch rund 75% der Bevölkerung aus, während der 
Anteil der Chinesen 6% betrug. 1990 hingegen betrug der Anteil der Uiguren 
47% und der der Han-Chinesen 38% (Toops 2000: 159ff.). Die erzwungene Mi-
gration von Han-Chinesen seitens der chinesischen Zentralregierung kann als Si-
nisierungsmaßnahme charakterisiert werden, im Zuge derer die Minderheiten as-
similiert werden sollten. Gerade die Bezeichnung „Minderheit“ wird von den Ui-
guren abgelehnt, weil „keine Nation in ihrem eigenen Heimatgebiet als Minder-
heit bezeichnet werden kann“ (Bekin 2004: 12). Die demographisch-politischen 
Maßnahmen in Xinjiang werden mit den Vorgängen in Tibet verglichen und es 
wird die Gemeinsamkeit herausgestellt, dass beide Völker enormen Gefahren 
ausgesetzt sind, die bis zu ihrem Aussterben führen können (Bekin 2004: 11). 
Ein junger Uigure äußerte in einem Gespräch, dass die Uiguren, anders als die 
Tibeter keine Lobby hätten. Er führte dies darauf zurück, dass sie Muslime seien. 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITISCHE IDENTITÄT IM WANDEL 215 

Mit Bedauern haben viele Uiguren in den Interviews im Vergleich zu den Tibe-
tern den Mangel einer Führungspersönlichkeit, wie es der Dalai Lama für die Ti-
beter ist, bemerkt und kritisiert.  

Der Begriff des kulturellen Genozids wird in den Publikationen der Uiguren 
im Rahmen ihrer Kritik an der chinesischen Bevölkerungspolitik immer wieder 
benutzt (Alptekin 1981: 11; Bekin 2004: 10).3 In den Interviews wurde die wirt-
schaftliche Ausbeutung Ostturkestans neben der strengen Assimilationspolitik, 
der Ein-Kind-Politik und den Menschenrechtsverletzungen angeführt, um das 
Bild Ostturkestans als Kolonie Chinas zu untermauern. Die Auswirkungen der 
Atomwaffentests in der Taklamakan-Wüste4 und Zwangsabtreibungen wurden 
teilweise in detaillierten Einzelheiten beschrieben. Wie vor kurzem erst in die 
Türkei gekommene Uiguren schilderten, hat der Druck auf die Uiguren nach 
dem 11. September weiter zugenommen.5

Als die zwei wichtigsten politischen Ereignisse des 20. Jahrhunderts in Xinji-
ang werden aus der Sicht der Diaspora die Etablierung der Islamischen Republik 
Ostturkestan (Do u Türkistan slam Cumhuriyeti) von 1933-1937 im Südwesten 
und der Republik Ostturkestan (Do u Türkistan Cumhuriyeti) von 1944-1949 im 
Nordosten Xinjiangs genannt. Die beiden Republiken werden in den Publikatio-
nen und auch in den Interviews nicht weiter unterschieden. Es entsteht der Ein-
druck, als handle es sich um ganz Xinjiang umfassende Bewegungen gegen Chi-
na, die in ihrer politischen Ausrichtung die Unterstützung aller Bewohner hat-
ten.

Im Zusammenhang mit den Republiken sind mir in der Ostturkestan-Stiftung 
(Do u Türkistan Vakfı) in Istanbul im Eingangsbereich die Fotografien von drei 
Personen aufgefallen. Mesut Sabri Baykozi, Mehmet Emin Bu ra und Isa Yusuf 
Alptekin bekleideten Ämter als Minister und politische Berater unter der Guo-
mindang-Regierung (Benson 1990: 52). Den Portraits dieser „drei Herren“ (Üç
Efendi), die nicht nur an die letzte unabhängige Phase von Teilen Xinjiangs vor 
der Machtübernahme der Kommunisten erinnert, kommt bei der Etablierung ei-
nes kollektiven politischen Gedächtnisses eine zentrale Funktion zu. Es stellt sich 
die Frage, an wen wird erinnert und was ist die Funktion dieser spezifischen Er-

                                                                                         
3  Der Begriff Genozid ist mir gegenüber in den Interviews nicht erwähnt worden, in den 

Publikationen wird er jedoch immer wieder benutzt. 
4  Ein junger uigurischer Student beklagte sich darüber, dass sich niemand für die Interessen 

der Uiguren einsetzt: „Wenn die Franzosen auf irgendeiner kleinen Insel einen Atomtest 
machen, beschwert sich die ganze Welt. Geschieht dies in Ostturkestan, kümmert es nie-
manden.“

5  Mit dem internationalen Krieg gegen den Terrorismus werden Menschenrechtsverletzun-
gen in Xinjiang seitens der Zentralgewalt gerechtfertigt. Im Zuge dessen werden Uiguren 
immer wieder als Terroristen und Separatisten gebrandmarkt. Diese Vorgänge sind z.B. von 
Amnesty International dokumentiert und im Internet unter http://www.amnesty.org/en/ 
region/asia-and-pacific/east-asia/china nachzulesen. Zu den fatalen gesundheitlichen Fol-
gen der Atomwaffentests in Xinjiang für die Bevölkerung siehe http://www.atomwaffena-z. 
info/pdf/gesch_atom_neokolon.pdf.  

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOMAS WILKOSZEWSKI 216 

innerung? Wie schon angedeutet, verlangt kollektive Identitätsbildung als diskur-
sives Produkt der Diaspora die Pflege eines Vergangenheits- und Heimatbezugs. 
In den Bildern der drei Herren und in dem, was sie transportieren, nämlich einen 
politischen Vergangenheitsbezug und über diesen die Legitimierung der aktuel-
len politischen Forderungen nach Unabhängigkeit, liegt die zentrale Funktion 
des Erinnerns. Über die Erinnerung an eine Phase der Unabhängigkeit erfolgen 
eine politische Identitätsbildung und die Legitimierung der politischen Forde-
rungen.  

Eine weitere Gemeinsamkeit ist ihre Beziehung zur Türkei. Mesut Sabri Bay-
kozi (1887-1952) hat bis 1915 in Istanbul studiert. Er wurde von seiner Familie 
zum Medizinstudium ins Osmanische Reich geschickt. Nach seiner Rückkehr 
praktizierte er als Arzt. Seine Kinder schickte er 1949 ebenfalls zur Schulbildung 
in die Türkei. Mehmet Emin Bu ra (1901-1965) war schon in die Etablierung der 
Islamischen Republik Ostturkestan von 1933 involviert, ist nach deren Zerschla-
gung aus Xinjiang geflohen und hat mit Isa Yusuf Alptekin einen kleinen Verlag 
mit Publikationen zu Ostturkestan betrieben. Er ist 1951 in die Türkei migriert 
(Benson 1990). Ohne Isa Yusuf Alptekin und seine Bemühungen hätte es die ui-
gurische Diaspora in der Türkei in dieser Größe höchstwahrscheinlich nicht ge-
geben. Seine unermüdliche Schreib- und Vortragstätigkeit6 und sein politisches 
Wirken machten ihn bis zu seinem Tode 1995 zu einer der wichtigsten Figuren 
der Exil-Uiguren.  

In regelmäßigen Abständen wird an die „drei Herren“ in Aufsätzen, Symposi-
en und auch Gedenkveranstaltungen (Üç Efendi Anma Toplantısı) erinnert. In ei-
nem Artikel in der Zeitschrift Gökbayrak wird auf weitere Gemeinsamkeiten der 
drei hingewiesen. Dort heißt es retrospektiv: 

[…] Eine weitere charakteristische Eigenschaft der drei ist, dass sie Nationalisten sind. 
Ihre Ideen richteten sich gegen alles Sowjetische und den Kommunismus. Ihr Wunsch 
war die Verbreitung des Pantürkismus. Sie wollten einen Staat der Türken errichten. Das 
Programm des Pantürkismus ist die Errichtung eines türkischen Reiches, indem alle 
Türksprachen und alle Türkvölker inklusive der Türkeitürken unter einer gemeinsamen 
Fahne versammelt sind ( nayet 2005: 20). 

Isa Yusuf Alptekin 

Nach dem Tod von Bu ra 1965 wurde Isa Yusuf Alptekin zur zentralen Person 
der uigurischen Diaspora.7 Er kam 1954 mit seiner Familie in die Türkei und ver-
suchte, den „Fall Ostturkestan“ (Do u Türkistan Davası) einer breiten Öffentlich-
keit zugänglich zu machen. Alptekin wurde 1901 in Yenihisar, in der Region 
Kaschgar geboren. Er absolvierte seine Schulausbildung zu einem großen Teil auf 

6  Siehe Alptekin 1974. 
7  Nach ihm ist 1998 im Istanbuler Stadtteil Zeytinburnu auch eine Straße benannt worden. 

Siehe o.V. 1998. Do u Türkistan (18/178): 41. 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITISCHE IDENTITÄT IM WANDEL 217 

chinesischen Schulen und bekam als Mitarbeiter eines chinesischen Funktionärs 
1926 die Gelegenheit, nach Westturkestan zu reisen. Dort blieb er insgesamt 
sechs Jahre (Ta çı 1985: 69-78). Seine schon erwähnten Tätigkeiten nach seiner 
Ausreise in die Türkei waren vom Versuch begleitet, die Ostturkestaner in der 
Diaspora zu vereinigen. Die ethnische Bezeichnung Uigure taucht in seinen 
Schriften und Artikeln nahezu gar nicht auf, stattdessen bevorzugt er die Identi-
fikation über die Region und schreibt von Ostturkestanern. Ostturkestan wird 
von ihm als das von den Chinesen besetzte Gebiet und als ein Teil Großturke-
stans betrachtet, dessen Bewohner alle Türken sind. Für ihn stellten alle Türken 
Westturkestans eine türkisch-muslimische Einheit dar, die von der Sowjetunion 
in ihrer Existenz bedroht war (Alptekin 1974: 28). 

Isa Yusuf Alptekin war als politischer Aktivist und Funktionär innerhalb und 
auch außerhalb Turkestans tätig und hat bis zu seinem Tode als Sprachrohr fun-
giert. Seine Aktivitäten waren sowohl nach außen an die internationale Staaten-
gemeinschaft, vorrangig an die muslimischen Staaten, als auch nach innen, an 
die Ostturkestaner in der Türkei gerichtet. Mit seinen Teilnahmen an vielen Kon-
ferenzen wie z.B. der Muslim World League und World Muslim Conference be-
absichtigte er, Ostturkestan und sein „unbekanntes und furchtbares Schicksal“ in 
der Welt bekannt zu machen. Nach außen setzte er auf die Religion als verbin-
dendes Element. Nach innen erfolgte seine politische Arbeit unter pantürkisti-
schen Prämissen durch Miteinbeziehung der Türkei, die als Gastland und „als 
modernstes und freiestes Land der türkischen Welt“ eine enorm wichtige Bedeu-
tung für ihn hatte (Alptekin 1974). 

In Bezug auf die ostturkestanische Diaspora in der Türkei ist auf der einen Seite 
seine integrative Arbeit zu nennen, die im Rahmen der Aktivitäten der Stiftungen 
die Integration der Ostturkestaner in der Türkei förderte, aber auch eine Erinne-
rungskultur, die er in kulturellen Veranstaltungen, mit einer politischen Mission 
versehen, immer wieder zu beleben versuchte (Alptekin 1972). Diese Aufgaben 
werden vornehmlich von dem Verein der ostturkestanischen Migranten (Do u
Türkistan Göçmenler Derne i), von der Ostturkestan-Stiftung (Do u Türkistan Vakfı)
und dem Ostturkestanischen Kultur- und Solidaritätsverein (Do u Türkistan Kültür 
ve Dayanı ma Derne i) erfüllt. In einer auch als Tätigkeitsbericht zu lesenden Bro-
schüre des Vereins der ostturkestanischen Migranten von 1972 wurden die Ziele 
und Anliegen des Vereines formuliert. Sie haben von ihrer Aktualität nichts verlo-
ren. In fast identischer Reihenfolge wurden sie in den Interviews mit politisch ak-
tiven Uiguren als notwendige Aktivitäten aufgezählt: Informationsveranstaltun-
gen zur Kultur, soziale Hilfe für Neuankömmlinge, der Gewinn neuer Unterstüt-
zer, das Schaffen eines Bewusstseins für das Ostturkestan-Problem, das Organisie-
ren von Gedenktagen und die Mobilisierung aller Türkvölker zur Befreiung aus 
dem kommunistischen Joch. Um dies zu erreichen, braucht man neben der ideel-
len Unterstützung, die man in der Türkei erfährt, auch Geld, Mitarbeiter und wei-
tere Veröffentlichungen (Alptekin 1972). Seine in der Türkei verfassten Schriften 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOMAS WILKOSZEWSKI 218 

sind von antikommunistischen, antichinesischen und antiimperialistischen Ideen 
geprägt, die er vehement unter Betonung einer pantürkistischen Einheit verteidigt 
(Alptekin 1972: 3-8). An seiner Idee eines einheitlichen Großturkestans hat er bis 
zu seinem Tode festgehalten. Auf einer kurzen Rede anlässlich des ersten interna-
tionalen Turkestan-Kongresses von 1991 hat er sowohl an die Türkei als auch an 
die neu entstandenen Staaten folgende Worte gerichtet:  

Die Türken Turkestans […] bilden eine religiöse und kulturelle Einheit. Sie sind Türken. 
Sie sind vor allem erst einmal Türken und dann Usbeken, Kasachen oder Uiguren. […] 
Das von Edirne bis nach Ostturkestan reichende Gebiet bildet eine Einheit, dort leben 
über 160 Millionen muslimische Türken. Aber nur die 60 Millionen Türken in der 
ruhmreichen und großartigen Türkei leben in Freiheit. Die restlichen 100 Millionen sind 
Gefangene. Außerhalb der Türkei gibt es für die Türken keine Freiheit. […] Die Türken 
Westturkestans konnten sich, anders als die in Ostturkestan, aus der russischen Gefahr 
befreien. […] Um die von China bedrohten Ostturkestaner kümmert sich niemand. 
[…] Westturkestan muss sich für die Probleme Ostturkestans einsetzen. […] Unsere 
glorreiche Türkei soll sich dieses Problems auch annehmen. […] Die, die nicht im Heer 
der Türken der Welt mitkämpfen, sind Deserteure (Alptekin 1991: 20). 

Diese Passage ist aus vielerlei Gründen äußerst interessant. In der kompletten 
Rede wird durch den wiederholten Bezug zur Religion ein Aspekt berührt, der in 
allen Reden und Schriften Alptekins von zentraler Bedeutung ist. Ein weiterer 
Punkt ist, dass er in dieser kurz nach dem Zusammenbruch der Sowjetunion ge-
haltenen Rede eine weitere Ethnisierung der Ostturkestanischen Gemeinde in 
der Türkei antizipiert. Der letzte Punkt ist die Wiederholung von allem, was mit 
dem Türkentum zusammenhängt und die immer wiederkehrende Betonung der 
herausragenden Rolle der Türkei.  

Migrationsgeschichte 

Die erste große Fluchtbewegung von Ostturkestanern aus Xinjiang beginnt mit 
dem drohenden Einzug der kommunistisch-chinesischen Truppen in Xinjiang im 
Herbst 1949.8 Wie anhand des Beispiels von Mesut Sabri Baykozi schon ange-
deutet, hat es auch schon vorher vereinzelte, temporäre Migration von Personen 
aus dieser Region in das Gebiet der heutigen Türkei gegeben. Diese erfolgte ent-
weder zum Zwecke der Schulbildung oder aber im Rahmen der Pilgerreise, die 
Ostturkestaner über Istanbul nach Saudi-Arabien führte. Diese Migrationsbewe-
gungen waren temporär begrenzt und sind nicht mit den Fluchtbewegungen 
nach 1949 zu vergleichen.  

Einen sehr interessanten Fall von mehrfacher Migration lässt sich aus den 
Memoiren des 2001 verstorbenen Yakup Anat rekonstruieren. Stellvertretend für 

8  Es gab auch weitere, frühere Fluchtbewegungen von Gruppen aus dem Norden Xinjiangs, 
die vornehmlich aus Kasachen bestanden. Ihre Migrationgeschichte und der Wandel ihrer 
Lebenswelten in der Türkei ist von Ingvar Svanberg (1989) bereits untersucht worden. 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITISCHE IDENTITÄT IM WANDEL 219 

ähnliche Geschichten, die mir aus zweiter Hand zugetragen worden sind, soll sie 
hier kurz wiedergegeben werden. Sein Vater hat mit dem Ziel, seinen Bruder zu 
finden, Xinjiang verlassen. Während seiner Reise bot sich ihm die Gelegenheit, 
die Pilgerreise nach Mekka zu absolvieren. Über Moskau und Odessa kam er mit 
dem Schiff nach Istanbul. Nach seiner Rückkehr aus Mekka kommt er in einem 
von Turkestanern betriebenen Konvent unter und ließ sich hernach in der Türkei 
nieder. Er heiratete und 1920 wird Yakup Anat in der Nähe von Bursa geboren. 
Er begleitete seinen Vater im Alter von sechs oder sieben Jahren auf dessen zwei-
ten Pilgerfahrt. Im Alter von neun ist er dann mit seiner Familie nach Xinjiang 
zurückgekehrt. Dort wird er aufgrund politischer Aktivitäten mehrfach verhaftet 
und verbringt insgesamt 26 Jahre in chinesischen Gefängnissen. 1996 kann er aus 
China in die Türkei fliehen (Yalçın 2003). 

Eine andere Route, die bei der Migration nach 1949 aufgrund der politischen 
Situation benutzt worden ist, ist der südliche Weg über den pakistanischen und 
indischen Teil Kaschmirs und/oder Afghanistan. Der 1925 geborene Präsident 
der Ostturkestan-Stiftung und Neffe von Mehmet Emin Bu ra, M. Rıza Bekin, 
hat 1934 mit seiner Mutter und weiteren Verwandten auf diesem Weg über Kara-
tschi nach Saudi-Arabien die Pilgerfahrt nach Mekka vollzogen. In seinen Erin-
nerungen erwähnt er, dass er dort auch Uiguren getroffen hat, die sich dort nie-
dergelassen haben. Bei der Rückreise über Lahore erfuhren sie nach ihrer An-
kunft in Ladakh, dass sich die politischen Bedingungen in Xinjiang verändert 
haben und landen über Umwege in Kabul, wo Bekin auf Bekannte seines Onkels 
aus Xinjiang traf und sich an die türkische Gesandtschaft wendet, die ihm 1938 
die Ausreise gestattete. Er besucht die Militärschule und macht Karriere beim 
türkischen Militär. Es ist eine interessante Karriere, die sein Verhältnis zur Türkei 
bestimmt. In seinen Ausführungen tauchen die Türkei und ihre seiner Ansicht 
nach führende Rolle für das Türkentum sowie seine Bewunderung für die Türkei 
immer wieder auf (Bekin 2005). Deutlich militärisch nennt Bekin die Türkei „die 
Festung des Türkentums und ihren einzigen Stützpunkt“ (Bekin 1993: 5). 

In einem Gespräch erzählte mir ein weit über 80 Jahre alter Mann, dass sein 
Vater in den 20er Jahren des letzten Jahrhunderts, als er noch ein Baby war, zum 
Studium in die Türkei geschickt wurde. Nach einigen Jahren hat er die ganze 
Familie nachgeholt. Er ist mit einer Türkin verheiratet und sieht sich als türki-
schen Staatsbürger. Wenn die Rede auf seine Herkunft kam, hat er immer wieder 
betont, dass er aus Hotan stammt. Der Begriff Uigure wurde von ihm kein einzi-
ges Mal verwendet.  

Diese Beispiele zeigen, dass es schon früher lose Verbindungen von Ostturke-
stanern zur Türkei gab. Auch wenn es sich nur um einzelne Fälle handelt, sorgen 
diese in der Wahrnehmung der Uiguren für eine besondere Haltung der Türkei 
gegenüber. Die Beziehungen werden retrospektiv, auch mit dem Ziel Kontinuitä-
ten aufzubauen, überhöht dargestellt. 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOMAS WILKOSZEWSKI 220 

Nach 1949 erfolgte die Auswanderung der Uiguren in größeren Gruppen und 
in mehreren Wellen.9 Interessant ist der Migrationsverlauf, der durch mehrere 
Etappen gekennzeichnet ist. Der Flucht aus Xinjiang folgten mehrjährige Auf-
enthalte in einem Drittland. Zu bemerken ist ferner, dass der transnationalen 
Migration in vielen Fällen eine Binnenmigration vorausging.10

Mit dem drohenden Einmarsch der chinesischen Armee haben sich Mehmet 
Emin Bu ra und Isa Yusuf Alptekin dazu entschlossen, „das Vaterland für das Va-
terland zu verlassen“ (Alptekin 1999: 18). Im Oktober 1949 macht sich eine 
Gruppe von rund 850 Personen aus Süd-Xinjiang nach Indien auf. 54 von ihnen 
erreichten Indisch-Kaschmir nicht und 49 erlitten Erfrierungen an Händen und 
Füßen, die auch zu Amputationen führten. Den Angaben in den Interviews nach 
soll die chinesische Regierung die Ausweisung der Uiguren aus Indien verlangt 
haben. Aufgrund dessen wurde die Suche nach geeignetem Gastland forciert. Die 
wenigen von mir Interviewten, die in dieser Gruppe waren, unterstrichen die be-
deutende Rolle von Bu ra und Isa Alptekin bei der Suche nach einem geeigneten 
Gastland. Zu den Entscheidungen zur Auswanderung sagten die Uiguren, die 
zum Zeitpunkt der Migration zwischen sechs und neun Jahre alt waren: „Wir wa-
ren noch Kinder und haben keine bewusste Entscheidung getroffen, sondern 
wurden einfach nur mit unseren Verwandten mitgeschickt.“ Viele haben ihre 
Kernfamilien zurückgelassen und sind mit Verwandten über Wochen hinweg den 
gefährlichen Weg nach Indien gegangen. Viele berichteten, dass unter ihnen 
kaum Frauen waren, da die Mütter oder Schwestern später, nach Sondierung der 
Lage nachgeholt werden sollten.  

Am 12. März 1952 wurde ihrer Einreise in die Türkei zugestimmt. Für die an-
fallenden Kosten würde die Republik Türkei aufkommen. Am 12. November 
sind rund 1850 Personen ausgeflogen und als iskânlı göçmen11 offiziell in der Tür-
kei angesiedelt worden. Die Uiguren wurden hauptsächlich in Kayseri angesie-
delt. Sowohl bei Shichor (2003: 286-87) als auch in den Interviews wird angedeu-
tet, dass das Amt des Flüchtlingskommissas der Vereinten Nationen (United Nati-
ons High Commissioner for Refugees UNHCR) an der Ausreise unterstützend mit-
gewirkt hätte. In zwei Interviews wurde die Ausreise in Flugzeugen der Vereinten 
Nationen beschrieben. Zu den Hilfestellungen der türkischen Regierung gehörte 
neben der Bereitstellung von Unterkünften auch die Verteilung von bebaubarem 
Land. Um ihren rechtlichen Status zu sichern, wurde ihnen aufgrund ihrer türki-
schen Abstammung die türkische Staatsangehörigkeit gewährt. 

9  Die folgenden Ausführungen beziehen sich auf verschiedene Gespräche mit dem General-
sekretär der Ostturkestanischen Stiftung in Istanbul und weiteren Uiguren, sowie, sofern 
gekennzeichnet, auf die entsprechenden Stellen in den Publikationen. Zahlenmaterial, 
welches auf Untersuchungen der Stiftung und auf persönlichen Erinnerungen verschiede-
ner Flüchtlinge basiert, wurde von der Stiftung zur Verfügung gestellt. 

10  Zu der mir aber bislang kaum verlässliche Informationen vorliegen. Es handelt sich um 
Stadt-Land- oder Nord-Süd-Migration, die in den Interviews nur vage geblieben sind. 

11  Für diesen Begriff siehe auch den Aufsatz von Barbara Pusch in diesem Sammelband. 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITISCHE IDENTITÄT IM WANDEL 221 

Mit der zweiten Welle verließen rund 600 Personen zwischen 1959 und 1961 
Xinjiang in Richtung Afghanistan. Auslöser dieser Migrationsbewegung waren 
die Verschlechterung der sowjetisch-chinesischen Beziehungen. Immer wieder 
genannte Gründe waren zudem verschiedene innenpolitische Veränderungen. 
Verstärkte Enteignungen, rechtliche Willkür gegen Minderheiten und das Ver-
schwinden von Angehörigen wurden als Hauptbeweggründe aufgeführt. Nach 
langjährigen Versuchen unter Mithilfe von Bu ra und Alptekin wurde 1964 die 
Einreise der Uiguren in die Türkei bewilligt. 1965 wurden ca. 230 Personen und 
1967 ca. 75 Personen ausgeflogen und offiziell in Kayseri angesiedelt. Auch fin-
det sich bei Shichor (2003: 287) der Hinweis, dass dies auf Anfrage der türki-
schen Regierung mit finanzieller Unterstützung des UNHCR verwirklicht wor-
den sei.12

In den Interviews wird die Hilfe der Türkei immer wieder thematisiert. Die 
Ankömmlinge wurden mit Unterkünften versorgt, für ihren Lebensunterhalt 
kam während eines Jahres der Staat auf. Um ihnen die Möglichkeit zu geben, 
kleinere Betriebe zu eröffnen, wurde ihnen Kapital zur Verfügung gestellt. Ihre 
medizinische Versorgung wurde sichergestellt und die schulpflichtigen Kinder 
wurden zur Schule geschickt. Anpassungsschwierigkeiten der Erwachsenen wurde 
durch das Angebot von Türkischkursen entgegengewirkt. Um den Einstieg in ei-
nen Beruf zu erleichtern, wurde die Möglichkeit geschaffen, verschiedene Kurse 
zu besuchen. Dort hatten die Neuankömmlinge einerseits Gelegenheit, eine Ein-
führung in ökonomische Grundlagen zu bekommen und andererseits die Mög-
lichkeit praktische Fähigkeiten z.B. als Näherin oder Teppichknüpferin zu erwer-
ben. In der Türkei erfolgte dann in vielen Fällen nochmals eine weitere Binnen-
migration von Kayseri nach Istanbul. Auf die Nachfrage, was zu der Entschei-
dung geführt habe, von Kayseri nach Istanbul zu ziehen, wurden die besseren 
Arbeits- und Wohnmöglichkeiten in Istanbul angeführt und in einem Fall der 
unfruchtbare Boden in Kayseri.  

Die Einwanderung von Uiguren ist nach den späten 60er Jahren nicht vol-
lends abgeebbt. Ihr Status hat sich jedoch verändert. Viele Uiguren, die während 
der ersten Welle zurückgeblieben sind, sind zwischen 1969 und 1977 als freie 
Flüchtlinge (serbest göçmen) eingereist. Ihre Zahl wurde vom Generalsekretär der 
Ostturkestan-Stiftung mit rund 200 angegeben. Mit der Öffnung Chinas seit En-
de der 1970er Jahren sind viele Uiguren nach der Pilgerreise, die nun wieder 
leichter zu bewerkstelligen war, nicht mehr nach China zurückgekehrt und haben 
sich in der Türkei niedergelassen. Seit den 1980er Jahren sind im Zuge von Fami-
lienzusammenführungen, den Angaben der Stiftung nach, rund 3 500 Uiguren 
in die Türkei gekommen. Diese serbest göçmen haben sich vorrangig in Istanbul 

                                                                                         
12  Es sind nicht alle Uiguren in die Türkei ausgereist. Einige sind in Pakistan, Indien und Af-

ghanistan geblieben, ein Teil ist nach Saudi-Arabien zu dort lebenden Verwandten oder 
Bekannten ausgewandert. 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOMAS WILKOSZEWSKI 222 

angesiedelt. Hier wurde auf schon bestehende Netzwerke der vorher ausgereisten 
Uiguren zurückgegriffen, die sich nach der Binnenmigration in Istanbul eine 
neue Existenz aufgebaut hatten.  

Die Türkei ist zwar für die meisten aus dieser Zeit eingewanderten Uiguren zur 
Endstation ihrer Migrationsgeschichte geworden, in den Interviews zeigte sich 
jedoch, dass viele Uiguren Verwandte in Amerika oder Deutschland haben, die 
aus der Türkei dorthin ausgewandert sind. Das bedeutet, dass in diesen Fällen ei-
ne nochmalige Migration nach Europa oder in die Vereinigten Staaten vollzogen 
worden ist.13 Der Türkei kommt als Transitort eine zentrale Rolle zu. Uiguren 
aus China, die den Besuch von Verwandten in Deutschland, Saudi-Arabien oder 
Amerika planen, unternehmen die Reise in vielen Fällen über die Türkei. Nach 
wie vor kommen jedes Jahr junge Uiguren und Uigurinnen zum Studium in die 
Türkei. Ihr Aufenthalt ist jedoch temporär begrenzt.  

Von den rund 5 500 Uiguren in der Türkei leben 4 000 in Istanbul, ca. 1 000 
in Kayseri und der Rest verstreut in der Türkei.14 Bei einer Anfrage im Ostturke-
stanischen Verein für Kultur und Solidarität in Kayseri (Do u Türkistan Kültür ve 
Dayanı ma Derne i) wurde die Zahl der Uiguren in der Türkei mit rund 40 000 
beziffert. Natürlich besteht innerhalb von Diaspora-Gruppen die Tendenz, die 
eigene Zahl hochzuhalten, aber in diesem Fall geht es auch um ethnische Zuge-
hörigkeiten und ihren Wandel. Eine Bemerkung des Generalsekretärs der Osttur-
kestan-Stiftung in Istanbul hilft, diese Diskrepanz zu erklären. Laut dem Gene-
ralsekretär gibt es insgesamt 30 000 Ostturkestaner in der Türkei, von denen ca. 
5 500 Uiguren sind oder sich als solche begreifen. Diese Einschränkung hat er 
ausdrücklich (und auch verbittert) betont, neben der Tatsache, dass sich ein Teil 
der Ostturkestaner nun lieber als Kasachen bezeichne. Dies führte bei vielen 
Ostturkestanern in den Interviews zu der Bemerkung, dass sie sich dann statt 
Ostturkestaner besser Uiguren nennen sollten. 

Die Uiguren in Istanbul konzentrieren sich auf folgende Stadtteile: Zeytin-
burnu, Sefaköy, Fatih, Küçükçekmece, Ataköy und in einigen Fällen Üsküdar. In 
Kayseri bewohnen sie, anders als in Istanbul den als Türkistan Mahallesi (türkista-
nisches Viertel) bekannten Stadtteil und leben nicht in verschiedene Stadtteile 
verstreut. Während der ca. zehnminütigen Fahrt mit dem Minibus vom Zentrum 
Kayseris aus haben mich die anderen Fahrgäste gefragt, was ich denn in Küçük 
Türkistan (Kleinturkestan) machen wolle. 

13  In Westeuropa sollen rund 1300 Uiguren leben (Shichor 2003: 285). Von diesen haben sich 
den Angaben der Stiftungen zur Folge ca. 500 in Deutschland, hauptsächlich in Süd-
deutschland niedergelassen.

14  Diese Zahlen habe ich Anfang 2007 bei einem Besuch in der Ostturkestanischen Stiftung 
in Istanbul vom Generalsekretär als Ergebnis einer Umfrage innerhalb der Uiguren in der 
Türkei bekommen.  

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITISCHE IDENTITÄT IM WANDEL 223 

Die Türkei als Zielland 

Eine Frage, die hier zunächst nur aufgeworfen werden soll, ist, inwieweit die Be-
tonung pantürkistischer Ideen von Isa Yusuf Alptekin eine Reaktion auf die Mi-
gration in die Türkei ist. Gerade zu Beginn der 1950er Jahre beginnen Pantürki-
sten in der Türkei verstärkt mit der politischen Arbeit (Özdo an 2001). Da sind 
zwei Faktoren zusammengekommen, die zur Betonung des Türkentums seitens 
Isa Yusuf Alptekins geführt haben. Ein Faktor war die Rolle als Migranten mit 
dem Ziel, politische Lobbyarbeit zu betreiben. Denn in diesem Zusammenhang 
kann man davon ausgehen, dass Migranten jene Aspekte ihrer (politischen) Iden-
tität betonen, die zum Aufbau von Beziehungen zur Bevölkerung des Gastlandes 
dienlich sind. Daher ist es nicht verwunderlich, dass pantürkistische Ideen her-
vorgehoben werden. Für die Ostturkestaner war die politische Situation in Ost-
turkestan nach ihrer Flucht 1949 und die politische Arbeit gegen die chinesischen 
Kommunisten von großer Bedeutung.  

Ein weiterer Faktor war das politische Interesse pantürkistischer Gruppen in 
der Türkei, die Uiguren aus dem Gebiet der „Wiege des Türkentums“ (Ka garlı
2004: 11) zu instrumentalisieren, auch um zu zeigen, wie schlecht es den Türken 
außerhalb der Türkei (Dı  Türkler) geht, insbesondere denen in kommunistischen 
Gesellschaften. Auch wenn einige Autoren die Schlüsselrolle des Osmanischen 
Reiches und der Republik Türkei als Modell für Ostturkestan betonen (Shichor 
2003: 286; Landau 1981), glaube ich nicht, dass diese Rolle große Auswirkungen 
auf die Migration aus Ostturkestan in die Türkei hatte. 

Die Beziehung zwischen Ostturkestan und dem Osmanischen Reich und später 
der Türkei werden von den Uiguren immer wieder hervorgehoben (Bekin 2004). 
Dennoch gibt es bei Alptekin keine Hinweise darauf, dass eine Migration in die 
Türkei von vornherein geplant war. Und auch wenn behauptet wird, dass die Ui-
guren die Türkei aus kulturellen Gründen ausgewählt hätten (Shichor 2003: 285), 
so findet sich bei Alptekin kein Hinweis darauf. Da heißt es lediglich: „[…] lasst 
uns über die Südgrenzen Ostturkestans nach Indien oder Pakistan gehen. Von 
dort aus dann in ein freies Land“ (Ta çı 1985: 537). Auch in den Interviews wurde 
immer wieder angedeutet, dass sich 1952 einzelne gegen eine Reise in die Türkei 
entschieden haben. Einige von ihnen sind später nachgereist, andere dort geblie-
ben, wieder andere hingegen in andere Länder wie Saudi-Arabien ausgewandert. 

In einer zu seinem neunzigsten Geburtstag herausgegebenen Festschrift be-
schreiben die Autoren, wie Alptekin am 6. September 1951 zuerst nach Saudi-
Arabien und von dort nach Ägypten reist, um die notwenigen Schritte für eine 
Ausreise der in Kaschmir befindlichen Uiguren einzuleiten. Erst nachdem er so-
wohl von der saudischen als auch von der ägyptischen Regierung negative Ant-
worten bekommen hat, entscheidet er sich am 6. Januar 1952, in die Türkei zu 
reisen, um dort dann letztendlich erfolgreich um Asyl zu bitten. Nahezu iden-
tisch schildert sein Sohn Erkin Alptekin die Bemühungen seines Vaters in der 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOMAS WILKOSZEWSKI 224 

Zeitschrift Gökbayrak (Alptekin 2003: 2-4). Dies lässt den Schluss zu, dass sich 
Alptekin über die Betonung der religiösen Identität um ein Aufnahmeland be-
müht und die Türkei nicht als erste Wahl betrachtet hat. Offensichtlich wog bei 
der Wahl des Landes die religiöse Identität schwerer als die pantürkistische. Dar-
aus kann abgeleitet werden, dass Alptekins pantürkistische Ideen erst mit der 
Einreise in die Türkei verstärkt in den Vordergrund gerückt sind. Dies kann auf 
den soziopolitischen Kontext und die Rahmenbedingungen in der Türkei der 
1950er Jahre zurückgeführt werden. Wieder erstarkte pantürkistische Kreise und 
Gruppen unternahmen ihrerseits unter Betonung eines gemeinsamen Abstam-
mungsgebietes der Türken den Versuch, die Uiguren zu instrumentalisieren, um 
den Ursprung eines diffus definierten Türkentums zu legitimieren. Für sie war es 
neben der Ideologie auch die romantische Entdeckung einer als authentisch emp-
fundenen zentralasiatischen Vergangenheit (Landau 1981). Auf diese Weise ent-
stand der Boden für sich ergänzende Ideen und Vorstellungen. In dem Diskurs, 
der die Türkei besonders hervorhebt, fällt folgendes auf: es wird zwar offen dar-
über gesprochen, dass die Migration in die Türkei eher den Absagen aus Saudi-
Arabien oder Ägypten geschuldet ist, diese Aussage wird jedoch völlig anders in-
terpretiert. Und zwar als Desinteresses dieser Staaten am Schicksal der „Glau-
bensbrüder“ und an einer noch stärkeren Glorifizierung der „Türkei als Mutter 
der türkischen Welt“ (Alptekin 1999: 19).  

Es ist nicht verwunderlich, dass Alptekin während seiner Zeit in der Türkei 
pantürkistische Ideen verinnerlicht und immer wieder auf diese rekurriert. An 
wen hätten sich die Uiguren zu diesem Zeitpunkt wenden können? Pantürkisti-
sche Gruppen in der Türkei gaben ihnen auch Gelegenheit dazu. Der pantürkis-
tisch ausgerichtete Türken-Herd (Türk Oca ı) hat immer wieder für Möglichkeiten 
gesorgt, Symposien zu veranstalten sowie Bücher und Reader zum Thema Ost-
turkestan zu veröffentlichen.15 Die Positionierung erfolgt somit auch in dialogi-
scher Form entlang der Erwartungen der Gastgesellschaft. Die rasche Aufnahme 
der Uiguren in die pantürkistischen Gruppen und deren Hilfe können als ein 
ideologisches Willkommensgeschenk gewertet werden. Auch die Anbindung an 
politische Gruppen, die die eigenen Interessen vertreten, auch wenn sie nicht 
unbedingt der eigenen politischen Einstellung entsprechen, ist bei Uiguren zu 
beobachten. In den Gesprächen haben in der Stiftung aktive junge Uiguren mir 
gegenüber einerseits angedeutet, dass sie mit den politischen Grundgedanken der 
am äußersten rechten Rand operierenden Nationalen Aktionspartei (Milliyetçi 
Hareket Partisi MHP) gar nichts anfangen können. Andererseits betonten sie, dass 
sie zumindest Sympathien hegen, „weil da eine Partei ist, die uns unterstützt und 
zeigt, dass wir nicht vergessen worden sind.“16

15  Siehe z.B. Hacalo lu (1995). 
16  Andere tragen ihre Sympathien für rechte Parteien durch Begrüßungsrituale offen zur 

Schau. Mit dem Aneinanderschlagen der Schläfen vollziehen sie den sog. Wolfsgruß (kurt 
selamla ması).

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITISCHE IDENTITÄT IM WANDEL 225 

Brüche und Veränderungen 

Das Bild der Türkei als zweite Heimat für die Uiguren bekam in den späten 
1980er Jahren erste Risse. Vor allen unter den Uiguren, die in den letzten 20 Jah-
ren eingewandert sind, werden bürokratische Schwierigkeiten und die immer sel-
tener und unter größeren Mühen erlangte türkische Staatsbürgerschaft themati-
siert. Die Aussagen eines 60-jährigen 1985 eingewanderten Uiguren können stell-
vertretend für viele dienen: „Obwohl wir auch Türken sind, haben wir jahrelang 
keinen rechtlichen Status gehabt. Uns wurde die türkische Staatsbürgerschaft 
verwehrt.“ Die türkische Abstammung reichte nun nicht mehr aus, um die türki-
sche Staatsbürgerschaft zu erlangen. Gerade unter jungen Studenten ist das ein 
zentrales Thema, das immer wieder in deutliche Kritik mündet. Die in dieser 
Phase Eingereisten erfahren auch keine finanzielle oder ideelle Hilfe. So sind ge-
rade die Studenten stark auf schon bestehende Netzwerke und auf die Stiftungen 
und Vereine angewiesen. Viele der jungen Uiguren sehen die Türkei nunmehr 
nur als Transitland.  

Eine andere Ebene, die in nationalistischen Kreisen heiß diskutiert wird, ist 
mit dem Kollaps der Sowjetunion, den Vorgängen nach dem 11. September und 
dem Aufkommen Chinas als Handelspartner der Türkei verwoben. Folgende 
Worte eines jungen Studenten wurden von vielen Uiguren verschiedener Alters-
klassen bestätigt: 

Wir haben uns sehr über die Unabhängigkeit der fünf neuen Republiken gefreut, aber 
die Türkei hat gar nicht reagiert und war völlig unvorbereitet. […] Auch haben wir auf 
die Hilfe Kasachstans und Usbekistans gehofft. Oder zumindest hatten wir die Hoff-
nung, dass sich die dortigen Uiguren organisieren und uns in unserem Befreiungskampf 
gegen China unterstützen. Aber den Uiguren in diesen Ländern geht es mittlerweile 
schlechter als denen in China. 

Die bilateralen Beziehungen Chinas zu seinen Nachbarstaaten und eine ganze 
Reihe von sogenannten Anti-Terror-Maßnahmen haben die Bedingungen der 
Exilorganisationen verändert. Um die chinesische Seite nicht zu verärgern und 
wirtschaftliche Bindungen nicht zu gefährden, sind die Staaten Zentralasiens auf 
die Forderungen Chinas eingegangen und haben eine ganze Reihe von Exilorga-
nisationen verboten.  

Mit dieser Desillusionierung geht eine Diskussion einher, die als Resultat der 
unerfüllten Hoffnungen zu sehen ist. Seit den frühen 1990er Jahren, wie von 
Alptekin in seiner oben zitierten Rede antizipiert, verlieren pantürkistische Ideen 
ihre Anziehungskraft. Es wird verstärkt diskutiert, ob Ostturkestan nicht doch 
eher Uiguristan genannt werden sollte (Kutlu  1992; Av ar 1993 und Yalçın
2005). Vermehrt taucht nun in den Publikationen das Ethnonym Uigure auf und 
scheint, allen Interventionen und Aufrufen von Anhängern pantürkistischer 
Ideen zum Trotz, langsam die Bezeichnung Ostturkestaner abzulösen. Hier ent-
stehen aufgrund der veränderten Rahmenbedingungen neue Abgrenzungsme-

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOMAS WILKOSZEWSKI 226 

chanismen. Der Andere sind diesmal die „Brüder im Westen“, in Kasachstan, 
Kirgisistan und Usbekistan. Gegen diese Entwicklung argumentiert auch Yakup 
Anat dahingehend, dass die Bezeichnung Uiguristan die neben den Uiguren in 
Xinjiang lebenden ethnischen Gruppen nicht repräsentiert. Dies wiederum wird 
seiner Meinung nach zu einer weiteren Ethnisierung und Zersplitterung der oh-
nehin schon schwachen ostturkestanischen Nationalbewegung führen (Yalçın
2005: 31-8). 

Die verstärkte Benutzung des Ethnonyms Uigure wird auch durch die Neuan-
kömmlinge gespeist, die sich mir gegenüber als Uiguren (Uygur) oder uigurische 
Türken (Uygur Türkü) definiert haben. Dies zeigt auch, dass diese Bezeichnung 
nach 1949 in China weitere Verbreitung gefunden haben muss. Auf meine Nach-
fragen, warum es zwischen West- und Ostturkestan keine Zusammenarbeit gibt, 
erhielt ich von vielen, vorrangig von älteren Uiguren die Antwort, dass das nicht 
daran läge, dass sie verschiedenen Ethnien angehören, sondern am egoistischen 
Verhalten Einzelner. Aus den Schwächen der politischen Akteure wurde mehr-
fach vor allem von Studenten in Bezug auf eine uigurische Politik folgende For-
derung abgeleitet: „Eigentlich sind wir Brüder, aber nun müssen wir uns endlich 
um unsere nationalen Angelegenheiten kümmern.“ Ein Erklärungsmuster, wel-
ches tendenziell von älteren Uiguren benutzt wurde, wertete die mangelnde Ko-
operation innerhalb Westturkestans und auch zwischen Ost- und Westturkestan 
als Resultat der sowjetischen Politik. 

Ein Opfer der neuen soziopolitischen Bedingungen der Türkei ist der oben 
erwähnte Yakup Anat. Obwohl in der Türkei geboren, wurde ihm die türkische 
Staatsbürgerschaft verwehrt. Ähnliche Situationen wurden mehrfach beschrieben 
und führten zu deutlichen Klagen über die türkische Regierung. Die veränderten 
Umstände führen zu neuen Positionierungen. Die mehrfach wiederholten Dank-
sagungen der bis 1967 migrierten Generation werden von deutlicher Kritik an der 
Republik Türkei übertönt. Pantürkistische Ideen nehmen in den Diskursen der 
Uiguren ab und weichen einer ethnischen Identifikation. Der Diskurs wird nicht 
nur durch das mangelnde Interesse und die nicht gewährte Hilfe bestimmt, son-
dern auch durch die Meinung vieler Uiguren, dass sich die Türkei aufgrund der 
Wirtschaftskraft Chinas zu ihrem Sklaven mache. In dieser Deutlichkeit wurde 
Kritik bislang nicht formuliert. An zwei Beispielen kann die Wahrnehmung vie-
ler Uiguren, „dass wir der Türkei egal sind“, aufgezeigt werden. Zum einen an 
Hand der Uiguren, die in Afghanistan gefangen genommen wurden und in 
Guantanamo Bay inhaftiert sind. Die Meinungen der Uiguren treffen sich in der 
Aussage, „dass die Türkei für die Uiguren, die dort gefangen gehalten werden, 
zumindest eintreten müsste. Aber nichts passiert. Sie trauen sich nicht, wegen 
China.“  

Ein weiterer Auslöser für Kritik war die Türkeireise des damaligen Premiermi-
nisters der uigurischen Exilregierung, dem auf dem Flughafen in Istanbul die 
Einreise verweigert wurde. Der Vorwurf an die türkische Regierung lautet, dass sie 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITISCHE IDENTITÄT IM WANDEL 227 

die chinesische Sichtweise, die alle Uiguren, insbesondere die Exil-Uiguren als 
Terroristen brandmarkt, übernehme. Der von den Uiguren in der Diaspora so 
wahrgenommene Kniefall der Türkei gegenüber China wird im Internet deutlich 
kritisiert. Dies ist, so glauben die Uiguren, aus den Beziehungen der beiden Staa-
ten heraus zu erklären.17 Sie sehen die einstigen Stützpunkt bröckeln und warnen 
vor zu engen Beziehungen mit China (Bekin 2004: 27ff.). Darüber hinaus wurde 
in einem Interview die These aufgestellt, dass das repressive Verhalten der Staa-
ten, in denen Uiguren leben, zu einer verstärkten Zusammenarbeit innerhalb der 
weltweiten Diaspora führen werde. Ein junger Student bezog sich in einem Ge-
spräch explizit auf Kasachstan und die Türkei, denen er eine repressive Politik 
gegenüber den Uiguren vorwarf. Über negative Entwicklungen wird eine intensi-
vere Kooperation prognostiziert. 

Die politischen Forderungen beinhalten die Einhaltung der Menschenrechte, 
die Abkehr von den Atomwaffentests, die Nicht-Anwendung der Ein-Kind-
Politik, eine größere politische Partizipation, die Teilhabe am wirtschaftlichen 
Aufschwung, den Stopp der Ausbeutung der Naturreserven und einen rechtli-
chen Autonomie-Status (Bekin 2004: 13). Demgegenüber steht jedoch die Forde-
rung nach einer Abspaltung. Die Abspaltung wird historisch dadurch gerechtfer-
tigt, dass Ostturkestan schon immer Teil der uigurischen Geschichte war. Über 
die natürlichen Ressourcen seien genügend Einnahmequellen vorhanden. Auf-
grund der ethnischen Merkmale und durch die gemeinsame Religion können die 
Uiguren als Brücke vom Mittleren Osten über Zentralasien nach China dienen. 
Die gewaltsame Abspaltung wurde in den Interviews nur am Rande zum Gegen-
stand der Rede, nur an einer Stelle, mit Bezug auf die Situation der Palästinenser 
wurde der Einsatz von Gewalt von einem rund 40-jährigen Uiguren zwar nicht 
legitimiert, aber als letzte Option eines „ungleichen Kampfes“ zwischen dem 
chinesischen Staat und den Uiguren zumindest thematisiert. 

Zwischen der Stiftung in Istanbul und dem Verein in Kayseri waren Unter-
schiede festzustellen, auf die zum jetzigen Stand der Feldforschung nur insoweit 
eingegangen werden kann, dass von der jeweiligen Seite die Aktivitäten der An-
deren heruntergespielt worden sind. Es scheint eine Art Konkurrenzsituation zu 
bestehen, im Rahmen derer auch um die Deutungshoheit oder um ein Mei-
nungsmonopol gekämpft wird. Die Frage ist, unter wessen Federführung der Fall 
Ostturkestan behandelt werden soll. Während eines Interviews sagte ein rund 45-
jähriger Uiguren in Istanbul: „Wir arbeiten mit denen auch durchaus schon zu-
sammen, aber sie sehen Dinge anders und haben andere Mittel im Sinn, um ihre 
Forderungen durchzusetzen.“ In die Unterschiede der politischen Ausrichtung 
können sich auch persönliche Ressentiments und Missgunst mischen. Ein 30-
jähriger Uigure formulierte seinen Ärger wie folgt:  

                                                                                         
17  Siehe dazu: http://www.uygur.org/wunn05/07_11.htm, aufgerufen am 9.2.2007. 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOMAS WILKOSZEWSKI 228 

Wir haben kein Vaterland, keine Rechte, und die verschiedenen Gruppen können sich 
nicht einigen. Die Leute aus Kayseri sind doch ein Familienclan, der ist nicht demokra-
tisch. Weil wir kleinere Streitigkeiten nicht vergessen können, werden wir nie an einem 
Strang ziehen.  

Von beiden Seiten wird dieses Problem erkannt und auch thematisiert. In diesem 
Punkt sind sich Uiguren aller Altersklassen, sowohl in Istanbul als auch in Kayse-
ri einig. Sie alle formulierten unisono die Forderung nach einer Führungspersön-
lichkeit (leader), der oder die alle Uiguren gleichermaßen nach außen vertreten 
kann. Nur, so auch der Tenor in den Interviews, sei weit und breit niemand zu 
sehen, auf den oder die man sich einigen könne.18

In seinem Vorwort schreibt Soner Yalçın (2005), dass persönliche Animositä-
ten aus Xinjiang mit in die Türkei gebracht worden seien und kritisiert deutlich 
die Streitigkeiten und Eitelkeiten innerhalb der uigurischen community in Istan-
bul. Er wirft den Uiguren in Istanbul vor, sich je nach ihrer Heimatstadt zu 
gruppieren und nicht mit anderen Uiguren zusammenzuarbeiten. Den Verein in 
Kayseri klammert er von seiner Kritik ausdrücklich aus. 

Ostturkestanisch-uigurische Identitäten 

Die Diasporaerfahrung der Uiguren wird individuell aufgrund der soziopoliti-
schen Rahmenbedingungen ganz unterschiedlich wahrgenommen. Insbesondere 
innerhalb der Gruppe, die 1949 ausgewandert ist, wird immer wieder der Wunsch 
geäußert, nach Ostturkestan zurückzukehren. Die Sehnsucht nach Ostturkestan, 
das Zurücklassen von Familienangehörigen und die auf der Flucht durchlebten 
Ängste nehmen in den biographischen Passagen der Interviews einen großen 
Raum ein. Eine besonders traumatische Erfahrung, die auch ein Teil ihrer kollek-
tiven Identität ist, sind Todesfälle während der Flucht.  

Die Ostturkestaner, die diese Unsicherheiten erlebt haben und von der Türkei 
in den 1950er und 1960er Jahren aufgenommen und versorgt worden sind, äu-
ßerten in den Interviews kaum Kritik, zeigten stattdessen sogar Verständnis für 
das Verhalten der Türkei. Sie sind der Türkei dankbar für die ihnen gewährte Hil-
fe und begegnen der Kritik mit Rechtfertigungen. Ein älterer Uigure rechtfertigte 
die Position der Türkei: „Die Türkei kann aufgrund ihrer wirtschaftlichen Mög-
lichkeiten im Moment einfach nicht mehr für die Türken außerhalb der Türkei 
machen.“ Das Diaspora-Bewusstsein dieser Gruppe ist stark durch die Flucht und 
die Aufnahme durch die Türkei geprägt. In keiner Weise werden Assimilations-
probleme thematisiert, im Gegenteil, sie betrachten die Türkei als zweite Heimat. 
Praktisch keiner der von mir Interviewten hat sich über die national-ethnische 

18  Von einigen meiner Interviewpartner wurde in diesem Zusammenhang der Vergleich zu 
Atatürk als Nationalheld, der die türkische Nation erweckt, aus dem Dunkel ans Licht und 
in die Unabhängigkeit geführt hat, hergestellt. 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITISCHE IDENTITÄT IM WANDEL 229 

Bezeichnung Uigure definiert. Wenn die Rede auf sie selber gekommen ist, dann 
haben sie als Selbstzuschreibung immer wieder auf ihren Abstammungsort rekur-
riert. Oder aber gesagt, sie seien Türken (Türküm), wobei damit jedoch auch ent-
weder die Identifikation als türkischer Staatsbürger oder aber die Zugehörigkeit 
zu einer weiter gefassten türkischen Welt gemeint sein kann. Einige ältere Uigu-
ren, insbesondere die im Türkistan Mahallesi in Kayseri ansässigen, sagten, dass 
der Begriff Uigure ihnen gar nichts sage und bezeichneten sich als Turkî, oder be-
ziehen sich auf die Herkunftsregion oder Stadt. Auf meine Nachfrage hin, was sie 
mit dem Begriff Turkî meinten, erläuterten sie, dass sie darunter alle Bewohner 
Ostturkestans und die sowohl dort als auch im östlichen Teil Westturkestans ge-
sprochenen und untereinander verständlichen Türksprachen verstehen. Die Iden-
tifizierung erfolgte über die Region und/oder über die Zugehörigkeit zu einer 
Sprachgruppe. Eine weitere bevorzugte Positionierung lief über den Herkunfts-
ort, über einen localism. In den Interviews hieß es an den entsprechenden Stellen: 
„Ich stamme aus Hotan“; oder aber „Meine Familie und ich sind Alteingesessene 
aus Kashgar.“ Als Abgrenzung zu den Türkeitürken oder zu anderen Gruppen 
wurde die Bezeichnung Ostturkestaner benutzt. Auch hier erfolgte die Abgren-
zung über einen weiter gefassten Regionsbegriff. Je nach Kontext und in auch 
Abhängigkeit von der Gruppe von der sich meine Interviewpartner abgrenzen 
wollten, wurde die eine oder die andere Positionierung bevorzugt. 

Des Weiteren unterstrichen viele Ostturkestaner, dass sie Türken sind. Dies 
trifft insbesondere auf die politisch nicht aktiven, in jungen Jahren ausgewander-
ten oder in der Türkei geborenen und in Istanbul ansässigen Personen zu. Sie 
zeigen kein oder nur ein schwaches ethnisches Bewusstsein. Sie sprechen kaum 
Uigurisch, und viele von ihnen leben in Mischehen oder sind aus Mischehen 
hervorgegangen. Alle verneinten die Frage, ob sie sich eine Remigration nach 
China vorstellen können. Dies trifft aber nicht nur auf die jungen Uiguren zu. 
Ein älterer Mann, den ich in der Stiftung in Istanbul traf, sagte, dass er nur zum 
„Quatschen“ herkomme. Der „politische Kram“ interessiere ihn gar nicht, und 
ob er Uigure oder Ostturkestaner sei, sei doch auch egal, in erster Linie sei er 
Türke. Außerdem komme jeden Mittwoch die Putzfrau, da müsse er raus. 

Bei einem Rundgang durch das Türkistan Mahallesi in Kayseri disqualifizierte 
ein junger Uigure, der in der Türkei geboren und im Verein politisch aktiv ist, 
angesprochen auf die Bezeichnung Turkî oder aber die Identifikation über den 
Herkunftsort, diese Bezeichnungen als vormodern. Er bedauerte, dass die Leute 
kein politisches Bewusstsein haben. „Unser Ziel ist es, ein Bewusstsein für die ui-
gurische Sache und die moderne uigurische Nation zu wecken.“ Er sprach davon, 
dass die Nationalgefühle der Uiguren aufgeweckt werden müssen. Dies stellt 
auch einen klassischen Aspekt des nationalistischen Diskurses dar, wie er z.B. in 
dem von einigen Uiguren in der Türkei als Nationaldichter empfundenen Ab-
dülhalûk Uygur in seinem Gedicht „Erwache“ (Uyan) national-poetisch umge-
setzt wird. Das Gedicht hängt in uigurischer Sprache mit dem Konterfei seines 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOMAS WILKOSZEWSKI 230 

Autors auch in den Stiftungen.  Uiguren, die die Phase der Kulturrevolution in 
China miterlebt haben und nach 1980 in die Türkei eingewandert sind, themati-
sieren in Interviews die Gräueltaten der Chinesen. Chinesen werden zumeist nur 
mit negativen Erinnerungen verbunden. Hier lässt sich innerhalb der Diaspora 
ein Bruch feststellen. Die Rolle der Türkei wird kritischer betrachtet. Die Uiguren 
bringen aufgrund der mangelnden Unterstützung eine gefühlte Ablehnung sei-
tens der Türkei zum Ausdruck.  

Interessant sind die uigurischen Migranten, die in den 80er Jahren in China 
geboren und groß geworden sind und sich zwar mittlerweile als Uiguren sehen, 
aber in einigen Fällen kein Uigurisch sprechen. Viele der Studenten, die in den 
90er Jahren mit Hilfe der Stiftungen in die Türkei gekommen sind, wurden hin-
sichtlich des Erlernens des Türkeitürkischen und bei der Beschaffung eines Studi-
enplatzes auch durch bestehende Netzwerke unterstützt.19 Diese Studenten kom-
men mit einem chinesischen Pass und in den meisten Fällen nicht direkt in die 
Türkei. Einige von ihnen haben ihre gesamte Schulausbildung, um ihre Chancen 
auf dem Arbeitsmarkt zu steigern, auf chinesischsprachigen Schulen genossen. So 
betrachten sich einige als uigurische Türken mit einem chinesischen Pass. Sie 
sind mit dem Ziel in die Türkei gekommen, hier zu studieren, oder aber, von 
hier aus nach Europa oder in die Vereinigten Staaten zu gelangen, um dort Geld 
zu verdienen und unter erträglichen Bedingungen zu leben und zu arbeiten. Die-
se Aussagen implizierten zumeist auch Kritik an den Umständen in der Türkei. 
Viele junge Uiguren betrachten die Türkei als Transitland, auch war die Türkei 
selten der Erstwunsch der jungen Uiguren. Sie sehen die Stiftungen eher als 
Sprungbrett denn als politische Einrichtung. Eine junge Studentin jedoch wollte 
nach ihrem Aufenthalt in der Türkei nach Ostturkestan zurück. Sie sagte, dass sie 
nun die wahre Geschichte ihres Volkes gelernt habe, ohne die chinesische Zensur 
und dass sie diese in Ostturkestan verbreiten möchte. 

Insbesondere den jungen Uiguren, die auf chinesischen Schulen waren, wird 
scheinbar mit Vorsicht begegnet. Einige der Uiguren in der Türkei halten sich für 
wirklich uigurisch, weil sie keinen Sinisierungsmaßnahmen ausgesetzt waren. 
Hier wird die Authentizität der kulturellen Identität thematisiert. Interessant ist 
das Beispiel zweier jungen Frauen, die sich als uigurische Türkinnen bezeichnet 
haben. Sie sind in Schanghai groß geworden und sprechen kein Uigurisch. Sie 
sind mit einem Stipendium des chinesischen Staates ausgestattet in die Türkei 
gekommen, um hier zu studieren. Sie benutzten die Bezeichnung Xinjiang und 
betonten auf die Frage, ob sie Kontakt zu den Organisationen der Uiguren in der 
Türkei aufgenommen haben, dass sie mit den separatistischen und terroristischen 

19  Welche Hilfestellungen die Stiftung da genau gibt, kann ich nur aus den Andeutungen der 
Studenten rekonstruieren. Für die Stiftungen ist dieses Thema zu heikel und sie wollten 
nicht weiter darüber sprechen. 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITISCHE IDENTITÄT IM WANDEL 231 

Uiguren im Ausland nichts zu tun haben wollen. Diese Organisationen schaden 
den uigurisch-chinesischen Beziehungen nur.  

Die in den letzten Jahren Eingewanderten sind eher im Rahmen einer transna-
tionalen Migration als in der klassischen Diaspora-Situation zu sehen. Dieser 
Wandel von der Diaspora zum Transnationalismus bleibt abzuwarten und zu un-
tersuchen. Mit der Einreise von jungen Uiguren aus China scheint das ethnische 
Identifikationsmerkmal Uigure weitere Verbreitung zu fínden. Es lässt sich vor al-
lem unter den politisch aktiven Uiguren in der Türkei der Wandel der Ethnizität 
von der Bezeichnung Ostturkestaner zu einer spezifisch ethnisch-uigurischen 
beobachten.  

Schlussbemerkungen 

Wie am Beispiel der Uiguren in der Türkei aufgezeigt, formieren sich (politische) 
Identitäten in einem dialogischen Prozess und werden an spezifischen histori-
schen Orten durch diskursive Praktiken konstruiert. Anhand der ostturkestanisch-
uigurischen Diaspora in der Türkei kann sowohl die Komplexität und Veränder-
barkeit von Identitäten als auch deren Instrumentalisierung aufgezeigt werden. 
Eine homogene uigurische Identität kann für die Ostturkestaner in der Türkei 
nicht konstatiert werden. Im Rahmen der Analyse der Diskurse von politisch ak-
tiven Uiguren in der Türkei kann man den Wandel ihrer politischen Identität hin 
zu einem uigurischen Nationalismus als Reaktion auf die sich ändernden Bedin-
gungen im Gastland begreifen. Zudem wird deutlich, mit welchen Neuinterpreta-
tionen und Rückgriffen auf Geschichte versucht wird, eine vermeintlich homo-
gene und kohärente uigurische Nation und Ethnizität zu konstruieren.  

Auch wenn es in erster Linie um politische Richtungskämpfe, den Führungs-
anspruch und das Aktions- und Deutungsmonopol geht, zeigen die unterschied-
lichen ostturkestanisch-uigurischen communitys in der Türkei ihre Uneinheitlich-
keit, die Konkurrenzsituationen wurden deutlich. Dies führt bei vielen politisch 
Aktiven zu der Aussage, dass sie sich einen vereinheitlichenden leader wünschen. 

Interessant sind der imperiale und der nationalstaatliche Kontext. Ostturke-
stan ist ein Begriff, der sich zunächst auf ein Territorium bezieht, ein Begriff oh-
ne ethnische Komponente. Der territoriale Anspruch der Uiguren in der Türkei 
auf die von ihnen Ostturkestan genannte Region bezieht sich auf die Grenzen, 
die aus der Formation der Volksrepublik China entstanden sind. Es wird nun 
auch innerhalb der Exil-Uiguren die exklusive Gebietsbezeichnung Uiguristan 
diskutiert. Der Begriff Uigure ist auch im nationalstaatlichen Kontext der Min-
derheitenpolitik Chinas zu sehen und gewinnt immer mehr an Akzeptanz. Unter 
den Ostturkestanern in der Türkei lassen sich jedoch nach wie vor unterschiedli-
che und mehrschichtige Selbstzuschreibungen feststellen.  

Der Wunsch zurückzukehren, die Idealisierung des Heimatgebietes, die inter-
nationale Vernetzung und der Versuch, eine ostturkestanisch-uigurische Identität 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOMAS WILKOSZEWSKI 232 

zu etablieren, lassen auf ein Diaspora-Bewusstsein schließen, welches durch Öf-
fentlichkeitsarbeit auch als Ausgangspunkt zum Widerstand gegen China benutzt 
wird. In dieser Diaspora sind auch Brüche zu beobachten. Sie erhält durch Neu-
ankömmlinge neue Inputs, wandelt und fragmentiert sich. Die Neuankömmlinge 
können auf schon etablierte Netzwerke zurückgreifen. Viele von ihnen befinden 
sich jedoch nicht mehr in der klassischen Diaspora-Situation, da sie ihr Land 
freiwillig verlassen haben und legal ausgereist sind. Zudem können sie auch je-
derzeit wieder zurückkehren. 

Bibliographie 

Anderson, B. 1991. Imagined Communities: Reflection on the Origins and Spread of Na-
tionalism. London: Verso. 

Andrews, P. A. 1989. Ethnic Groups in the Republic of Turkey. Wiesbaden: Dr. Ludwig 
Reichert Verlag. 

Alptekin, E. 1999. Babam sa Yusuf Alptekin, Mücadele Felsefesi ve Do u Türki-
stan Davası. Do u Türkistan (19/183-184): 18. 

Alptekin, E. 2003. ükran Günü. Gökbayrak (10/52): 2-4. 
Alptekin, . Y. 1972. Do u Türkistan Göçmenler Cemiyeti Neler Yaptı? Istanbul. 
Alptekin, . Y. 1974. Do u Türkistan nsanlıktan Yardım Istiyor. Istanbul: Ota .
Alptekin, . Y. 1981. Do u Türkistan Davası. Istanbul: Marifet. 
Alptekin, . Y. 1991. Türkistan Meselesi. Türkistan (4/13): 20. 
Av ar, A. 1993. Uyguristan Üzerine. Do u Türkistan’ın Sesi (9/34-35): 62-63. 
Bekin, M. R. 1993. Do u Türkistan Milli Kurultayı Tertip Komitesi Ba kanı M. 

Rıza Bekin’in Açı  Konu ması. Do u Türkistan’in Sesi (10/36): 5. 
Bekin, M. R. 2004. Do u Türkistan üzerine Rapor. Istanbul: Do u TürkistanVakfi. 
Bekin, M. R. 2005. Do u Türkistan Vakfi Ba kanı M. Rıza Bekin’in Anıları. Istanbul: 

Kasta .
Benson, L. 1990. The Ili Rebellion. The Moslem Challenge to Chinese Authority in Xinji-

ang 1944-1949. Armonk: M. E. Sharp. 
Cohen, R. 1997. Global Diasporas. An Introduction. Seattle: University of Washing-

ton Press. 
Deliorman, A. und Donuk, A. et al. 1991. Türklük Mücahidi sa Yusuf. Istanbul: 

Bayrak Basım. 
Gladney, D. 1990. The Ethnogenesis of the Uighur. Central Asian Survey (9/1): 1-

28.
Golden, P. B. 1992. An Introduction to the History of the Turkic Peoples. Ethnogenesis 

and State-Formation in Medieval and Early Modern Eurasia and the Middle East.
Wiesbaden: Harrassowitz. 

Hacalo lu, Y. (Hg.) 1995. 21. Asra Girerken Do u Türkistan. Ankara: Türk Yurdu 
Yayınları.

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITISCHE IDENTITÄT IM WANDEL 233 

Hall, S. 1994. Rassismus und kulturelle Identität. Ausgewählte Schriften 2. Hamburg: 
Argument. 

Hall, S. 1999. Ethnizität: Identität und Differenz. In J. Engelmann (Hg.) Die klei-
nen Unterschiede. Frankfurt am Main: Campus, 83-98. 

nayet, A. 2005. Milli Mücadele Yöntemleri ve sa Yusuf Alptekin. Gökbayrak 
(12/66): 20-23. 

Ka garlı, S. M. 2004. Uygur Türkleri Kültürü ve Türk Dünyası. Istanbul: Ça rı.
Landau, J. 1981. Pan-Turkism in Turkey. A Study of Irredentism. London: C. Hurst & 

Company. 
Kutlu , M. 1992. Anayurdumuzun Adı Uyguristan De il Do u Türkistandır. Do u

Türkistan’in Sesi (9/33): 21-22. 
Millward, J. 2000. Historical Perspectives on Contemporary Xinjiang. Inner Asia 

(2/2): 121-135. 
O.V. 1993. Eastern Turkestan. (Facts and Figures). Biti , Türk Dünyası Dergisi (3/6): 

16-17. 
O.V. 1993. sa Yusuf Alptekin’e Vefa. Do u Türkistan (18/178): 41. 
Özdo an, G. G. 2001. “Turan”dan “Bozkurt”a. Tek Parti Döneminde Türkçülük (1931-

1946). Istanbul: leti im.
Özkırımlı, U. 2000. Theories of Nationalism. A Critical Introduction. New York: St. 

Martin’s Press. 
Rudelson, J. J. 1997. Oasis Identities. Uyghur Nationalism along China’s Silk Road.

New York: Columbia University Press. 
Safran, W. 1991. Diasporas in Modern Societies: Myths of Homeland and Return. 

Diaspora (1/1): 83-99. 
Sautman, B. 2000. Is Xinjiang an Internal Colony? Inner Asia (2/2): 239-271. 
Shichor, Y. 2003. Virtual Transnationalism: Uygur Communities in Europe and 

the Quest for Eastern Turkistan Independence. In S. Allievi und J. Nielsen 
(Hg.) Muslim Networks and Transnational Communities in and across Europe. Lei-
den, Boston: Brill, 281-311. 

Svanberg, I. 1989. Kazak Refugees in Turkey. A Study of Cultural Persistence and Social 
Change. Uppsala: Almquist & Wiksell. 

Ta çı, M. (Hg.) 1985. Esir Do u Türkistan çin. sa Yusuf Alptekin’in Mücadele Hatı-
raları. Istanbul: Do u Türkistan Ne riyat Merkezi. 

Toops, S. 2000. The Population Landscape of Xinjiang/East Turkestan. Inner Asia
(2/2), 155-170. 

Yalçın, S. (Hg.) 2003. Hacı Yakup Anat. Hayatım ve Mücadelem. Ankara. 
Yalçın, S. (Hg.) 2005. Hacı Yakup Anat. Do u Türkistan’da Milliyetçilik Hareketleri. 

Makaleler. Ankara. 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOMAS WILKOSZEWSKI 234 

Internetquellen 

http://www.atomwaffena-z.info/pdf/gesch_atom_neokolon.pdf.  
http://www.amnesty.org/en/region/asia-and-pacific/east-asia/china. 
http://www.uygur.org/wunn05/07_11.htm. 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zwischen türkischer, turkestanischer  
und usbekischer Identität?  
Usbekische Migranten in Istanbul 

Anke Bentzin 

„The Özbek from the Soviet Union appear to be the best example of a group 
which is now on its way toward total assimilation in Turkey; some of them nev-
ertheless defend their identity and play leading roles in Turkestani organizations“ 
(Svanberg 1989: 592f.). 

Diese 1989 vom schwedischen Ethnologen Ingvar Svanberg gestellte Prognose 
teilen auch andere Autoren, die sich mit usbekischen Migranten in der Türkei 
beschäftigen (u.a. Bezanis 1994; Cosnahan 1991; Svanberg 1989). Der folgende 
Beitrag widerlegt diese These zwar nicht, zeigt aber, dass sich nach der Auflösung 
der Sowjetunion parallel zum vermeintlich vollständigen Assimilationsprozess 
der usbekischen Gruppe in der Türkei Identitäten wandeln, revitalisieren und 
neu herausbilden konnten. Bevor veranschaulicht wird, wie sich diese Identitäten 
auf öffentlicher und informeller Ebene artikulieren, soll zunächst ein Kurzpor-
trait der usbekischen Gemeinde in der Türkei gezeichnet werden. Dies erfolgt un-
ter besonderer Berücksichtigung des historisch-politischen Hintergrunds ihrer 
Migration in die Türkei, denn darauf gründet sich weitgehend der heterogene 
Charakter dieser Gruppe. 

Die usbekische Gemeinde in der Türkei 

Die Existenz einer usbekischen Gemeinde in der Türkei ist das Resultat diverser 
Flucht- und Emigrationsbewegungen aus dem als Turkestan bezeichneten Teil 
Zentralasiens. Aus ihrer Herkunftsregion leitet sich die von den emigrierten Us-
beken favorisierte Eigenbezeichnung Türkistanlı, aus Turkestan stammend, ab. 
Unter dem Oberbegriff Türkistanlı subsumieren sich neben den Usbeken auch die 
aus Turkestan in die Türkei eingewanderten türksprachigen Kasachen, Kirgisen 
und Uiguren. 

Konkrete und verlässliche statistische Daten über die Größe der usbekischen 
Gruppe in der Türkei liegen nicht vor. Schätzungen der turkestanischen Ge-
meinde zufolge ist die Türkei mit 150 000 Turkestanern das Land mit der größ-
ten turkestanischen Emigrantengemeinde (Kocao lu 2000: 121). Da die Angaben 
von community-Mitgliedern in der Regel zu hoch angesetzt sind, ist ihnen gegen-
über Skepsis geboten. In einer Monographie über die im Ausland lebenden Us-
beken wird von 20 000 bis 175 000 Usbeken in der Türkei gesprochen (Hayitov 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ANKE BENTZIN 236 

1992: 20). Möglicherweise kommt Lowell Bezanis Angabe von 50 000 Migranten 
aus Westturkestan der realen Situation am nächsten (Bezanis 1994: 159).1

Hintergrund der Migration 

Bereits im ersten Drittel des 20. Jahrhunderts kam die erste Gruppe von usbeki-
schen Migranten ins Osmanische Reich bzw. in die junge türkische Republik. Sie 
bestand aus politischen Aktivisten sowie Studenten und Akademikern, die zur 
Ausbildung in die Türkei und nach Europa delegiert worden waren. Die Entwick-
lungen in der Heimat veranlassten viele von ihnen, nicht zurückzukehren, son-
dern entweder in der Türkei oder in Europa zu bleiben bzw. von dort in die Tür-
kei zu ziehen (Bezanis 1994: 159; Bıçakcı 1996: 35ff.; Kocao lu 2000). Mehrere 
dieser ersten Migranten aus Turkestan nahmen rege am akademischen, geistigen 
und publizistischen Leben des Osmanischen Reiches und der Republik Türkei 
teil.2 Die Zahl der in der Türkei lebenden Usbeken wäre vermutlich weitaus hö-
her, hätten die in den 1920er Jahren unternommenen Bestrebungen eines füh-
renden turkestanischen Emigranten3 realisiert werden können. Sein Plan einer 
großangelegten Einwanderung aus Zentralasien, ähnlich der Aufnahme der Mus-
lime vom Balkan,4 soll allerdings von Atatürk abgelehnt worden sein (Bezanis 
1994: 66). 

Die Einwanderungswellen in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts sind da-
durch gekennzeichnet, dass die turkestanischen Migranten nicht direkt aus der 
Heimatregion, sondern nach einem oft mehrjährigen Aufenthalt in einem ande-
ren Land oder gar in mehreren Staaten in die Türkei kamen. So zogen nach 1948 
ungefähr hundert turkestanische, unter ihnen einige usbekische Familien aus 
Deutschland in die Türkei. Nach Deutschland waren sie zuvor entweder als Stu-
denten, als Flüchtlinge vor der Sowjetmacht oder als Kriegsgefangene gelangt. 
Viele von ihnen hatten in der Turkestanischen Legion der Wehrmacht gedient 
(von zur Mühlen 1971). Obwohl das im Februar 1945 geschlossene Abkommen 
von Jalta ihre Ausweisung aus Europa und ihre Rückführung in die UdSSR ver-

1  Diese Zahl von Bezanis bezieht sich auf Migranten aus Westturkestan. Man kann davon 
ausgehen, dass es sich dabei mehrheitlich um Usbeken handelt.

2  Während über das Wirken der politisch und publizistisch aktiven Turkestaner mehrere 
Veröffentlichungen informieren (z.B. Adam 2002; Andican 2003; Bezanis 1994; Kocao lu
1998, 1999, 2000), liegt nur eine, zudem unveröffentlichte, Studie explizit zu den Usbeken 
in der Türkei vor (Bıçakcı 1996). 

3 Bezanis bezieht sich hier auf ältere Quellen, denen zufolge Dr. Mecit Bey, Präsident der 
Jugendvereinigung der turkestanischen Türken (Türkistan Türkleri Gençler Birli i), Atatürk 
persönlich gekannt und ihm die Einwanderungspläne unterbreitet haben soll (Bezanis 
1994: 91, Fußnote 24). 

4  Im Zuge der Gründung der Republik im Jahr 1923 schloss die Türkei ein Abkommen über 
den Bevölkerungsaustausch mit Griechenland sowie Verträge mit Bulgarien und Rumänien 
und erlebte seitdem die Zuwanderung Hunderttausender Türken vom Balkan. 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN TÜRKISCHER, TURKESTANISCHER UND USBEKISCHER IDENTITÄT? 237 

langte, waren einige von ihnen in europäischen Flüchtlingslagern, andere in 
Westdeutschland geblieben und später in die Türkei gezogen. Angehörige dieser 
Gruppe bzw. ihre Nachkommen wohnen in den Städten Istanbul (1980: ca. 250 
Haushalte), Izmir und Ankara (Svanberg 1989: 594; Bezanis 1994: 159). 

Die Mehrzahl der Usbeken kam aus Afghanistan in die Türkei. Die erste von 
dort über Pakistan oder Indien eingewanderte Gruppe kam 1952. Sie setzte sich 
aus Usbeken zusammmen, die ihr Heim zwischen 1917 und den 1930er Jahren in 
Richtung Nordafghanistan verlassen und sich in den dort von Usbeken besiedel-
ten Gebieten niedergelassen hatten. Sie waren vor Verfolgung, Deportation, Kol-
lektivierung, antireligiösen Maßnahmen oder vor der Hungersnot der frühen 
1930er Jahre geflohen. Zwischen 1950 und 1958 sollen aus Turkestan 884 Famili-
en (2 688 Personen) in die Türkei eingewandert sein. Während 564 Familien als 
iskânlı göçmen offiziell angesiedelt wurden, haben sich 320 Familien als unabhän-
gige Migranten (serbest göçmen) in der Türkei niedergelassen (Adatepe 1959: 194).5

Die Türkei förderte die berufliche Integration der Flüchtlinge türkischer Herkunft 
mit Integrationskursen. Ende der 1950er Jahre befand man, dass bei den turkesta-
nischen Einwanderern insbesondere in den Türkisch-Lese- und Schreibkursen so-
wie im Nähen, Teppichweben und in der Tischlerausbildung zufriedenstellende 
Ergebnisse erzielt werden konnten. Diese Turkestaner, die in den Provinzen 
Ni de, Konya und Kayseri angesiedelt wurden, haben sich türkischen Quellen zu-
folge dank der in den Kursen erworbenen Fertigkeiten gut in die regionalen Märk-
te integriert (Adatepe 1959: 191). 

Auch die nächste Einwanderungswelle Anfang der 1980er Jahre führte Usbe-
ken, die zuvor in Afghanistan gelebt hatten, in die Türkei. Die 1979 eingeleitete 
sowjetische Militärintervention in Afghanistan hatte zunächst ihre Flucht nach 
Pakistan ausgelöst. Ein 1982 verabschiedetes Gesetz6 ebnete den Weg für die 
Aufnahme von Flüchtlingen türkischer Herkunft aus pakistanischen Flüchtlings-
lagern. Im August 1982 beschloss die türkische Regierung, ca. 4 3507 Flüchtlinge 
türkischer Herkunft aus Pakistan aufzunehmen. Noch im gleichen Monat er-
reichten die ersten 366 Flüchtlinge über eine von der staatlichen türkischen Flug-
gesellschaft zwischen Karachi und Adana eingerichtete Luftbrücke die Türkei. 
Der Innenminister der Türkei und die türkische Presse hießen sie „in einer emo-

                                                                                         
5  Vom administrativen Gesichtspunkt wurden zwei Gruppen von Migranten unterschieden: 

Als serbest göçmen wurden die unabhängigen Migranten bezeichnet, die auf eigene Initiative 
in Türkei gekommen waren. Die iskânlı göçmen waren die offiziell angesiedelten Migranten, 
deren Niederlassung mit Unterstützung offizieller Einrichtungen erfolgte (Svanberg 1989: 
591). Zwischen 1950 und 1958 wurden 226 Familien in der Provinz Ni de, 72 Familien in 
der Provinz Konya, 104 Familien in der Provinz Kayseri, 160 Familien in der Provinz  
Manisa und 2 Familien in der Provinz Sakarya offiziell angesiedelt (Adatepe 1959: 193f.; 
Öktem 1959: 212).  

6  Gesetz Nr. 2641 vom 17.03.1982.  
7  Leichte Abweichungen bei den Zahlenangaben: 4 352 (Svanberg 1989: 599) bzw. 4 351 

(Denker 1983: 89). 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ANKE BENTZIN 238 

tionsgeladenen Zeremonie“ herzlich willkommen (Franz 1994: 279). Über diese 
Luftbrücke flogen letztendlich 3 811 Flüchtlinge türkischer Herkunft, mehrheit-
lich Usbeken, in die Türkei. Sie erhielten Unterstützung aus einem Umsiedlungs-
fond von fünf Millionen USD sowie die Genehmigung, mobilen Besitz zollfrei 
zu importieren. Die Neuankömmlinge wurden auf verschiedene Provinzen ver-
teilt,8 in staatseigenen Wohnungen untergebracht und erhielten eine finanzielle 
Beihilfe, die etwa dem Mindestnettoeinkommen eines Tarifarbeiters entsprach. 
Bereits im Dezember 1982 wurden die ersten 224 Ansiedler eingebürgert. Im 
Laufe des Jahres 1983 erfolgte dann die Einbürgerung der restlichen Flüchtlinge. 
Nach 1983 folgten weitere türkischstämmige Familien aus Afghanistan auf eigene 
Kosten, die sich vor allem im Istanbuler Stadtteil Zeytinburnu niederließen, der 
sich bereits als Wohngebiet für turkestanische Migranten etabliert hatte.9 Im 
Herbst 1987 sollen ca. 4 500 türkstämmige Migranten aus Afghanistan in der 
Türkei ansässig gewesen sein. Ihre Zahl soll sich bis 1990 auf 7 000 Personen er-
höht haben (Franz 1988: 67f.; Franz 1994: 279ff.). 

Seit der Erlangung der Unabhängigkeit Usbekistans im Jahre 1991 sind drei 
Gruppen von Usbeken in die Türkei gekommen, deren Aufenthalt allerdings nur 
vorübergehend war bzw. ist. Mitte der 1990er Jahre gewährte die Türkei den Vor-
sitzenden zweier usbekischer Oppositionsparteien Asyl, Abdurrahim Polat (Ein-
heit/Birlik) und Muhammad Salih (Freiheit/Erk). Ihre Aufnahme durch die Tür-
kei löste eine politische Krise zwischen beiden Staaten aus. Auf Druck Usbeki-
stans wies Ankara 1998 schließlich die beiden Oppositionspolitiker aus. Die nach 
der Unabhängigkeit zum Studium in die Türkei gekommenen Studenten wurden 
aus Furcht vor dem Einfluss der im türkischen Exil lebenden usbekischen Oppo-
sitionellen von der usbekischen Regierung zurückgerufen.10 Die Mehrheit der 
heute mit einem Touristenvisum in die Türkei einreisenden Usbeken kommt 
zum Arbeiten. Viele dieser Usbeken betreiben den so genannten Kofferhandel. 
Einige arbeiten in Geschäften der in Istanbul ansässigen Usbeken, oder als 
Haushaltshilfe und als Kindermädchen in den usbekischen Familien, um deren 
Kinder in Usbekisch zu unterrichten. 

Usbeken in Istanbul 

Der Fokus der folgenden Ausführungen liegt auf den heute in Istanbul ansässi-
gen Usbeken, die oder deren Eltern bis Mitte der 1950er Jahre in die Türkei ein-

8  1980 hatten bereits ca. 280 Familien in Istanbul gelebt, 50 in Adana. In Hatay wurden 172 
usbekische Haushalte, in der Region Urfa 180 Usbeken und in Gaziantep 60 usbekische 
Familien angesiedelt (Franz 1988: 67; Andrews 1993: 353). 

9  Unter diesen ungefähr 80 Haushalten sind neben usbekischen auch turkmenische und ka-
sachische Familien (Franz 1988: 68). 

10  Zwischen 1992 und 1998 haben 1 638 Studenten aus Usbekistan an türkischen Universitä-
ten studiert (Balcı 2003). 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN TÜRKISCHER, TURKESTANISCHER UND USBEKISCHER IDENTITÄT? 239 

gewandert waren. Die Erfahrung von Flucht und mehrfacher Migration hat sich 
tief in ihr kollektives Gedächtnis eingeprägt. Zahlreiche, heute in Istanbul ansäs-
sige Usbeken lebten zwischenzeitlich einige Jahre in den USA, in Saudi-Arabien 
oder in Deutschland. Ihre letzte Migration erlebten viele jedoch innerhalb der 
Türkei. Der allgemeine Trend der Binnenmigration hat auch usbekische Familien 
aus den ländlichen Regionen, in denen sie sich nach ihrer Ankunft in der Türkei 
niedergelassen hatten, in die Metropole am Bosporus geführt. Hier leben sie 
mehrheitlich in den Stadteilen Merter, Güngören, Güne li, Ataköy, Bakırköy, 
Zeytinburnu und Bahçelievler, die sich alle im europäischen Teil und in unmit-
telbarer Nähe zueinander befinden. Die Nachbarschaft der Landsleute wird ge-
sucht, und man bemüht sich, auch unter den Bedingungen der Großstadt den 
regelmäßigen Kontakt untereinander zu pflegen. 

Die frühen Migranten waren Studenten, Lehrer und Verwaltungsbeamte. Die 
in den 1950er und 1980er Jahren eingewanderten Usbeken waren zumeist 
Handwerker und Händler, die in den türkischen Siedlungsgebieten Handel und 
Landwirtschaft zu treiben begannen. Die Usbeken in Istanbul sind vor allem in 
akademischen Berufen oder im Handel tätig.11 Die Mehrheit der usbekischen 
Familien gehört heute der türkischen Mittelschicht an. In den Gesprächen mit 
ihnen wurde immer wieder der zentrale Stellenwert von Bildung deutlich. Eine 
gute Ausbildung impliziert sozialen Aufstieg und Anerkennung und wird auch 
als Beitrag zur Entwicklung der usbekischen Gemeinde in der Türkei gesehen. In 
der traditionellen usbekischen Gesellschaft unüblich, gehören Studium und Be-
rufstätigkeit für usbekische Frauen in der Türkei heute zunehmend zum Lebens-
entwurf.

Anpassung und Abgrenzung: Identitäten 

Zur Herausarbeitung von Identifikationsmodellen habe ich zwei Bereiche unter-
sucht, in denen Identitäten sich auf unterschiedliche Weise artikulieren: 

– Die öffentliche Ebene: Wie und mit welchen Mitteln stellt sich die Gemeinde 
selbst nach außen dar? In die Analyse habe ich hier die Tätigkeit des Vereins 
der usbekischen Migranten, die Zeitschrift Türkistan und die Internetplattform 
der Gruppe einbezogen. Dabei habe ich den untersuchten Zeitraum auf die 
Aktivitäten seit den 1980er Jahren begrenzt, da dieser Zeitpunkt in mehrfacher 
Hinsicht eine Zäsur darstellte. In der Herkunftsregion der usbekischen Mi-
granten kündigten sich gravierende strukturelle und politische Veränderungen 
an, und auch die liberalere Atmosphäre in der Türkei ermöglichte zunehmend 
einen öffentlichen Diskurs über Fragen der Identität. 

                                                                                         
11  Vor allem im Bereich der Textilwaren, häufig als Familienunternehmen. Usbeken betreiben 

in Istanbul aber auch Apotheken, Baufirmen und Werkstätten.  

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ANKE BENTZIN 240 

– Die informelle Ebene: Sie umfasst das Alltagsleben. Anhand von ausgewählten
Bereichen wie Sprache, Alltagskultur, Generationsverhältnis und informeller
Netzwerke lässt sich darstellen, wie Usbeken Identitäten bewahren, entwickeln
und miteinander kombinieren. Die Ergebnisse basieren weitgehend auf den
zwischen 2000 und 2002 in meiner Feldforschung in zahlreichen informellen
Gesprächen, lebensgeschichtlichen Interviews und teilnehmenden Beobach-
tungen erhobenen Daten.

Die Türkei als zweite Heimat 

Die Frage nach der Identität wurde in den Interviews häufig mit einem selbstver-
ständlichen „Türküm“ (Ich bin Türke/Türkin) beantwortet.12 Diese Antwort im-
pliziert drei Identifikationsebenen: die Staatsbürgerschaft, die Zugehörigkeit zur 
Gruppe der Türkvölker und das Bekenntnis zur Türkei als Heimat. 

Die Mehrheit der in der Türkei lebenden Usbeken besitzt die türkische Staats-
bürgerschaft. Die Veröffentlichungen und Aussagen von usbekischen Emigranten 
bringen sicherlich auch aufgrund dieses Status stets Dankbarkeit gegenüber und 
Verbundenheit mit der Türkei zum Ausdruck. 

Entsprechend ihrem nationalstaatlichen Verständnis, das ethnische und natio-
nale Subidentitäten von Bevölkerungsgruppen generell ausblendet, gelten die 
Usbeken in der Türkei als Türken. Der gemeinsame Bezugsrahmen ist im Falle 
der Usbeken durch die Zugehörigkeit zur Gruppe der Türkvölker gegeben. Die 
Migranten bekunden diese Zugehörigkeit, indem sie von sich als Özbek Türkleri,
usbekischen Türken,13 sprechen oder den Ausdruck Türk Dünyası, die türkische 
Welt, verwenden. Die Türkei ihrerseits betont als Ursprung der Türken Zentral-
asien und hat die Einwanderung türksprachiger Gruppen aus Zentralasien und 
vom Balkan zur Konsolidierung des türkischen Charakters des Staates gezielt ein-
gesetzt.

Die usbekischen Einwanderer sehen in der Türkei ihre (zweite) Heimat (va-
tan/anavatan; yurt/anayurt) bzw. ihr Land (ikinci ülke/kendi memleket).14 Die Migra-
tion wird häufig als Weg „von der Heimat in die Heimat“ charakterisiert. Davon 
zeugen z.B. Veröffentlichungen mit dem Titel „Von der Heimat Turkestan in die 
Heimat Türkei“ (Anavatan Türkistan’dan Anavatan Türkiye’ye) (Donuk 1998). Eine 
wichtige Rolle bei der Herausbildung des Heimatgefühls gegenüber der Türkei 
spielen die Erfahrungen, die usbekische Migranten auf der Flucht und während 

12  „Ich bin zuerst Türke/in. Dann bin ich Usbeke/in“, Muazzam, Turan; „Ich bin ein turke-
stanischer Türke“, Sobir. 

13  „Ich fühle mich als usbekischer Türke“, Selahettin. 
14  „Die Türkei ist meine zweite Heimat“, Muazzam und Munise; „Unser Vaterland ist Turke-

stan. Unser Mutterland ist hier. [...] Die Türkei ist unser zweites Land, unsere Heimat“, 
Sobir; „Wir betrachten die Türkei als unser Land. [...] Unser Vaterland ist Turkestan. Unser 
Mutterland ist die Türkei“, Hakan.  

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN TÜRKISCHER, TURKESTANISCHER UND USBEKISCHER IDENTITÄT? 241 

des Aufenthalts in anderen Staaten gesammelt haben. Aus dem Wunsch, das 
Trauma der Flucht und des Verlustes von Angehörigen und Besitz zu überwin-
den, erklärt sich die Sehnsucht nach einem Neuanfang und einem sicheren 
Heim. Beides ermöglichte ihnen die Türkei, so die Migranten. Bildung und be-
ruflicher Erfolg haben sich dabei als wichtige Integrationsstrategien erwiesen und 
bringen Anerkennung über die eigene community hinaus. 

Auch die gä täk oder gap15 genannten Zusammenkünfte tragen zur Integration 
in die türkische Gesellschaft bei. Diese regelmäßigen geselligen Treffen von 
Männern derselben Altersgruppe dienen in Istanbul nicht nur der Pflege der 
Sprache und Kultur der Herkunftsregion und der Diskussion von gemeindebe-
zogenen und politischen Fragen. Die traditionelle zentralasiatische Institution 
gä täk fungiert hier als informelles Netzwerk, dessen Teilnehmer ihre berufliche 
und gesellschaftliche Stellung für die Bedürfnisse und das Wohl einzelner Ge-
meindemitglieder und Familien einzusetzen versuchen. 

Ungeachtet der Betonung der Gemeinsamkeiten zwischen türkischer und us-
bekischer Kultur gibt es insbesondere im Familien- und Gemeindeleben Abgren-
zungen zur türkischen Gesellschaft. Beispielsweise wurde als Unterschied der in 
der usbekischen Gesellschaft gepflegte große Respekt gegenüber Eltern, Älteren 
und gegenüber den Ehepartnern besonders hervorgehoben.16 Auch im modernen 
Istanbul legen usbekische Eltern Wert darauf, dass ihre Kinder sie mit Sie anspre-
chen, sich erheben, wenn sie den Raum betreten und nicht in ihrer Gegenwart 
rauchen. Unter Ehepartnern ist es ebenfalls nicht selten üblich, sich mit dem re-
spektvollen Sie anzureden.17 Die türkische Gesellschaft wird im Vergleich zur us-
bekischen als modern‚ verwestlicht und weniger herzlich angesehen, wobei be-
rücksichtigt werden muss, dass die Migranten in der kosmopolitischen Atmo-
sphäre Istanbuls leben und den Vergleich zu einer usbekischen Gesellschaft zie-
hen, die sie vor Jahrzehnten verlassen haben. 

                                                                                         
15  Die Turkestaner in Istanbul benutzen häufiger die tadschikische Bezeichnung gä täk (gash-

tan: umhergehen, hinübergehen) als die usbekische, aus dem Ferghanatal stammende Be-
zeichnung gap (Gespräch, Unterhaltung) (Snesarev 1963: 171). Ursprünglich handelte es 
sich bei gap/gä täk um eine Versammlung der männlichen Bevölkerung eines Dorfes, die 
nur im Winter stattfand. Auf diesen Treffen speisen die Männer gemeinsam, erörtern reli-
giöse Fragen sowie Probleme des Dorfes, singen, musizieren, tanzen und spielen. Regional 
verschieden kommen entweder alle Männer oder Gruppen von Männern derselben Alters-
gruppe zusammen. Gap wird heute in Usbekistan auch von Frauen abgehalten und hat 
sich dort unter Frauen sowie Männern zu „rotierenden Spargruppen“ mit feststehenden 
Regeln entwickelt. Hierbei werden die Zusammenkünfte dazu genutzt, um reihum Geld 
für die Teilnehmer zu sammeln. Die Summe erhält jeweils die Person, die das Treffen aus-
richtet (O.V. 1992; Berg 2000). In Istanbul treffen sich die turkestanischen Männer, ausge-
nommen in den Sommermonaten Juli, August, September, ein Mal im Monat, jeweils am 
Abend des ersten Samstags zum gä täk. An den Treffen nehmen auch Kasachen, Kirgisen, 
Türken sowie Gäste aus Zentralasien teil.  

16  „Bei uns ist der Respekt größer”, Halide. 
17  „Zueinander sagen wir nicht ‘du’. Wir sagen ‚Sie’”, Muazzam. 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ANKE BENTZIN 242 

Zwischen Realität und Idee: Turkestanische Identität 

In der öffentlichen Repräsentation der usbekischen Gruppe dominiert die Selbst-
bezeichnung Turkestaner. Dies bringen der Vereinsname, die Publikationen und 
auch die Internetseite der Gemeinde zum Ausdruck. 

Die Istanbuler Usbeken haben sich von Anfang an in Vereinen organisiert. Ei-
ne explizit usbekische Vereinigung hat es jedoch bisher nicht gegeben.18 Damit 
betonten und bewahrten die Emigrantengemeinden aus Turkestan die supraeth-
nische Gruppenidentität Türkistanlı, Turkestaner (Kocao lu 2000: 124). Den ge-
genwärtig in Istanbul tätigen Turkestanischen Kultur- und Sozialhilfeverein 
(Türkistanlılar Kültür ve Sosyal Yardımla ma Derne i) gründeten 1984 Angehörige 
der zweiten Generation und engagierte Gemeindemitglieder um den Chirurgen 
und ANAP19-Politiker Professor Ahat Andican.20 In seiner Rede anlässlich der 
Gründung des Vereins formulierte Ahat Andican neue Aufgaben der Vereins- 
und Gemeindetätigkeit. Es sollte nun nicht mehr nur darum gehen, die eigene 
Existenz zu wahren und das Gemeindeleben aufrechtzuerhalten. In einer Zeit, in 
der sich einschneidende Veränderungen in der UdSSR abzeichneten, sollten Tur-
kestaner im Ausland aufhören zu „klagen, die Kommunisten hätten dies und je-
nes getan.“ Vielmehr sollten sie sich mit soliden wissenschaftlichen Arbeiten in 
der Welt Gehör verschaffen und sich nach Erlangung der Unabhängigkeit ihres 
Herkunftslandes für einen schnellen Aufbau der Beziehungen zwischen den zen-
tralasiatischen Republiken und den Ländern, in denen turkestanische Emigranten 
leben, engagieren (Andican 2003: 698f.). 

Dem Anliegen, einem türkischen und weltweiten Publikum „Informationen 
über die Turkestaner und die türkische Welt“ zu vermitteln, sollte auch das inof-
fizielle Sprachrohr des Vereins, die Zeitschrift Türkistan21 dienen (Türkistan 1988: 

18  Zu den Vereinigungen siehe Bezanis (1994) und Kocao lu (1998, 1999, 2000). Die Ein-
wanderer aus Ostturkestan organisieren sich in eigenen Vereinen, die ihre ostturkestanische 
Herkunft unterstreichen wie der Verein der ostturkestanischen Migranten (Do u Türkistan 
Göçmenler Derne i) oder die Ostturkestan-Stiftung (Do u Türkistan Vakfı). Lediglich die Ka-
sachen haben mit ihrer Stiftung der kasachischen Türken (Kazak Türkleri Vakfı) eine Stif-
tung gegründet, die ihre ethnische Herkunft hervorhebt.  

19  ANAP, Anavatan Partisi (Mutterlandspartei). Die liberal-konservative Partei wurde 1983 
von Turgut Özal gegründet. 

20  Die Gründer hatten zuvor dem turkestanischen Solidaritätsverein (Türkistanlılar Yardımla -
ma Derne i) angehört, der von 1954 bis 1976/77 in Istanbul existiert hatte. Der Verein
gründete sich zu einer Zeit, als Migranten aus Afghanistan in der Türkei ankamen, und 
diente ihnen als wichtiger Anlaufpunkt (Bezanis 1994: 160). 

21  Der genaue Titel der Zeitschrift lautet: Türkistan. Üç aylık ilmi siyasi-ekonomik kültürel dergi
(Turkestan. Eine vierteljährliche wissenschaftliche politisch-ökonomische Zeitschrift). Ih-
rem Anspruch, vierteljährlich zu erscheinen, wurde die Zeitschrift nur bedingt gerecht. Ihre 
Autoren waren neben den Nachkommen der turkestanischen Emigranten aus Afghanistan, 
der UdSSR und China auch türkische Akademiker. Türkistan richtete sich an ein türkisches 
Publikum, speziell an die türkistanische Gemeinde in der Türkei. In begrenzter Zahl sollen 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN TÜRKISCHER, TURKESTANISCHER UND USBEKISCHER IDENTITÄT? 243 

1). Das durchschnittlich 60 Seiten umfassende Magazin erschien zwischen 1988 
und 1995 und war damit die bisher langlebigste Zeitschrift unter den turkestani-
schen Periodika in der Türkei. Diese Zeitschriften und Zeitungen hätten, so Ti-
mur Kocao lu, die Idee Turkestans als national homeland und Symbol einer na-
tionalen Identität bewahrt, auch nachdem der Begriff durch das sowjetische Re-
gime nach 1925 und durch das chinesische Regime nach 1949 verboten worden 
war. Das Wiederauftauchen des Terminus Türkistan Mitte der 1980er Jahre als hi-
storischer Name Zentralasiens und als Titel von Periodika in den zentralasiati-
schen Sowjetrepubliken ist für Kocao lu ein Beleg für die Fortsetzung der Ver-
bindung zwischen vorsowjetischer, sowjetischer und postsowjetischer Zeit und 
den Emigrantengemeinden (Kocao lu 1998: 21). Anders als frühere Emigranten-
periodika beließen es die Autoren der Zeitschrift Türkistan nicht dabei, die Ver-
gangenheit zu beschwören, sondern versuchten, angesichts der sich andeutenden 
Veränderungen in der Herkunftsregion und der 1991 realisierten Unabhängigkeit, 
unter Namen wie Turkestanische Konföderation (Türkistan Konfederasyonu), Tur-
kestanische Union (Türkistan Birli i) oder Vereinigtes Turkestan (Birle ik Türkistan), 
Visionen für ein vereinigtes Turkestan zu entwickeln.22 Innerhalb der Rahmen-
themen Turkestan und Türkische Welt (Türk Dünyası) präsentierte sich die Zeit-
schrift inhaltlich ausgesprochen vielseitig. Einen Schwerpunkt bildeten aktuelle 
politische Themen, Ereignisse, Veröffentlichungen und Veranstaltungen.23 Neben 
Organisationen und Parteien wurden zeitgenössische und historische Persönlich-
keiten des kulturellen, akademischen und politischen Lebens vorgestellt. Erfah-
rungsberichte über den Besuch in der Heimat wurden ebenso abgedruckt wie In-
terviews mit führenden Gemeindemitgliedern, Akademikern und Politikern24

oder usbekische Erzählungen, Gedichte, Liedtexte und ein Fortsetzungsroman.25

Auch nationalistisch oder panturkistisch eingestellte Autoren aus Zentralasien 
kamen zu Wort und berichteten über die Situation und die Entwicklungen in der 
Heimat.26

                                                                                                                                                                                                                         

auch Hefte nach Usbekistan versandt worden sein. Abonnenten hatte das Blatt zudem in 
Pakistan, Saudi-Arabien, Deutschland und den USA. 

22  Siehe u.a. Artikel von Ahat Andican Orta Asya Türk Cumhuriyetlerinden “Birle ik Türkistan’a”
(Von den mittelasiatischen Türkrepubliken zu einem Vereinten Turkestan) und 21. Yüzyıla
do ru Türkistan Cumhuriyetleri (Die turkestanischen Republiken auf dem Weg ins 21. Jahr-
hundert. Türkistan 1993).

23  Beispielsweise die Ereignisse in Aserbaidschan und Afghanistan oder die Turkestan-
Kongresse. Das gesamte Heft 13 von Türkistan 1991 berichtete über den 1. Internationalen 
Turkestan-Kongress, 3.-5.12.91. 

24  Z.B. mit dem damaligen türkischen Ministerpräsidenten (1991-1993) und Staatspräsiden-
ten (1993-2000) Süleyman Demirel über die Türken ( lyaslan 1989). 

25  Timur Kocao lu übertrug den Roman Unsterbliche Klippen (Ölmez Kayalar) des usbekischen 
Autors Memedali Mahmudov in Lateinschrift, um ihn der Emigrantengemeinde zugäng-
lich zu machen. Zwischen 1939/40 und 1997 wurde in Usbekistan das kyrillische Alphabet 
verwendet.

26  Z.B. Artikel von Muhammed Salih „Nationalstolz” (Millî Gurur 1991) und „Vom Modell 
Turkestan zum chinesischen Modell “ (Türkistan Modelinden Çin Modeline 1993).  

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ANKE BENTZIN 244 

Neben dem Verein und dem Periodikum sollte auch die am 9. August 1990 
von führenden Vereinsmitgliedern gegründete Stiftung für Turkestan-Forschung 
(Türkistan Ara tırmaları Vakfı) das politische und akademische Engagement der 
Gemeinde unterstützen (Andican 2003: 701). Außerdem wurde eine verstärkte 
Lobbyarbeit in gesellschaftlich und politisch einflussreichen Kreisen der Türkei 
begonnen, um der Gruppe eine Stimme zu geben, Einladungen für bekannte 
Zentralasiaten in die Türkei zu erwirken und um in der türkischen Presse wahr-
genommen zu werden (Bezanis 1994: 161). Eine Zeit lang verfügte die Gemeinde 
mit Ahat Andican als einem der führenden Politiker der ANAP und Staatsmini-
ster für die Angelegenheiten der Türkrepubliken über eine einflussreiche Stimme 
in der türkischen Politik.27

Nach der Einstellung der Zeitschrift im Jahre 1995 war die Gemeinde zehn 
Jahre lang ohne öffentliches Sprachrohr.28 Anfang Mai 2005 traten Stiftung und 
Verein mit der Etablierung einer türkischsprachigen Internetseite erneut in die 
Öffentlichkeit.29 Gratulationen wie „Herzlichen Glückwunsch, dass Sie einen der 
wichtigsten Mängel der turkestanischen community in der Türkei behoben ha-
ben“30 bringen zum Ausdruck, dass mit der Gründung der Webseite ein lang er-
sehntes Forum eingerichtet wurde, das den Bedürfnissen der Emigrantengemein-
de nach Information und Vernetzung Rechnung trägt. Die Gestalter der Internet-
seite knüpfen deutlich erkennbar an die Traditionen und Inhalte von Türkistan
an. Turkistan und die Türkische Welt stehen auch hier thematisch im Zentrum 
mit zum Teil denselben Autoren wie in Türkistan. Einen wesentlich größeren 
Raum als in der Zeitschrift nehmen die Informationen über die Vereinstätigkeit 
und die Nachrichten aus der usbekischen Gemeinde ein. Zusammenfassungen 
und Fotos von Festen, Zusammenkünften und Veranstaltungen des Vereins, In-
formationen über Verlobungen, Hochzeiten, Studienabschlüsse und Todesfälle in 
der Gemeinde werden gegeben. Die Internetseite könnte sich zu einem vitalen 
Informations- und Diskussionsforum für die community entwickeln. Insbesondere 
durch das Engagement der jüngeren Generation31 könnte sie einen Beitrag zur 
Bewahrung der starken Binnenbindung in der Gemeinde leisten. Für diese Gene-
ration ist die Internetpräsenz zudem eine gute Gelegenheit, eigenständig aktiv zu 

27  Ahat Andican war in der Regierung Mesut Yılmaz (1997-1998) Staatsminster für die Ange-
legenheiten der Türkrepubliken (Türk Cumhuriyetleri ve Türk Toplulukları le li kilerden Sorum-
lu Devlet Bakanlı ı). Er war außerdem eine Zeit lang Regierungssprecher und stellvertreten-
der Parteivorsitzender. 

28  Gründe für die Stagnation waren u.a. die Enttäuschung über Entwicklungen in Usbekistan 
und die Rolle der Türkei in Zentralasien, das angespannte Verhältnis zwischen Usbekistan 
und der Türkei und sicher auch der Rückzug Ahat Andicans aus dem Amt des Gemeinde-
vorsitzenden.

29  Der Name der Webseite lautet: www.turkistan.org.tr/turkistan. 
30  Salih Aynural auf www.turkistan.org.tr, aufgerufen am: 8.8.2005. 
31  Die Seite veröffentlicht auch das Bulletin des Turkestanischen Jugendvereins Adanas (Ada-

na Genç Türkistanlılar Bülteni).

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN TÜRKISCHER, TURKESTANISCHER UND USBEKISCHER IDENTITÄT? 245 

sein und durch ihr Engagement für die Gemeinde die Anerkennung der älteren 
Generation zu gewinnen. Dies ist ebenso ein wichtiger Schritt im Prozess des sich 
abzeichnenden Generationswechsels. 

Neue Nähe: Usbekische Identität 

Mehrere Faktoren trugen und tragen zu einer engeren Anbindung an Usbekistan 
bei. Die 1997 eingeleitete Umstellung der usbekischen Schrift von der Verwen-
dung des kyrillischen auf die des lateinischen Alphabets ermöglicht den Migran-
ten, die usbekische Presse zu verfolgen und auch durch die Lektüre anderer Ver-
öffentlichungen sich aus erster Hand über Usbekistan zu informieren.32

Mit der Gründung der Republik Usbekistan haben die Usbeken erstmals einen 
unabhängigen Nationalstaat. Innerhalb der usbekischen Gemeinde in der Türkei 
war die Unabhängigkeit lang ersehnt worden und wurde begeistert und bewegt 
begrüßt.33 Mit der Realisierung der Unabhängigkeit ist der Gedanke einer turke-
stanischen Union in den Hintergrund gerückt. 

Ein wichtiger Katalysator bei der sich abzeichnenden Tendenz der verstärkten 
Ausprägung eines usbekischen Bewusstseins sind die neuen Kontaktmöglichkei-
ten zur Heimat, die sich seit der Gründung der unabhängigen Republik Usbeki-
stan entwickeln konnten. Eine zentrale Rolle spielen dabei die persönlichen Kon-
takte. Viele Usbeken haben inzwischen die alte Heimat und die ehemaligen 
Wohnstätten ihrer Familie aufgesucht, haben ihre Angehörigen ausfindig ge-
macht, besucht und diese zu Gegenbesuchen in die Türkei gebeten. Auch der 
Verein lädt Künstler aus Usbekistan ein, die bei festlichen Zusammenkünften 
auftreten und in den Emigrantenfamilien als Gäste empfangen werden. 

Der Verein versteht sich auch als Ansprechpartner für den usbekischen Staat. 
Mit Bedauern, Unbehagen und Sorge betrachten seine Vertreter und die Ge-
meindemitglieder das angespannte Verhältnis zwischen Usbekistan und der Tür-
kei und engagieren sich für ein gutes Verhältnis zu den offiziellen Vertretungen 
Usbekistans in der Türkei. Repräsentanten dieser Einrichtungen werden regelmä-
ßig zu den Veranstaltungen der Gemeinde eingeladen. Vereinsvertreter nehmen 

                                                                                         
32  Die jahrzehntelang für das Usbekische verwendete kyrillische Schrift beherrschen die mei-

sten usbekischen Migranten nicht und haben somit keinen Zugang zu Quellen aus Usbeki-
stan. Bis 1923 war das mit arabischen Buchstaben geschriebene Tschagataisch Schriftspra-
che in Turkestan. Dann erfolgte eine Reformierung der Sprache, bei der die Schrift der us-
bekischen Sprache angepasst und Usbekisch Schriftsprache wurde. 1929 wurde ein Alpha-
bet mit lateinischen Buchstaben und 1939/40 ein angepasstes kyrillisches Alphabet für die 
usbekische Sprache eingeführt. Zu Sprach- und Schriftreform in Usbekistan siehe Baldauf 
(1993).

33  Einige Gesprächspartner meinten in diesem Zusammenhang: „Usbekistans Unabhängig-
keit war für uns ein Traum“, Hakan; „Etwas, worauf wir gewartet haben. Jahrelang haben 
wir dafür gekämpft, und nun sind wir glücklich“, Emvel; „Unser ganzes Leben haben wir 
ihr gewidmet, der Unabhängigkeit“, Sobir. 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ANKE BENTZIN 246 

ihrerseits an offiziellen Empfängen und Festveranstaltungen in der usbekischen 
Botschaft oder im Generalkonsulat teil. Diese Anlässe werden genutzt, um die 
Beziehungen zwischen der Emigrantengemeinde und den offiziellen Vertretern 
Usbekistans zu vertiefen. Ein Besuch von Repräsentanten des Vereins in der us-
bekischen Botschaft34 wurde genutzt, um neben Fragen der kulturellen Zusam-
menarbeit auch das Anliegen der Gemeinde vorzutragen, Vereinsmitgliedern die 
visafreie Einreise in die Republik Usbekistan zu ermöglichen. 

Die zahlreichen neuen Berührungspunkte und Impulse zeigen indes auch 
deutlich, dass man jahrzehntelang in verschiedenen Gesellschaftssystemen und 
-zusammenhängen gelebt hat. So wurde man sich der Unterschiede zwischen der 
in der Emigration gepflegten usbekisch-turkestanischen Kultur und der Alltags-
welt in der Herkunftsregion bewusst. Den Migranten fiel beispielsweise auf, dass 
sich die usbekische Sprache unter dem russischen bzw. türkischen Einfluss unter-
schiedlich entwickelt hat, die altehrwürdigen Familienstrukturen und Umgangs-
formen sich doch sehr gewandelt haben, ja sogar die beliebten traditionellen Ge-
richte heute in Usbekistan anders zubereitet werden. Diese Unterschiede werden 
von den Migranten durchaus ambivalent beurteilt. Einerseits berichten sie nahe-
zu schwärmerisch von der „authentischen usbekischen Kultur“, z.B. von den äu-
ßerst respektvollen Umgangsformen. Auf der anderen Seite beklagen sie Russifi-
zierung und Sowjetisierung, die verantwortlich gemacht werden für Probleme wie 
Alkoholismus, Scheidungen und die Abkehr von traditionellen Werten in Usbe-
kistan. Diese Erfahrungen verändern auch den Blick auf die eigene Gruppe und 
das Verständnis als Emigrantengemeinde. Dabei schließen sich ein verstärktes 
Bekenntnis zur Türkei und eine Infragestellung von Entwicklungen innerhalb der 
eigenen community nicht aus. 

Schlussbetrachtung 

Die deutliche Identifikation mit der Türkei als (zweiter) Heimat hat bisher nicht 
dazu geführt, dass die Usbeken den Bezug zur Herkunftsregion verlieren. Turke-
stanisches Bewusstsein artikuliert sich als supranationale Identität, die auf der 
gemeinsamen Herkunftsregion, der geteilten Erfahrung von Flucht, Trennung 
und Verlust von Angehörigen basiert sowie auf dem Wunsch, die alte Heimat 
unabhängig und vereint zu sehen. Turkestan mag als Idee und die turkestanische 
Identität als politisches Bewusstsein weiterleben. Eine Union in der Region ist 
eher unwahrscheinlich. So ist eher zu vermuten, dass es zur Verstärkung der us-
bekischen Identität kommt, denn der Staat Usbekistan existiert, während die Er-
innerungen an Flucht und Migration allmählich verblassen. Dieser Prozess wird 

34  Dieses Thema wurde während eines offiziellen Besuchs von Vereinsvertretern in der usbe-
kischen Botschaft in Ankara am 29.5.2005 angesprochen (www.turkestan.org.tr, aufgerufen 
am: 26.2.2007). 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN TÜRKISCHER, TURKESTANISCHER UND USBEKISCHER IDENTITÄT? 247 

maßgeblich unterstützt durch die transnationalen Räume, die sich nach dem Zer-
fall der Sowjetunion zwischen neuer und alter Heimat entwickeln konnten. 

Die usbekische Gemeinde in Istanbul ist ein Beispiel dafür, wie Bevölkerungs-
gruppen in der Türkei multiple Identitäten entwickeln können und wie diese va-
riiert werden, je nachdem, mit wem kommuniziert wird und mit wem man sich 
in Beziehung setzt. 

Bibliographie 

Adam, V. 2002. Rußlandmuslime in Istanbul am Vorabend des Ersten Weltkrieges. Die 
Berichterstattung osmanischer Periodika über Rußland und Zentralasien. Frankfurt: 
Peter Lang. 

Adatepe, G. 1959. Settlement Measures Taken in Turkey and Improvements 
Made in that Field. Integration (6/3): 190-197. 

Andican, A. 1993. 21. Yüzyıla Do ru Türkistan Cumhuriyetleri. Türkistan (17-18): 
5-15. 

Andican, A. 1993. Orta Asya Türk Cumhuriyetlerinden „Birle ik Türkistan’a”. 
Türkistan (17-18): 51-56. 

Andican, A. 1993. Türkistan Republics Towards The 21st Century. Türkistan (17-
18): 16-24. 

Andican, A. 2003. Cedidizm’den Ba ımsızlı a Hariçte Türkistan Mücadelesi. Istan-
bul: Emre. 

Andrews, P. A. 1993. Muhâdjir. The New Encyclopaedia of Islam. Leiden (Vol. 3). 
New York, Brill: 350-354. 

Balcı, B. 2003. Fethullah Gülen’s Missionary Schools in Central Asia and their 
Role in the Spreading of Turkism and Islam. Religion, State & Society (31/2):
151-177.

Baldauf, I. 1993. Schriftreform und Schriftwechsel bei den muslimischen Russland- und 
Sowjettürken (1850–1937): Ein Symptom ideengeschichtlicher und kulturpolitischer 
Entwicklungen. Budapest: Akad. Kiadó. 

Berg, A. 2000. Informelle Netzwerke in einer städtischen mahalla in Usbekistan. 
In R. Loimeier (Hg.) Die islamische Welt als Netzwerk. Möglichkeiten und Grenzen 
des Netzwerkansatzes im islamischen Kontext. Würzburg: Ergon Verlag, 415-430. 

Bezanis, L. 1994. Soviet Muslim Emigrés in the Republic of Turkey. Central Asian 
Survey (13/1): 59-180. 

Bıçakcı, A. S. 1996. Özbek Milli Kimli in Muhafazası. Istanbul: Marmara Üniversi-
tesi Sosyal Bilimler Enstitüsü (unveröffentlichte Magisterarbeit). 

Cosnahan, G. 1991. The Uzbek Population in Istanbul. Türkistan (14): 59-63.  
Denker, D. 1983. The Last Migration of the Kirghiz of Afghanistan? Central 

Asian Survey (2/3): 89-98. 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ANKE BENTZIN 248 

Donuk, A. 1988. Anavatan Türkistan’dan Anavatan Türkiye’ye. Türkistan (1): 18-
19.

Franz, E. 1988. Turkstämmige Afghanistanflüchtlinge in der Türkei. In E. Grötz-
bach (Hg.) Neue Beiträge zur Afghanistanforschung. Eichstätt: Franz-Sales-Verlag, 
67-69. 

Franz, E. 1994. Population Policy in Turkey. Family Planning and Migration between 
1960 and 1992. Hamburg: Deutsches Orient-Institut. 

Hayit, B. 1993. Vatanımı Ziyaret Ettim. Türkistan (17-18): 25-38. 
Hayitov, S. A., Sobirov, N. S., Legai, A. S. 1992. Xorijdagi O’zbeklar. Tashkent: 

Fan Nashriyoti. 
laslan, S. 1989. Süleyman Demirel ile Sohbet. Türkistan (8): 4-5.  

Kocao lu, T. 1998. A National Identity Abroad: The Turkistani Emigré Press 
(1927-1997). Central Asia Monitor (1): 21-24. 

Kocao lu, T. 1999. Türkistanlı Göçmenlerin Siyasî Faaliyetleri Tarihine Kısa Bir 
Bakı . In R. Ek i und E. Cihangir (Hg.) Dr. Baymirza Hayit Arma anı. Istanbul: 
Turan Kültür Vakfı, 159-169. 

Kocao lu, T. 2000. Turkistan Abroad: The Political Migration – From the Soviet 
& Chinese Central Asia (1918-1997). In H. Komatsu, C. Obiya und J. Schoe-
berlein (Hg.) Migration in Central Asia: Its History and Current Problems. Osaka: 
The Japan Center for Area Studies, 113-126. 

O. V. 1992. Gap. In U’zbek Sovyet Enzyklopediyasi. Tashkent, U’zbek Sovyet En-
zyklopediyasi Bosh Redakziyasi (3): 207-208. 

Öktem, N. 1959. Die Einwanderung der turkistanischen und idil-uralischen Tür-
ken in die Türkei. Integration (6/3): 208-214. 

Salih, M. 1990. Gelece i Dü ünmek. Türkistan (10): 4-5. 
Salih, M. 1991. Milli Gurur. Türkistan (14): 41-46. 
Salih, M. 1993. Türkistan Modelinden Çin Modeline. Türkistan (17-18): 39-42. 
Snesarev, G. P. 1963. Tradicija muzskich sojuzov v ee podnejsem variante u na-

rodov Srednej Azii. In Akademija Nauk (Hg.) Materialy Chorezmkoj ekspedicii. 
Polevye issledovanija Chorezmskoj ekspedicii v 1958-1961 gg. Moskau: 155-205. 

Svanberg, I. 1989. Turkestani Refugees. In P. A. Andrews (Hg.) Ethnic Groups in 
the Republic of Turkey. Wiesbaden: Dr. Ludwig Reichert Verlag, 591-601. 

von zur Mühlen, P. 1971. Zwischen Hakenkreuz und Sowjetstern. Der Nationalismus 
der sowjetischen Orientvölker im Zweiten Weltkrieg. Düsseldorf: Droste Verlag. 

Internetquellen 

www.turkistan.org  

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Lebensbedingungen afrikanischer Migranten 
und Asylbewerber in der Türkei 

Deniz Yükseker & Kelly T. Brewer 

In diesem Aufsatz möchten wir die Ergebnisse unserer Umfrage über die Migra-
tionsgründe und Lebensbedingungen afrikanischer Migranten und Asylbewerber 
in Istanbul zusammenzufassen.1 Bevor wir auf die Forschungsergebnisse einge-
hen, möchten wir jedoch von einem Fall berichten. 

Als wir Anfang 2005 mit der Forschung begannen, lernten wir einen jungen 
somalischen Mann kennen, der drei Monate zuvor über den Seeweg illegal in die 
Türkei eingereist war. Diese Person, im folgenden Ali genannt, hatte beim Amt 
des Hohen Flüchtlingskommissars der Vereinten Nationen (United Nations High 
Commissioner for Refugees UNHCR) einen Asylantrag gestellt. Der Antrag wurde 
jedoch nach einiger Zeit abgelehnt. Ali nutzte sein Recht gemäß der entspre-
chenden Verordnung und erhob Einspruch. Monate vergingen. Ali wohnte in 
Galata mit einigen anderen Personen aus Somalia in einer schäbigen Wohnung. 
Außer dem Geld, das er von den Inhabern benachbarter Kleinbetriebe für kleine 
Hilfsdienste bekam, hatte er kein Einkommen. Es war nicht Alis Ziel, in der Tür-
kei zu bleiben, er wollte in ein westliches Land gehen. Während der langen Be-
arbeitungsdauer des Asylantrages verlor er die Geduld und versuchte zwei Mal, 
über Edirne nach Griechenland zu flüchten. Er war beide Male erfolglos, wurde 
erwischt, ein paar Tage in Untersuchungshaft genommen und kehrte dann nach 
Istanbul zurück. Nach einiger Zeit rief uns Ali an. Er sagte uns, er werde eine 
Somalierin heiraten, und lud uns zur Hochzeit ein. In einem Café, das von ei-
nem afrikanischen Migranten geführt wurde, fand die Eheschließung mit einer 
Feier statt, an der auch somalische Freunde teilnahmen. Nach einiger Zeit kam 
die gute Nachricht: Nach einer zweiten Prüfung bewilligte das UNHCR Alis 
Asylantrag. Wie andere anerkannte Flüchtlinge bekam er nun eine monatliche 
Unterstützung, musste aber einer Änderung in der Verordnung für Asylbewerber 
aus dem Jahr 2006 zufolge in eine andere Provinz ziehen (Resmi Gazete 2006). 
Ali und seine Frau meldeten sich in Konya an und begannen dort zu leben. Im 
Sommer 2007 wurden sie von Kanada als Flüchtlinge akzeptiert. So führte Alis 
dreijährige Türkeierfahrung zu einem Happyend. Das Paar hoffte im Herbst 
2007, noch vor der Jahreswende nach Kanada umsiedeln zu können. 

1  Diese Untersuchung wurde mit einem Stipendium des Migrationsforschungszentrums der 
Koç-Universität (MiReKoç), zwischen Februar 2005 und Februar 2006 durchgeführt. Wir 
danken MiReKoç für die Unterstützung dieses Projekts. Für den gesamten Forschungsbe-
richt siehe Brewer und Yükseker (2006).  

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DEN Z YÜKSEKER / KELLY T. BREWER 250 

Allerdings führen nicht alle Geschichten von Afrikanern, die in die Türkei 
kommen, zum Ziel, und sei es mit großen Anstrengungen wie im Falle Alis. 
Auch wenn wir die Zahlen nicht genau kennen, so ist anzunehmen, dass in Istan-
bul fünf- bis sechstausend illegale afrikanische Migranten und Asylbewerber le-
ben. Auch wenn ganz unterschiedliche Motive sie in die Türkei gebracht haben, 
verfügen afrikanische Migranten und Asylbewerber mit Ali über einige gemein-
same Erfahrungen. In diesem Aufsatz möchten wir über diese gemeinsamen 
Punkte und Schwierigkeiten sprechen. Die gemeinsamen Erfahrungen, auf die 
wir später noch genauer eingehen werden, können wie folgt zusammengefasst 
werden: (1) Illegale Migrations-, Flüchtlings- und Asylströme überschneiden sich 
in der Praxis, auch wenn sie juristisch gesehen zu unterscheiden sind. (2) Das 
Phänomen, das in der internationalen Literatur als Transitmigration charakteri-
siert wird, erstreckt sich aus der Perspektive der Migranten über eine längere Peri-
ode. Aus diesem Grund müssen sie, obwohl sie im „Transit“-zustand sind und 
sich vorübergehend im Land aufhalten, auch recht dauerhaften Tätigkeiten nach-
gehen. (3) Da sie nun vorübergehend und oftmals illegal im Land sind, ist das 
Leben dieser Flüchtlinge und illegalen Migranten von Schwierigkeiten gekenn-
zeichnet. Die Möglichkeiten, soziale Unterstützung zu bekommen, sind be-
schränkt, Tätigkeiten, die Einkommen bringen, begrenzt, und die Wohnungen, 
in denen sie leben, schlecht. (4) Die im Zuge der EU-Beitrittsverhandlungen neu 
entwickelte Migrations- und Asylpolitik der Türkei muss auch Maßnahmen zur 
Einhaltung der Menschenrechte von Flüchtlingen und illegalen Wirtschaftsmi-
granten entwickeln. Dabei muss allerdings die EU die Last, die der Türkei aufge-
bürdet wird, mittragen. 

Wir werden die Ergebnisse unserer Untersuchung im Rahmen dieser vier 
Aspekte zusammenfassen. Die Untersuchung beruht auf einer Umfrage mit 133 
afrikanischen illegalen Migranten und Asylbewerbern aus dem Jahr 2005 und 
rund zwanzig vertiefenden Interviews.2 Darüber hinaus haben wir mit UNHCR-
Verantwortlichen in Ankara, Vertretern der sogeannten „Ausländerbehörde“, der 
Direktion für Ausländer, Grenzen und Asyl (Yabancılar, Hudut ltica Daire 

2  Der Fragebogen war Englisch und wurde abgesehen von einigen demographischen Fragen 
so gestaltet, dass man mehrere Antworten ankreuzen konnte. Die Umfrage haben wir mit 
Unterstützung von zwei englisch sprechenden somalischen Flüchtlingen und einem Mi-
granten aus Ruanda gemacht. Soweit es notwendig war, haben Assistenten aus Somalia die 
Fragen ins Arabische oder in die lokale Sprache der Somalier übersetzt. Die somalischen 
Assistenten halfen uns auch bei der Durchführung der Tiefeninterviews. Ihre Anwesenheit 
trug auch dazu bei, dass uns die Interviewpartner mehr Vertrauen schenkten. Für die Un-
terstützung bei der Durchführung der Umfrage und der Tiefeninterviews möchten wir uns 
außerdem bei Adem Sayyid Omar, Esmal Gasle und Gaspard Bizimana bedanken. Dar-
über hinaus möchten wir dem Studenten Harun Ercan von der Koç-Universität danken, 
der uns beim Übertragen der Daten in Exel und deren Tabellarisierung mit dem SPSS-
Programm unterstützte.

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE LEBENSBEDINGUNGEN AFRIKANISCHER MIGRANTEN  251 

Ba kanlı ı) der Istanbuler Generaldirektion für Sicherheit ( stanbul Emniyet Genel 
Müdürlü ü) und verschiedenen Repräsentanten von NGOs gesprochen.3

Migrationsprozess und Migrationsgründe 

Seit 1970 haben sich die Eigenschaften und Ausrichtungen internationaler Migra-
tionsbewegungen geändert. So wurde zum Beispiel die Türkei, die ausschließlich 
ein Entsendeland von Arbeitsmigranten war, in den letzten zwanzig Jahren auch 
zu einem Zielland von Migranten. Die heutige Türkei ist zu einem Schauplatz 
von illegaler Transitmigration, illegaler Arbeitsmigration und Flüchtlingsströmen 
geworden ( çduygu 2003). Ausschlaggebend für diesen Wandel waren sowohl die 
politischen, ökonomischen und militärischen Veränderungen in den Ländern der 
Region als auch die verschärfte Migrations- und Flüchtlingspolitik der EU seit den 
90er Jahren. Im EU-Erweiterungsprozess wurden die Beitrittsländer oder neuen 
Mitgliedstaaten zu einem Teil der EU-Migrations- und Flüchtlingspolitik. Die 
vollständige Anerkennung der Genfer Flüchtlingskonvention von 1951 und des 
Protokolls von 1967, die Unterzeichnung von bilateralen Readmissions-Abkommen 
und Maßnahmen gegen die illegale Migration können allgemein in diesem Zu-
sammenhang bewertet werden. Mit dem 2001 erworbenen Rahmen der EU-
Harmonisierung hat dieser Prozess auch in der Türkei begonnen (Kiri çi 2002).  

Seit den 80er Jahren ist die Türkei Schauplatz verschiedener Transitmigrations-,  
illegaler Migrations- und Flüchtlingsströme aus dem Iran und dem Irak, aus Af-
ghanistan, verschiedenen afrikanischen Ländern und den Republiken der ehema-
ligen UdSSR. Die Türkei, die die Genfer Flüchtlingskonvention von 1951 und das 
Protokoll von 1967 unterzeichnet hat, hat diese Vereinbarungen mit einem geo-
graphischen Vorbehalt versehen und bekannt gegeben, Asylanten aus außereuro-
päischen Ländern nicht zu akzeptieren. Als während des Golfkrieges im Jahr 1991 
Zehntausende irakische Kurden in die Türkei flohen, kam es zu einer Neurege-
lung. Von 1994 bis heute wird Asylbewerbern aus nichteuropäischen Staaten vo-
rübergehend Schutz gewährt (Resmi Gazete 1994; Kiri çi 1996). Nach dieser juri-
stischen Abänderung hat die Zahl der illegalen Migranten und Asylbewerber aus 
Afrika zugenommen. Dies einerseits als Folge der sich verschärfenden Migrations- 
und Flüchtlingspolitik der EU und dem Bau der Festung Europa, andererseits 
aufgrund der durch ökonomische Krisen und Bürgerkriege verursachten zuneh-
menden Bevölkerungsbewegungen in Afrika seit Mitte der 90er Jahre. Allerdings 

                                                                                         
3  Kelly T. Brewer hat im Rahmen dieser Studie schwerpunktmäßig die Durchführung der 

Umfrage und der Tiefeninterviews übernommen, die Durchführung der Interviews mit 
einschlägigen NGOs haben Kelly T. Brewer und Deniz Yükseker gemeinsam gemacht. Die 
Interviews mit dem UNHCR und der Ausländerbehörde führte Yükseker. 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DEN Z YÜKSEKER / KELLY T. BREWER 252 

wurde über illegale Migranten und Asylbewerber in der Türkei bisher noch keine 
ernstzunehmende wissenschaftliche Untersuchung durchgeführt.4

Die Migration von Afrikanern in die Türkei kann als Fortsetzung der Bevölke-
rungsbewegungen in Afrika gesehen werden. Während einerseits verschiedene 
politische und ökonomische Gründe zur zunehmenden Verarmung und in der 
Folge zum Ansteigen der illegalen Wirtschaftsmigration führen, nehmen ande-
rerseits auch die durch Bürgerkriege ausgelösten Flüchtlingswellen zu (Adepoju 
2005; IOM 2005). Ende 2006 gab es insgesamt 9,9 Millionen Flüchtlinge auf der 
Welt, davon stammten etwa 2,5 Millionen aus Afrika. Das Land, das in Afrika 
die meisten Flüchtlinge produziert, ist Somalia, wo seit Jahren keine funktions-
tüchtige Regierung mehr besteht. Mit einigen Ausnahmen kommen Wirt-
schaftsmigranten in der Regel aus Westafrika und Flüchtlinge primär aus Ost- 
und Zentralafrika (UNHCR 2007).  

Die meisten Asylanträge werden in der Türkei von Iranern und Irakern ge-
stellt. Die meisten Anträge von Afrikanern kommen, wie man Tabelle 1 entneh-
men kann, von Somaliern. Die Zahl der Afrikaner, die einen Asylantrag stellen 
und einen Asylantenstatus gewährt bekommen, ist gering (siehe dazu Tabelle 2). 
Allgemein gilt, dass die Afrikaner, die illegal in die Türkei kommen und keinen 
Asylantrag stellen, in der Regel aus west- und zentralafrikanischen Ländern 
stammen.

Im Folgenden möchte ich auf die Ergebnisse der Umfrage eingehen. Die Be-
fragten kamen aus 11 Ländern. Die beiden größten Gruppen stellten mit 53 Per-
sonen die Somalier und mit 21 Personen die Nigerianer. Die anderen Befragten 
kamen aus Ghana, der Demokratischen Republik Kongo, Mauretanien, Eritrea, 
Äthiopien, Kenia, Burundi, dem Sudan und Dschibuti.5 Die meisten weiblichen 
Befragten kamen aus Somalia (siehe Tabelle 3). 

Nigerianer, Ghanaer und Kenianer haben auf dem Fragebogen als Grund für 
das Verlassen ihrer Heimat vor allem das Feld „ökonomische Schwierigkeiten“ 
angekreuzt; Somalier hingegen haben Übergriffe auf sie und ihre Familien, Be-
drohung der Sicherheit und die allgemeine Zunahme von Gewalt als Grund an-
gegeben (siehe dazu Tabelle 4). Ein Blick auf die Kongolesen, Eritreer, Äthiopier 
und Mauretanier zeigt, dass sie sowohl von ökonomischen Schwierigkeiten als 
auch von Gewalt betroffen sind. Dies bestätigt auch unsere Behauptung, dass 
Flüchtlingsbewegungen und illegale Wirtschaftsmigration miteinander verwoben 
sind.

Dies ist eigentlich auch nicht weiter verwunderlich, denn sich ausbreitende 
Gewalt und wirtschaftlicher Niedergang sind nicht voneinander unabhängig; 

4  Es gibt allerdings einige Arbeiten in denen afrikanische Migranten angesprochen werden. 
Siehe zum Beispiel çduygu (2003), Frantz (2003) und Yaghmaian (2006). Für einige Quel-
len mit Interviewcharakter siehe Ekberzade (2006) und Yaghmaian (2003).  

5  Sechs befragte Sudanesen und zwei befragte Personen aus Dschibuti befinden sich in allen 
folgenden Tabellen unter der Rubrik „Andere“. 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE LEBENSBEDINGUNGEN AFRIKANISCHER MIGRANTEN  253 

Bürgerkriege können zu wirtschaftlichem Niedergang führen, und Armut kann 
dazu beitragen, dass es zwischen verschiedenen Gruppen zu Auseinandersetzun-
gen um die knappen Ressourcen kommt.  

Ein Blick in die Genfer Flüchtlingskonvention von 1951 und das Protokoll 
von 1967 zeigt jedoch, dass die Bedingungen, unter denen einer Person Asyl ge-
währt werden kann, sehr eng definiert sind. Laut dieser Konvention und dem 
Protokoll werden Personen als Asylanten definiert, wenn sie wegen ihrer Zugehö-
rigkeit zu einer Rasse, Religion, sozialen Gruppe, zu einem bestimmten Volk 
oder wegen ihrer politischen Überzeugung unter Verfolgungsangst leben und 
deshalb ihr Land verlassen haben bzw. aus diesem Grund nicht mehr dorthin zu-
rückkehren möchten. Aus diesem Grund fallen viele Personen, die aus wirtschaft-
lichen Gründen oder wegen zunehmender Gewalt ihr Land verlassen müssen, 
nicht unter die UNHCR-Kriterien zum Schutz von Flüchtlingen (Hyndmann 
2000).  

Tabelle 1: Individuelle Asylanträge und Vergabestatus (2005) 
La

nd

A
nt

rä
ge

 z
u 

Ja
hr

es
be

gi
nn

 

A
nt

rä
ge

 im
 L

au
fe

 d
es

 J
ah

re
s 

G
en

eh
m

ig
te

 A
nt

rä
ge

 im
 L

au
-

fe
 d

es
 J

ah
re

s 

A
bg

el
eh

nt
e 

A
nt

rä
ge

 im
 L

au
fe

 
de

s 
Ja

hr
es

 

G
es

ch
lo

ss
en

e 
V

er
fa

hr
en

 

A
nt

rä
ge

, d
ie

 z
u 

Ja
hr

es
en

de
 

no
ch

 in
 B

ea
rb

ei
tu

ng
 w

ar
en

 

Republik Kongo 0 1 0 0 0 1 

Burundi 3 5 3 0 1 4 

D. R. Kongo 14 12 2 1 7 16 

Eritrea 17 18 6 1 12 16 

Äthiopien 23 32 2 3 19 31 

Elfenbeinküste 0 1 0 0 0 1 

Libyen 5 2 5 0 2 5 

Mauretanien 0 14 0 0 1 13 

Nigeria 7 8 0 2 8 5 

Sierra Leone 0 0 0 0 0 0 

Somalia 214 473 82 16 152 437 

Sudan 39 76 6 4 35 70 

Ruanda 0 1 0 0 1 0 

Afrik. Länder insgesamt 322 643 106 27 238 599 

Summe insgesamt* 3 929 3 914 1 368 377 2 874 4 969 

Quelle: Zusammengestellt aus den Daten der UNHCR. 
* Die Summe insgesamt beinhaltet auch Anträge aus dem Iran, Irak und anderen Ländern. 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DEN Z YÜKSEKER / KELLY T. BREWER 254 

Von den an der Umfrage teilnehmenden Personen haben 63 einen Asylantrag 
beim UNHCR gestellt gegen 64, die dies nicht taten (siehe Tabelle 5). Von den 
Somaliern hatten nur neun Personen keinen Asylantrag gestellt. Ausschlaggebend 
dafür war die Tatsache, dass sie erst sehr kurz in der Türkei waren. Von den Nige-
rianern und Ghanaer hatte niemand einen Asylantrag gestellt. Von den Kongole-
sen, Mauretaniern, Eritreern, Äthiopiern und Sudanesen hatte ein Teil der Befrag-
ten einen Antrag gestellt. Dies kann wie folgt erklärt werden: Wie wir oben bereits 
dargestellt haben, stellen in diesen Ländern Bügerkriege, zunehmende Gewalt und 
ökonomischer Niedergang einen in sich verstrickten Prozess dar. Das UNHCR er-
teilt allerdings Antragstellenden aus diesen Ländern in der Regel keinen Flücht-
lingsstatus. Davon ausgenommen sind Personen aus stark von Bürgerkriegen und 
Gewalt betroffenen Gebieten oder solche, die während Zeiten besonderer Gewalt-
anwendung und kriegerischer Auseinandersetzungen einen Antrag stellen.  

Tabelle 2: Asylanten nach rechtlichem Status und Form der Anerkennung in der Türkei 

Rechtlicher Status Form der Anerkennung 
Land UNHCR-

Mandat 
Summe 

Individuelle An-
erkennung 

Summe 

Burundi 3 3 3 3

D. R. Kongo  2 2 2 2

Eritrea 4 4 4 4

Äthiopien 3 3 3 3

Mauretanien 7 7 7 7

Ruanda 1 1 1 1

Sierra Leone 1 1 1 1

Somalia 66 66 66 66

Sudan 7 7 7 7

Tunesien 1 1 1 1

Summe von Personen aus  afrikani-
schen Ländern 

95

Summe insgesamt* 2 342 2 399 2 342 2 399 

Quelle: Zusammengestellt aus den Daten der UNHCR 
* Die Summe insgesamt beinhaltet auch Anträge aus dem Iran, Irak und anderen Ländern.

Tabelle 3: Verteilung der befragten Afrikaner nach Herkunftsland und Geschlecht 

So
m

al
ia

 

N
ig

er
ia

 

G
ha

na

D
 .R

. K
on

go
 

M
au

re
ta

ni
en

 

E
ri

tr
ea

 

Ä
th

io
pi

en

K
en

ia

B
ur

un
di

 

A
nd

er
e 

Su
m

m
e

Männer 24 16 6 5 6 2 3 3 6 7 78 

Frauen 30 5 0 5 1 5 6 2 0 1 55 

Summe 54 21 6 10 7 7 9 5 6 8 133 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE LEBENSBEDINGUNGEN AFRIKANISCHER MIGRANTEN  255 

Tabelle 4: Warum haben Sie Ihr Land verlassen? 

W
ei

l d
ie

 S
ic

he
rh

ei
t 

vo
n 

m
ei

ne
r 

Fa
m

ili
e 

/ 
m

ir
 b

ed
ro

ht
 w

ar
. 

W
ei

l  
m

an
 m

ei
ne

r 
Fa

m
ili

e 
/ 

m
ir

 m
it

 
Ü

be
rg

ri
ff

en
 g

ed
ro

ht
 h

at
te

. 

W
ei

l i
n 

de
r 

R
eg

io
n,

 in
 d

er
 ic

h 
le

be
, G

e-
w

al
tt

ät
ig

ke
it

en
 z

ug
en

om
m

en
 h

ab
en

.  

W
ei

l m
ei

n
e 

Fa
m

ili
e/

 ic
h 

de
r 

V
er

fo
lg

un
g 

au
sg

es
et

zt
 w

ar
 

W
eg

en
 z

un
eh

m
en

de
n 

w
ir

ts
ch

af
tl

ic
h

en
 

Sc
hw

ie
ri

gk
ei

te
n

A
nd

er
e 

G
rü

nd
e 

Somalia 13,3% 66,7% 10,0% 6,7% 3,3%  

Nigeria  3,6% 7,1% 7,1% 64,3% 17,9% 

Ghana   22,2%  77,8%  

D. R. Kongo  9,1% 36,4% 18,2% 27,3% 9,1% 

Mauretanien 57,1% 28,6%   14,3%  

Eritrea 33,3% 33,3%  33,3%   

Äthiopien 28,6% 14,3%   57,1%  

Kenia   25,0%  75,0%  

Burundi 50,0% 50,0%     

Andere    25,0% 75,0%  

Summe 12,8% 26,6% 11,0% 7,3% 36,7% 5,5% 

Tabelle 5: Haben Sie einen Asylantrag gestellt? 

Länder Nein Ja Summe 

Somalia 9 43 52 

Nigeria 19 0 19 

Ghana 6 0 6 

D. R. Kongo 6 2 8 

Mauretanien 4 3 7 

Eritrea 4 3 7 

Äthiopien 6 3 9 

Kenia 4 1 5 

Burundi 0 6 6 

Andere 6 2 8 

Summe 64 63 127 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DEN Z YÜKSEKER / KELLY T. BREWER 256 

Zur Einreiseform der Befragten kann Folgendes festgehalten werden: 34% reisten 
legal, also mit gültigem Visum in die Türkei, die restlichen 66% kamen illegal ins 
Land. Fast alle Nigerianer, Kongolesen und Kenianer reisten legal, zumeist über 
den Atatürk-Flughafen ein; Somalier, Mauretanier, Eritreer und Äthiopier kamen 
hingegen meistens über den Land- oder Seeweg illegal ins Land (siehe dazu Ta-
belle 6).

Wieso kommen diese Menschen in die Türkei? Betrachtet man insbesondere 
die Asylbewerber, so sticht folgendes ins Auge: Den Personen, die mit Schiffen 
oder Booten mit Hilfe von Menschenschmugglern von der afrikanischen Nord-
küste kamen, hatten Schlepper versprochen, sie nach Italien oder Griechenland 
zu bringen. Sie wurden dann allerdings an der türkischen Küste abgesetzt. 40,8% 
der Befragten wählten auf die Frage „Warum sind Sie in die Türkei gekommen?“ 
unter den Antwortmöglichkeiten des Fragenbogens die Alternative „Sie behaup-
teten, sie werden mich nach Griechenland bringen, setzten mich aber in die Tür-
kei ab“. Fast 80% der Somalier, 57% der Mauretanier und 31,3% der Eritreer 
wählten diese Antwortmöglichkeit. Im Gegensatz dazu kamen Westafrikaner 
entweder, weil sie Freunde in der Türkei hatten, oder weil sie hofften, hier als 
Fußballer entdeckt zu werden (siehe Tabelle 7).  

Tabelle 6: Art der Einreise in die Türkei 

Land Legale Einreise Illegale Einreise Summe

1 52 53
Somalia 

2% 98% 100%

20 1 21
Nigeria 

95% 5% 100%

4 2 6
Ghana

67% 33% 100%

9 0 9
D. R. Kongo 

100% 0% 100%

0 7 7
Mauretanien 

0% 100% 100%

1 6 7
Eritrea 

14% 86% 100%

1 8 9
Äthiopien

11% 89% 100%

5 0 5
Kenia

100% 0% 100%

2 4 6
Burundi 

33% 67% 100%

2 6 8
Andere 

25% 75% 100%

45 86 131
Summe

34% 66% 100%

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


T
ab

ell
e 7

: W
ar

um
 si

nd
 si

e i
n 

ke
in

 a
nd

er
es

 L
an

d,
 so

nd
er

n 
in

 d
ie

 T
ür

ke
i g

ek
om

m
en

? 
 

Lä
nd

er

Ich hatte Freunde in der 
Türkei. 

Ich hatte Verwandte in der 
Türkei. 

Es ist einfach, in die Türkei 
einzureisen. 

Es ist einfach, für die 
Türkei ein Visum zu 
bekommen.

Ich wusste, dass ich in der 
Türkei einen Asylantrag 
beim UNHCR stellen 
kann.

Es  ist einfach von der 
Türkei nach Europa zu 
gelangen.

Es ist einfach in der Türkei 
ein falsches Visum/ einen 
falschen Pass zu 
bekommen.

Ich kam zum 
Fußballspielen. 

Sie sagten, dass sie mich 
nach Griechenland bringen 
würden, aber ich wurde 
betrogen.  

Andere Gründe 

So
m

al
ia

 
3,

7%
 

1,
9%

 
 

 
 

3,
7%

 
 

 
79

,6
%

 
11

,1
%

 

N
ig

er
ia

 
53

,6
%

 
3,

6%
 

3,
6%

 
7,

1%
 

 
10

,7
%

 
 

3,
6%

 
3,

6%
 

14
,3

%
 

G
ha

na
62

,5
%

 
 

 
12

,5
%

 
 

25
,0

%
 

 
 

 
 

D
. R

. K
on

go
 

53
,8

%
 

23
,1

%
 

 
7,

7%
 

 
7,

7%
 

 
7,

7%
 

M
au

re
ta

ni
en

 
 

 
 

11
,1

%
 

11
,1

%
 

 
 

 
77

,8
%

 
 

E
ri

tr
ea

 
28

,6
%

 
14

,3
%

 
 

 
 

 
 

 
57

,1
%

 
 

Ä
th

io
pi

en
 

77
,8

%
 

 
 

 
 

11
,1

%
 

11
,1

%
 

 
 

 

K
en

ia
 

50
,0

%
 

16
,7

%
 

 
 

 
 

 
 

16
,7

%
 

16
,7

%
 

B
ur

un
di

 
50

,0
%

 
 

 
 

16
,7

%
 

 
 

16
,7

%
 

 
16

,7
%

 

A
nd

er
e 

28
,6

%
 

 
 

 
 

14
,3

%
 

 
 

57
,1

%
 

 

Su
m

m
e 

31
,3

%
 

4,
8%

 
0,

7%
 

3,
4%

 
1,

4%
 

6,
8%

 
0,

7%
 

1,
4%

 
40

,8
%

 
8,

8%
 

DIE LEBENSBEDINGUNGEN AFRIKANISCHER MIGRANTEN  257 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DEN Z YÜKSEKER / KELLY T. BREWER 258 

Insgesamt 46% der Personen, die an unsere Umfrage teilnahmen, wählten unter 
den diversen Antwortmöglichkeiten auf die Frage „Wo möchten Sie von der Tür-
kei aus hingehen?“, dass sie nach Europa oder nach Griechenland gehen möch-
ten. 21% sagten, dass sie in der Türkei bleiben möchten und 11% hatten den 
Wunsch, in ihre Heimat zurück zu kehren (siehe Tabelle 8).  

Migration ist keine kurze Erfahrung 

Wie wir in der Einleitung bereits betont haben, ist das Leben weder für Flücht-
linge noch für Wirtschaftsmigranten in Istanbul von kurzer Dauer. Die Antwor-
ten im Rahmen unserer Umfrage zeigen uns dies sehr deutlich. 

Zur Zeit der Umfrage, also in den letzten Monaten des Jahres 2005, waren 28 
der Befragten seit höchstens drei Monaten in Istanbul. 55 der Befragten waren 
zwischen drei und zwölf Monaten in der Türkei, 29 zwischen einem und drei 
Jahren und 17 Personen bereits länger als drei Jahre. Insgesamt zeigt sich, dass 
die Aufenthaltsdauer von Nigerianern und Ghanaern länger ist als die der ande-
ren Afrikaner. Die Mehrheit der Somalier kam im Laufe der letzten zwölf Mona-
te in die Türkei (siehe Tabelle 9). Dies zeigt, dass der Zustrom von Somaliern 
nach Istanbul noch andauert, Westafrikaner hingegen bereits seit geraumer Zeit 
in Istanbul leben. Dies hängt mit der türkischen Visumspolitik den afrikanischen 
Ländern gegenüber zusammen. Im Jahr 2005 hat die Türkei die Vergaberegelung 
für Visa für 48 Länder Subsahara-Afrikas geändert. So werden Personen, die bei 
den türkischen Konsulaten ein Visum beantragen, ohne Genehmigung des In-
nenministeriums Touristen- oder Handelsvisa nicht erteilt (Güneç 2005). Laut 

Tabelle 8: In welches Land möchten Sie von der Türkei aus gehen? 

Ic
h 

w
ei

ß 
ic

h
 n

ic
ht

. 

Ic
h 

w
er

de
 n

ic
ht

 
w

eg
ge

he
n.

G
ri

ec
he

nl
an

d 

W
es

te
ur

op
a 

A
nd

er
es

 L
an

d 

Ic
h 

w
ar

te
 a

uf
 d

as
 

E
rg

eb
ni

s 
m

ei
n

es
 

A
sy

la
nt

ra
ge

s 
vo

m
 

U
N

H
C

R
.

Ic
h 

w
er

de
 in

 m
ei

n
 

H
ei

m
at

la
nd

 z
u-

rü
ck

ke
hr

en
. 

In
sg

es
am

t

Somalia 11 14 6 1 1 2 2 37

Nigeria 0 0 3 9 1 0 4 17

Ghana 0 0 2 2 0 0 1 5

D. R. Kongo 2 1 2 3 0 0 1 9

Mauretanien 1 3 0 2 0 0 0 6

Eritrea 1 2 2 0 0 0 0 5

Äthiopien 0 0 4 1 1 0 1 7

Kenia 0 0 0 2 0 0 1 3

Burundi 1 0 0 2 0 0 0 3

Andere 0 1 4 0 0 0 1 6

Summe 16 21 23 22 3 2 11 98

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE LEBENSBEDINGUNGEN AFRIKANISCHER MIGRANTEN  259 

Aussage der zuständigen Personen in der Ausländerbehörde hat sich seit dieser 
Veränderung die Zahl der Personen, die nach Ablauf ihres Visums im Land blei-
ben, verringert.  

Die Tatsache, dass die Migration kein sehr kurzfristiger Prozess ist, hängt auch 
mit der Dauer der Visa zusammen. Wir haben die Personen, die mit einem Vi-
sum eingereist sind, gefragt, wann ihr Visum abgelaufen sei (siehe Tabelle 10). 
58% der Befragten antworteten darauf, es sei vor mehr als einem Jahr abgelaufen. 
Fast die Hälfte der Personen, die nach Ablauf ihres Visums in der Türkei blieben, 
waren Nigerianer. Ihnen folgten die Ghanaer und die Kongolesen aus der De-
mokratischen Republik.  

Aus der Umfrage erhellt weiter, dass die Befragten keine konkreten Pläne hinsicht-
lich ihrer Aufenthaltsdauer in der Türkei hatten. 65% der Befragten wussten nicht, 
wann sie die Türkei verlassen werden, und 28,5% hatten die Absicht, solange in 
der Türkei zu bleiben, bis sich eine Möglichkeit ergebe, nach Europa zu gehen.  

Tabelle 9: Wie lange sind Sie in der Türkei? 

 0-10 Tage 11-90 Tage 3-12 Monate 1-3 Monate Mehr als 3 Jahre Summe 

Somalia 7 7 27 11 1 53 

Nigeria 0 4 4 7 6 21 

Ghana 0 0 1 3 2 6 

D. R. Kongo 0 1 2 4 2 9 

Mauretanien 0 1 6 0 0 7 

Eritrea 0 1 4 2 0 7 

Äthiopien 0 1 3 1 4 9 

Kenia 0 0 4 0 0 4 

Burundi 0 5 1 0 0 6 

Andere 0 1 3 1 2 7 

Summe 7 21 55 29 17 129 

Tabelle 10: Wann lief Ihr Visum ab? 

 Vor 0-90 Tagen Vor 3-12 Monaten Vor 1-3 Jahren Vor mehr als 3 Jahren Summe 

Somalia 3 3 6 3 15 

Nigeria 0 0 1 3 4 

Ghana 0 3 2 0 5 

D. R. Kongo 1 0 0 0 1 

Mauretanien 0 1 0 0 1 

Eritrea 0 1 1 0 2 

Äthiopien 1 0 0 0 1 

Kenia 0 0 1 1 2 

Burundi 5 8 11 7 31 

Andere 16,1% 25,8% 35,5% 22,6% 100% 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DEN Z YÜKSEKER / KELLY T. BREWER 260 

Eine weitere unserer Fragen betraf den Umgang der Polizei mit Migranten mit 
illegalem Aufenthaltsstatus und Asylbewerbern. Die Türkei verfolgt einerseits die 
illegale Migration im Rahmen des EU-Harmonisierungsprozesses schärfer, ande-
rerseits stehen die Flüchtlinge gemäß den internationalen Vereinbarungen damit 
auch unter Schutz. Die Praxis sieht jedoch anders aus. Die zuständigen Personen 
aus der Ausländerbehörde berichteten uns, dass illegale Migranten eigentlich abge-
schoben werden müssen, dass die Abschiebung von illegalen Afrikanern in der 
Praxis jedoch schwierig sei. Darüber hinaus haben illegal Eingereiste das Recht, ei-
nen Asylantrag zu stellen (Resmi Gazete 1999 und 2006). Bis ihr Antrag vom 
UNHCR abgelehnt wird, dürfen sie sich vorübergehend in der Türkei aufhalten. 
Laut dem Non-Refoulement-Grundsatz der Konvention von 1951 dürfen Flüchtlin-
ge, deren Schutz nicht garantiert ist, die der Verfolgung ausgesetzt oder vom Tode 
bedroht sind, nicht in ihre Länder zurückgeschickt werden. Laut Aussagen der zu-
ständigen Personen in der Ausländerbehörde ist es theoretisch möglich, dass die 
vom UNHCR abgelehnten Asylwerber abgeschoben werden; in der Praxis wird 
dies aber nicht durchgeführt. So haben wir während unserer Untersuchung auch 
gesehen, dass Personen, deren Asylantrag vom UNHCR negativ beantwortet wur-
de, weiter illegal in der Türkei blieben. Man sagte uns bei der Behörde, dass auch 
Afrikaner, deren Visum abgelaufen sei oder die einen negativen Bescheid auf ihren 
Asylantrag erhalten haben, genauso wie andere Ausländer auch toleriert werden. 

Die Lebensbedingungen in Istanbul 

Wenngleich es nicht das Ziel der Flüchtlinge und illegalen Migranten ist, in der 
Türkei zu bleiben, so kann man zusammenfassend dennoch sagen, dass sie oft 
Jahre in der Türkei verbringen. Folglich brauchen sie auch Mittel, um ihren Le-
bensunterhalt in der Türkei zu sichern. Da aber sowohl die Möglichkeiten für 
soziale Hilfestellungen als auch für bezahlte Jobs sehr begrenzt sind, sind auch 
die Lebensbedingungen in Istanbul in der Regel sehr schlecht. Mit Lebensbedin-
gungen meinen wir hier neben den finanziellen Problemen auch das Wohnungs-
problem und die Art und Weise, wie Polizei und Bevölkerung die Afrikaner be-
handeln.

Fast alle Personen, die an der Umfrage teilnahmen bzw. mit denen wir gespro-
chen haben, wohnten im Distrikt Beyo lu in Dolapdere, Galata oder Tarlaba ı,
in Laleli, Aksaray oder Kumkapı, also in vom Verfall bedrohten Vierteln mit 
schlechter Bausubstanz. 42 der befragten Personen sagten uns, dass sie mit ande-
ren Landsleuten eine Wohnung oder ein Zimmer teilen. In der Mehrzahl der 
Wohnungen leben mehr als zehn Personen; die meisten dieser Wohnungen ha-
ben keine Heizung, sind sehr feucht und oft von Ungeziefer befallen. 

Sowohl die Teilnehmer an unserer Umfrage als auch die interviewten Personen 
betonten, dass die Sicherung des Lebensunterhalts ihr größtes Problem sei. Dar-

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE LEBENSBEDINGUNGEN AFRIKANISCHER MIGRANTEN  261 

auf folgten die schlechte Behandlung durch Personen, die sie nicht kennen, und 
die Wohnverhältnisse (siehe Tabelle 11). Auf die Frage, wie sie ihren Lebens- 
unterhalt bestreiten (siehe Tabelle 12), antworteten 31% der Befragten, Gelegen-

Tabelle 11: Was sind Ihre dringendsten Probleme in Istanbul? 
Ic

h 
ha

be
 k

ei
n 

E
in

-
ko

m
m

en
.

D
is

kr
im

in
ie

ru
ng

 

Sc
hl

ec
ht

e 
B

eh
an

dl
un

g 
du

rc
h 

di
e 

Po
liz

ei
 

Sc
hl

ec
ht

e 
B

eh
an

dl
un

g 
du

rc
h 

di
e 

N
ac

hb
ar

n 

Sc
hl

ec
ht

e 
B

eh
an

dl
un

g 
vo

n 
m

ir
 u

nb
ek

an
nt

en
 

Pe
rs

on
en

 

W
oh

ns
it

ua
ti

on

H
un

ge
r

an
de

re

Somalia 45,3% 7,4% 1,1%  27,4% 8,4% 3,2% 7,4% 

Nigeria 38,9% 11,1%   22,2% 16,7% 5,6% 5,6% 

Ghana 45,5%    36,4% 9,1%  9,1% 

D. R. Kongo 40,0%    26,7% 6,7% 6,7% 20,0% 

Mauretanien 35,7%    50,0% 14,3%   

Eritrea 41,7%    33,3% 8,3%  16,7% 

Äthiopien 35,3%  5,9% 5,9% 29,4%  11,8% 11,8% 

Kenia 30,0%    40,0% 10,0% 10,0% 10,0% 

Burundi 36,4%  9,1%  45,5% 9,1%   

Andere 53,8%  7,7%  15,4% 15,4%  7,7% 

Summe 41,9% 4,7% 1,7% 0,4% 29,5% 9,8% 3,8% 8,1% 

Tabelle 12: Wie finden Sie Ihr Auskommen? 

Ic
h 

ar
be

it
e 

ge
ge

n 
Lo

hn
. 

Ic
h 

m
ac

he
 G

el
eg

en
-

he
it

sj
ob

s.
 

Ic
h 

ve
rk

au
fe

 S
ac

h
en

 a
uf

 
de

m
 M

ar
kt

. 

M
ei

ne
 F

am
ili

e 
sc

h
ic

kt
 

m
ir

 G
el

d.
 

Ic
h 

be
ko

m
m

e 
G

el
d 

vo
m

 U
N

H
C

R
. 

Ic
h 

er
h

al
te

 s
oz

ia
le

 H
il-

fe
st

el
lu

ng
en

.

Ic
h 

be
ko

m
m

e 
G

el
d 

vo
n 

Fr
eu

n
de

n.
 

Ic
h 

ge
he

 b
et

te
ln

. 

Ic
h 

ha
be

 k
ei

n 
E

in
-

ko
m

m
en

.

an
de

re

Somalia 7,7% 23,1%  7,7% 3,8% 7,7% 13,5% 1,9% 32,7% 1,9% 

Nigeria 9,5% 33,3% 38,1% 4,8%  4,8%   4,8% 4,8% 

Ghana 33,3% 50,0% 16,7%        

D. R. Kongo  30,0% 10,0%  20,0%    10,0% 30,0% 

Mauretanien  57,1% 42,9%        

Eritrea 14,3% 42,9%    14,3%    28,6% 

Äthiopien 66,7% 11,1%  11,1%     11,1%  

Kenia 20,0% 20,0% 20,0% 20,0%      20,0% 

Burundi  33,3%    33,3% 16,7%  16,7%  

Andere 12,5% 62,5%    12,5%  12,5%   

Summe 13,0% 31,3% 10,7% 5,3% 3,1% 6,9% 6,1% 1,5% 16,0% 6,1% 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DEN Z YÜKSEKER / KELLY T. BREWER 262 

heitsarbeiten zu verrichten. 13% gaben an, in einer kleinen Werkstätte zu arbei-
ten. Einige Personen erzählten uns, dass sie in den Hintergassen Beyo lus in 
kleinen Textil- oder Beleuchtungsmanufakturen tätig seien. 10,7% der Personen 
erklärten, dass sie auf Marktplätzen diverse Gegenstände verkaufen. Nur 7% der 
Befragten gaben an, soziale Hilfe zu erhalten. Während die Somalier die größte 
Gruppe ohne jegliches Gehalt bilden, zählen die Nigerianer und die Ghanaer zu 
der Gruppe mit einem kleinen Einkommen. Sowohl bei der Umfrage als auch in 
den Interviews wurde auch Betteln erwähnt. Die Frauen aus Eritrea und Äthiopi-
en, die über Syrien illegal eingereist sind, erzählten uns auch, dass sie in Privat-
haushalten putzen gehen. Diese Gruppe von Frauen war davor bereits im Liba-
non als Hausangestellte tätig gewesen.  

Ein interessanter Aspekt ist der nicht registrierte grenzüberschreitende Handel 
einiger Westafrikaner. Nigerianer und Ghanaer betreiben zwischen ihren Ländern 
und der Türkei Kofferhandel. Seit den 90er Jahren weiß man, dass über die Tex-
tilgroßhandelsläden im Bezirk Laleli nicht registrierter Kofferhandel zwischen der 
Türkei und Nord- bzw. Westafrika betrieben wird. Dieser zeigt große Ähnlichkeit 
mit dem Kofferhandel von Bürgern ehemaliger Länder der Sowjetunion, der im 
gleichen Stadtteil konzentriert ist (Yükseker 2004).  

Wie illegale Migranten haben auch Flüchtlinge in der Türkei kein Recht auf 
Arbeit; dies erschwert ihr Überleben in Istanbul. Die Jobs, die Migranten und 
Asylbewerber finden können, sind auf dem untersten Niveau im illegalen Sektor 
angesiedelt. Nicht nur liegt ihr Verdienst unter dem Mindestlohn, die Löhne 
werden manchmal überhaupt nicht bezahlt. Es ist nicht verwunderlich, dass klei-
ne Manufakturbesitzer die Arbeitskraft von Migranten ausnützen, wenn sie wis-
sen, dass diese sich aufgrund ihres illegalen Status bei keiner Behörde beschweren 
können. In diesem Zusammenhang muss allerdings noch ein weiterer Aspekt be-
tont werden: Die ökonomischen Bedingungen in den Stadtteilen, in denen afri-
kanische Flüchtlinge und illegale Migranten leben, betreffen nicht nur sie. In den 
gleichen zerfallenden Vierteln leben und arbeiten auch Roma und Kurden aus 
den südostanatolischen Provinzen.  

Sehr begrenzt sind auch die Hilfsaktionen zugunsten illegaler Migranten und 
Asylbewerber. Während sich iranische und irakische Flüchtlinge an einige Orga-
nisationen ihrer religiösen Gemeinden und Kirchen wenden können, sind die 
Hilfsangebote für Afrikaner viel begrenzter. Das UNHCR erteilt bei der Asylbe-
antragung eine kleine einmalige Zahlung. In Istanbul werden diese Antragstel-
lungen und Bezahlungen über das Internationale Katholische Migrationskommi-
tee (Internatioal Catholic Migration Commitee ICMC) abgewickelt. Personen, die 
den Asylstatus erhalten haben, wird eine monatliche Zahlung von rund 100 
USD gewährt. Das UNHCR übernimmt auch die Gesundheitskosten der Asyl-
bewerber. Gemäß einer Veränderung in der Verordnung für Asylbewerber aus 
dem Jahr 2006 müssen Asylbewerber und Flüchtlinge in den Provinzzentren 
wohnen, die ihnen vom Innenministerium zugeteilt werden. Es ist vorgesehen, 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE LEBENSBEDINGUNGEN AFRIKANISCHER MIGRANTEN  263 

den Asylanten die monatlichen Zahlungen in diesen Provinzen von der Sozialen 
Hilfs- und Solidaritätsstiftung (Sosyal Yardımla ma ve Dayanı ma Vakfı) ausrichten 
zu lassen. In Istanbul gewährt das Migrantenprogramm Kirchlicher Gemeinden 
(Istanbul Interparish Migrants Programme IIMP) Flüchtlingen und illegalen Migran-
ten Hilfe. Es verteilt Decken und Nahrungsmittel und leistet in dringenden Fäl-
len gesundheitliche Unterstützung. Da die finanziellen Mittel jedoch sehr be-
schränkt sind, begrenzt das IIMP seine Tätigkeit auf Frauen und Kinder. Darüber 
hinaus sind in Beyo lu einige Kirchen mit Hilfsaktionen wie z.B. Essensausga-
ben unterstützend tätig. Zusätzlich gibt es im Rahmen der türkischen Sektion des 
Helsinki Citizen Assembly auch ein Unterstützungsprogramm für Flüchtlinge.6 Ziel 
dieses Vereins ist allerdings weniger die soziale Hilfestellung als vielmehr die 
Rechtsunterstützung. 

Wir haben die Personen, die an unserer Umfrage teilnahmen gefragt, ob sie je 
um soziale Unterstützung angesucht bzw. ob sie je soziale Unterstützung erhal-
ten haben (siehe Tabelle 13). 22% der Befragten hatten bis dato noch nie um so-
ziale Unterstützung angesucht. Unter diesen bildeten Nigerianer und Ghanaer 
die größte Gruppe. Am meisten Unterstützung erhielten die Befragten vom 
IIMP. Es ist interessant, dass neben Flüchtlingen aus Ostafrika auch Migranten 
aus Westafrika von diesem Programm unterstützt wurden.  

Wir haben im Rahmen unserer Untersuchung auch Fragen zu gesundheitlichen 
Problemen gestellt. Von 118 Personen meinten nur 17, dass sie eine Krankheit ha-
ben, die behandelt werden müsse. Davon waren allerdings fünf, alle Flüchtlinge, 

                                                                                         
6  Im Untersuchungszeitraum war dieses Programm unabhängig unter dem Namen Rechts-

hilfeprogramm für Flüchtlinge (Refugee Legal Aid Programme RLAP) tätig.  

Tabelle 13:  Haben Sie um Hilfe angesucht? Von wem erhalten sie Hilfestellungen? 

Ic
h 

ha
be

 n
ic

ht
 

an
ge

su
ch

t.

IC
M

C

R
LA

P

II
M

P

U
N

H
C

R
 

K
ir

ch
en

A
nd

er
e 

Somalia 18,8% 8,8% 18,8% 31,3% 21,3%  1,3% 

Nigeria 48,3% 6,9% 3,4% 24,1% 6,9% 10,3%  

Ghana 36,4%   36,4% 9,1% 18,2%  

D. R. Kongo 2 2,2% 11,1% 11,1% 55,6%    

Mauretanien  7,1% 42,9% 42,9% 7,1%   

Eritrea 30,0%  20,0% 30,0% 20,0%   

Äthiopien 13,3%  13,3% 46,7% 26,7%   

Kenia 12,5%   50,0% 12,5% 12,5% 12,5% 

Burundi  12,5% 50,0% 25,0%  12,5%  

Andere 20,0%  20,0% 40,0% 10,0%  10,0% 

Summe 22,2% 6,2% 17,0% 34,5% 14,9% 3,6% 1,5% 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DEN Z YÜKSEKER / KELLY T. BREWER 264 

von Tuberkulose befallen. Tuberkulose stellt unter den Flüchtlingen und illegalen 
Migranten eine sehr ernsthafte gesundheitliche Bedrohung dar. Gemäß der neuen 
Verordnung für Asylbewerber haben tuberkulosekranke Asylbewerber das Recht, 
Polikliniken zur Bekämpfung der Tuberkulose aufzusuchen. Für anerkannte 
Flüchtlinge übernimmt das UNHCR die Kosten der Behandlung. Uns wurde al-
lerdings vom Fall eines behandlungsresistenten Tuberkulosekranken berichtet, der 
von allen Krankenhäusern abgewiesen worden sei. Der Erkrankte lebte mit ande-
ren illegalen Migranten in einer kleinen, ungesunden Wohnung. Geht man davon 
aus, dass Flüchtlinge und illegale Migranten mit vielen anderen Personen in en-
gen und unsauberen Wohnungen leben, wird deutlich, wie sehr Tuberkulose für 
diese Bevölkerungsgruppe eine ernsthafte gesundheitliche Bedrohung darstellt. 

Ein weiteres schwerwiegendes Problem haben Flüchtlinge und illegale Migran-
ten mit Kindern im Schulalter. Wenngleich in der Verordnung für Asylbewerber 
(Resmi Gazete 1994) an einigen Stellen auf das Recht auf Bildung hingewiesen 
wird, können die Kinder afrikanischer Flüchtlinge in der Praxis nicht beschult 
werden. Irakischen Flüchtlingen wird von der Caritas ein Bildungsprogramm an-
geboten; für Afrikaner gibt es jedoch kein Programm dieser Art.  

Für afrikanische Migranten und Flüchtlinge, die lange Zeit in Istanbul bleiben, 
gewinnen die Beziehungen innerhalb ihrer Gruppen und zur türkischen Bevölke-
rung an Bedeutung. Im Allgemeinen haben Flüchtlinge und illegale Migranten 
die engsten Kontakte zu Personen aus ihren Heimatländern. Die Kontakte zu 
Personen aus anderen Ländern sind geringer. Die afrikanischen Fußballmeister-
schaften, die seit fünf Jahren von Nigerianern und Ghanaern veranstaltet werden, 
bringen jedoch jährlich alle Afrikaner zusammen. Weitere soziale Orte sind die 
wenigen Kaffees, die in Tarlaba ı und Laleli von Afrikanern betrieben werden. 

Die Kirchen sind ein weiterer Ort, an dem soziale Beziehungen geknüpft wer-
den. Von den Personen, die an der Umfrage teilnahmen, bezeichneten sich 55 als 
Christen und 73 als Muslime. Ein Großteil der Christen trifft sich mit Landsleu-
ten oder anderen Afrikanern in den Kirchen. Vor allem Nigerianer und Ghanaer 
begegnen sich in den evangelische Kirchen, die ihre Wurzeln in Nordamerika 
haben.  

Gut, und welche Beziehung haben die Afrikaner zur türkischen Bevölkerung? 
In Zuge der Umfrage äußerten nur sehr wenige Personen, schlechte Beziehungen 
zu Türken zu haben. Analog dazu gab nur ein kleiner Prozentsatz der Befragten 
an, dass sie von den Nachbarn schlecht behandelt werden und der Diskriminie-
rung ausgesetzt seien. 30% der Befragten meinten jedoch, dass sie von ihnen un-
bekannten Personen schlecht behandelt werden. Bei den Tiefeninterviews wurde 
jedoch auf Probleme bei der Wohnungssuche und Belästigungen auf der Straße 
hingewiesen (siehe dazu Tabelle 11). 

Ein weiteres wichtiges Thema sind die Erfahrungen der Afrikaner mit der Poli-
zei. 81 Personen erklärten, sie seien noch nie von der Polizei aufgehalten worden, 
zum Beispiel zur Ausweiskontrolle. Hingegen waren 43 Personen, die diese Frage 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE LEBENSBEDINGUNGEN AFRIKANISCHER MIGRANTEN  265 

beantwortet hatten, bereits von der Polizei aufgehalten worden, 33 davon schon 
mehr als dreimal (siehe Tabelle 14). Interessanterweise bezeichneten allerdings 
nur 1,7% der Befragten die schlechte Behandlung durch die Polizei als ihr größ-
tes Problem in Istanbul (siehe Tabelle 11). Wie weit wir uns auf diese Antwort 
verlassen können, ist allerdings unklar. Aus Medienberichten zu ein paar Vorfäl-
len wird deutlich, dass Afrikaner von der Polizei wirklich schlecht behandelt 
werden. So wurde im Jahr 2001 vor der Unterzeichnung des Wiederaufnahme-
abkommens zwischen der Türkei und Griechenland 200 Afrikaner in Untersu-
chungshaft genommen und dazu gezwungen, über Ipsala nach Griechenland zu 
gehen. Sie wurden jedoch von griechischer Seite nicht aufgenommen und warte-
ten Tage an der Grenze. Dabei verlor eine Person das Leben (IHD 2001; 
UNHCR 2001). Die konsultierten UNHCR-Repräsentanten berichteten uns von 
einem Fall ähnlichen Ausmaßes, der allerdings nicht durch die Medien ging. Das 
Inkrafttreten des Wiederaufnahmeabkommens sowie diverse Fortbildungspro-
gramme für die Ausländerpolizei scheinen Geschehnisse wie diejenigen aus dem 
Jahr 2001 zu verhindern. Allerdings garantieren diese Fortbildungsmaßnahmen 
der Polizei im Migrations- und Flüchtlingsrecht und in dessen praktischer An-
wendung noch kein verbessertes Verhalten gegenüber illegalen Migranten und 
Asylbewerbern. Zwei Vorfälle aus dem letzten Jahr geben ernsthaft zu denken. 
Während des Istanbulbesuches von Papst Benedikt XVI. im Dezember 2006 
zwang die Polizei eine Gruppe Afrikaner in der Nacht, die Straßenbarrikaden 
einzusammeln (Türkel 2006). Ein anderer Vorfall ging im August 2007 durch die 
Presse. Ein Nigerianer wurde auf dem Weg durch Beyo lu von der Polizei in Un-
tersuchungshaft genommen und in der Sicherheitsabteilung der Polizei von 
Beyo lu durch eine Polizeikugel getötet. Die Istanbuler Generaldirektion für Si-
cherheit behauptete daraufhin, Festus Okey, der Nigerianer, habe Rauschgift bei 
sich gehabt und sei beim Versuch, den Polizeibeamten zu entkommen, von einer 
irrtümlich abgefeuerten Kugel getroffen worden (O.V. 2007). Dass dies erst 18 
Tage nach Okeys Tod, der beim UNHCR einen Asylantrag gestellt hatte und 
über eine Aufenthaltsgenehmigung verfügte, von den Sicherheitsbehörden be-

Tabelle 14: Beziehungen zur Polizei?  

Wurden Sie bereits von der Polizei aufgehalten? Anzahl Prozentsatz 

  Nein 81 65,3 

  Ja 43 34,7 

  Summe 124 100,0 

Wie oft wurden sie aufgehalten? Anzahl Prozentsatz 

  1 2 4,7 

  2 7 16,3 

  3 1 2,3 

  Einige Male 18 41,9 

  Etliche Male 15 34,9 

  Summe 43 100,0 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DEN Z YÜKSEKER / KELLY T. BREWER 266 

kannt gegeben wurde, ließ allerdings Zweifel aufkommen. Ob dieser Vorfall ein 
Einzelfall schlechter Behandlung von Ausländern durch die Polizei darstellt oder 
eher ein Extremfall systematischer schlechter Behandlung ist, können wir an die-
ser Stelle leider nicht sagen. In den letzten Monaten wurden allerdings Dutzende 
von illegal aus dem Irak in die Türkei eingereisten Personen trotz der Einstufung 
des Iraks durch das UNHCR als nicht sicheres Land und im Widerspruch zum 
Non-Refoulement-Grundsatz (HYD-UAÖ 2007; BMMYK 2007) in den Irak zu-
rückgeschickt. Daraus wird deutlich, dass die türkische Polizei die Menschenrech-
te von Flüchtlingen und illegalen Migranten verletzt und den von internationa-
len Abkommen auferlegten Verpflichtungen äußerst mangelhaft nachkommt. 

Schlussbemerkungen 

Im Rahmen der EU-Harmonisierung wird die Türkei noch vor ihrem Beitritt die 
geographische Begrenzung im Protokoll aus dem Jahr 1967 aufgeben und Flücht-
linge aus nichteuropäischen Ländern aufnehmen müssen. Die Flüchtlingsströme 
in die Türkei können also in den nächsten Jahren zunehmen. Eigentlich ist die 
Migrationsbewegung von Afrika in die Türkei ein Resultat der Flüchtlings- und 
Migrationsbestimmungen der EU-Länder seit den 90er Jahren, welche die EU 
zunehmend zur Festung Europas werden ließen. Der Ausdruck „Festung Europa“ 
verdeutlicht, dass die illegalen Migrations- und Flüchtlingsbewegungen nicht in 
die EU-Länder gelangen, sondern in den angrenzenden Ländern und in den 
Kandidatenländern zum Stoppen gebracht werden. Aus diesem Grund müssen 
die an den Transitrouten nach Europa gelegenen nordafrikanischen Länder und 
die Türkei an ihren eigenen Grenzen die illegale Migration wirkungsvoller be-
kämpfen, sie müssen Personen, die von ihrem Territorium aus illegal in die EU 
gelangen möchten, wieder aufnehmen und schließlich Flüchtlingen einen offizi-
ellen Asylantenstatus gewähren. Die neuen EU-Mitgliedstaaten Mittel- und Ost-
europas haben denselben Prozess durchlaufen (Stola 2001; Wallace 2001). Die 
Unterzeichnung des Wiederaufnahmeabkommens zwischen der Türkei und Grie-
chenland kann als Teil der Bemühungen interpretiert werden, die Flüchtlingswel-
len vor den Grenzen Europas aufzufangen. Es wurde sogar behauptet, Griechen-
land handhabe dieses Abkommen böswillig. So wurde im Sommer 2006 mehr-
mals berichtet, griechische Küstenwachschiffe lotsten Boote mit illegalen Flücht-
lingen in türkische Gewässer und bringen damit das Leben der illegalen Migran-
ten in Gefahr (O.A. 2006a und O.V. 2006b).  

Die türkische Regierung möchte, dass sich die EU an den Lasten beteiligt, die 
mit der Bewältigung der Flüchtlingsströme auf die Türkei zukommen. Mit der 
Befürchtung, die Lasten könnten ungerecht verteilt werden, wird die Türkei ver-
mutlich die geographische Begrenzung aus dem Protokoll von 1967 nicht vor der 
definitiven Zusage ihres EU-Beitritts aufheben. Diese Bedenken dürfen allerdings 
nicht dazu führen, dass die Türkei ihre Pflichten zur Sicherstellung der Men-

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE LEBENSBEDINGUNGEN AFRIKANISCHER MIGRANTEN  267 

schenrechte und der Verbesserung der Lebensumstände illegaler Migranten und 
Asylbewerber vernachläßigt. Betrachten wir die Situation der Afrikaner: Sie sind 
nur eine sehr kleine Gruppe unter allen Flüchtlingen und illegalen Migranten in 
der Türkei. Wenngleich uns die Tabelle der Ausländerbehörde über die Visums-
überschreitungen und Vergehen im Zusammenhang mit illegaler Migration keine 
absoluten Zahlen gibt, so vermittelt sie uns dennoch eine Tendenz (Tabelle 15). 
In einem Zeitraum von zehn Jahren kam es zu insgesamt 580 000 Festnahmen 
wegen Überschreitung der Visumsdauer oder illegalem Grenzübergang von Aus-
ländern in der Türkei; nur 35 000 davon waren Personen aus Afrika.  

Im Bereich der Flüchtlinge und Migranten gibt es Probleme, welche die Türkei 
rasch in die Hand nehmen muss. An erster Stelle stehen die Erteilung der Ar-
beitsgenehmigung an Flüchtlinge; der Zugang zum Schulunterricht für Flücht-
linge und ihre Kinder; die Nutznießung staatlicher Gesundheitseinrichtungen; 
die Vereinfachung des Verfahrens für die Erteilung von Arbeitsgenehmigungen 
an Ausländer und die garantierte Anwendung der Menschenrechte und anderer 
internationaler Rechte auf alle Migranten, auch die illegalen, und Asylbewerber. 

(Aus dem Türkischen von Barbara Pusch) 

Tabelle 15:  Anzahl der Festnahmen wegen Visumsüberschreitung und illegaler Ein-/Ausreise  
(1995-2005) 

Algerien 2 857 Guinea 123 Senegal 548 

Benin 6 Kenia 224 Sierra Leone 940 

Botswana 2 Liberia 211 Somalia 8 512 

Burundi 149 Libyen 574 Südafrika 952 

Kamerun 124 Mali 42 Sudan 735 

Zentralafrikanische 
Republik

39 Mauretanien 6 598 Swasiland 18 

Tschad 56 Marokko 4 625 Togo 8 

Ägypten 1 602 Mosambik 3 Tunesien 1 789 

Eritrea 145 Niger 345 D. R. Kongo 10 

Äthiopien 477 Nigeria 2 049 Zimbabwe 21 

Gambia 159 Republik Kongo 265 Westsahara 4 

Afrikanische Länder 

Ghana 401 Ruanda 480 Andere 8 

Summe afrikanischer 
Länder  

35 101 

Summe aller Länder    58 139 

Quelle: Zusammengestellt aus den Daten des Direktorats für Ausländer, Grenzen und Asyl 
(Yabancı, Hudut ve ltica Dairesi Ba kanlı ı).

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DEN Z YÜKSEKER / KELLY T. BREWER 268 

Bibliographie 

Adepoju, A. 2005. Review of Research and Data on Human Trafficking in Sub-
Saharan Africa. International Migration 43(1/2): 75-98. 

BMMYK 2007. UNHCR Türkiye’nin 135 Iraklıyı Sınır Dı ı Edi inden Esef Eder. 26 
Juli, Pressekonferenz (http://www.unhcr.org.tr). 

Brewer, K. T. und Yükseker, D. 2006. A Survey on African Migrants and Asylum 
Seekers in stanbul. MiReKoç (http://www.mirekoc.com). 

Ekberzade, B. 2006. Yasadı ı. Istanbul: Plan B. 
Frantz, E. 2003. Report on the Situation of Refugees in Turkey: Findings of a Five-Week 

Exploratory Study, December 2002 - January 2003 (http://www.aucegypt.edu/ 
academic/fmrs/Reports/TurkeyReport.pdf). 

Güneç, S. 2005. Ankara’nın Onaylamadı ı Afrikalılar’a Vize Verilmeyecek. 
Zaman. 17.2. 

Helsinki Yurtta lar Derne i ve Uluslararası Af Örgütü (HYD und UAÖ). 2007. 
Gemeinsame Erklärung, August (http://www.hyd.org.tr). 

Hyndman, J. 2000. Managing Displacement: Refugees and the Politics of Humanitari-
anism. Minneapolis: University of Minnesota Press.

çduygu, A. 2003. Irregular Migration in Turkey. Genevre: IOM.  
nsan Hakları Derne i ( HD) 2001. Türkiye’deki Afrikalı Göçmenler ve Mültecilerle 

ilgili Ön Rapor. Istanbul, 27 Juli (http://www.ihd.org.tr). 
International Organization for Migration (IOM). 2005. World Migration. Costs 

and Benefits of International Migration. Genevre IOM.
Kiri çi, K. 1996. Is Turkey Lifting the ‘Geographical Limitation’? The November 

1994 Regulation on Asylum in Turkey. International Journal of Refugee Law 8(3): 
293-318. 

Kiri çi, K. 2002. UNHCR and Turkey: Cooperating for Improved Implementa-
tion of the 1951 Convention relating to the Status of Refugees. International 
Law of Refugee Law (13/1-2): 71-97. 

O.V. 2006a. ‘Kaçak’ Bırakan Yunan Botuna Suçüstü. Radikal. 20.9. 
O.V. 2006b. Yunanistan Hiç Acımıyor. Radikal. 27.9. 
O.V. 2007. Emniyet’ten Festus Okey Açıklaması. Radikal. 9.9.  
Resmi Gazete 1994. Türkiye’ye ltica Eden veya Ba ka Bir Ülkeye ltica Etmek Üz-

ere Türkiye’den kamet zni Talep Eden Münferit Yabancılar ile Topluca 
Sı ınma Amacıyla Sınırlarımıza Gelen Yabancılara ve Olabilecek Nüfus Hare-
ketlerine Uygulanacak Usul ve Esaslar Hakkında Yönetmelik. 30. November, 
Ausgabe 22127: 7-11. 

Resmi Gazete 1999. Türkiye’ye ltica Eden veya Ba ka Bir Ülkeye ltica Etmek Üz-
ere Türkiye’den kamet zni Talep Eden Münferit Yabancılar ile Topluca 
Sı ınma Amacıyla Sınırlarımıza Gelen Yabancılara ve Olabilecek Nüfus Hare-

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE LEBENSBEDINGUNGEN AFRIKANISCHER MIGRANTEN  269 

ketlerine Uygulanacak Usul ve Esaslar Hakkında Yönetmelikte De i iklik 
Yapılmasına Dair Yönetmelik. 13. Januar, Ausgabe 23582: 27-28. 

Resmi Gazete 2006. Türkiye’ye ltica Eden veya Ba ka Bir Ülkeye ltica Etmek Üz-
ere Türkiye’den kamet zni Talep Eden Münferit Yabancılar ile Topluca 
Sı ınma Amacıyla Sınırlarımıza Gelen Yabancılara ve Olabilecek Nüfus Hare-
ketlerine Uygulanacak Usul ve Esaslar Hakkında Yönetmelikte De i iklik 
Yapılmasına Dair Yönetmelik. 27. Januar, Ausgabe 26062.  

Stola, D. 2001. Two Kinds of Quasi-Migration in the Middle Zone: Central 
Europe as a Space for Transit Migration and Mobility for Profit. In C. Wallace 
und D. Stola (Hg.) Patterns of Migration in Central Europe. London: Palgrave 
Macmillan, 84-104. 

Türkel, C. 2006. Polisin Yalanladı ı ‘Köle’ Skandalını Ak am Kanıtladı. Ak am.
11.12. 

UNHCR 2001. Turkey/Greece: Confusion on Dumped Africans. UNHCR Briefing 
Notes, 27.7. (www.unhcr.ch). 

UNHCR 2007. 2006 Global Trends. Refugees, Asylum-seekers, Returnees, Internally 
Displaced and Stateless Persons (www.unhcr.org.statistics). 

Wallace, C. 2001. The New Migration Space as a Buffer Zone? In C. Wallace und 
D. Stola (Hg.) Patterns of Migration in Central Europe. London: Palgrave Mac-
millan, 72-83. 

Yaghmaian, B. 2003. Afrika Diasporası: Türkiye’deki Afrikalı Göçmenlerin 
Dramı. Birikim (11-12): 140-148. 

Yaghmaian, B. 2006. Embracing the Infidel: Stories of Muslim Migrants on the Journey 
West. New York: Delacorte Press Bantam Dell.

Yükseker, D. 2004. Trust and Gender in a Transnational Marketplace: Laleli, s-
tanbul. Public Culture (16/2): 47-65. 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die nordafrikanische Gemeinde in Istanbul:  
Profile, innere Differenzierungen und Strategien 

Jean-François Pérouse 

Im Dezember 2001 ist zwischen Çe me und der Insel Chios (Sakız Adası) ein 
junger Marokkaner gestorben, der zusammen mit vier Landsleuten versucht hat-
te, in einem billigen Schlauchboot nach Griechenland zu fliehen. In der gleichen 
Gegend und unter den gleichen Umständen verloren zwei Tunesier Ende Juni 
2005 ihr Leben (O.V. 2005). Am 25. September 2006 ertranken drei Tunesier so-
wie ein Algerier, ein Palästinenser und ein Iraker zwischen der Insel Chios und 
Küçükbahçe, Karaburun (Sayar 2006). Alle haben, bevor sie sich auf die Flucht 
begaben, Istanbul passiert oder dort eine Weile gelebt und schwarz gearbeitet.  

Auch wenn die Zahl der nordafrikanischen Flüchtlinge gering ist1 und sie 
dementsprechend kaum von den Medien berücksichtigt werden, sind sie Teil der 
internationalen Migrationsbewegungen mit Fokus auf Istanbul. Wenn hier von 
Nordafrika die Rede ist, so meinen wir die gesamte Maghreb-Region von Marok-
ko bis Libyen, Mauretanien miteingeschlossen.  

Vorweg möchte ich festhalten, dass ich mich nicht auf die Nordafrikaner kon-
zentriere, die offiziell in Istanbul niedergelassen und registriert sind. Ich werde 
mich im Folgenden mit den temporären, nicht sichtbaren, aus dem vorherr-
schenden Blickwinkel vernachlässigten bzw. mit Argwohn betrachteten Formen 
der Bewegung beschäftigen. Die Globalisierung der Bevölkerungsbewegungen 
darf, wie Tarrius (2001) hervorgehoben hat, nicht nur „von oben“, sondern sie 
muss gleichzeitig auch „von unten“ (par le bas) untersucht werden. „Von unten“ 
heißt: Tarrius untersucht Menschen, die sich nicht in staatlich geformten (und 
wenig hinterfragten) statistischen, methodischen und legalen Normen bewegen. 

Die Untersuchungen, die bis dato gemacht wurden (Péraldi 1998, 2001; Deli 
2002; Délos 2004), beschäftigten sich vor allem mit nordafrikanischen Koffer-
händlern. Es scheint, dass die oben erwähnte Transmigration noch nicht behan-
delt wurde. 

Die Fragen, die ich zu beantworten versuchen werde, sind folgende: Welches 
sind die Entstehungsformen, Profile und Besonderheiten der Entwicklung der 
nordafrikanischen Gemeinde in Istanbul? Darüber hinaus stellt sich die Frage, ob 
die Nordafrikaner eine organische oder funktionelle Gemeinde oder eher eine 
imaginierte Gemeinschaft bilden, die sich bei diversen Gelegenheiten, Schwierig-
keiten und als Folge individueller Handlungstrategien immer wieder neu frag-

1  Die Nordafrikaner, die zwischen 1995 und 2004 in der Türkei verhaftet wurden, machen 
nicht einmal fünf Prozent aller illegalen Einwanderer aus (Apap, Carrera und Kiri çi 2004).

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


JEAN-FRANÇOIS PÉROUSE 272 

mentiert. Mit den folgenden Ausführungen beabsichtige ich, neben einem in-
formationellen Teil, nicht ausreichend hinterfragte Begriffe, Annäherungen und 
als abgeschlossen dargestellte Klassifizierungen zu diskutieren. 

Eine kurze Makro-Annäherung: Chronologie nach Ländern,  
Zahlen und Einreiserouten 

Das erste Anzeichen dafür, dass es sich nicht um eine community handelt, die „als 
Gesamtheit genau untersucht werden kann“, zeigt sich, wenn man die Chrono-
logie des Zustroms nach Istanbul betrachtet. Als wir Interviews zu internationa-
len Migrationsgeschichten in den lokalen Zentren in Yenikapı oder Laleli führ-
ten, erwähnte man die Libyer, die vor allem ab den 70er Jahren kamen und mit 
Autoersatzteilen handelten. Die Zahl der offiziellen Einreisen im Jahr 1984 ist 
dementsprechend beachtlich: Libyen steht an erster Stelle (34 225); dahinter fol-
gen Tunesien (9 482), Marokko (4 118) und Algerien (3 785). Wie aus Tabelle 1 
ersichtlich ist, nimmt die Präsenz sowohl von Tunesiern als auch Algeriern in den 
folgenden Jahren, vor allem ab der Mitte der 90er Jahre, spürbar zu. In dem Zeit-
raum, als die oben erwähnten Besucherzahlen zunahmen, ist allerdings ein kla- 
rer Rückgang von Libyern zu verzeichnen. Zur gleichen Zeit verbuchten die Ma-
rokkaner im Vergleich zu den Tunesiern und Algeriern keinen besonderen An-
stieg.

Mauretanier tauchten hingegen gemäß in der Presse veröffentlichten Nach-
richten und offiziellen Statistiken erst in den letzten zwei Jahren auf dem inter-
nationalen „Migrationsmarkt“ Istanbuls auf. Seit 2006 gibt es aber auch viele 
Flüchtlinge, die aus der Tatsache, dass es in der Türkei keine mauretanische Ver-
tretung gibt, Nutzen ziehen, indem sie ihre Pässe vernichten und sich als Maure-
tanier ausgeben (Sayar 2006). 

Tabelle 1: Offizielle Einreisen von Nordafrikanern in die Türkei (1990-2005) 

Land 1990 2000 2001 2002 2003 2004 Erstes Halbjahr 2005 

Libyen 22 500 24 000 31 473 29 970 28 185 27 846 12 440 

Tunesien 16 330 39 692 44 961 51 271 46 718 52 470 30 389 

Algerien  9 737 33 421 39 904 41 473 42 140 44 124 20 941 

Marokko  5 695 11 635 11 798 12 643 13 794 15 987 11 008 

Quelle: www.kultur.gov.org.  

Analog dazu können wir in der nordafrikanischen Gemeinde anhand der Natio-
nalitäten leicht Untergruppen definieren, die sich im Hinblick auf Anzahl und 
Einwanderungszeitpunkt unterscheiden. 

Wenn wir die Einreiserouten und -formen betrachten, ist es sinnvoll, einen 
Blick auf die offiziellen Daten des türkischen Ministeriums für Kultur (Kültür 
Bakanlı ı) zu werfen. Diesen zufolge hat die Mehrheit der Nordafrikaner die 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE NORDAFRIKANISCHE GEMEINDE IN ISTANBUL 273 

Türkei auf dem Luftweg erreicht. Davon ausgenommen sind die Flüchtlinge, die 
illegal ins Land eingereist sind. Die Zunahme2 der Flüge zwischen Nordafrika 
und der Türkei in den letzten Jahren kann sowohl als Anzeichen für eine Zu-
nahme der Einreisenden als auch als erleichternder Faktor für Migrationswillige 
angesehen werden. Bei genauerer Betrachtung sind jedoch zwei Besonderheiten 
hervorzuheben: Erstens sind im Jahr 2004 25% der Tunesier über Land in die 
Türkei eingereist, meist über Syrien mit Grenzübertritt in Cilvegözü in der Pro-
vinz Hatay. Die Mehrheit der Algerier und Marokkaner, deren Zahl und Pro-
zentsatz gering ist, kam ebenfalls aus Syrien über den Landweg in die Türkei. Die 
zweite Besonderheit hingegen ist, dass ein Teil der Algerier über das Meer, vor al-
lem über den Hafen in Tekirda , in die Türkei eingereist ist. 

Tabelle 2: Einreiserouten und -formen von Nordafrikanern 2004 

Land Istanbul – 
Luftweg 

Hatay – 
Landweg 

Edirne – 
Landweg 

Tekirda  – 
Seeweg 

Antalya – 
Luftweg 

Libyen 27 185 161 11 4 41 

Algerien 39 481 1 005 251 1 617 640 

Tunesien 39 278 10 691 377 - 785 

Marokko 9 484 2 031 169 - 1 820 

Mauretanien - - - - - 

Quelle: www.kultur.gov.org. 

Migrantenprofile und Reiseformen 

Wenn wir auf der Makroebene bleiben und uns ausgehend vom Begriff Migrant, 
den wir nolens volens verwenden, mit den konkreten Migrationserlebnissen be-
schäftigen, tauchen verschiedene Profile auf. Diese müssen wir sowohl zu zerle-
gen als auch miteinander zu verbinden versuchen. In spezifischen Zusammen-
hängen können sich diese Profile, die wir auch als temporäre Rollen definieren 
können, für ein und dasselbe Individuum zu bestimmten Zeiten und Orten neu 
formen. Diesbezüglich muss von drei Kategorien gesprochen werden: Einreisen-
de mit sichtbaren Profilen, versteckte Arbeiter und Flüchtlingskandidaten nach 
Europa.

Einreisende mit sichtbaren Profilen 

Zu dieser Kategorie gehören in erster Linie die Touristen, also diejenigen Perso-
nen, die mit einem Touristenvisum einreisen und ihre Visumsdauer nicht über-

                                                                                         
2  Zwischen Libyen und der Türkei gibt es wöchentlich sieben Hin- und Rückflüge, einer da-

von wird von einer privaten Fluggesellschaft angeboten. Darüber hinaus hat Turkish Airli-
nes am 27. März 2005 eine neue Linie zwischen Istanbul und Casablanca eingerichtet.

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


JEAN-FRANÇOIS PÉROUSE 274 

schreiten. Ohne diese Kategorie weiter aufzugliedern, kann man sowohl auf sehr 
normative Art und Weise von einem Standardtourismus sprechen (Museum, 
Monumente, Stadtreise) als auch von einem Einkaufs- und Arbeitstourismus. Die 
weltweiten touristischen Praktiken der Mittelschichten3 gelten auch für Nordafri-
kaner. Wir möchten an dieser Stelle festhalten, dass es Menschen gibt, die nach 
herkömmlichem Tourismusverständnis als Standardtouristen gelten, obwohl sie 
nicht aus Ländern kommen, die als reich angesehen werden.  

Zweitens muss von Koffer- bzw. Taschenhändlern oder trabendistes4 und Ge-
schäftsleuten gesprochen werden. Es handelt sich dabei um eine Untergruppe, 
die, obwohl sie statistisch nicht erfasst und undefiniert ist, ohne Zweifel die mei-
sten Personen repräsentiert. Aus diesem Grund kann weder von einer beständi-
gen noch einer homogenen Gemeinde gesprochen werden. Die von uns beo-
bachteten Reiserhythmen sind sehr unterschiedlich. Wir trafen junge Libyer, die 
als „professionelle Kofferhändler“ bezeichnet werden können. Sie reisen jeden 
Monat zwei bis dreimal ein und aus, wobei sie neben der Türkei auch Indien 
und China bereisen. Darüber hinaus haben wir Tunesier kennengelernt, die nur 
ein oder zweimal pro Jahr als „Amateur-Kofferhändler“ hin- und herreisen. Hin-
sichtlich der Geschlechter ist ein deutlicher nationaler Unterschied zu verzeich-
nen: Während fast alle libyschen Kofferhändler Männer sind, ist die Mehrheit 
der tunesischen Kofferhändler weiblich. Des weiteren gibt es eine Gruppe von 
jungen Nordafrikanern, die einen europäischen Pass besitzen und ohne Proble-
me reisen können. Wir konnten beobachten, wie diese Migrationselite, die z.B. 
die französische, italienische, spanische Staatsangehörigkeit besitzt, neben dem 
Kofferhandel auch anderen Tätigkeiten nachgeht. Außerdem kamen Familien 
mit nordafrikanischen Wurzeln und europäischer Staatsbürgerschaft nach Istan-
bul. Diese betreiben hier einerseits normalen Tourismus, andererseits füllen sie 
ihre Koffer. So werden Unterschiede deutlich zwischen Touristenfamilien mit eu-
ropäischem Pass, Leuten, die neben ihren legalen Geschäften, die den größten 
Teil ihrer Tätigkeiten ausmachen, zusätzlich Kofferhandel betreiben, und kleinen 
Taschenhändlern (torbacı).5 Während der Interviews, die zwischen 2004 und 2005 
durchgeführt wurden, meinten alle Befragten mit Ausnahme der Libyer, dass die 
Bedeutung der nordafrikanischen Kofferhändler abgenommen habe bzw. ver-
schwindend gering geworden sei.  

Gemäß den von uns kontaktierten Behörden ist die Zahl der maghrebinischen 
Lehrlinge, die vor allem im Goldschmiede- und Tourismusbereich tätig sind, sehr 

3  Ein Tunesier aus der Mittelschicht, der sich in einem Laden in Laleli als „richtiger Tourist“ 
vorstellte, versuchte sich von seinen Landsleuten zu distanzieren. Diese machen seiner An-
sicht nach keinen „Kulturtourismus“. Er verachtet sie, weil sie in Wahrheit im Kofferhan-
del tätig sind. 

4 Trabendiste ist eine typische algerische Bezeichnung. Sie bezeichnet einen Gammler, einen 
jungen Kofferhändler, der rasch in illegale Tätigkeiten verwickelt wird (Benmalek 2006). 

5  Diese Bezeichnung wird häufig abwertend gebraucht.

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE NORDAFRIKANISCHE GEMEINDE IN ISTANBUL 275 

gering. Dasselbe gilt für Studierende in Istanbul, die entweder von der Türkei 
oder einem nordafrikanischen Land unterstützt werden. Im Vergleich dazu sind 
hingegen Studierende, die nach dem Ende oder Abbruch ihres Studiums in 
Istanbul zu bleiben versuchen und die nicht registriert sind, in der Mehrzahl. Ei-
nige von ihnen haben in Russland oder Syrien studiert und können oder wollen 
nicht in ihre Länder zurückkehren. Diese ehemaligen Studierenden, die über kul-
turelles und soziales Kapital verfügen, können mitunter bei der Polizei oder am 
Flughafen als Vermittler zwischen der Türkei und ihren Landsleuten arbeiten.  

Unsichtbare Arbeiter 

In diesem Zusammenhang muss zunächst über Schwarzarbeiter gesprochen wer-
den. Wir konnten beobachten, wie junge nordafrikanische Frauen in Läden mit 
arabischer Kundschaft in Laleli, Osmanbey, Merter und Zeytinburnu arbeiteten. 
Dies allerdings nur bis 2003, als die für weniger Geld arbeitenden und manchmal 
auch Türkisch sprechenden Iraker in die Türkei kamen. Männer finden im In-
formationsdienst im Eingang von Geschäftshäusern, als Geschirrwäscher oder 
Kellner in Restaurants Arbeit. Sehr viele Schwarzarbeiter sind unserer Beobach-
tung zufolge auf dem Arbeitsmarkt in Istanbul aber nicht anzutreffen.  

Die Situation der Frauen ist ein wenig anders, vor allem im national segmen-
tierten Kindermädchen- und Hausangestelltensektor. Seit Mitte der 90er Jahre ist 
ein aktives marokkanisches Kindermädchennetz entstanden, das im Umfeld der 
Französisch sprechenden wohlhabenden Mittelschicht in Istanbul den Kinder-
pflegesektor zu kontrollieren versucht.  

Bis zu einer Polizeioperation im Januar 2005 in einem zwielichtigen Massage-
salon in i li, wo mit Türken verheiratete tunesische Frauen arbeiteten, hat man 
im Kontext der Prostitution nicht oft von nordafrikanischen Frauen gesprochen. 
Allerdings zirkulieren unter männlichen Textillädenbetreibern insbesondere über 
Marokkanerinnen und Tunesierinnen viele Gerüchte. 

Flüchtlingskandidaten nach Europa 

Wie bereits in der Einleitung erwähnt, nehmen auch die Nordafrikaner trotz ih-
rer zahlenmäßig schwachen Erscheinung an den Flüchtlingsströmen über die 
Türkei in die Europäische Union teil. Als sich die direkten Tore nach Europa wie 
Spanien, Frankreich oder Italien zunehmend verschlossen, wurde der Weg über 
die Türkei zu einer Alternative. Die Europakandidaten, die als Touristen oder auf 
illegalen Routen über Syrien oder Zypern in die Türkei einreisen, kommen mei-
stens nach Istanbul, um mit den Netzwerken illegaler Schlepperorganisationen 
Kontakt aufzunehmen. Hier verdienen sie auch das Geld für die Reise. In der 
Nacht versuchen sie in den Straßen von Laleli oder in Hotellobbys mit Vermitt-
lerpersonen und potenziellen Kandidaten in Kontakt zu treten. Außerdem haben 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


JEAN-FRANÇOIS PÉROUSE 276 

wir Personen getroffen, die nicht in ihre Heimatländer zurückkehren können, 
weil sie dort verurteilt worden sind oder von der Polizei gesucht werden. Für sie 
ist Istanbul zur Sackgasse geworden.  

Tabelle 3:  Verteilung der an der Küste von Pendik festgenommenen Flüchtlinge nach Herkunfts- 
ländern/ -regionen 

Herkunftsland / -regionen Zahl der Inhaftierten 

Irak  123 

Afghanistan  83 

Türkei  66 

Marokko 40

Bangladesch 37

Äthiopien 36

Pakistan 28

Palästina 22

Iran  7 

West-Afrika 6

Ägypten 1

Total 449

Quelle: O.V. 2005. 

Verbindungsformen zwischen den Profilen 

An dieser Stelle möchte ich einen methodischen Punkt hervorheben: Wir dürfen 
die beobachteten Migrationsbewegungen nicht zwingend in unveränderliche Ka-
tegorien pressen, sondern müssen die Übergänge und Bedingungen von einer 
Rolle in die andere berücksichtigen. Oder anders ausgedrückt, ein Kofferhändler 
kann mit der Zeit zu einem Schwarzarbeiter, dann zu einem Arbeitnehmer mit 
Arbeitserlaubnis und zuletzt sogar zu einem Arbeitnehmer mit Aufenthaltser-
laubnis werden. 

Räumliche und soziale Strategien, um in Istanbul zu bleiben  
und hier akzeptiert zu werden 

Die Nutzung eines bereits existierenden und relativ stabilen Systems 

Die Systeme, von denen wir sprechen, sind einerseits Informationssysteme, die 
sich aus informellen Beziehungen zusammensetzen, nicht dauerhaft sind und 
ständig neu aufgebaut werden. Es handelt es sich um Systeme der Informations- 
und Erfahrungsvermittlung und der Hilfeleistung. Diese Systeme funktioniert als 
Ketten von Bekannten mit mindestens einer Vermittlerperson, die neuen An-
kömmlingen nützliche Informationen liefern kann. Unseren Beobachtungen zu-

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE NORDAFRIKANISCHE GEMEINDE IN ISTANBUL 277 

folge existiert in Istanbul keinerlei institutionelle Vermittlung, bei der sich Nord-
afrikaner beraten lassen können.  

Grundelemente des benutzten Systems 

Die Grundelemente des benutzten Systems sind erstens Familien, die sich nicht 
niederlassen können, zweitens Lieferanten, Chefs oder Schutzpersonen und drit-
tens Unterkunftgeber.  

– Familien, die sich nicht niederlassen können: Familienverhältnisse im weiteren Sinne 
sind die am häufigsten gebrauchten und aktivsten Elemente. Wenn keine Fami-
lie vorhanden ist, kann über den Weg der Heirat eine neue gegründet werden.

– Lieferanten, Chefs oder Schutzpersonen: Für häufig hin- und herreisende Koffer-
händler ist der als loyal geltende Lieferant eines der wichtigsten Elemente des 
Anpassungsprozesses. Zudem decken sich die benutzten Familienbeziehungen 
häufig mit den Arbeitsbeziehungen. Für Schwarzarbeiter ist der Arbeitgeber 
gleichzeitig Schutzperson.

– Unterkunftgeber: Die Person vor Ort, die eine Unterkunft organisiert und 
gleichzeitig auch der Chef sein kann, spielt eine wichtige Rolle im lokalen 
Anpassungsprozess. Die Schulden, die der Neuankömmling beim Vermittler 
der Unterkunft hat, können auf eine dritte Person übertragen werden, die spä-
ter zum Netz dazustößt und die gleiche Art von Hilfe in Anspruch nimmt. So 
wird das informelle Netz, das aus relativen Positionen und Dienstleistungs- 
bzw. Schulden-Beziehungen besteht, immer größer.

Sich entwickelnde Strategien 

In diesem Zusammenhang muss von zwei Strategien gesprochen werden: 

– Komm-Geh-Strategie: Wenn die Dauer eines Touristenvisums abläuft, kann die 
Situation mit folgender weit verbreiteter Strategie entschärft werden. Man reist 
mit der Absicht, gleich wieder in die Türkei einzureisen, nach Nordzypern 
oder Syrien aus. Je nach Erwerbskraft und Beziehungen zu Chefs und Schutz-
personen wird die Komm-Geh-Strategie auch mit dem Bus oder Flugzeug ver-
folgt. Gemäß den Aussagen einiger Personen, die wir getroffen haben, muss 
von Zeit zu Zeit auf beiden Seiten Bestechungsgeld bezahlt werden, um den 
Vorgang zu erleichtern. 

– Aussteigemöglichkeiten aus der Übergangssituation: Abgesehen von der Rückkehr 
zum Ausgangspunkt, die etwa für diejenigen, die in ihren Ländern verfolgt 
sind, nicht möglich ist, gibt es zwei Möglichkeiten, der ungewissen Übergangs-
situation zu entkommen: Heirat und/oder die Annahme einer regulären Ar-
beit. Diese beiden Wege, die vor allem von Frauen eingeschlagen werden, sind 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


JEAN-FRANÇOIS PÉROUSE 278 

meistens miteinander verknüpft. Seit Ende 1999 konnten wir im Netz der ma-
rokkanischen Kindermädchen, die wir näher betrachtet haben, einigen „befrei-
ende“ Eheschließungen beobachten. Eine Frau hat innerhalb von vier Jahren 
zweimal geheiratet. Das erste Mal nur mit dem Ziel, in Istanbul bleiben zu 
können. Das zweite Mal hingegen heiratete sie einen Türken, den sie liebte 
und mit dem sie eine Familie gründen wollte. Wie allgemein bekannt, ist die-
ser Weg nach der Gesetzesänderungen seit 2003 sehr viel schwieriger gewor-
den, da die Wartezeit bis zum Erhalt der türkischen Staatsbürgerschaft nach 
der Eheschließung verlängert wurde. 

Schlusswort 

Dieses Beispiel zeigt erneut die Anziehungskraft Istanbuls im internationalen 
Migrations- und Wanderungssystem und seine Funktion als Transitort. So wur-
den die diversen Unterschiede zwischen den Emigrantenprofilen der Nordafrika-
ner nach Ländern gegliedert und in zahlenmäßiger und zeitlicher Hinsicht deut-
lich. Die Route der Auswanderer tritt mit ihren zeitlichen und örtlichen Aspek-
ten und all ihren Ungewissheiten zu Tage. Die herkömmlich verwendeten Kate-
gorien bleiben dabei häufig ungenügend. In einem Umfeld, in dem sich Rollen 
und Migrationsentscheidungen immer wieder verändern, müssen auch unsere 
Analyseformen elastisch sein. Die Migrationserfahrungen sowohl von Individuen 
als auch von Gruppen sind in Istanbul so wechselhaft, dass wir jederzeit mit un-
erwarteten Ereignissen rechnen müssen. 

(Aus dem Türkischen von Marcel Geser) 

Bibliographie 

Apap, J., Carrara, S. und Kirisçi, K. 2005. Turkey in the European Area of Free-
dom, Security and Justice. EU-Turkey Working Papers (3). Center for European 
Policy Studies. 

Aslan, M. und Pérouse, J.-F. 2003. Istanbul: Le Comptoir, le Hub, le Sas et 
l’Impasse. Fonctions dans le Système Migratoire International. Revue Euro-
péenne des Migrations Internationales (19): 173-204. 

Benmalek, S. 2006. L’histoire Rattrapée par le Trabendo. Liberté. 11.10. 
Deli, F. 2002. La Maîtrise du Commerce International du Textile par les Patrons 

Arabes de Mardin à Laleli. In M. Peraldi (Hg.) La Fin des Norias? Réseaux Mi-
grants dans les Économies Marchandes en Méditerranée. Paris: Maisonneuve et La-
rose, 287-307. 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE NORDAFRIKANISCHE GEMEINDE IN ISTANBUL 279 

Delos, H. 2004. Entre Maghreb et Turquie: Mobilités et Recompositions Territo-
riales. Revue Européenne des Migrations Internationales (REMI) (19/2): 47-67 
(http://remi.revues.org/document449.html).

Erder, S. und Ka ka, S. 2003. Irregular Migration and Trafficking in Women: The Case 
of Turkey. Genevre: IOM. 

Gresh, G. 2005. Acquiescing to the Acquis: Combating Irregular Migration in 
Turkey. Insight Turkey (7/2): 8-27. 

çduygu, A. 2003. Irregular Migration in Turkey. Genevre: IOM.  
Kiri çi, K. 2004. Reconciling Refugee Protection With Combating Irregular Mi-

gration: Turkey and the EU. Perceptions (IX/2): 5-20. 
O.V. 2005. Ohne Titel. Cumhuriyet. 08.05. 
O.V. 2005. Kaçak Ta ıyan Tekne Battı. Cumhuriyet. 27.06. 
Peraldi, M. 1998. Le Cycle Algérien dans Lâleli Morose. Lettre d’Information de 

l’OUI (14): 19-22. 
Peraldi, M. 2001. L’Esprit du Bazar. Mobilités Transnationales Maghrébines et 

Sociétés Métropolitaines. Les Routes d’Istanbul. In M. Peraldi (Hg.) Cabas et 
Containers. Activités Marchandes Informelles et Réseaux Migrants Transfrontaliers.
Paris: Maisonneuve et Larose, 329-361.  

Pérouse, J.-F. 2002. Laleli, Giga-Bazar d’Istanbul? Appréhender les Caractéristi-
ques et les Mutations d’une Place Commerciale Internationale. In M. Peraldi 
(Hg.) La Fin des Norias? Réseaux Migrants dans les Économies Marchandes en Médi-
terranée. Paris: Maisonneuve et Larose, 307-333. 

Pérouse, J.-F. und Gangoff, S. 2001. La Présence Roumaine à Istanbul. Une 
Chronique de l’Éphémère et de l’Invisible. Les Dossiers de l’IFEA. Série: la Tur-
quie Aujourd’hui (8): 47.  

Pérouse, J.-F. 1999. Irruption et Éclipse des Navetteurs ‘Russes’ à Istanbul (1988-
1999). Remous et Rumeurs dans la Mégapole. Slavica Occitania (8): 273-312. 

Pérouse, J.-F. 2000. L’internationalisation de la Métropole Stambouliote: Expres-
sions et Limites. In M. Bazın, S. Kança, J. Thobie und Y. Tekelio lu (Hg.) 
Méditerranée Orientale et Mer Noire Entre Mondialisation et Régionalisation, Actes 
du Colloque d’Antalya (11-12-13 Septembre 1997). Paris: l’Harmattan/IFEA, 
167-179. 

Pérouse, J.-F. 2002. Istanbul est-elle une Métropole Méditerranéenne? Critique 
d’un Lieu Commun Tenace. In R. Escallier (Hg.) Cahiers de la Méditerranée, Ac-
tes du Colloque „Les Enjeux de la Nouvelle Métropolisation dans le Monde Arabe et 
Méditerranéen, Grasse 22-24 Novembre 2000. Nice: CMMC(64), 167-198.  

Pérouse, J.-F. 2002. Migrations, Circulations et Mobilités Internationales à Istan-
bul. In P. Dumont, J.-F. Pérouse, S. de Tapia und S. Akgönül (Hg.) Migrations 
et Mobilités Internationales: La Late-forme Turque, les Dossiers de l’IFEA (13). 
Istanbul: IFEA, 9-29. 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


JEAN-FRANÇOIS PÉROUSE 280 

Pérouse, J.-F. 2004. Nouvelles Configurations Migratoires et Problèmes des Im-
migrants en Turquie (in Zusammenarbeit mit M. Aslan). In A. Manco (Hg.) 
Turquie: Vers de Nouveaux Horizons Migratoires. Paris: l’Harmattan, Coll. Com-
pétences Interculturelles, 119-149.  

Sayar, A. 2006. Kurtulan Kaçaklar Deh et Anlattı. Vatan. 27.09. 
Tarrius, A. 2001. Au-delà des Etats-nations: des Sociétés de Migrants. Revue Euro-

péenne des Migrations Internationales (17/2): 37-61. 
Yenal, D. 1999. Enformel Ekonominin Uluslararasıla ması: Bavul Ticareti ve La-

leli Örne i. Defter (35): 48-72. 

Internetquellen 

www.kultur.gov.tr. 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Autorinnen und Autoren 

Ay e Akalın hat an der Bo aziçi-Universität in Istanbul Soziologie, Politikwissen-
schaft und Internationale Politik studiert. Zurzeit schreibt sie ihre Doktorarbeit 
im Fachbereich Soziologie an der CUNY (City University of New York) über 
ausländische Haushaltsbedienstete in der Türkei. Daneben unterrichtet sie an der 
Technischen Universität Istanbul in der Abteilung für Gesellschafts- und Hu-
manwissenschaften. 

Anke Bentzin studierte Islamwissenschaft, Turkologie und Soziologie in Berlin. 
Von 1999-2006 war sie als wissenschaftliche Mitarbeiterin am Institut für Asien- 
und Afrikawissenschaften der Humboldt-Universität zu Berlin tätig. Seit 2006 ist 
sie Redaktionsassistentin bei der „Orientalistischen Literaturzeitung“ und Lehr-
beauftragte am Sprachenzentrum sowie am Institut für Asien- und Afrikawissen-
schaften der Humboldt-Universität zu Berlin. Zu ihren Forschungsschwerpunk-
ten zählen der Islam in Deutschland (Magisterarbeit und Forschungsprojekt) und
Usbekische Migranten in der Türkei (Promotionsprojekt). 

Kelly Todd Brewer promovierte an der Binghamton-Universität in New York an 
der Abteilung für vergleichende Literatur und ist an der Sabancı-Universität in 
Istanbul beschäftigt. Die afrikanische Diaspora und spanische Literatur sind seine 
Hauptinteressensgebiete. Er hat über die Lebenssituation afrikanischer Migranten 
und Flüchtlingen in Istanbul eine Studie durchgeführt und einen einschlägigen 
Bericht dazu vorgelegt.  

A. Didem Danı  erwarb ihren BA an der Bo aziçi-Universität in Istanbul und ih-
ren MA an der METU (Middle Eastern Technical University) in Ankara. Nach 
Abschluss ihres Studiums arbeitete sie als Assistentin an der Bilgi-Universität in 
Istanbul und kam dann mit einem Promotionsstipendium in die Abteilung für 
Internationale Migration und Ethnische Beziehungen an die Universität Malmö. 
Sie promoviert derzeit über soziale Netzwerke irakischer Migranten an der 
EHESS (Ecole des Hautes Etudes en Sciences Sociales) und ist Lehrbeauftragte 
für Soziologie an der Galatasaray-Universität in Istanbul. Migration, Verstädte-
rung und Demographie zählen zu ihren primären Lehr- und Forschungsgebieten. 
Im Jahr 2006 wurde ihre Forschung über irreguläre Migration in die Türkei vom 
Migrationsforschungszentrum MiReKoç der Koç-Universität in Istanbul unter-
stützt.

Sema Erder hat ihren BA an der Fakultät für Politische Wissenschaften an der An-
kara-Universität erworben; ihr Magisterstudium schloss sie an der Hacettepe-
Universität in Ankara im Fachbereich Demographie ab. Ihren Doktortitel erwarb 
sie an der Marmara-Universität im Fachbereich Verstädterung. Demographie, 
Stadtsoziologie, Arbeitssoziologie und Migration gehören zu ihren Hauptar-

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AUTORINNEN UND AUTOREN 282 

beitsbereichen. Die Titel ihrer wichtigsten Bücher lauten: „Ein Ghetto in der 
Wohlfahrtsgesellschaft“ (Refah Toplumunda Getto), „Eine Stadt entstand in Istan-
bul: Ümraniye“ ( stanbul’a Bir Kent Kondu: Ümraniye), „Städtische Spannungen“ 
(Kentsel Gerilim). Gemeinsam mit Selmin Ka ka verfasste sie einen Türkeibericht 
über Menschenhandel. Sie hat derzeit eine Professur an der Bahçe ehir Universi-
tät in Istanbul inne und beschäftigt sich vor allem mit Ausländern in der Türkei.  

Marcel Geser studierte an den Universitäten Basel und Freiburg im Breisgau Ge-
schichte, Islamwissenschaft und Turkologie. Das Thema seiner Magisterarbeit ist 
die Geschichte des deutschen Kindergartens in Istanbul. 

Ahmet çduygu promovierte 1991 an der Australian National University. Im Laufe 
seiner akademischen Karriere lehrte und forschte er an diversen Universitäten im 
In- und Ausland. Derzeit ist er als Professor an der Koç-Universität in Istanbul 
an der Abteilung für Internationale Beziehung beschäftigt. Im Rahmen seiner Tä-
tigkeiten leitet er auch das Migrationsforschungszentrum (MiReKoç) an der Koç-
Universität. Darüber hinaus ist er als Türkeiberater bei der SOPEMI-OECD in 
Paris und im International Advisory Board of Mediterranean Migratory Observa-
tory in Athen tätig. Für internationale Organisationen wie OM, das UNHCR 
und die ILO hat er mehrere wissenschaftliche Studien durchgeführt. Zu seinen 
Forschungsschwerpunkten zählen internationale Migration, Staatsbürgerschaft, 
internationale Organisationen, Zivilgesellschaft, Nationalismus und Ethnizität.  

Bianca Kaiser hat seit 2005 einen Jean Monnet-Lehrstuhl für Europäische Politi-
sche Integration inne und unterrichtet Internationale Beziehungen an der Istan-
buler Kultur-Universität. Darüber hinaus ist sie die Gründerin und wissenschaft-
liche Leiterin des vormaligen Internationalen Büros an der Istanbuler Kultur-
Universität – jetzt European and International Center. Ihren BA (1985) und ih-
ren M.A. (1988) erwarb sie an der Justus-Liebig-Universität in Giessen und ihr 
Doktorat an der Bo aziçi-Universität in Istanbul. Ihre Hauptforschungsgebiete 
sind EU-Migranten in der Türkei, deutsch-türkische Beziehungen, deutsche EU-
Politik und europäische Integration.  

Ayhan Kaya ist Dozent für Politische Wissenschaft in der Abteilung für Interna-
tionale Beziehungen und Direktor des Migrationsforschungszentrum an der 
Istanbuler Bilgi-Universität. Er erwarb seinen MSc. und seinen Doktortitel an der 
Universität Warwick. Zu seinen Spezialgebieten zählen die sogenannten Euro-
Türken in Deutschland, Frankreich, Belgien und in den Niederlanden; die tscher-
kessische Diaspora in der Türkei sowie die Konstruktion und Artikulation von 
modernen Diaspora-Idenitäten. Ayhan Kaya hat eine Vielzahl von Büchern und 
Artikeln publiziert und (mit)herausgegeben, darunter auch englischsprachige: 
„Euro-Turks: A Bridge or a Breach between Turkey and the EU“; „Sicher in 
Kreuzberg: Constructing Diasporas”; „Issues Without Borders: Migration, Citi-
zenship, Human Rights, Global Justice, Gender and Security”; „Majority and 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AUTORINNEN UND AUTOREN 283 

Minority Politics in Turkey: Citizenship Debates on the way to the European In-
tegration”. Für seine Forschungen erhielt er mehrere Auszeichnungen.  

Kuvvet Lordo lu studierte Betriebswirtschaft. 1981 begann er an der Uluda -
Universität in Bursa zu arbeiten. 1986 bekam er eine Dozentur und 1994 eine 
Professur im Fachbereich Arbeitsökonomie an der Marmara-Universität in Istan-
bul. Zu seinen Hauptforschungsgebieten zählen Arbeitsökonomie, informelle 
Wirtschaft und weibliche Arbeitskräfte. Seit 2002 beschäftigt er sich auch mit der 
Migration aus dem Ausland in die Türkei. Seit 1991 ist er an der Marmara-
Universität in der Abteilung für Arbeitsökonomie und industrielle Beziehungen 
angestellt.  

Yasemin Özbek hat in Deutschland in diversen Institutionen zur Arbeitsmigration 
aus der Türkei gearbeitet. Für die Europäische Kommission koordinierte sie den 
Deutschland-Teil eines internationalen Forschungsprojektes über den gesellschaft-
lichen und arbeitsmarktspezifischen Status von Muslimen in europäischen Län-
dern. An der Universität Essen und der Istanbuler Yeditepe-Universität unterrich-
tete sie türkische Geschichte und Zivilisationsgeschichte. Neben ihrer Forschung 
zur Migration aus Deutschland in die Türkei arbeitet sie auch am Projekt „Trau-
gott Fuchs“ mit (deutscher Wissenschaftler, der in der Nazi-Zeit in die Türkei 
flüchtete), das von der Bo aziçi-Universität und der Istanbuler Yeditepe-
Universität koordiniert wird.  

Jean-François Pérouse ist Sozialgeograph und unterrichtet sowohl an der Université 
Toulouse-II als auch an der Galatasaray-Universität in Istanbul. Er war am IFEA 
(Institut Francais d’Etudes Anatoliennes) für das Observatoire Urbain d’Istanbul 
verantwortlich. Darüber hinaus ist er der Publikationsverantwortliche der Inter-
net-Zeitschrift „European Journal of Turkish Studies“ (www.ejts.org). 

Barbara Pusch studierte an der Universität Wien Soziologie, Turkologie, Philoso-
phie und Ethnologie. 1996 promovierte sie ebenda im Fachbereich Soziologie. 
Zurzeit ist sie am Orient-Institut Istanbul als wissenschaftliche Direktionsassi-
stentin beschäftigt. Nebenberuflich bearbeitet sie den Türkeiteil des VW-
finanzierten Forschungsprojektes „Kulturelles Kapital in der Migration“ und 
lehrt am Institut für Orientalistik an der Universität Wien. Zu ihren Forschungs-
feldern gehören neue soziale Bewegungen in der Türkei (Umwelt- und Frauen-
bewegung), politischer Islam und Migration.  

Hanna Rutishauser studierte Romanistik und Germanistik. Nach ihrem Studium 
arbeitete sie als Kulturvermittlerin in der Schweiz. Nach mehreren literarischen 
Buchpublikationen nahm ihr Interesse an soziourbanen Fragen zu. Sie veröffent-
licht literarische Reportagen zu türkischen Themen, Porträts, Arbeiten zu Stadt-
vierteln und ihren Bewohnern und führt Stadtwanderungen in Istanbul durch 
mit Fokus auf die Randgebiete. Darüber hinaus beschäftigt sie sich mit Sprachar-
beit, Redaktionen und Übersetzungen.  

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AUTORINNEN UND AUTOREN 284 

Tomas Wilkoszewski studierte an der Universität Hannover Politische Wissenschaf-
ten, Soziologie und Philosophie. 2003 schloss er sein Studium mit einer Magi-
sterarbeit zum uigurischen Nationalismus ebenda ab. Seit 2006 ist er Biblio-
theksmitarbeiter am Orient-Institut Istanbul. Seine Dissertation schreibt er zur 
uigurischen Diaspora in der Türkei.  

Deniz Yükseker promovierte an der Binghamton-Universität in New York an der 
Abteilung für Soziologie. Sie ist derzeit an der Abteilung für Soziologie an der 
Koç-Universität in Istanbul beschäftigt. Zu ihren Forschungsinteressen zählen 
afrikanische Migranten in der Türkei und der informelle Handel zwischen der 
ehemaligen UdSSR und der Türkei. Zu diesen Themenbereichen hat sie ver-
schiedene Publikationen vorgelegt.  

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ORIENT-INSTITUT 

ISTANBUL 

_________________ 

 

ISTANBULER TEXTE UND STUDIEN 

 

1. Barbara Kellner-Heinkele, Sigrid Kleinmichel (Hrsg.), Mīr ʿAlīšīr Nawāʾī. Akten des 

Symposiums aus Anlaß des 560. Geburtstages und des 500. Jahres des Todes von Mīr ʿAlīšīr 

Nawāʾī am 23. April 2001. Würzburg 2003. 

2. Bernard Heyberger, Silvia Naef (Eds.), La multiplication des images en pays d’Islam. De 

l’estampe à la télévision (17e-21e siècle). Actes du colloque Images : fonctions et langages. 

L’incursion de l’image moderne dans l’Orient musulman et sa périphérie. Istanbul, 

Université du Bosphore (Boğaziçi Üniversitesi), 25 – 27 mars 1999. Würzburg 2003. 

3. Maurice Cerasi with the collaboration of Emiliano Bugatti and Sabrina D’Agostiono, 

The Istanbul Divanyolu. A Case Study in Ottoman Urbanity and Architecture. Würzburg 

2004. 

4. Angelika Neuwirth, Michael Hess, Judith Pfeiffer, Börte Sagaster (Eds.), Ghazal as 

World Literature II: From a Literary Genre to a Great Tradition. The Ottoman Gazel in Con-

text. Würzburg 2006. 

5. Alihan Töre Şagunî, Kutlukhan-Edikut Şakirov, Oğuz Doğan (Çevirmenler), Kutluk-

han-Edikut Şakirov (Editör), Türkistan Kaygısı. Würzburg 2006. 

6. Olcay Akyıldız, Halim Kara, Börte Sagaster (Eds.), Autobiographical Themes in Turkish 

Literature: Theoretical and Comparative Perspectives. Würzburg 2007. 

7. Filiz Kıral, Barbara Pusch, Claus Schönig, Arus Yumul (Eds.), Cultural Changes in the 

Turkic World. Würzburg 2007. 

8. Ildikó Bellér-Hann (Ed.), The Past as Resource in the Turkic Speaking World. Würzburg 

2008. 

9. Brigitte Heuer, Barbara Kellner-Heinkele, Claus Schönig (Hrsg.), „Die Wunder der 

Schöpfung“. Mensch und Natur in der türksprachigen Welt. Würzburg 2012. 

10. Christoph Herzog, Barbara Pusch (Eds.), Groups, Ideologies and Discourses: Glimpses of 

the Turkic Speaking World. Würzburg 2008. 

11. D. G. Tor, Violent Order: Religious Warfare, Chivalry, and the ʿAyyār Phenomenon in the 

Medieval Islamic World. Würzburg 2007. 

12. Christopher Kubaseck, Günter Seufert (Hrsg.), Deutsche Wissenschaftler im türkischen 

Exil: Die Wissenschaftsmigration in die Türkei 1933-1945. Würzburg 2008. 

13. Barbara Pusch, Tomas Wilkoszewski (Hrsg.), Facetten internationaler Migration in die 

Türkei: Gesellschaftliche Rahmenbedingungen und persönliche Lebenswelten. Würzburg 2008. 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


14. Kutlukhan-Edikut Şakirov (Ed.), Türkistan Kaygısı. Faksimile. In Vorbereitung.

15. Camilla Adang, Sabine Schmidtke, David Sklare (Eds.), A Common Rationality:

Muʿtazilism in Islam and Judaism. Würzburg 2007.

16. Edward Badeen, Sunnitische Theologie in osmanischer Zeit. Würzburg 2008.

17. Claudia Ulbrich, Richard Wittmann (Eds.): Fashioning the Self in Transcultural Settings:

The Uses and Significance of Dress in Self-Narrative. Würzburg 2015.

18. Christoph Herzog, Malek Sharif (Eds.), The First Ottoman Experiment in Democracy.

Würzburg 2010.

19. Dorothée Guillemarre-Acet, Impérialisme et nationalisme. L’Allemagne, l’Empire ottoman

et la Turquie (1908 –1933). Würzburg 2009.

20. Marcel Geser, Zwischen Missionierung und „Stärkung des Deutschtums“: Der Deutsche

Kindergarten in Konstantinopel von seinen Anfängen bis 1918. Würzburg 2010.

21. Camilla Adang, Sabine Schmidtke (Eds.), Contacts and Controversies between Muslims,

Jews and Christians in the Ottoman Empire and Pre-Modern Iran. Würzburg 2010.

22. Barbara Pusch, Uğur Tekin (Hrsg.), Migration und Türkei. Neue Bewegungen am Rande

der Europäischen Union. Würzburg 2011.

23. Tülay Gürler, Jude sein in der Türkei. Erinnerungen des Ehrenvorsitzenden der Jüdischen Ge-

meinde der Türkei Bensiyon Pinto. Herausgegeben von Richard Wittmann. Würzburg

2010. 

24. Stefan Leder (Ed.), Crossroads between Latin Europe and the Near East: Corollaries of the

Frankish Presence in the Eastern Mediterranean (12th – 14th centuries). Würzburg 2011.

25. Börte Sagaster, Karin Schweißgut, Barbara Kellner-Heinkele, Claus Schönig (Hrsg.),

Hoşsohbet: Erika Glassen zu Ehren. Würzburg 2011.

26. Arnd-Michael Nohl, Barbara Pusch (Hrsg.), Bildung und gesellschaftlicher Wandel in der

Türkei. Historische und aktuelle Aspekte. Würzburg 2011.

27. Malte Fuhrmann, M. Erdem Kabadayı, Jürgen Mittag (Eds.), Urban Landscapes of

Modernity: Istanbul and the Ruhr. In Vorbereitung.

28. Kyriakos Kalaitzidis, Post-Byzantine Music Manuscripts as a Source for Oriental Secular

Music (15th to Early 19th Century). Würzburg 2012.

29. Hüseyin Ağuiçenoğlu, Zwischen Bindung und Abnabelung. Das „Mutterland“ in der Pres-

se der Dobrudscha und der türkischen Zyprioten in postosmanischer Zeit. Würzburg 2012.

30. Bekim Agai, Olcay Akyıldız, Caspar Hillebrand (Eds.), Venturing Beyond Borders – Re-

flections on Genre, Function and Boundaries in Middle Eastern Travel Writing. Würzburg

2013. 

31. Jens Peter Laut (Hrsg.), Literatur und Gesellschaft. Kleine Schriften von Erika Glassen zur
türkischen Literaturgeschichte und zum Kulturwandel in der modernen Türkei. Würzburg
2014. 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 Tobias Heinzelmann, Populäre religiöse Literatur und Buchkultur im Osmanischen Reich. 
Eine Studie zur Nutzung der Werke der Brüder Yazıcıoġlı. In Vorbereitung. 

33. Martin Greve (Ed.), Writing the History of “Ottoman Music”. Würzburg 2015. 

 

 

https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783956506857 - am 22.01.2026, 06:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Dank
	Vorwort
	Inhalt
	1. Gesellschaftliche und politische Rahmenbedingungen der internationalen Migration in die Türkei
	Ahmet İçduygu: Den Nationalstaat errichten und bewahren, auch in der globalisierten Welt: Der politische Hintergrund internationaler Migration in die Türkei
	Sema Erder: Irreguläre Migration, Angst vor Einwanderern und widersprüchliche Reaktionen
	Bianca Kaiser: Die EU-Anpassung, ihre Auswirkungen auf die Ausländergesetzgebung und die Lebenswelt von EU-Migranten in der heutigen Türkei

	2. Arbeitsmigration in die Türkei
	Barbara Pusch: Gefragte und ungefragte Gäste: Zur arbeitsrechtlichen Situation von Ausländern in der Türkei
	Kuvvet Lordoğlu: Ausländische Arbeitnehmer als Teil der türkischen Arbeitswelt
	Ayşe Akalın: Die dort oben – die da unten: Die Beschäftigung von Migrantinnen als Haushaltsbedienstete in Istanbuler gated communitys

	3. Ausländische Gemeinschaften in der Türkei
	Marcel Geser: „Wir sind im Kleinen, was das Vaterland im Großen“: Der deutsche Kindergarten in Istanbul von 1850 bis 2007
	Yasemin Özbek: Transnationale Migration aus Deutschland in die Türkei
	Hanna Rutishauser: Vorurteile abbauen und den kollektiven Hass mildern: 
Aus Armenien zugewanderte Arbeiterinnen in Istanbul
	A. Didem Danış: Partielle Eingliederung und soziale Netzwerke irakischer Flüchtlinge in Istanbul
	Ayhan Kaya: Die tscherkessische Diaspora in Anatolien: Ethnokulturelle und politische Eigenschaften
	Tomas Wilkoszewski: Politische Identität im Wandel: Die ostturkestanisch-uigurische Diaspora in der Türkei
	Anke Bentzin: Zwischen türkischer, turkestanischer und usbekischer Identität? Usbekische Migranten in Istanbul
	Deniz Yükseker & Kelly T. Brewer: Die Lebensbedingungen afrikanischer Migranten und Asylbewerber in der Türkei
	Jean-François Pérouse: Die nordafrikanische Gemeinde in Istanbul: Profile, innere Differenzierungen und Strategien

	Autorinnen und Autoren

