2. KONTAKTZONEN:
Deleuze (und Guattari) und Architektur

Jede Ubersetzung bedarf Kontaktzonen zwischen dem Ubersetzten und der Uberset-
zung. Wie diese im Konkreten aussehen, ist Inhalt dieses Kapitels. Dabei stellen sich
folgende Fragen: Wie entsteht der Kontakt zwischen der Philosophie Deleuzes (und
Guattaris) und dem US-amerikanischen Architekturdiskurs der 1990er Jahre? Welche
institutionellen Rahmen und Vermittlungspersonen braucht diese Ubersetzung? Das
Konzept der Kontaktzonen setzt voraus, dass zwei Bereiche, zwischen denen iiber-
setzt wird, sich bereits iiberschneiden und gegenseitige Ubersetzungen besitzen. Die-
ser Idee des »Immer-schon-Ubersetztseins« widmet sich das erste Unterkapitel (2.1).
Im Mittelpunkt stehen die Beschéftigung mit dem Raum und die Rolle der Architektur
in der Philosophie von Deleuze (und Guattari) sowie die Stellung der Philosophie
innerhalb des Architekturdiskurses. Im zweiten Unterkapitel (2.2) werden die Uber-
setzungswege und die Kontaktaufnahme zwischen dem US-amerikanischen Architek-
turdiskurs und den Schriften Deleuzes (und Guattaris) skizziert, wobei die Rezeption
in US-amerikanischen, akademischen Kreisen in den 1970er und 1980er Jahren als
Verbindungsglied auftritt. Die Untersuchung der Organisation und der Aktivititen der
Anyone Corporation nimmt das dritte Unterkapitel (2.3) ein. Diese Vereinigung von
ArchitektInnen und TheoretikerInnen bildet die Bithne bzw. den institutionellen Rah-
men der Ubersetzungsprozesse. Mit dem Philosophen John Rajchman wird im vierten
Unterkapitel (2.4) einer der maB3geblichen Vermittler der Verbindung von Deleuzes
Philosophie und des Architekturdiskurses in den Fokus genommen.

2.1  Das Immer-schon-Ubersetztsein

2.1.1  Philosophie und Nicht-Philosophie

»Pop-Philosophie« ist Deleuzes Wunschtraum. Er beinhaltet die Verbindung von
Philosophie und Popkultur, die beide als gleichberechtigte Produkte der Gesellschaft
verstanden werden. So wie die Popmusik soll die Pop-Philosophie unmittelbar ein
Publikum ohne philosophisches Vorwissen beriihren und sich in alle Bereiche der Po-
pulédrkultur ausbreiten. Moglicherweise auftauchende Verstdndnisprobleme erweisen

am 14.02.2026, 07:39:08. -


https://doi.org/10.14361/9783839453261-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

34

Gilles Deleuze und die Anyone Corporation

sich dabei, so Deleuze, keineswegs als ein Hindernis.! Im Zuge des Weiterlesens wer-
den wieder Konzepte auftauchen, mit denen etwas anzufangen sei, die weitergedacht
bzw. fruchtbar gemacht werden kdnnen und in neue kulturelle Werke miinden. Bereits
in Rhizome erkldren Deleuze und Guattari, dass man nicht fragen soll, was ein Buch
bedeutet, sondern »womit es funktioniert, in Verbindung mit was es Intensititen ein-
dringen 148t oder nicht, in welche Mannigfaltigkeiten es seine eigene einfiihrt und
verwandelt«?. Sie propagieren folglich eine Lektiire der Intensitét, die sich von einer
Ethik des Verstehens entbindet: »Findet die Stellen in einem Buch, mit denen ihr etwas
anfangen konnt [...] Ja, nehmt was ihr wollt!«?

Die Idee der Pop-Philosophie erklart die jahrzehntelange Rezeption von Deleuze
und Guattaris Schriften in verschiedenen kulturellen Bereichen, vor allem im Tanz
und in der Kunst.* Die Biicher von Deleuze und Guattari erweisen sich trotz ihrer
Komplexitit und Informationsdichte als eine leicht zugédngige Bricolage philosophi-
scher und nicht-philosophischer Referenzen. Die Fiille an neuartigen und bisweilen
unscharf gebrauchten Begrifflichkeiten und das Ubernehmen von Terminologie aus
anderen Wissenschaften charakterisieren ihre Werke. Es hadufen sich darin biologische
Beispiele, Verweise auf die Beat-Literatur oder Huldigungen an Spielfilme. Darauf
bezugnehmend schreiben die niederldndischen Architektlnnen Ben van Berkel und
Caroline Bos von UN-Studio Folgendes:

»Deleuze helps us understand ideas by giving examples, thousands of them, so that our minds continu-
ously swing back and forth between the abstract and the real. Architecture, similarly oscillates between
the world of ideas and the physical world, thus his writings seem to hold a highly specific meaning for

architecture.«’

Die Ankniipfungsféhigkeit der Architektur an die Philosophie von Deleuze (und
Guattari) basiert also auf dem Reichtum an Beispielen in ihren Schriften. In French
Theory in America beschreiben der Kulturtheoretiker und Herausgeber Sylvére
Lotringer und der Historiker Sande Cohen Deleuze und Guattaris L’Anti-(Edipe als
eine experimentelle Mischung aus Theorie, Philosophie, Sozialwissenschaft und
schneidender Polemik.® Die starke Faszination, die bisweilen zum Kult anwiéchst, kon-
ne, so Lotringer, durch den radikal spekulativen Stil der beiden Denker erklért werden,

Vgl.: »Und man kann gewiss nicht sagen, daf der Anti-Odipus ohne Wissensapparat auskommt: er ist
noch recht akademisch, recht verniinftig und ist nicht die ertraumte Pop-Philosophie oder Pop-Analy-
se. Aber frappiert hat mich folgendes: dieses Buch finden vor allem diejenigen schwierig, die am meis-
ten Bildung haben, vor allem psychoanalytische Bildung. [..] Wahrend diejenigen, die nur wenig wis-

-

sen, die nicht von der Psychoanalyse verdorben sind, weniger Probleme damit haben und das, was sie
nicht verstehen, unbekiimmert beiseite lassen.«, Deleuze, Gilles: Brief an einen strengen Kritiker, in:
Unterhandlungen1972—1990, Frankfurt/M 1993, S.17f. Orig.: Deleuze, Gilles: Lettre a un critique sévére,
in: Pourparlers, Paris 1990, S. 16f.
2 Deleuze, Gilles / Guattari, Félix: Tausend Plateaus. Kapitalismus und Schizophrenie, Berlin 1992, S.13.
Orig.: Deleuze, Gilles / Guattari, Félix: Mille plateaux. Capitalisme et schizophrénie, Paris 1980, S. 10.
Deleuze, Gilles / Guattari, Félix: Rhizom, Berlin 1977, S. 40f.
Siehe hiervor allem den Tanzer und Choreograph Xavier Le Roy und den Kiinstler Olafur Eliasson.

Berkel, Benvan /Bos, Caroline (1998a): Diagram Work, in: ANY, Nr. 23,1998, S. 20.

a v b~ W

Lotringer, Sylvére / Cohen, Sande: French Theory in America, New York/NY u.a. 2001, S. 3.

am 14.02.2026, 07:39:08. -


https://doi.org/10.14361/9783839453261-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

KONTAKTZONEN

die mit Vorliebe »krude Hypothesen« aufstellen und Konzepte aus verschiedenen
Blickwinkeln problematisieren: »French theory has something to do with science fic-
tion«’. Ahnlich formuliert es der US-amerikanische Literaturkritiker Fredric Jameson,
wenn er 1979 tiber L ’Anti-Edipe schreibt: »[ TThis provocative and layered book will
essentially be used as an aesthetic, that is, as the description of and apologia for a new
type of discourse: the discontinuous, »schizophrenic« text.«*

Es ist die Besonderheit von Deleuze, dass er einerseits klassische Philoso-
phiebiicher verfasst, wie die Abhandlungen iiber Hume, Nietzsche, Kant, Bergson,
Spinoza, Foucault und Leibniz. Andererseits schreibt er experimentell und bildreich,
insbesondere in den Kooperationen mit Guattari, wie L ’Anti-Edipe, Mille plateaux
und Qu’est-ce que la philosophie? ® Daher ist es moglich die Schriften von Deleuze
und Guattari ohne philosophisches Vorwissen als literarische bzw. &dsthetische Tex-
te zu lesen. Dies entspricht, wie bereits deutlich wurde, ihrer Intention. Deleuze be-
schreibt in Sur la philosophie, dass »die Philosophie nicht nur eines philosophischen
Versténdnisses durch Begriffe« bediirfe, sondern auch eines nicht philosophischen, gar
kiinstlerischen Verstdndnisses: »Die Philosophie steht in einem wesentlichen und po-
sitiven Verhiltnis zur Nicht-Philosophie: sie richtet sich unmittelbar an Nicht-Philo-
sophen [...].«'° Dementsprechend werden Deleuzes Veranstaltungen an der Université
Paris VIII — einer im Zuge der 1968er Bewegung entstehenden politisch linken, teil-
weise selbstverwalteten und nicht hierarchisch organisierten Universitit — von Stu-
dierenden und Nicht-Studierenden sowohl aus der Philosophie als auch aus anderen
Gebieten wie der Kunst, Musik oder Architektur besucht. Die Philosophie erweitert
sich durch die Ubersetzung in andere Bereiche, allerdings bleibt sie selbst dem Me-
dium eines philosophischen Textes verpflichtet.!! Bezeichnend hierfiir sind Deleuzes
philosophische Auseinandersetzungen mit Literaten, wie Marcel Proust (1964) und
Franz Kafka (1975, mit Guattari), dem Maler Francis Bacon (1981) oder dem Kino
(1983 und 1985). Die Verbindungen von Philosophie und Nicht-Philosophie fithren
zu ungeahnten Resonanzen und Interferenzen, sodass neue Konzepte entstehen. Des-
wegen streben Deleuze und Guattari die Verkettungen des Und an.'? Die Verbindung

7 Lotringer, Sylvére: Doing Theory, in: Ebd., S.132. Vgl. die deutsche Rezeption: »Die Biicher von Deleuze
undJean Baudrillard mussten anders gelesen werden. Sie schienen wichtigere Aufgaben zu haben, als
wahrzusein. In denachtzigerJahrenverwandelte sich die Theorie in ein dsthetisches Erlebnis.«: Felsch,
Philipp: Der Lange Sommer der Theorie. Geschichte einer Revolte. 1960—-1990, Miinchen 2015, S. 13.

8 Jameson, Fredric: Fables of Aggression. Wyndham Lewis, the Modernist as Fascist, Berkeley 1979, S. 7,
Anm. 6. Herv.i.O.

9 During, Elie: Blackboxing in Theory: Deleuze versus Deleuze, in: Lotringer / Cohen 2001, S. 165-166,
und172ff.

10 Deleuze, Gilles: Uber die Philosophie, in: Deleuze: U1993, S. 203. Orig.: Deleuze, Gilles: Sur la philoso-

phie, in: Deleuze: PP1990, S.191.

11 Siehe During 2001, S.176—178.

12 Vgl.: »Weder die Elemente noch die Mengen definieren die Vielheit. Definiert wird diese vielmehr
durch das UND, gleichsam als etwas, das zwischen den Elementen oder den Mengen stattfindet.«:
Deleuze, Gilles / Parnet, Claire: Dialoge, Frankfurt/M 1980, S. 41. Siehe auch Schaub, Mirjam: Das
Wortchen »und«. Zur Entdeckung der Konjunktion als philosophische Methode, in: Balke, Friedrich /
Rolli, Mark (Hg): Philosophie und Nicht-Philosophie. Gilles Deleuze — Aktuelle Diskussionen,
Bielefeld 2011, S. 227-254.

am 14.02.2026, 07:39:08. -

35


https://doi.org/10.14361/9783839453261-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

36

Gilles Deleuze und die Anyone Corporation

der Philosophie von Deleuze (und Guattari) und der Architektur als Nicht-Philosophie
besitzt vor allem den Raum als Kontaktzone.

2.1.2 Philosophie und Raum

Zahlreich sind die Publikationen, die belegen, dass sich die Philosophie auf architek-
tonische Metaphern, wie Fundament oder Aufbau, stiitzt.!> Zu Deleuze, dem essenti-
alistische Begriffe wie Grund oder Identitdt suspekt sind, passen solche Metaphern
schlecht.!* Seine Philosophie ist weder wie ein Haus logisch aufgebaut, noch glaubt er
an ein Fundament, von dem aus sich die Welt erkldren lasst. Dennoch entwickelt er ge-
meinsam mit Guattari zahlreiche Konzepte, die vor allem rdumlich vorgestellt werden.
Dass sie die Kontaktzone zur Architektur bilden, wird besonders bei Lynn deutlich,
wenn er schreibt: »Deleuze and others have returned to a philosophical »style« that is
dependent on spatial thinking which, not surprisingly, is provocative to architects and
urbanists.«!'® Raum ist bei Deleuze und Guattari in der Tat die zentrale Kategorie, um
sich mit Philosophie und Politik zu beschéftigen.

Deleuze und Guattari sprechen in Mille plateaux von einer »Geophilosophie,
deren Hauptbezugspunkt weder das Subjekt noch das Objekt, sondern das Territori-
um ist.!® Sie unterscheiden zum Beispiel zwischen zwei Arten von Raumen: der ge-
kerbte, d.h. segmentierte Raum, und der glatte, d.h. sich wandelnde Raum. Durch
Prozesse der De- und Reterritorialisierung gehen beide ineinander iiber: Im gekerbten
Raum agieren imperial herrschende, Gesetze aufstellende Staatsapparate (Territoriali-
sierung), wihrend sich im glatten Raum nomadische Kriegsmaschinen befinden, die
gegen die Ordnungsgewalt des Staates antreten und mikropolitische Alternativen er-
finden (Deterritorialisierung). Die architektonische Bedeutung dieser Raumkategorien
wird exzessiv im Architekturdiskurs debattiert (siche 3.1.1.2). Mit der rdumlichen Er-
klarung politischer Prozesse verliert der Raum an Universalitdt und ist folglich kein
neutraler, pra-existierender Container mehr, in dem Objekte hineingestellt sind. Raum
bedeutet bei Deleuze und Guattari vielmehr die aktiv produzierende Bedingung sozi-
aler Existenzen und ist damit konstitutiv fiir die Konstruktion von Gesellschaft. Wie
bei Henri Lefebvre in La production de [’espace (1974) wird Raum durch menschliche
Aktivitdt bzw. soziale Prozesse kreiert, um auf diese wiederum konfigurierend zuriick-
zuwirken.'” Daher wird jede Auseinandersetzung mit Politik zugleich eine Beschafti-
gung mit Raum. Erwdhnt werden muss an dieser Stelle die von Guattari gegriindete
Forschungsgruppe »Centre d’études de recherches et de formation institutionnelles«
(CERF]I), die sich in Kooperation mit Foucault und Deleuze von 1967 bis 1987 un-
ter anderem mit Fragen der Stadtpolitik auseinandersetzt.'® Die Verschiebung in der

13 Siehe zum Beispiel Denis Holliers La Prise de la Concorde (1974).

14 Allerdings zeigt Kojin Karatani, dass die Architektur bei Deleuze durchaus auch wie bei Platon,
Descartes, Hegel oder Kant als Metapher fiir einen stabilen Grund oder eine logisch-systematische
Ordnungsstruktur verwendet wird: Karatani, Kojin: Architecture as Metaphor. Language, Number,
Money, New York/NY 1995, S. 4.

15 Lynn199se,S. 27.

16 Deleuze, Gilles / Guattari, Félix: Was ist Philosophie?, Frankfurt/M 1996, S. 97.

17 Siehe West-Pavlov, Russel: Space in Theory. Kristeva, Foucault, Deleuze, Amsterdam u.a. 2009, S. 19f.

18 Siehe Mozére, Liane: Foucault et le CERFI: Instantanés et actualité, in: Le Portique, Nr.13/14, 2004.

am 14.02.2026, 07:39:08. -


https://doi.org/10.14361/9783839453261-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

KONTAKTZONEN

Konzeption des Raumes von einer universellen Kategorie hin zu einem historisch und
sozio-politisch bedingtem Gefiige ist im Architekturdiskurs bereits in der zweiten
Hilfte des 20. Jahrhunderts prasent und riickt mit der Deleuze- (und Guattari-)Rezep-
tion erneut ins Zentrum.

Neben dem Politischen ist auch Deleuze und Guattaris Philosophie an sich nicht
ohne den Raum zu verstehen, so findet zum Beispiel das Denken auf Ebenen statt:
»Wodurch das Denken definiert wird, die drei groen Formen des Denkens — Kunst,
Wissenschaft und Philosophie — immer dem Chaos trotzen, eine Ebene entwerfen,
eine Ebene aus dem Chaos ziehen.«' Die Philosophie erschaffe aus dem Chaos der
Welt eine Immanenzebene, auf der sie ihre Begriffe erzeugt. Das Denken soll dabei
rhizomatisch, d.h. dynamisch und nicht-hierarchisch, im Gegensatz zu einer starren,
sich in Dichotomien verzweigenden, hierarchischen Wurzel- oder Baumstruktur, orga-
nisiert sein. Das Rhizom ist eine aus der Biologie entnommene Metapher und besitzt
zudem eine Raumlichkeit, wegen der es im Architekturdiskurs intensiv rezipiert wird
(siehe 3.1.1.2).

Deleuze beschiftigt sich selten direkt mit Architektur, doch gibt es Ausnahmen:
Zum einen sind mehrere, explizite Verbindungen zur Architektur in Deleuzes Le Pli.
Leibniz et le baroque enthalten: Erstens bezieht sich Deleuze ganz konkret auf barocke
Architektur mittels Heinrich Wolfflins Schriften zum Barock. Raum wird hier als eine
kontinuierliche Oberflache vorgestellt, die sich ins Dreidimensionale kriimmt. Damit
verbunden ist die Konzeption einer Welt, die sich in stdndigem Fluss befindet, in der
alles miteinander verbunden ist und die sich festen Einheiten oder Identitdten wider-
setzt. Zweitens konzeptualisiert Deleuze Leibniz’ Wahrnehmungs- und Erkenntnisphi-
losophie in Form eines zweistockigen Hauses: unten der Raum der Materie bzw. des
Korpers, oben das Zimmer der Seele. Die Architektur wird als bildliche Darstellung
abstrakter Sachverhalte genutzt und in Form einer Skizze, die an die Illustration einer
barocken Kirche bei Wolfflin erinnert, in Le Pli integriert.”® Drittens muss Bernard
Caches Einfluss auf Deleuze thematisiert werden. Als Teil seines Architekturstudi-
ums besuchte er Deleuzes Vorlesungen und Seminare: »Deleuze was working on his
Leibniz lectures, while I was working on my furniture and interior design projects,
through which I perceived the idea of a geographical fold brought from the outside,
into the inside, through the frame of architecture.«’' Deleuze verweist in Le Pli auf
Caches Manuskript »L’ameublement du territoire« (1983), das als Weiterentwicklung
von Ideen aus Mille plateaux die rdumliche Ontologie, die Deleuze spiter in Le Pli
ausfiihrt, vorwegnimmt. Es findet also ein Austausch zwischen Deleuze und Architek-
tur bereits vor der Ubersetzung von Le Pli in den US-amerikanischen Architekturdis-
kurs statt (siehe 3.1.2.1).

Zum anderen beschéftigen sich Deleuze und Guattari mit der architektoni-
schen Disziplin in Qu’est-ce que la philosophie?. Sie unterscheiden darin zwischen

19 Deleuze / Guattari: WP 1996, S. 234. Orig.: Deleuze, Gilles / Guattari, Félix: Qu'est-ce que la philoso-
phie?, Paris 1991, S.186.

20 Deleuze, Cilles: Die Falte. Leibniz und der Barock, Frankfurt/M 2012, S. 13. Vgl. Wolfflin, Heinrich:
Renaissance und Barock. Eine Untersuchung Giber Wesen und Entstehung des Barockstils in Italien,
Basel 1886, S. 87.

21 Cache, Bernard / Girard, Christian: Objectile: The Pursuit of Philosophy by Other Means?, in: Frichot /
Loo 2013, S.97.

am 14.02.2026, 07:39:08. -

317


https://doi.org/10.14361/9783839453261-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

38

Gilles Deleuze und die Anyone Corporation

Philosophie, Wissenschaft und Kunst. Erstere erschaffe, wie bereits erwéhnt, auf der
Immanenzebene Begriffe, indem sie Virtuelles — bis dato noch nicht Gedachtes — ak-
tualisiere. Die Wissenschaft hingegen gebe dem Virtuellen eine Referenz, d.h. sie
aktualisiere das Virtuelle auf einer Referenzebene und konstruiere derart Funktio-
nen, Sachverhalte oder referentielle Propositionen.?? Die Kunst entwerfe eine Kom-
positionsebene, die Perzepte und Affekte tragt. Perzepte unterscheiden sich von Per-
zeptionen dadurch, dass Sie unabhingig vom Zustand derer sind, die sie empfinden,
und nicht auf ein Objekt verweisen (nicht die Perzeption eines Subjekts von einem
Stein, sondern der Stein als Perzept). Wahrend Affektionen Gefiihle eines Subjekts
beinhalten, sind Affekte dynamische Krifte, durch die das Subjekt zu etwas ande-
rem, »nicht-menschlichem« wird (nicht die Einwirkung eines Steins auf ein Subjekt,
sondern abrupte Versteinerung). KiinstlerInnen vermdgen es, Werke zu kreieren, die
fiir sich allein stehen bzw. wirken und sich vom Schépfer emanzipieren. Ein Kunst-
werk sei, so Deleuze und Guattari, ein »Empfindungsblock, d.h. eine Verbindung, eine
Zusammensetzung aus Perzepten und Affekten.«** Die Architektur nimmt dabei eine
wichtige Rolle ein: »Die Kunst beginnt nicht mit dem Leib, sondern mit dem Haus;
deshalb ist die Architektur die erste der Kiinste.«** Kunst entstehe in der Abgrenzung
eines Territoriums, d.h. mit der Konstruktion eines Hauses. Wihrend die Kunst ver-
suche, das Chaos sinnlich erfahrbar zu machen, filtere die Architektur das Chaos wie
ein Sieb, um einen Moment der Differenz zu prisentieren. Einerseits sei das Haus
ein Rahmen, der mit der Kompositionsebene kommuniziere und den Empfindungs-
blocken, den Kunstwerken, Halt gebe. Hier beziehen sich Deleuze und Guattari un-
ter anderem auf Cache, fir den die Architektur sowohl materielle Rahmen als auch
Moglichkeitsrahmen schaffe, damit Neues auftauchen konne.”® Andererseits ist das
Haus selbst eine dsthetische Form, durch die bestimmte Sensationen, wie Farben oder
Klénge, sinnlich wahrnehmbar werden. Es biete nicht nur funktionale Qualitéten, son-
dern spezifische sinnliche Qualitdten, die zuriick auf die Funktion wirken: Als Bei-
spiel nennt Robert Porter in Deleuze and Guattari. Aesthetics and Politics (2009) den
Horsaal, der durch seine Ausformung und Akustik die Stimmen der Redenden mehr
oder weniger gut trigt.2® Architektur wird bei Deleuze vor allem politisch gedacht, so
schreibt er Folgendes:

»Die Architektur ist immer eine Politik gewesen, und jede neue Architektur ist auf revolutionére Krifte
angewiesen, sie kann sagen: »Wir suchen ein Volk¢, auch wenn der Architekt selbst nicht revolutionér
ist. [...] Das Volk ist immer eine neue Welle, eine neue Falte im sozialen Stoff; und das Werk ist immer

eine Faltung [...].«*’

22 Deleuze /Guattari: WP 1996, S. 136 und 234—236.

23 Ebd,, S.191.

24 Ebd.,S.222.

25 Die Aufgabe der Architektur sei: (1) separieren, (2) ein Intervall der externen Topographie sowie die
Linien selektieren, anhand denen gefaltet werden soll, und (3) das Intervall derart arrangieren, dass
sich ein intendierter Effekt einstellt: Cache, Bernard: Earth Moves. The Furnishing of Territories, New
York/NY 1995, S. 23—25.

26 Porter, Robert: Deleuze and Guattari. Aesthetics and Politics, Cardiff 2009, S. 74f.

27 Deleuze: U1993,S. 229.

am 14.02.2026, 07:39:08. -


https://doi.org/10.14361/9783839453261-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

KONTAKTZONEN

Die politische Natur der Architektur besteht in ihrem Vermdgen, zu der Bildung einer
neuen politischen Subjektivitdt und dem entsprechenden raumlichen Arrangement bei-
zutragen. In diesem Zusammenhang wird ersichtlich, warum sich Deleuze in Foucault
(1986) intensiv mit Foucaults Theoretisierung des »Panopticons« als eine konkrete
architektonische Form fiir ein Gefdngnis beschéftigt: Dieses wirke als Diagramm
nicht nur auf das Verhalten der Wirter und Insassen, sondern beschreibe spezifische
Machtformationen in einer bestimmten Zeit und Gesellschaft (siche 3.1.3.3). Aus einer
Beschiftigung mit konkreter Architektur stammend liefert das Diagramm den Kontakt
zum Architekturdiskurs, so bemerkt Lynn Folgendes:

»There may be some kind of space race, and philosophy becomes a place where you get a language to
describe things, but if I gave a paper in mathematical terms or geometric terms, it would be pops and
whistles. The term diagram, however, is more accessible. It offers more of a common ground between

philosophy and architecture.«?®

Deleuze (und Guattari) liefern also eine Bandbreite an rdumlichen Konzepten und Me-
taphern, architektonischen Darstellungen, Verweisen auf (barocke) Architekturformen
sowie intensiven Auseinandersetzungen mit Rdumen und deren Auswirkung auf das
soziale Leben. Sie bilden die Kontaktzone zur Architektur. Im Gegenzug ist aber auch
die Architektur von Ubersetzungen aus der Philosophie gezeichnet.

2.1.3 Architekturtheorie als Kontaktzone

Die Architekturtheorie muss als eine klassische Kontaktzone zwischen Architektur
und Philosophie betrachtet werden. In ihr vollziehen sich Austausch- und Uberset-
zungsprozesse. Zum einen agiert sie wie die Philosophie im Medium der Sprache und
der Schrift, sodass es zu keinen medienbedingten Ubersetzungsproblemen kommit.
Zum anderen zeigt sie sich bereits als eine hybride Wissenschaft, die interdisziplinir
zwischen Architektur- und Kunstgeschichte, Medien- und Zeichentheorie, Psycholo-
gie, Soziologie, Politik, Okologie und eben Philosophie operiert. Dieses Zwitterwesen
lasst sich auch an der Diskussion iiber die Unterscheidung zwischen Architekturtheo-
rie und Architekturphilosophie ablesen. An dieser Stelle seien drei aktuelle Positionen
genannt, die verdeutlichen, dass die Definitionsversuche von Architekturphilosophie,
Architekturtheorie, Entwurfstheorie und Architekturinterpretation unterschiedlich aus-
fallen und sich im Vergleich durchaus widersprechen. Es zeigt sich, dass jene Bereiche
keine universell festgelegten Kategorien bilden konnen, dass aber die Diskussion dar-
iiber zum Selbstverstdndnis der Architekturdisziplin beitragt.

Jorg Gleiter definiert die Architekturtheorie als eine praktische Asthetik, die
iiber das »Gemachtwerden und Gemachtsein« von Architektur bzw. »die praktische
Umsetzung und Materialisierung architektonischer Ideen« reflektiere, wiahrend die
Architekturphilosophie allgemeinere Fragen behandele, wie »die kulturelle Funktion
der Architektur«, »ihre Moglichkeitsbedingungen im groB3en kulturellen Ganzen« oder
schlichtweg was Architektur sei.”

28 Lynn, Greg, in: Davidson, Cynthia C. (Hg.): Anyhow, New York/NY 1998a, S. 258.
29 Cleiter, Jorg: Architekturtheorie heute, Bielefeld 2008, S. 8.

am 14.02.2026, 07:39:08. -

39


https://doi.org/10.14361/9783839453261-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

40

Gilles Deleuze und die Anyone Corporation

Kari Jormakka unterteilt indes die Architekturtheorie in drei Arten und benennt
die Architekturphilosophie als eine davon. Sie behandelt grundsitzliche Fragen (Be-
dingungen der Entwurfstheorie oder Grundgesetze der Architekturkritik), wéhrend
mit der Entwurfstheorie Prinzipien fiir Entwerfende formuliert werden (wie bei Vitruv
oder Le Corbusier) und bei der Architekturinterpretation Gebdude durch Vergleiche
mit Theorien erklért werden (wie bei Colin Rowe).*°

Christoph Baumberger vertritt schlieBlich die These, dass Architekturphilosophie
und Architekturtheorie iiber inhaltliche Kriterien nicht eindeutig voneinander zu tren-
nen sind. Er schlédgt stattdessen vor, die Architekturphilosophie durch vier »formale
Kriterien« von der Architekturtheorie abzugrenzen: Allgemeinheit, Reflexivitit, Sys-
tematizitdt und Neutralitdt. Erstens gehe es in der Architekturphilosophie nicht um
bestimmte Bauwerke oder Stile, sondern um allgemeine Fragen, beispielsweise ob
die Architektur eine Kunstform ist. Zweitens bezeichnet Baumberger mit Reflexivitét
die Zuwendung der Architekturphilosophie zu Begriffen, die in architekturtheoreti-
schen Schriften bereits vorausgesetzt werden, zum Beispiel die Bedeutung ésthetischer
Werturteile oder was architektonischer Ausdruck sei. Des Weiteren zeichnen sich ar-
chitekturphilosophische Schriften dadurch aus, dass sie »systematisch angelegt und
im Hinblick auf die Evaluation von Baustilen und Bauweisen neutral«® seien. Die
vier Kriterien werden allerdings nicht als notwendige und hinreichende Bedingungen
von Baumberger verstanden, sondern nur als Symptome, die mehr oder weniger stark
ausgeprigt sein konnen. Mit dieser Relativierung bleibt die Abgrenzung der Architek-
turphilosophie von der Architekturtheorie letztlich unscharf.

Die Bedeutungen von Architekturtheorie und Architekturphilosophie gehen im
Grunde flieBend ineinander iiber. Das konzeptuelle Feld, das sich zwischen prakti-
scher Asthetik, Entwurfstheorie, Architekturinterpretation und philosophischer Refle-
xion iiber den Raum oder architektonische Grundbegriffe aufspannt, bildet eine Kon-
taktzone zwischen Architektur und Philosophie. Wie die Kontaktaufnahme zwischen
Deleuzes Philosophie und dem Architekturdiskurs erfolgt, soll im Folgenden durch die
Ubersetzungswege von Deleuzes Schriften in den US-amerikanischen Kontext gezeigt
werden.

2.2 Ubersetzungswege und Kontaktaufnahme
2.2.1 >French Theory« bzw. >franzésischer Poststrukturalismus¢

»Theory« bedeutet in den USA nicht dasselbe wie »théorie« in Frankreich. Zwei Pub-
likationen beschiftigen sich mit der US-amerikanischen Konstruktion eines scheinbar
homogenen >franzdsischen Poststrukturalismuse, die unter dem Schlagwort »French
Theory« geldufig ist. Wahrend Lotringer und Cohen mit French Theory in America
(2001) eine Untersuchung aus der Binnenperspektive verdffentlichen, analysiert
Frangois Cusset in French Theory. Foucault, Derrida, Deleuze & Cie et les mutations

30 Jormakka, Kari: Vorlesungsskript»Architekturtheorie«, Bauhaus-Universitit Weimar WS 2008, S. 2.

31 Baumberger, Christoph: Architekturphilosophie. Ihre Abgrenzung von der Architekturtheorie und
Verortung in der Philosophie, in: Gleiter, Jorg / Schwarte, Ludger (Hg.): Architektur und Philosophie.
Grundlagen. Standpunkte. Perspektiven, Bielefeld 2015, S. 63.

am 14.02.2026, 07:39:08. -


https://doi.org/10.14361/9783839453261-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

