In Verteidigung der Gleichheit

Steffen Wittig

1. How to defend principles
- oder: Tango mit der Negativitat der Gleichheit

Liest man das vorliegende »Manifest fiir eine post-kritische Pidagogik«
(Hodgson et al. 2022), so stechen meines Erachtens — neben anderen
zentralen Fragestellungen’ - zwei Punkte besonders ins Auge. So geht
das Manifest, erstens, ein nicht unerhebliches Risiko ein: Es wagt zu
formulieren, »dass es Grundsitze zu verteidigen gibt« (ebd.: 20). Dies
ist insoweit beeindruckend als im Rahmen einer gegenwirtigen u.a.
poststrukturalistischen Kritik gerade angezweifelt werden kann, dass
eine Formulierung von Grundsitzen, eine Identifizierung eines pad-
agogisch Gemeinsamen, auf das man sich bspw. mit Dimensionen des
Handelns, der Intention oder der Wirkung berufen konnte, nur schwer-
lich méglich ist. Eine Grundlegung des Pidagogischen ist etwas, das
im Rahmen solcher Thematisierungen zu scheitern droht.* Fragt man

1 Hier ist bspw. die terminologische Diskussion des Charakters eines Manifests
Uberhaupt oder des Begriffs der Liebe zu nennen (vgl. Lewis 2017; Ramackers
2017).

2 Vgl. Schifer 2005. Als mogliche Begriindung einer Handlung als padagogisch
werden oftmals die Dimensionen des Prozesses, der Absicht und der Wirkung
herangezogen. Alle drei allerdings sind fiir eine solche Begriindung hochst
problematisch. Die Dimension des Prozesses als Versuch auf einen Educandus
strukturiert und transparent einzuwirken, birgt die Gefahr der nachtriglichen
Begriindungen dieses Prozesses. Brezinka (1978: 45) bot, zweitens, mit seinem
Verweis auf die Dimension der Intentionalitit in den 1970ern einen méglichen
Ausweg: Wie kann aber bspw. eine Intention iiber einen langeren Zeitraum per-

14,02.2026, 06:12:39.



https://doi.org/10.14361/9783839459799-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

74

Steffen Wittig

sich vor diesem problematischen Hintergrund, wie eine Fundierung
des Pidagogischen durch das Manifest artikuliert wird, so wird mit
dem Verweis auf Ranciére deutlich, dass die Autor*innen einen etwas
anderen Weg einschlagen: Sie referieren zweitens auf dessen Annah-
me der Gleichheit (vgl. ebd.: 21), zu deren Verteidigung sie einladen,
da mit ihrer Behauptung fur die Autor*innen gleichsam eine Unter-
stellung eines »existierende[n] Raum[es] der Gemeinsamkeit« (ebd.: 21)
einhergeht. Im Folgenden will ich, der Ranciéreschen Spur der Gleich-
heit als Bezugspunkt des Manifests folgend, einerseits danach fragen,
in welchem Verhiltnis sich eine solche Annahme der Gleichheit zu einer
Sphire des Gemeinsamen artikuliert (2.). Hierzu méchte ich in einem
ersten Schritt auf zwei Perspektivierungen des Begriffs der Gleichheit
bei Jacques Ranciére eingehen, da seine Sichtweisen es meines Erach-
tens erlauben, kritische Riickfragen an das Manifest zu stellen. Hierbei
soll zum einen a) unter Referenz auf Das Unvernehmen (2002) heraus-
gestellt werden, dass dieser Begriff der Gleichheit fiir Ranciére zum
Ausgangspunkt dafiir wird, was er >Politik« nennt. Er besteht in der
Inanspruchnahme eines Anteils an einer >Aufteilung des Sinnlichens,
von der aber diejenigen, die jenen Anspruch der Zugehorigkeit stellen,
ausgeschlossen sind. Eine solche Perspektivierung von >Gleichheit«< be-
ruht damit auf der praktischen Problematisierung eines real erfahrenen
Regimes ungleicher Verteilungen sozialer Positionen, dessen Infrage-
stellung gerade erst die Frage aufwirft, was von welcher Subjektposi-
tion aus in welcher Weise als Gemeinsames hervorgebracht wird (vgl.
Ranciére 2002: 10). Zum anderen thematisiert Ranciére b) die Gleich-
heit als Moglichkeit eines gemeinsamen Bezugspunktes in der Form
der Beanspruchung einer »Gleichheit der Intelligenzen« (Ranciére 2007:
52). Jegliche Weise des pidagogischen Handelns, so Ranciére, miisse

sistieren, wenn sie sich stets von Neuem in heterogenen Situationen bewdhren
muss und wie kann gewusst werden, dass eine spezifische Intention eine kon-
krete Handlung >motiviert Die Dimension der Wirkung antwortet, drittens,
auf diese Problematisierungen. Wird eine Wirkung produziert, marginalisie-
ren sich Prozess und Intention. Problematisch wird aber auch hier, dass Wir-
kungen nie eindeutig auf den Einfluss der Pidagog*innen zurickgefihrt wer-
den kénnen.

14,02.2026, 06:12:39.



https://doi.org/10.14361/9783839459799-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

In Verteidigung der Gleichheit

unterstellen, dass jeder Educandus in gleicher Weise dazu in der La-
ge ist, sich mit einem (Wissens-)Gegenstand auseinanderzusetzen (vgl.
ebd.: 53ff.). Ich mochte auch hier zeigen, dass eine solche Annahme der
Gleichheit nur in Konfrontation mit einer politischen Ordnung még-
lich wird. Vor dem Hintergrund eines solch hochst problematischen
Gemeinsamen soll in einem zweiten Schritt gefragt werden, wie eine
>Verteidigung« desgleichen skizziert werden kénnte (3.).

2. Gleichheit als dialektischer Widerspruch

a) Wie artikuliert sich Gleichheit in Bezug
auf etwas wie Gemeinschaft?

Folgt man Ranciére, so ist Gleichheit nicht per se eine Qualifizierungs-
weise eines Subjekts, sie kommt niemandem ohne weiteres zu, son-
dern ist vielmehr als Teil einer politischen Intervention verortet inmit-
ten »der Macht, des Wissens, der handelnden Kérpers, so Badiou (2015:
218). Ohne gegenstindliche Verortung innerhalb des Sozialen (Ranciére
2002: 43) schreibt sie sich »in Form eines Streits [...] ins Herz der poli-
zeilichen Ordnung ein« (ebd.) und artikuliert sich so viel eher als eine
Bithne, auf der sich dieser Streit um die Zugehorigkeit zu einer spezifi-
schen Ordnung hervorbringt. Die Gleichheit bietet eine Metapher, auf
die sich im Moment des Ausschlusses aus einer bzw. in der Situation
der Begegnung mit einer machtvollen Ordnung berufen werden kann.
Ich will kurz erliutern, wie sich eine solche Gleichheit bei Ranciére ar-
tikuliert.

Versteht man sie dergestalt als ein Moment der Politik, als eine Si-
tuation der Begegnung mit dem, was Ranciére Polizei nennt und in dem
um das »Dasein einer gemeinsamen Bithne« (ebd.: 38) gekimpft werden
muss, so muss zunidchst geklart werden, was er unter diesem Terminus
der Polizei versteht. Diesen entfaltet Ranciere insbesondere in seinem
Unvernehmen, das im Jahr 1995 im franzdsischen Original und im Jahr
2002 in deutscher Ubersetzung erschienen ist und sich durch eine An-
lehnung an die Foucaultsche Perspektive auf Politik auszeichnet. Auch

14,02.2026, 06:12:39.

75


https://doi.org/10.14361/9783839459799-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

76

Steffen Wittig

Ranciére (2002) spricht, dhnlich wie Foucault, der Politik einen expli-
ziten Wahrheitscharakter ab und betont vielmehr die immanente Dy-
namik und Unruhe dieses Begriffs, mit dem Wahrheit eher produziert,
erfunden als gefunden wird. Wo aber Foucault Wahrheitsspiele inner-
halb des Sozialen prozessieren sieht, da identifiziert Ranciére eine un-
aufhebbare Spannung, einen »Riss« (ebd.: 33), der sich inmitten einer
zweigeteilten »Aufteilung der [sinnlichen] Ordnung« (ebd.: 52) auftut:
In einer solchen werden Subjektpositionen hervorgebracht, die Anteil
an einer >Aufteilung des Sinnlichen< haben und gleichsam werden Sub-
jektpositionen artikuliert, die einen derartigen Anteil nicht haben und
ausgeschlossen werden.

Die Form, in der sich jener »Anteil der Anteillosen« an dieser Ord-
nung dabei hervorbringt, ist im »Unmessbaren des Unrechts« (ebd.: 33)
zu sehen, das wiederum auf den Begriff der Gleichheit verweist. Ran-
ciéres Perspektive auf Politik scheint dahingehend nicht in einer har-
monisierenden Vorstellung, sondern im unhintergehbaren Dissens zu
enden, der sich immer wieder eréffnen kann. Im Folgenden soll es da-
bei darum gehen, den Artikulationsweisen dieses >Risses< im Sozialen
an der Problematizitit der Termini der Polizei, der Politik und des Un-
rechts zu folgen, um so den Begriff der Gleichheit als Negation fokus-
sieren zu koénnen.

Die Logik, in der die Produktion einer geteilten >Aufteilung des
Sinnlichenc selbst hervorgebracht wird, nennt Ranciére >Polizeic. Sie
artikuliert sich dabei als »Verteilung der Plitze und der Funktionenc
(ebd.: 39) und als Anordnung von Subjektpositionen, die aber nicht
gleichermafien Anteil an dieser so produzierten Aufteilung des Sinn-
lichen haben. Dieser >Riss¢, der das Soziale durchzieht, wird so erst
durch eine polizeiliche Ordnung hervorgebracht: So wird eine »sym-
bolische Verteilung der Korper, die sie unter zwei Kategorien aufteilt«,
erst produziert: Was artikuliert wird, ist eine Teilung in »jene, die man
sieht und jene, die man nicht sieht; jene, von denen es einen Logos —
ein erinnertes Wort, eine aufzustellende Rechnung — gibt, und jene,
von denen es keinen Logos gibt; jene, die wirklich sprechen, und jene,
deren Stimme, um Freude und Leid auszudriicken, die artikulierte
Stimme nachahmt« (ebd.: 34). Das »Unmessbare des Unrechts« (ebd.:

14,02.2026, 06:12:39.



https://doi.org/10.14361/9783839459799-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

In Verteidigung der Gleichheit

33), auf das auch das Manifest implizit mit Ranciére verweist, rithrt
damit genau daher, dass in der Logik jener Polizei eine »politische
Gemeinschaft als Antagonismus der Teile der Gemeinschaft« hervor-
gebracht wird (ebd.). Nur das Manifest iibersieht meines Erachtens
jenen gleichermaflen artikulierten politischen Antagonismus.

Fokussiert man mehr noch auf das, was politische Gemeinschaft ge-
nannt werden kénnte, so ist diese fiir Ranciére nicht per se Resultat ei-
nes (bio-)politischen Paradigmas des nackten Lebens, wie dies bspw. bei
Agamben (2002) der Fall ist (vgl. hierzu auch Mayer/Wittig 2020). Viel-
mehr ist es gerade jener polizeilich produzierte >Riss< in der Ordnung,
in dem adressiert wird, was >Gemeinschaft< und Gleichheit umreifen
konnte. Entscheidend hierfiir ist Ranciéres (2006; vgl. auch Beiler 2019,
Kleesattel 2019, Martinez Mateo 2019b) dsthetisch-politisches Verstind-
nis des Sozialen, das er explizit an die Dimension der Sprache und an
das>Gehort-Werden« bindet. Das Soziale bringt sich permanent als eine
asthetische Ordnung des >Vernehmen-Kénnens< und des >sVernommen-
Werdens« hervor. Sie bringt sich als eine >Aufteilung des Sinnlichenc
hervor: als eine soziale Spaltung einerseits in einen Teil derjenigen, die
Anteil an einem Logos haben, indem sie von anderen gehért werden kon-
nen. Andererseits aber gleichsam in einen Anteil derjenigen, denen kein
Anteil an dieser Ordnung zugesprochen wird und die deshalb anteillos
bleiben, weil sie nicht vernommen werden kénnen.

Ranciére zeigt an der Fabel des Menenius Agrippa, die sich ur-
spriinglich bei Livius findet, dass sich diese >Aufteilung des Sinnlichens
als asthetisch-politischer »Streit iiber die Frage nach der Sprache
selbst« (Ranciére 2002: 35) artikuliert. Mit der Fabel wird dabei auf
einen neuralgischen Punkt der Stindekimpfe in der romischen Repu-
blik zwischen 509 v. Chr. und 367 v. Chr. verwiesen, die sich zwischen
Patriziern und Plebejern abspielten. Im Jahr 494 v. Chr. ziehen in deren
Rahmen die Plebejer von der Stadt auf den Aventin (Mons Aventinus),
um ihre Arbeit niederzulegen und so gegen die fiir sie unrechtmifige
Behandlung durch die Patrizier zu protestieren. Ranciére schildert dies
zZugespitzt so:

14,02.2026, 06:12:39.

77


https://doi.org/10.14361/9783839459799-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

78

Steffen Wittig

Die Position der unbeugsamen Patrizier ist einfach: es gibt keinen Ort,
um mit den Plebejern zu diskutieren, aus dem einfachen Grund, weil
diese nicht sprechen. Und sie sprechen nicht, weil sie Wesen ohne Na-
men sind, ohne Logos, das heifdt ohne symbolische Einschreibung im
Cemeinwesen. Sie leben ein rein individuelles Leben, das nichts tber-
tragt, aufder das Leben selbst, reduziert auf seine Reproduktionsfihig-
keit. Derjenige, der ohne Namen ist, kann nicht sprechen. (Ebd.)

Eine derartige >Aufteilung des Sinnlichenc ist eine sthetische Teilung
des Sozialen. Gleichsam artikuliert sich aber die mégliche Problema-
tisierung, wer als Teil der Gemeinschaft wahrgenommen werden kann
und wer nicht, als moglicher Streitpunkt einer Gemeinschaft, die sich
gerade erst in der Auseinandersetzung mit diesem Problem der mog-
lichen Teilhabe der Anteillosen an der >Aufteilung des Sinnlichenc als
Gemeinschaft zu versammeln beginnt. Hierdurch, so Ranciére (ebd.:
38), »verstehe [man] die Aufteilung im doppelten Sinne des Wortes:
[als] Gemeinschaft und Trennung«. Dieser Ordnung des Sichtbaren,
der Platzanweisung, der »Verteilung und Legitimierung« (ebd.: 39) von
Subjektpositionen gibt Ranciére den Namen »Polizei« (ebd.: 40). Genau
gegen eine solche dsthetisch-politische Anordnung von Subjektpositio-
nen richtet sich der plebejische Protest im Beispiel vom Aventin: Die
Plebejer verweisen darauf, gleichermaflen Anteil am Logos zu haben
wie die Patrizier. Sie insistieren darauf, diesen gleich zu sein. In einem
solchen Sinne ist die Reaktion der Patrizier interessant. So sandte der
Senat den Abgeordneten Menenius Agrippa aus, um mit den Plebejern
zu verhandeln und dieser beschwichtigte diese mit einer platonischen
Parabel: Er erzihlte ihnen, dass mit ihrem Protest die wesentlichen Be-
standteile des gesellschaftlichen Koérpers ihren Dienst eingestellt hit-
ten und nicht mehr zusammenarbeiteten. In einem Staat, genau wie
in einem Korper, miissten aber alle Teile zusammenwirken, um funk-
tionieren zu kénnen. Diese Rede fithrte schliellich die Plebejer wie-
der zuriick an die Arbeit und beendete die Sezession (vgl. Alféldy 1975).
Das Beschwichtigende dabei lag allerdings weit weniger im Inhalt des
Gesagten als vielmehr in der Form, in der sich Menenius Agrippa an
die Plebejer wandte. Denn fir die Patrizier musste die Ansprache des

14,02.2026, 06:12:39.



https://doi.org/10.14361/9783839459799-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

In Verteidigung der Gleichheit

Menenius an die Plebejer selbst paradox erscheinen: Fiir sie beruhte
sie auf einem »fatalen Irrtum [...] es kimen Worte aus dem Mund der
Plebejer, wihrend logischerweise doch nur Lirm herauskommen kann«
(Ranciére 2002: 40). Fiir die Plebejer wird damit aber »[d]iese Entschei-
dung« des Menenius »identisch mit der Entscheidung, wer an einer
politischen Ordnung wie teilhat und wer nicht«, so Leonhardt (2017:
41). Die Frage des Anteils am Logos — und damit die Frage der Gleich-
heit — wird durch die sprechende Hinwendung an Wesen, die in der
Artikulationsweise der polizeilichen Ordnung weder dazu in der Lage
sind zu sprechen, noch Sprache vernehmen kénnen, vollkommen ver-
schoben. Die Unterteilung der polizeilichen Ordnung »in jene, die man
sieht und jene, die man nicht sieht« (Ranciére 2002:34), in jene, die iber
eine Sprache verfiigen und deshalb dazu fihig sind, »das Rechte aus-
zusprechen, wihrend [die Rede] anderer nur als Lirm wahrgenommen
wird« (ebd.), wird auf diese Weise vollig neu verhandelt. Denn erst in
der Negation der >Aufteilung des Sinnlichen, im Ausschluss von Sub-
jektpositionen und in der gleichzeitigen Auflehnung gegen diese Ex-
klusion konstituiert sich das, was Gleichheit genannt werden konnte
als dialektischer Widerspruch, so Balibar (2012: 13 und 19). Es ist die
indirekte Verneinung eben jener Behauptung, die Plebejer seien nicht-
menschliche, lediglich Lirm machende und die menschliche Sprache
nicht verstehende Wesen, in welcher in der Ansprache des Patriziers
Menenius Agrippa an die Plebejer auf dem Aventin eine Gleichheit von
Plebejern und Patriziern zumindest negativ artikuliert wird: Wenn die
Plebejer den Menenius nicht verstehen witrden, warum sollten sie dann
ihre Arbeit wiederaufgenommen haben?

Der Begriff der Politik setzt gerade an jener am Beispiel vom Aven-
tin aufgerufenen Dynamik der Begegnung mit der polizeilichen »Auf-
teilung der sinnlichen Ordnung« (Ranciére 2002: 52) an: »Die Politik ist
zuerst der Konflikt iiber das Dasein einer gemeinsamen Biihne, iber
das Dasein und die Eigenschaft derer, die auf ihr gegenwirtig sind«
(ebd.: 38). Diese Spannung, die jene >Aufteilung des Sinnlichen« durch-
quert, artikuliert sich gerade dadurch, »weil diejenigen, die kein Recht
dazu haben, als sprechende Wesen gezihlt zu werden, sich dazuzihlen
und eine Gemeinschaft dadurch einrichten, dass sie das Unrecht ver-

14,02.2026, 06:12:39.

7


https://doi.org/10.14361/9783839459799-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

80

Steffen Wittig

gemeinschaften, das nichts anderes ist als der Zusammenprall selbst,
der Widerspruch zweier Welten, die in einer einzigen beherbergt sind«
(ebd.). Die Welt der Patrizier und die der Plebejer, der Logos und die
dem Logos ausgeschlossenen Wesen, begegnen sich im Beispiel des Me-
nenius konfrontativ in der Forderung nach Gleichheit. Gleichsam arti-
kuliert sich der Begriff der Gleichheit so nur als seine eigene »Vernei-
nung« (ebd.: 46): als Unrecht des Ausschlusses der Plebejer aus der Ord-
nung der zur Sprache fihigen Wesen, jenes Unrechts also, das durch
den Logos veriibt wird, und das in der Proklamation dieses Unrechts
diejenigen vereint, die von diesem Unrecht betroffen sind. Diese Ma-
nifestation des Unrechts ist dabei an den Prozess der Subjektivierung
gebunden, da das Unrecht nur »durch Subjekte oder durch spezifische
Subjektivierungsanordnungen [existiert]« und im konkreten Fall auch
fir andere in Erscheinung tritt. Gleichheit artikuliert sich so in der
Konfrontation mit einer machtvollen Ordnung in doppelter Weise: ei-
nerseits als eine eingeforderte Gleichheit, die von einer >Aufteilung des
Sinnlichen« verlangt, nicht mehr ausgeschlossen, sondern zu ihr als
Gleiche gezihlt zu werden, und andererseits als eine Gleichheit, die die
gegen den Logos den Aufstand Probenden als gleich artikuliert bzw. als
gleichermafien exkludiert artikuliert.

Da die polizeiliche Ordnung somit Bedingung der Méglichkeit der
Gleichheit ist — einer geforderten Gleichheit, dem Logos doch anzuge-
horen und einer Gleichheit der Aufstindischen, sich gleichermafien ge-
gen eine spezifische Ausschlussoperation des Logos aufzulehnen, kon-
stituiert sich eine politische Gleichheit nur im Zusammenstof3 mit dem
Bereich der Polizei. Dieses Feld der Begegnung im Begriff der Gleich-
heit kann damit nur als Negation der Aufteilung des Sinnlichen< im
Moment eines konstatierten Unrechts artikuliert werden und bildet zu-
gleich die Bedingung der Moglichkeit der Benennung des Unrechts. Die
Plebejer konnen nur eine Gleichheit mit den Patriziern behaupten, weil
diese sie als Ungleiche ausschlief}en. Gleichheit wird von dieser Seite
her zunichst als »offene Gesamtheit der Praktiken [verstanden], die von
der Annahme der Gleichheit jedes sprechenden Wesens mit jedem an-
deren und durch die Bemithung, sie zu bewahrheiten, gewihrleistet ist«
(ebd.). Gleichheit ist damit ihrer Behauptung der Politik »nicht eigen«

14,02.2026, 06:12:39.



https://doi.org/10.14361/9783839459799-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

In Verteidigung der Gleichheit

und hat »an sich [...] nichts Politisches« (ebd.: 43) — ein Punkt, an den
das Manifest anschliefdt. Dort geht man mit Ranciére von der »Annah-
me der Gleichheit und der Moglichkeit der Transformation des Einzel-
nen und des Kollektivs« (Hodgson et al. 2022: 21) aus. In der Konkretion
bringt sich diese Annahme der Gleichheit aber erst in der Aktualisie-
rung eines konkreten Falls hervor, indem sie »in Form eines Streits die
Bestitigung der Gleichheit ins Herz der polizeilichen Ordnung« (Ran-
ciére 2002: 43) eingeschrieben wird. Insofern tritt Gleichheit nur am Fall
hervor und verweist so als Negation im Dissens auf das Moment einer
nicht vorhandenen, aber unterstellten Gleichheit. Die Gleichheit artiku-
liert sich somit als etwas, das in der Konfrontation einerseits voraus-
gesetzt werden muss, um eine Infragestellung einer Ungleichbehand-
lung erst zu ermdglichen und um sich andererseits gleichsam praktisch
erst hervorbringen zu konnen. Das Moment der Gleichheit ist so nichts
weiter, wie Balibar (2012: 13 und 19) es bezeichnet, als ein »dialektischer
Widerspruch, ein »Differential«: Es muss angenommen werden, kann
sich aber nur praktisch am konkreten Fall hervorbringen. Das Manifest
nimmt diese problematische zweite Seite der Gleichheit in seiner Kiirze
allerdings kaum auf: Wie artikuliert sich die >Annahme der Gleichheit«
im Manifest, wenn sich diese gleichsam erst in den Praktiken der Sub-
jekte hervorbringt? Das Manifest reif3t diesen Punkt lediglich mit seiner
Referenz auf Ranciéres >Unwissenden Lehrmeister< an. Jener skizzierte
Zusammenhang soll im Folgenden weiter vertieft werden.

b) Wie kann Gleichheit angenommen werden, wenn sie
nur als Negation existiert?

Ranciére (2007: 11) entwickelt in einer zweiten, sich dann im Unverneh-
men fortfithrenden Perspektive, diesen paradoxen Begrift der Gleich-
heit zugleich als zentralen Einsatz seiner Perspektive unter Referenz auf
das Narrativ Joseph Jacotots, jenes »Lehrbeauftragte[n] fiir franzosische
Literatur an der Universitit von Lowens, der im Jahr 1818 dort ein »in-
tellektuelles Abenteuer« erlebt. Eben auf diese Artikulation von Gleich-
heit referiert auch das Manifest. Allerdings muss dessen Aufnahme mit
Ranciére noch etwas verschoben werden. Jenes Narrativ ist bisweilen

14,02.2026, 06:12:39.



https://doi.org/10.14361/9783839459799-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

82

Steffen Wittig

insbesondere in der Pidagogik breit rezipiert (vgl. bspw. Biesta 2010,
Cornelissen 2010, Simons/Masschelein 2010, Ahrens 2012) und umreifst
vor allem Jacotots Lehrerfahrungen als ausschliefRlich Franzésisch spre-
chender Lektor in den Niederlanden, in die er durch die in Frankreich
an die Macht zuriickkehrenden Bourbonen exilieren muss. So stand er
in Leuven vor der nicht ganz einfachen Problematik, Vorlesungen fiir
Studenten halten zu miissen, die kein Wort Franzésisch sprachen, son-
dern eben nur Niederlindisch — eine Sprache, die wiederum Jacotot
nicht sprach. Vor dem Hintergrund dieses Problems versucht Jacotot
mit der Annahme der »Gleichheit der Intelligenzen« (Ranciére 2007: 52)
eine »gemeinsame Sache« (ebd.: 12) zu finden, einen Gegenstand, der
die Grenzen der Sprache tiberwindet und so eine »minimale Verbin-
dung« (ebd.: 11) zwischen Lehrmeister und Schiilern herstellt. Diesen
findet er in der »zweisprachige[n] Ausgabe des Telemach« (ebd.: 12),
wobei er beobachtet, dass die Lernenden die pidagogisch tiblichen Er-
klirungen des Lehrmeisters gar nicht benétigen.

Ranciére (ebd.: 14) verhilt sich mit dieser Annahme der Gleichheit
damit zu einer pidagogischen >Aufteilung des Sinnlichen, die sich als
»Ordnung des Erklirens« artikuliert. Er wendet sich gegen die Behaup-
tung, dass »die wesentliche Aufgabe des Lehrmeisters [...] darin [be-
steht], zu erkliren, die einfachen Elemente der Kenntnisse hervorzu-
heben und ihre prinzipielle Einfachheit mit der tatsichlichen Einfach-
heit, die die jungen und unwissenden Geister kennzeichnet, in Uber-
einstimmung zu bringen. Lehren, das hief? gleichzeitig Kenntnisse zu
vermitteln und Geister zu formen, indem man sie, einem geordneten
Fortschreiten folgend, vom Einfacheren zum Komplizierteren leitete«
(ebd.: 13). Insofern konnte unter dieser Perspektive Lehren als polizei-
liche Praxis betrachtet werden, die eine Differenz zwischen Wissen-
den und Unwissenden erst (re-)produziert: Das Lehren situiert Sub-
jektpositionen in einer >Aufteilung des Sinnlichens, fiihrt sie in diese
ein oder schliefit sie aus dieser aus. Ranciére hingt diese Einfithrung
in den Logos an den Begriff des Verstehens: »Niemand kennt wahrhaft
etwas, wenn er es nicht verstanden hat. Und damit er verstehe, muss
man ihm eine Erklirung gegeben haben [..]J« (ebd.: 14). Wann aber et-
was als verstanden gilt, dariiber bestimmt innerhalb dieser >Logik des

14,02.2026, 06:12:39.



https://doi.org/10.14361/9783839459799-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

In Verteidigung der Gleichheit

Erklirens< ausschliefllich der Lehrende. Der »Erklirende [entscheidet]
als Einziger dariiber [...], an welchem Punkt die Erklirung selbst er-
klart ist« (ebd.). Und so ist es »[d]as Geheimnis des Lehrmeisters [..],
die Distanz zwischen dem gelehrten Gegenstand und dem zu beleh-
renden Subjekt, die Distanz auch zwischen lernen und verstehen, er-
kennen zu kénnen« (ebd.: 15), eine Distanz, die der Erklirende durch
die Praxis des Erklirens und als Entscheidungsinstanz des Endes je-
der Erklirung selbst erst hervorbringt: »Der Erklirende ist jener, der
die Distanz einsetzt und abschafft, der sie inmitten seiner Rede ent-
faltet und auflést«, so Ranciére (ebd.). Einerseits identifiziert Ranciére
so in jener pidagogischen Aufteilung des Sinnlichen die Privilegierung
der Rede des Lehrmeisters, der Annahme namlich, dass die Erklirung
des Lehrmeisters jeder anderen alternativen Erklirung vorausgeht. An-
dererseits trifft diese Analyse Ranciéres in Bezug auf das Nachdenken
tiber das Sprachlernen des Kindes auf eine interessante Erkenntnis:
»Die Worter, die das Kind am ehesten lernt, in deren Sinn es am ehes-
ten eindringt, die es sich am ehesten fiir seinen eigenen Gebrauch an-
eignet, sind diejenigen, die es ohne erklirenden Lehrmeister, noch vor
jedem Lehrmeister lernt« (ebd.: 16). Das Erlernen der Muttersprache
kann als Evidenz dafiir aufgerufen werden, dass ein Verstehen eines
Sachverhaltes auch ohne vorgingige Erklirung, nur auf Basis der ei-
genen Intelligenz moglich ist. Was nun aber mit dieser Einfithrung ei-
ner >Ordnung des Erklirens< und des Unterrichts passiert, ist, dass jene
eigene Intelligenz, die vormals auch zum Erlernen der Muttersprache
und anderer Praktiken dienlich war, mit einer Logik des Erklirens kon-
frontiert wird, so dass behauptet wird, »dass ein Verstehen mittels der
eigenen Intelligenz nicht mehr méglich ist [...]« (ebd.). Lehren (und Ler-
nen) bedeutet also, im Aufeinandertreffen zweier Ordnungen in einen
sich als hegemonial artikulierenden Logos eingefithrt zu werden, der
von der Behauptung einer Ungleichheit ausgeht und ebensolche in sei-
nen Praktiken immer wieder (re-)produziert (vgl. Simon/Masschelein
2010: 601).

Im Gegensatz dazu fithrt Ranciére (2007: 52) seine Annahme der
Gleichheit der Intelligenzen vor dem Hintergrund der Unterstellung
ein, dass jede/r ,Schiiler*in< zum einen in der Lage ist, auf Basis ih-

14,02.2026, 06:12:39.

83


https://doi.org/10.14361/9783839459799-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

84

Steffen Wittig

rer/seiner eigenen Intelligenz zu lernen; der sunwissende Lehrmeister«
erzeugt vor diesem Hintergrund keine Asymmetrie des Erklirens, kei-
ne Teilung zwischen Wissenden und Unwissenden, weil er selbst kei-
ne Ahnung von jenem Gegenstand hat, den er lehrt (vgl. Ahrens 2012).
Am Beispiel Jacotots zeigt sich das: Er unterrichtet vornehmlich Din-
ge, in denen »seine Inkompetenz anerkannt« ist (Ranciére 2007: 25) —
Franzosisch fiir ausschliefilich Niederlindisch Sprechende ohne iiber-
haupt des Niederlindischen michtig zu sein, Klavierspiel ohne Klavier
zu spielen, Malerei ohne Malen zu kénnen (vgl. ebd.). Ranciére fordert
so, »die Logik des Erklirsystems um[zu]drehen«, denn diese ist ledig-
lich der »Mythos der Pidagogik, das Gleichnis einer Welt, die in Wis-
sende und Unwissende geteilt ist, in reife Geister und unreife Geister,
fihige und unfihige, intelligente und dumme« (ebd.: 16f.).

Biesta (2010: 542) weist wiederum darauthin, dass es eben jene Ord-
nung ist, die den Lerner im Schatten des als zu lernend Artikulier-
tem erst zu einem Produkt einer Ordnung des Erklirens macht, einer
Subjektposition also, aus der heraus eine Gleichheit im Moment einer
sich hervorbringenden Ungleichheit behauptet werden kann. Auch die
Gleichheit der Intelligenzen wird so zu einer Behauptung, die erst als
Negation einer Ordnung der Erklarung artikulierbar wird; sie wird hier-
durch zu einer politischen Intervention inmitten dieser Aufteilung des
Sinnlichen. Die Gleichheit unterliuft so zwar die sich im Rahmen jener
mythischen Griindung artikulierende doppelte Geste der Pidagog®in:
Wenn Sie keine Ahnung von einer Sache hat, kann sie weder den »abso-
luten Anfang« des »Lernakts« markieren, noch kann sie einen nur selbst
zu liftenden »Schleier der Unwissenheit [...] itber alle zu lernenden Din-
ge« (Ranciere 2007: 17) werfen. Jene Gleichheit der Intelligenzen artiku-
liert sich aber dennoch erst im Zusammenprall mit jener Ordnung des
Erklarens. Es ist iiberhaupt erst der hegemoniale pidagogische Duktus
des Erklirens, der die Forderung nach einer Gleichheit der Intelligen-
zen als Intervention gegen eine machtvolle Ordnung erméglicht und
hervorbringt. Die Annahme, dass jeder auf Basis seiner eigenen Intel-
ligenz lernen kann, artikuliert sich so erst vor dem Hintergrund einer
Annahme der Ungleichheit, der Behauptung nimlich, dass ein Lerner
erst pidagogisch zur Vernunft gefithrt werden muss, um verstanden

14,02.2026, 06:12:39.



https://doi.org/10.14361/9783839459799-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

In Verteidigung der Gleichheit

zu werden und sprechen zu kénnen (vgl. Biesta 2010: 545). Wenn aber
selbst in der Behauptung der Gleichheit der Intelligenzen im Unwis-
senden Lehrmeister eben diese nur als Negation auftaucht, wie kann
sie dann, wie Ranciére (2002: 26) es ausdriickt »mit Waffen verteidigt«
werden?

3. InVerteidigung der Gleichheit?

Die Behauptungen, »dass es« mit dem Terminus der Gleichheit einen
Grundsatz »zu verteidigen gibt« (Hodgson et al. 2022: 20) und dass es
einen »existierende[n] Raum der Gemeinsambkeit« (ebd.: 21) gibe, der
sich um den Begriff der Gleichheit herum konstituiert, kénnen nun
mit Ranciére noch einmal situiert werden. Errichtet eine solche Auf-
forderung zur Verteidigung von Grundsitzen, wie dem der Gleichheit,
nicht selbst politisch eine polizeiliche Ordnung? Auf beiden aufgerufe-
nen Seiten scheint es um den unterschiedlich gewendeten Einsatz der
Gleichheit im >Unvernehmen< um das Gemeinsame zu gehen. Das Ge-
meinsame existiert nicht einfach so, es muss verifiziert werden und
gerade dies verbindet beide Artikulationsweisen von Gleichheit: Zu-
gleich erscheint Gleichheit als Intervention in eine machtvolle Auftei-
lung des Sinnlichen, zu der man sich vor dem Hintergrund einer be-
haupteten Gleichheit als zugehorig artikuliert; dariiber hinaus aber er-
scheint sie als Artikulation einer »gemeinsamen Sache« (Ranciére 2007:
12), zu der jede Subjektposition doch irgendwie potentiell fihig ist. Sie
folgt einer doppelten Logik: Badiou lasst sie in dem kulminieren, was
er das »Oxymoron des unwissenden Lehrmeisters« (Badiou 2015: 221)
nennt: zugleich auf eine machtvolle Ordnung, ein Geteiltes im Namen
der Gleichheit referieren zu miissen, um sie unter Inanspruchnahme
der Gleichheit zu subvertieren. Balibar (2012) verweist auf diese doppel-
te Logik, indem er Gleichheit in einem dialektischen Widerspruch von
Aufstand und Konstitution sieht. Das Moment der Gleichheit (fiir Ba-
diou das Verschmelzen von Freiheit und Gleichheit zu >Gleichfreiheit<)
verweist darauf, dass Gleichheit einerseits (als Annahme/Behauptung)
eines der zentralen Momente sowohl der Konstitution des Sozialen im

14,02.2026, 06:12:39.

85


https://doi.org/10.14361/9783839459799-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

86

Steffen Wittig

Allgemeinen als auch des Pidagogischen im Besonderen darstellt. An-
dererseits impliziert dieses Moment zugleich immer auch »die Fihig-
keit oder Macht zum Aufstand« (ebd.: 24) gegen eine sich durch die Re-
ferenz auf jenen Begriff der Gleichheit konstituierende Ordnung. Das
Aufstindische, das in der Annahme der Gleichheit steckt, »ist nicht nur
Begriinder, sondern auch Feind stabiler Institutionen« (ebd.: 25) und
Ordnungen. Oder wie es Masschelein/Simons/Larrosa (2019: 140) aus-
driicken: Gleichheit ist das >anarchischec Moment der Ordnung (im Sin-
ne von an-arché — es gibt keinen letzten Grund, aber die Notwendig-
keit, Ordnung zu begriinden). Und jenes verweist darauf, »that there
are no natural (pre-given) connections or bonds between bodies and
capacities and positions (in the social order)« (ebd.). Ordnung ist damit
nicht nur die Existenz eines >politischen Regimes« (bspw. einer polizei-
lichen s>Logik des Erklirensq), sondern zum einen die Existenz dieser
»equal and anarchic condition of the existence of power that is speci-
fically political« (ebd.). Zum anderen ist jener >anarchische« Anteil der
Ordnung gleichermafien »the condition that the exercise of power con-
tinually tries to tame or control and repress [this anarchic moment]«.
Liest man nun aber das Manifest und jene Forderung, die Annahme der
Gleichheit als Grundsatz zu verteidigen, mit Ranciére detaillierter, so
miindet eine solche Forderung gerade in die Verteidigung jener Dialek-
tik von an-archischem Aufstand und machtvollem Zihmungsversuch
des anarchischen Moments der Gleichheit.

Wie kann aber ein solcher, sich als Negation einer Aufteilung des
Sinnlichen artikulierender, an-archischer Begriff der Gleichheit vertei-
digt werden (wozu ja aufgerufen wird)? Und vor allem: mit welchen
Waffen? Sind die Waffen, mit denen wir eine Gleichheit verteidigen
konnten, nicht immer schon die gleichen Waffen, mit denen sich auch
jene Ordnung verteidigt, gegen die eigentlich im Namen der Gleichheit
vorgegangen werden soll?

Mit Ranciére kénnte man behaupten, dass sich die Frage nach der
Verteidigung der Gleichheit in dieser Form gar nicht stellt: Als »singu-
lires Universelles« (Ranciére 2002: 50), als Unrecht, das nur von einem
spezifischen Subjekt in einer spezifischen Situation als vorliegende Un-
gleichheit behauptet werden kann, entzieht sich die Gleichheit jegli-

14,02.2026, 06:12:39.



https://doi.org/10.14361/9783839459799-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

In Verteidigung der Gleichheit

cher Identifizierung. Die Gleichheit verteidigt sich durch ihren syste-
matischen Entzug als >an-arché/Ungrunds, weil sie nur im Moment des
Unrechts, des Dissens, als subjektivierende Teilung thematisiert wer-
den kann. Eine Hilfe zur Verteidigung der Gleichheit wiirde im Gegen-
teil nur eine Ungleichheit in der konkreten Erscheinung einer Fitrspra-
che fiir diejenigen, denen unterstellt wird, nicht fir sich sprechen zu
konnen, reproduzieren (vgl. hierzu Martinez Mateo 2019a, 2019b). Wird
aber nicht auch in einer negativen Intervention der Gleichheit jenseits
der Frage der Firsprache im Modus der Reprisentation »ein gewisses
Regime« der Wahrheit, »eine gewisse Machtverteilung von Wahrheit
und Irrtum [errichtet]« (Foucault 2001: 196)? Auch eine Gleichheit der
Intelligenzen miindet in die Referenz auf eine machtvolle, hegemonia-
le Ordnung: nimlich die der »Intelligenz des Buches« (Ranciére 2007:
23), die eben in der Vermittlung durch die Erklirung erst zur »Verdum-
mung« (ebd.) wird. Auch wenn eine solche sich in der Form des Tele-
mach als Kulminationspunkt der Auseinandersetzung, als »gemeinsa-
me Sachecartikuliert, so ist auch dieses Buch Produkt einer Differenzie-
rung zwischen wahr und falsch. Es referiert auf ein (kontingentes) his-
torisch-politisches Krifteverhiltnis, auf welches Foucault (2001: 196f.)
in In Verteidigung der Gesellschaft in seiner Vorlesung vom 18.02.1976 hin-
weist. Das Medium des Buches Telemach verweist dabei aber in der Art
seiner Verwendung bei Ranciére weniger auf eine sich so konstituie-
rende rationale Ordnung von Wissen, sondern vielmehr auf eine hege-
moniale Ordnung der Sprache. Biicher artikulieren sich als Manifesta-
tionen eines Regimes des Wissens, jener hegemonialen Differenzierun-
gen zwischen wahr und falsch, die zugleich symbolische Einsatzpunk-
te wie Effekte eines Machtregimes markieren, oder wie es Marchart
einmal formuliert hat, eines auf den Kopf gestellten Clausewitz (vgl.
Marchart 1998). Sie sind Elemente einer »Politik als mit anderen Mit-
teln fortgesetzten Krieg[es]« (Foucault 2001: 198), die sich vor allem ver-
mittels einer »Sprache des Wissens« (ebd.: 184) zu subjektivieren schei-
nen. Und so referiert auch Jacotot Ranciéres Telemach, als ein Buch,
in dem »alles in allem [ist]«, in dem die »ganze Macht der Sprache [..]
im Ganzen eines Buches [ist]« (Ranciére 2007: 38), auf ein historisch-
politisches Krifteverhiltnis einer Zugehdrigkeit zu einer bestimmten

14,02.2026, 06:12:39.

87


https://doi.org/10.14361/9783839459799-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

88

Steffen Wittig

symbolischen Ordnung. Das Buch stellt nicht die Forderung auf zu ver-
stehen: »Es gibt nichts zu verstehen« (ebd.: 36). Es ist die Konfrontation
mit einem radikalen Nicht-Wissen. Die Lernenden sprechen kein Wort
Franzosisch und sollen jene Phrasen, Worter und Zeichen, die sie nicht
verstehen, sich merken, wiederholen und vergleichen. Jacotot formu-
liert vielmehr das Diktum: »Du kannst sagen, ich kann nicht, sag statt-
dessen Calypso konnte nicht« (ebd.). Im Wort >Calypso« biindeln sich
fiir Jacotot »alle menschlichen Werke [...], da dieses Wort ein Werk der
menschlichen Intelligenz ist« (ebd.: 39). Selbst wenn die Frage der rich-
tigen Aneignung eines Wissens durch Ranciére negiert wird und eine
Gleichheit der Intelligenzen zum negativen Vermittler der Moglichkeit
einer Auseinandersetzung mit der Welt wird, so unterliegt diese ver-
mittelte Auseinandersetzung doch den »formalisierten Codes« (Balibar
2012: 116) der symbolischen Ordnung: der Referenz auf die Odyssee, die
Ilias, Homer, die griechische Gotterwelt usw., die das Wort »Calypso«
aufruft; dem Verweis auf die Schrift, die Ranciéres Schlosser in seinen
Beschreibungen der Buchstaben, die er nicht lesen kann, aufruft. Jeder
kann alles, aber auch alles ist in allem. Und so, das kann man zumin-
dest vermuten, kehrt auch das in der Selbstverteidigung der negativen
Gleichheit Verdringte der Unhintergehbarkeit der symbolischen Ord-
nung in ihr wieder.

Literatur

Ahrens, Sonke (2012): »Die Unfihigkeit des Lehrmeisters und die Wirk-
samkeit des Lehrens, in: Hans-Christoph Koller, Roland Reichen-
bach, Norbert Ricken (Hg.): Philosophie des Lehrens. Paderborn:
Schoningh: S. 129-144.

Alf6ldy, Géza (1975): Romische Sozialgeschichte. Wiesbaden: Franz Stei-
ner Verlag.

Badiou, Alain (2015): »Jacques Ranciére. Wissen und Macht nach dem
Sturmg, in: Ders.: Das Abenteuer der franzdsischen Philosophie seit
den 1960ern. Wien: Passagen: S. 211-241.

14,02.2026, 06:12:39.



https://doi.org/10.14361/9783839459799-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

In Verteidigung der Gleichheit

Balibar, Etienne (2012): Gleichfreiheit. Politische Essays. Frankfurt
a.M.: Suhrkamp.

Beiler, Frank (2019): »Vom reprisentativen zum asthetischen Regime —
Fiir eine andere Empirie«, in: Ralf Mayer, Alfred Schifer, Steffen
Wittig (Hg.): Jacques Ranciére. Pidagogische Lektiiren. Wiesbaden:
Springer VS: S. 91-112..

Biesta, Gert (2010): »Learner, Student, Speaker: Why it matters how we
call those we teachg, in: Educational Philosophy and Theory,Vol. 42,
Nos. 5-6, 2010: S. 540-552..

Cornelissen, Goele (2010): »The Public Role of Teaching: To keep the
door closeds, in: Educational Philosophy and Theory,Vol. 42, Nos.
5-6, 2010: 529-539.

Foucault, Michel (2001): In Verteidigung der Gesellschaft. Frankfurt
a.M.: Suhrkamp.

Hodgson, Naomi; Vlieghe, Joris; Zamojski, Piotr (2022): »Manifest fiir
eine Post-Kritische Pidagogiks, in: Martin Bittner, Anke Wisch-
mann (Hg.): Kritik und Post-Kritik. Zur deutschsprachigen Rezep-
tion des »Manifests fiir eine Post-Kritische Pidagogik«. Bielefeld:
transcipt Verlag: S. 19-24.

Kleesattel, Ines (2019): »Asthetisch Lernen und Lehren unter Gleichen:
Warum ein unwissender Lehrmeister nicht genug ist, in: Ralf May-
er, Alfred Schifer, Steffen Wittig (Hg.): Jacques Ranciére. Pidagogi-
sche Lektiiren. Wiesbaden: Springer VS: S. 243-266.

Leonhardt, Christian (2017): »Zwei Namen des Ausnahmezustandes,
in: Matthias Lemke (Hg.): Ausnahmezustand. Theoriegeschichte —
Anwendungen — Perspektiven. Wiesbaden: Springer VS: S. 41-56.

Marchart, Oliver (1998): »Gibt es eine Politik des Politischen? Démocra-
tie & venir betrachtet von Clausewitz aus dem Kopfstandx, in: Ju-
dith Butler, Simon Critchley, Ernesto Laclau, Slavoij Zizek (Hg.): Das
Undarstellbare der Politik. Zur Hegemonietheorie Ernesto Laclaus.
Wien: Turia + Kant: S. 90-119.

Martinez Mateo, Marina (2019a): »Fiireinander Sprechen. Zu einer fe-
ministischen Theorie der Reprisentationg, in: Leviathan. Berliner
Zeitschrift fiir Sozialwissenschaft, 47 (3): S. 331-353.

14,02.2026, 06:12:39.

89


https://doi.org/10.14361/9783839459799-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

90

Steffen Wittig

Martinez Mateo, Marina (2019b): »Politisch erscheinen und emanzipiert
zuschauenc, in: Ralf Mayer, Alfred Schifer, Steffen Wittig (Hg.): Jac-
ques Ranciére. Pidagogische Lektiiren. Wiesbaden: Springer VS:
S. 267-288.

Masschelein, Jan/Simons, Maarten (2010): »Governmental, Political and
Pedagogic Subjectivation: Foucault with Ranciére«, in: Educational
Philosophy and Theory, Vol. 42, Nos. 5-6, 2010: S. 589-605.

Masschelein, Jan; Simons, Maarten; Larrosa, Jorge (2019): »The matter
with/of school. Storylines of the scholastic fable«, in: Ralf Mayer,
Alfred Schifer, Steffen Wittig (Hg.): Jacques Ranciére. Pidagogische
Lektiiren. Wiesbaden: Springer VS: S. 135-154.

Mayer, Ralf; Wittig, Steffen (2020): »Gleichheit und Artikulation, in:
Markus Rieger-Ladich, Rita Casale, Christiane Thompson (Hg.): Un-
/Zugehorigkeit. Bildungsphilosophische Reflexionen und macht-
theoretische Studien. Weinheim/Basel: Beltz Juventa: S. 123-141.

Ranciére, Jacques (2002): Das Unvernehmen. Politik und Philosophie.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Ranciére, Jacques (2006): Die Aufteilung des Sinnlichen. Die Politik der
Kunst und ihre Paradoxien. Berlin: b_books.

Ranciére, Jacques (2007): Der unwissende Lehrmeister. Wien: Passagen.

Ranciére, Jacques (2010): Der Philosoph und seine Armen. Wien: Passa-
gen.

14,02.2026, 06:12:39.



https://doi.org/10.14361/9783839459799-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

