
In Verteidigung der Gleichheit

Steffen Wittig

1. How to defend principles
– oder: Tango mit der Negativität der Gleichheit

Liest man das vorliegende »Manifest für eine post-kritische Pädagogik«

(Hodgson et al. 2022), so stechen meines Erachtens – neben anderen

zentralen Fragestellungen1 – zwei Punkte besonders ins Auge. So geht

das Manifest, erstens, ein nicht unerhebliches Risiko ein: Es wagt zu

formulieren, »dass es Grundsätze zu verteidigen gibt« (ebd.: 20). Dies

ist insoweit beeindruckend als im Rahmen einer gegenwärtigen u.a.

poststrukturalistischen Kritik gerade angezweifelt werden kann, dass

eine Formulierung von Grundsätzen, eine Identifizierung eines päd-

agogisch Gemeinsamen, auf das man sich bspw. mit Dimensionen des

Handelns, der Intention oder derWirkung berufen könnte, nur schwer-

lich möglich ist. Eine Grundlegung des Pädagogischen ist etwas, das

im Rahmen solcher Thematisierungen zu scheitern droht.2 Fragt man

1 Hier ist bspw. die terminologische Diskussion des Charakters eines Manifests

überhaupt oder des Begriffs der Liebe zu nennen (vgl. Lewis 2017; Ramackers

2017).

2 Vgl. Schäfer 2005. Als mögliche Begründung einer Handlung als pädagogisch

werden oftmals die Dimensionen des Prozesses, der Absicht und der Wirkung

herangezogen. Alle drei allerdings sind für eine solche Begründung höchst

problematisch. Die Dimension des Prozesses als Versuch auf einen Educandus

strukturiert und transparent einzuwirken, birgt die Gefahr der nachträglichen

Begründungen dieses Prozesses. Brezinka (1978: 45) bot, zweitens, mit seinem

Verweis auf die Dimension der Intentionalität in den 1970ern einenmöglichen

Ausweg:Wie kann aber bspw. eine Intention über einen längeren Zeitraumper-

https://doi.org/10.14361/9783839459799-005 - am 14.02.2026, 06:12:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


74 Steffen Wittig

sich vor diesem problematischen Hintergrund, wie eine Fundierung

des Pädagogischen durch das Manifest artikuliert wird, so wird mit

dem Verweis auf Rancière deutlich, dass die Autor*innen einen etwas

anderen Weg einschlagen: Sie referieren zweitens auf dessen Annah-

me der Gleichheit (vgl. ebd.: 21), zu deren Verteidigung sie einladen,

da mit ihrer Behauptung für die Autor*innen gleichsam eine Unter-

stellung eines »existierende[n] Raum[es] der Gemeinsamkeit« (ebd.: 21)

einhergeht. Im Folgenden will ich, der Rancièreschen Spur der Gleich-

heit als Bezugspunkt des Manifests folgend, einerseits danach fragen,

in welchemVerhältnis sich eine solche Annahme der Gleichheit zu einer

Sphäre des Gemeinsamen artikuliert (2.). Hierzu möchte ich in einem

ersten Schritt auf zwei Perspektivierungen des Begriffs der Gleichheit

bei Jacques Rancière eingehen, da seine Sichtweisen es meines Erach-

tens erlauben, kritische Rückfragen an das Manifest zu stellen. Hierbei

soll zum einen a) unter Referenz auf Das Unvernehmen (2002) heraus-

gestellt werden, dass dieser Begriff der Gleichheit für Rancière zum

Ausgangspunkt dafür wird, was er ›Politik‹ nennt. Er besteht in der

Inanspruchnahme eines Anteils an einer ›Aufteilung des Sinnlichen‹,

von der aber diejenigen, die jenen Anspruch der Zugehörigkeit stellen,

ausgeschlossen sind. Eine solche Perspektivierung von ›Gleichheit‹ be-

ruht damit auf der praktischen Problematisierung eines real erfahrenen

Regimes ungleicher Verteilungen sozialer Positionen, dessen Infrage-

stellung gerade erst die Frage aufwirft, was von welcher Subjektposi-

tion aus in welcher Weise als Gemeinsames hervorgebracht wird (vgl.

Rancière 2002: 10). Zum anderen thematisiert Rancière b) die Gleich-

heit als Möglichkeit eines gemeinsamen Bezugspunktes in der Form

der Beanspruchung einer »Gleichheit der Intelligenzen« (Rancière 2007:

52). Jegliche Weise des pädagogischen Handelns, so Rancière, müsse

sistieren, wenn sie sich stets von Neuem in heterogenen Situationen bewähren

muss und wie kann gewusst werden, dass eine spezifische Intention eine kon-

krete Handlung ›motiviert‹? Die Dimension der Wirkung antwortet, drittens,

auf diese Problematisierungen. Wird eine Wirkung produziert, marginalisie-

ren sich Prozess und Intention. Problematisch wird aber auch hier, dass Wir-

kungen nie eindeutig auf den Einfluss der Pädagog*innen zurückgeführt wer-

den können.

https://doi.org/10.14361/9783839459799-005 - am 14.02.2026, 06:12:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


In Verteidigung der Gleichheit 75

unterstellen, dass jeder Educandus in gleicher Weise dazu in der La-

ge ist, sich mit einem (Wissens-)Gegenstand auseinanderzusetzen (vgl.

ebd.: 53ff.). Ich möchte auch hier zeigen, dass eine solche Annahme der

Gleichheit nur in Konfrontation mit einer politischen Ordnung mög-

lich wird. Vor dem Hintergrund eines solch höchst problematischen

Gemeinsamen soll in einem zweiten Schritt gefragt werden, wie eine

›Verteidigung‹ desgleichen skizziert werden könnte (3.).

2. Gleichheit als dialektischer Widerspruch

a) Wie artikuliert sich Gleichheit in Bezug

auf etwas wie Gemeinschaft?

Folgt man Rancière, so ist Gleichheit nicht per se eine Qualifizierungs-

weise eines Subjekts, sie kommt niemandem ohne weiteres zu, son-

dern ist vielmehr als Teil einer politischen Intervention verortet inmit-

ten »der Macht, des Wissens, der handelnden Körper«, so Badiou (2015:

218). Ohne gegenständliche Verortung innerhalb des Sozialen (Rancière

2002: 43) schreibt sie sich »in Form eines Streits […] ins Herz der poli-

zeilichen Ordnung ein« (ebd.) und artikuliert sich so viel eher als eine

Bühne, auf der sich dieser Streit um die Zugehörigkeit zu einer spezifi-

schen Ordnung hervorbringt. Die Gleichheit bietet eine Metapher, auf

die sich im Moment des Ausschlusses aus einer bzw. in der Situation

der Begegnung mit einer machtvollen Ordnung berufen werden kann.

Ich will kurz erläutern, wie sich eine solche Gleichheit bei Rancière ar-

tikuliert.

Versteht man sie dergestalt als ein Moment der Politik, als eine Si-

tuation der Begegnungmit dem,was Rancière Polizei nennt und in dem

umdas »Dasein einer gemeinsamenBühne« (ebd.: 38) gekämpft werden

muss, so muss zunächst geklärt werden, was er unter diesem Terminus

der Polizei versteht. Diesen entfaltet Rancière insbesondere in seinem

Unvernehmen, das im Jahr 1995 im französischen Original und im Jahr

2002 in deutscher Übersetzung erschienen ist und sich durch eine An-

lehnung an die Foucaultsche Perspektive auf Politik auszeichnet. Auch

https://doi.org/10.14361/9783839459799-005 - am 14.02.2026, 06:12:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


76 Steffen Wittig

Rancière (2002) spricht, ähnlich wie Foucault, der Politik einen expli-

ziten Wahrheitscharakter ab und betont vielmehr die immanente Dy-

namik und Unruhe dieses Begriffs, mit demWahrheit eher produziert,

erfunden als gefunden wird. Wo aber Foucault Wahrheitsspiele inner-

halb des Sozialen prozessieren sieht, da identifiziert Rancière eine un-

aufhebbare Spannung, einen »Riss« (ebd.: 33), der sich inmitten einer

zweigeteilten »Aufteilung der [sinnlichen] Ordnung« (ebd.: 52) auftut:

In einer solchen werden Subjektpositionen hervorgebracht, die Anteil

an einer ›Aufteilung des Sinnlichen‹ haben und gleichsam werden Sub-

jektpositionen artikuliert, die einen derartigen Anteil nicht haben und

ausgeschlossen werden.

Die Form, in der sich jener »Anteil der Anteillosen« an dieser Ord-

nung dabei hervorbringt, ist im »Unmessbaren des Unrechts« (ebd.: 33)

zu sehen, das wiederum auf den Begriff der Gleichheit verweist. Ran-

cières Perspektive auf Politik scheint dahingehend nicht in einer har-

monisierenden Vorstellung, sondern im unhintergehbaren Dissens zu

enden, der sich immer wieder eröffnen kann. Im Folgenden soll es da-

bei darum gehen, den Artikulationsweisen dieses ›Risses‹ im Sozialen

an der Problematizität der Termini der Polizei, der Politik und des Un-

rechts zu folgen, um so den Begriff der Gleichheit als Negation fokus-

sieren zu können.

Die Logik, in der die Produktion einer geteilten ›Aufteilung des

Sinnlichen‹ selbst hervorgebracht wird, nennt Rancière ›Polizei‹. Sie

artikuliert sich dabei als »Verteilung der Plätze und der Funktionen«

(ebd.: 39) und als Anordnung von Subjektpositionen, die aber nicht

gleichermaßen Anteil an dieser so produzierten Aufteilung des Sinn-

lichen haben. Dieser ›Riss‹, der das Soziale durchzieht, wird so erst

durch eine polizeiliche Ordnung hervorgebracht: So wird eine »sym-

bolische Verteilung der Körper, die sie unter zwei Kategorien aufteilt«,

erst produziert: Was artikuliert wird, ist eine Teilung in »jene, die man

sieht und jene, die man nicht sieht; jene, von denen es einen Logos –

ein erinnertes Wort, eine aufzustellende Rechnung – gibt, und jene,

von denen es keinen Logos gibt; jene, die wirklich sprechen, und jene,

deren Stimme, um Freude und Leid auszudrücken, die artikulierte

Stimme nachahmt« (ebd.: 34). Das »Unmessbare des Unrechts« (ebd.:

https://doi.org/10.14361/9783839459799-005 - am 14.02.2026, 06:12:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


In Verteidigung der Gleichheit 77

33), auf das auch das Manifest implizit mit Rancière verweist, rührt

damit genau daher, dass in der Logik jener Polizei eine »politische

Gemeinschaft als Antagonismus der Teile der Gemeinschaft« hervor-

gebracht wird (ebd.). Nur das Manifest übersieht meines Erachtens

jenen gleichermaßen artikulierten politischen Antagonismus.

Fokussiertmanmehr noch auf das,was politische Gemeinschaft ge-

nannt werden könnte, so ist diese für Rancière nicht per se Resultat ei-

nes (bio-)politischen Paradigmas des nackten Lebens,wie dies bspw. bei

Agamben (2002) der Fall ist (vgl. hierzu auch Mayer/Wittig 2020). Viel-

mehr ist es gerade jener polizeilich produzierte ›Riss‹ in der Ordnung,

in dem adressiert wird, was ›Gemeinschaft‹ und Gleichheit umreißen

könnte. Entscheidend hierfür ist Rancières (2006; vgl. auch Beiler 2019,

Kleesattel 2019,MartínezMateo 2019b) ästhetisch-politisches Verständ-

nis des Sozialen, das er explizit an die Dimension der Sprache und an

das ›Gehört-Werden‹ bindet. Das Soziale bringt sich permanent als eine

ästhetische Ordnung des ›Vernehmen-Könnens‹ und des ›Vernommen-

Werdens‹ hervor. Sie bringt sich als eine ›Aufteilung des Sinnlichen‹

hervor: als eine soziale Spaltung einerseits in einen Teil derjenigen, die

Anteil an einem Logos haben, indem sie von anderen gehört werden kön-

nen. Andererseits aber gleichsam in einen Anteil derjenigen, denen kein

Anteil an dieser Ordnung zugesprochen wird und die deshalb anteillos

bleiben, weil sie nicht vernommen werden können.

Rancière zeigt an der Fabel des Menenius Agrippa, die sich ur-

sprünglich bei Livius findet, dass sich diese ›Aufteilung des Sinnlichen‹

als ästhetisch-politischer »Streit über die Frage nach der Sprache

selbst« (Rancière 2002: 35) artikuliert. Mit der Fabel wird dabei auf

einen neuralgischen Punkt der Ständekämpfe in der römischen Repu-

blik zwischen 509 v. Chr. und 367 v. Chr. verwiesen, die sich zwischen

Patriziern und Plebejern abspielten. Im Jahr 494 v. Chr. ziehen in deren

Rahmen die Plebejer von der Stadt auf den Aventin (Mons Aventinus),

um ihre Arbeit niederzulegen und so gegen die für sie unrechtmäßige

Behandlung durch die Patrizier zu protestieren. Rancière schildert dies

zugespitzt so:

https://doi.org/10.14361/9783839459799-005 - am 14.02.2026, 06:12:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


78 Steffen Wittig

Die Position der unbeugsamen Patrizier ist einfach: es gibt keinenOrt,

um mit den Plebejern zu diskutieren, aus dem einfachen Grund, weil

diese nicht sprechen. Und sie sprechen nicht, weil sieWesen ohneNa-

men sind, ohne Logos, das heißt ohne symbolische Einschreibung im

Gemeinwesen. Sie leben ein rein individuelles Leben, das nichts über-

trägt, außer das Leben selbst, reduziert auf seine Reproduktionsfähig-

keit. Derjenige, der ohne Namen ist, kann nicht sprechen. (Ebd.)

Eine derartige ›Aufteilung des Sinnlichen‹ ist eine ästhetische Teilung

des Sozialen. Gleichsam artikuliert sich aber die mögliche Problema-

tisierung, wer als Teil der Gemeinschaft wahrgenommen werden kann

und wer nicht, als möglicher Streitpunkt einer Gemeinschaft, die sich

gerade erst in der Auseinandersetzung mit diesem Problem der mög-

lichen Teilhabe der Anteillosen an der ›Aufteilung des Sinnlichen‹ als

Gemeinschaft zu versammeln beginnt. Hierdurch, so Rancière (ebd.:

38), »verstehe [man] die Aufteilung im doppelten Sinne des Wortes:

[als] Gemeinschaft und Trennung«. Dieser Ordnung des Sichtbaren,

der Platzanweisung, der »Verteilung und Legitimierung« (ebd.: 39) von

Subjektpositionen gibt Rancière den Namen »Polizei« (ebd.: 40). Genau

gegen eine solche ästhetisch-politische Anordnung von Subjektpositio-

nen richtet sich der plebejische Protest im Beispiel vom Aventin: Die

Plebejer verweisen darauf, gleichermaßen Anteil am Logos zu haben

wie die Patrizier. Sie insistieren darauf, diesen gleich zu sein. In einem

solchen Sinne ist die Reaktion der Patrizier interessant. So sandte der

Senat den Abgeordneten Menenius Agrippa aus, um mit den Plebejern

zu verhandeln und dieser beschwichtigte diese mit einer platonischen

Parabel: Er erzählte ihnen, dass mit ihrem Protest die wesentlichen Be-

standteile des gesellschaftlichen Körpers ihren Dienst eingestellt hät-

ten und nicht mehr zusammenarbeiteten. In einem Staat, genau wie

in einem Körper, müssten aber alle Teile zusammenwirken, um funk-

tionieren zu können. Diese Rede führte schließlich die Plebejer wie-

der zurück an die Arbeit und beendete die Sezession (vgl. Alföldy 1975).

Das Beschwichtigende dabei lag allerdings weit weniger im Inhalt des

Gesagten als vielmehr in der Form, in der sich Menenius Agrippa an

die Plebejer wandte. Denn für die Patrizier musste die Ansprache des

https://doi.org/10.14361/9783839459799-005 - am 14.02.2026, 06:12:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


In Verteidigung der Gleichheit 79

Menenius an die Plebejer selbst paradox erscheinen: Für sie beruhte

sie auf einem »fatalen Irrtum […] es kämen Worte aus dem Mund der

Plebejer, während logischerweise doch nur Lärm herauskommen kann«

(Rancière 2002: 40). Für die Plebejer wird damit aber »[d]iese Entschei-

dung« des Menenius »identisch mit der Entscheidung, wer an einer

politischen Ordnung wie teilhat und wer nicht«, so Leonhardt (2017:

41). Die Frage des Anteils am Logos – und damit die Frage der Gleich-

heit – wird durch die sprechende Hinwendung an Wesen, die in der

Artikulationsweise der polizeilichen Ordnung weder dazu in der Lage

sind zu sprechen, noch Sprache vernehmen können, vollkommen ver-

schoben. Die Unterteilung der polizeilichen Ordnung »in jene, die man

sieht und jene, dieman nicht sieht« (Rancière 2002: 34), in jene, die über

eine Sprache verfügen und deshalb dazu fähig sind, »das Rechte aus-

zusprechen, während [die Rede] anderer nur als Lärm wahrgenommen

wird« (ebd.), wird auf diese Weise völlig neu verhandelt. Denn erst in

der Negation der ›Aufteilung des Sinnlichen‹, im Ausschluss von Sub-

jektpositionen und in der gleichzeitigen Auflehnung gegen diese Ex-

klusion konstituiert sich das, was Gleichheit genannt werden könnte

als dialektischer Widerspruch, so Balibar (2012: 13 und 19). Es ist die

indirekte Verneinung eben jener Behauptung, die Plebejer seien nicht-

menschliche, lediglich Lärm machende und die menschliche Sprache

nicht verstehende Wesen, in welcher in der Ansprache des Patriziers

Menenius Agrippa an die Plebejer auf dem Aventin eine Gleichheit von

Plebejern und Patriziern zumindest negativ artikuliert wird: Wenn die

Plebejer denMenenius nicht verstehen würden, warum sollten sie dann

ihre Arbeit wiederaufgenommen haben?

Der Begriff der Politik setzt gerade an jener am Beispiel vom Aven-

tin aufgerufenen Dynamik der Begegnung mit der polizeilichen »Auf-

teilung der sinnlichen Ordnung« (Rancière 2002: 52) an: »Die Politik ist

zuerst der Konflikt über das Dasein einer gemeinsamen Bühne, über

das Dasein und die Eigenschaft derer, die auf ihr gegenwärtig sind«

(ebd.: 38). Diese Spannung, die jene ›Aufteilung des Sinnlichen‹ durch-

quert, artikuliert sich gerade dadurch, »weil diejenigen, die kein Recht

dazu haben, als sprechende Wesen gezählt zu werden, sich dazuzählen

und eine Gemeinschaft dadurch einrichten, dass sie das Unrecht ver-

https://doi.org/10.14361/9783839459799-005 - am 14.02.2026, 06:12:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


80 Steffen Wittig

gemeinschaften, das nichts anderes ist als der Zusammenprall selbst,

der Widerspruch zweier Welten, die in einer einzigen beherbergt sind«

(ebd.). Die Welt der Patrizier und die der Plebejer, der Logos und die

demLogos ausgeschlossenenWesen, begegnen sich imBeispiel desMe-

nenius konfrontativ in der Forderung nach Gleichheit. Gleichsam arti-

kuliert sich der Begriff der Gleichheit so nur als seine eigene »Vernei-

nung« (ebd.: 46): als Unrecht des Ausschlusses der Plebejer aus der Ord-

nung der zur Sprache fähigen Wesen, jenes Unrechts also, das durch

den Logos verübt wird, und das in der Proklamation dieses Unrechts

diejenigen vereint, die von diesem Unrecht betroffen sind. Diese Ma-

nifestation des Unrechts ist dabei an den Prozess der Subjektivierung

gebunden, da das Unrecht nur »durch Subjekte oder durch spezifische

Subjektivierungsanordnungen [existiert]« und im konkreten Fall auch

für andere in Erscheinung tritt. Gleichheit artikuliert sich so in der

Konfrontation mit einer machtvollen Ordnung in doppelter Weise: ei-

nerseits als eine eingeforderte Gleichheit, die von einer ›Aufteilung des

Sinnlichen‹ verlangt, nicht mehr ausgeschlossen, sondern zu ihr als

Gleiche gezählt zu werden, und andererseits als eine Gleichheit, die die

gegen den Logos den Aufstand Probenden als gleich artikuliert bzw. als

gleichermaßen exkludiert artikuliert.

Da die polizeiliche Ordnung somit Bedingung der Möglichkeit der

Gleichheit ist – einer geforderten Gleichheit, dem Logos doch anzuge-

hören und einer Gleichheit der Aufständischen, sich gleichermaßen ge-

gen eine spezifische Ausschlussoperation des Logos aufzulehnen, kon-

stituiert sich eine politische Gleichheit nur im Zusammenstoßmit dem

Bereich der Polizei. Dieses Feld der Begegnung im Begriff der Gleich-

heit kann damit nur als Negation der ›Aufteilung des Sinnlichen‹ im

Moment eines konstatierten Unrechts artikuliert werden und bildet zu-

gleich die Bedingung derMöglichkeit der Benennung des Unrechts. Die

Plebejer können nur eine Gleichheit mit den Patriziern behaupten, weil

diese sie als Ungleiche ausschließen. Gleichheit wird von dieser Seite

her zunächst als »offene Gesamtheit der Praktiken [verstanden], die von

der Annahme der Gleichheit jedes sprechenden Wesens mit jedem an-

deren und durch die Bemühung, sie zu bewahrheiten, gewährleistet ist«

(ebd.). Gleichheit ist damit ihrer Behauptung der Politik »nicht eigen«

https://doi.org/10.14361/9783839459799-005 - am 14.02.2026, 06:12:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


In Verteidigung der Gleichheit 81

und hat »an sich […] nichts Politisches« (ebd.: 43) – ein Punkt, an den

das Manifest anschließt. Dort geht man mit Rancière von der »Annah-

me der Gleichheit und der Möglichkeit der Transformation des Einzel-

nen und des Kollektivs« (Hodgson et al. 2022: 21) aus. In der Konkretion

bringt sich diese Annahme der Gleichheit aber erst in der Aktualisie-

rung eines konkreten Falls hervor, indem sie »in Form eines Streits die

Bestätigung der Gleichheit ins Herz der polizeilichen Ordnung« (Ran-

cière 2002: 43) eingeschriebenwird. Insofern tritt Gleichheit nur amFall

hervor und verweist so als Negation im Dissens auf das Moment einer

nicht vorhandenen, aber unterstelltenGleichheit.Die Gleichheit artiku-

liert sich somit als etwas, das in der Konfrontation einerseits voraus-

gesetzt werden muss, um eine Infragestellung einer Ungleichbehand-

lung erst zu ermöglichen und um sich andererseits gleichsam praktisch

erst hervorbringen zu können. Das Moment der Gleichheit ist so nichts

weiter, wie Balibar (2012: 13 und 19) es bezeichnet, als ein »dialektischer

Widerspruch«, ein »Differential«: Es muss angenommen werden, kann

sich aber nur praktisch am konkreten Fall hervorbringen. Das Manifest

nimmt diese problematische zweite Seite der Gleichheit in seiner Kürze

allerdings kaum auf: Wie artikuliert sich die ›Annahme der Gleichheit‹

im Manifest, wenn sich diese gleichsam erst in den Praktiken der Sub-

jekte hervorbringt? DasManifest reißt diesen Punkt lediglichmit seiner

Referenz auf Rancières ›Unwissenden Lehrmeister‹ an. Jener skizzierte

Zusammenhang soll im Folgenden weiter vertieft werden.

b) Wie kann Gleichheit angenommen werden, wenn sie

nur als Negation existiert?

Rancière (2007: 11) entwickelt in einer zweiten, sich dann im Unverneh-

men fortführenden Perspektive, diesen paradoxen Begriff der Gleich-

heit zugleich als zentralen Einsatz seiner Perspektive unter Referenz auf

das Narrativ Joseph Jacotots, jenes »Lehrbeauftragte[n] für französische

Literatur an der Universität von Löwen«, der im Jahr 1818 dort ein »in-

tellektuelles Abenteuer« erlebt. Eben auf diese Artikulation von Gleich-

heit referiert auch das Manifest. Allerdings muss dessen Aufnahmemit

Rancière noch etwas verschoben werden. Jenes Narrativ ist bisweilen

https://doi.org/10.14361/9783839459799-005 - am 14.02.2026, 06:12:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


82 Steffen Wittig

insbesondere in der Pädagogik breit rezipiert (vgl. bspw. Biesta 2010,

Cornelissen 2010, Simons/Masschelein 2010, Ahrens 2012) und umreißt

vor allem Jacotots Lehrerfahrungen als ausschließlich Französisch spre-

chender Lektor in den Niederlanden, in die er durch die in Frankreich

an die Macht zurückkehrenden Bourbonen exilieren muss. So stand er

in Leuven vor der nicht ganz einfachen Problematik, Vorlesungen für

Studenten halten zu müssen, die kein Wort Französisch sprachen, son-

dern eben nur Niederländisch – eine Sprache, die wiederum Jacotot

nicht sprach. Vor dem Hintergrund dieses Problems versucht Jacotot

mit der Annahme der »Gleichheit der Intelligenzen« (Rancière 2007: 52)

eine »gemeinsame Sache« (ebd.: 12) zu finden, einen Gegenstand, der

die Grenzen der Sprache überwindet und so eine »minimale Verbin-

dung« (ebd.: 11) zwischen Lehrmeister und Schülern herstellt. Diesen

findet er in der »zweisprachige[n] Ausgabe des Telemach« (ebd.: 12),

wobei er beobachtet, dass die Lernenden die pädagogisch üblichen Er-

klärungen des Lehrmeisters gar nicht benötigen.

Rancière (ebd.: 14) verhält sich mit dieser Annahme der Gleichheit

damit zu einer pädagogischen ›Aufteilung des Sinnlichen‹, die sich als

»Ordnung des Erklärens« artikuliert. Er wendet sich gegen die Behaup-

tung, dass »die wesentliche Aufgabe des Lehrmeisters […] darin [be-

steht], zu erklären, die einfachen Elemente der Kenntnisse hervorzu-

heben und ihre prinzipielle Einfachheit mit der tatsächlichen Einfach-

heit, die die jungen und unwissenden Geister kennzeichnet, in Über-

einstimmung zu bringen. Lehren, das hieß gleichzeitig Kenntnisse zu

vermitteln und Geister zu formen, indem man sie, einem geordneten

Fortschreiten folgend, vom Einfacheren zum Komplizierteren leitete«

(ebd.: 13). Insofern könnte unter dieser Perspektive Lehren als polizei-

liche Praxis betrachtet werden, die eine Differenz zwischen Wissen-

den und Unwissenden erst (re-)produziert: Das Lehren situiert Sub-

jektpositionen in einer ›Aufteilung des Sinnlichen‹, führt sie in diese

ein oder schließt sie aus dieser aus. Rancière hängt diese Einführung

in den Logos an den Begriff des Verstehens: »Niemand kennt wahrhaft

etwas, wenn er es nicht verstanden hat. Und damit er verstehe, muss

man ihm eine Erklärung gegeben haben […]« (ebd.: 14). Wann aber et-

was als verstanden gilt, darüber bestimmt innerhalb dieser ›Logik des

https://doi.org/10.14361/9783839459799-005 - am 14.02.2026, 06:12:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


In Verteidigung der Gleichheit 83

Erklärens‹ ausschließlich der Lehrende. Der »Erklärende [entscheidet]

als Einziger darüber […], an welchem Punkt die Erklärung selbst er-

klärt ist« (ebd.). Und so ist es »[d]as Geheimnis des Lehrmeisters […],

die Distanz zwischen dem gelehrten Gegenstand und dem zu beleh-

renden Subjekt, die Distanz auch zwischen lernen und verstehen, er-

kennen zu können« (ebd.: 15), eine Distanz, die der Erklärende durch

die Praxis des Erklärens und als Entscheidungsinstanz des Endes je-

der Erklärung selbst erst hervorbringt: »Der Erklärende ist jener, der

die Distanz einsetzt und abschafft, der sie inmitten seiner Rede ent-

faltet und auflöst«, so Rancière (ebd.). Einerseits identifiziert Rancière

so in jener pädagogischen Aufteilung des Sinnlichen die Privilegierung

der Rede des Lehrmeisters, der Annahme nämlich, dass die Erklärung

des Lehrmeisters jeder anderen alternativen Erklärung vorausgeht. An-

dererseits trifft diese Analyse Rancières in Bezug auf das Nachdenken

über das Sprachlernen des Kindes auf eine interessante Erkenntnis:

»Die Wörter, die das Kind am ehesten lernt, in deren Sinn es am ehes-

ten eindringt, die es sich am ehesten für seinen eigenen Gebrauch an-

eignet, sind diejenigen, die es ohne erklärenden Lehrmeister, noch vor

jedem Lehrmeister lernt« (ebd.: 16). Das Erlernen der Muttersprache

kann als Evidenz dafür aufgerufen werden, dass ein Verstehen eines

Sachverhaltes auch ohne vorgängige Erklärung, nur auf Basis der ei-

genen Intelligenz möglich ist. Was nun aber mit dieser Einführung ei-

ner ›Ordnung des Erklärens‹ und des Unterrichts passiert, ist, dass jene

eigene Intelligenz, die vormals auch zum Erlernen der Muttersprache

und anderer Praktiken dienlich war, mit einer Logik des Erklärens kon-

frontiert wird, so dass behauptet wird, »dass ein Verstehen mittels der

eigenen Intelligenz nicht mehrmöglich ist […]« (ebd.). Lehren (und Ler-

nen) bedeutet also, im Aufeinandertreffen zweier Ordnungen in einen

sich als hegemonial artikulierenden Logos eingeführt zu werden, der

von der Behauptung einer Ungleichheit ausgeht und ebensolche in sei-

nen Praktiken immer wieder (re-)produziert (vgl. Simon/Masschelein

2010: 601).

Im Gegensatz dazu führt Rancière (2007: 52) seine Annahme der

Gleichheit der Intelligenzen vor dem Hintergrund der Unterstellung

ein, dass jede/r ,Schüler*in‹ zum einen in der Lage ist, auf Basis ih-

https://doi.org/10.14361/9783839459799-005 - am 14.02.2026, 06:12:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


84 Steffen Wittig

rer/seiner eigenen Intelligenz zu lernen; der ›unwissende Lehrmeister‹

erzeugt vor diesem Hintergrund keine Asymmetrie des Erklärens, kei-

ne Teilung zwischen Wissenden und Unwissenden, weil er selbst kei-

ne Ahnung von jenem Gegenstand hat, den er lehrt (vgl. Ahrens 2012).

Am Beispiel Jacotots zeigt sich das: Er unterrichtet vornehmlich Din-

ge, in denen »seine Inkompetenz anerkannt« ist (Rancière 2007: 25) –

Französisch für ausschließlich Niederländisch Sprechende ohne über-

haupt des Niederländischen mächtig zu sein, Klavierspiel ohne Klavier

zu spielen, Malerei ohne Malen zu können (vgl. ebd.). Rancière fordert

so, »die Logik des Erklärsystems um[zu]drehen«, denn diese ist ledig-

lich der »Mythos der Pädagogik, das Gleichnis einer Welt, die in Wis-

sende und Unwissende geteilt ist, in reife Geister und unreife Geister,

fähige und unfähige, intelligente und dumme« (ebd.: 16f.).

Biesta (2010: 542) weist wiederum daraufhin, dass es eben jene Ord-

nung ist, die den Lerner im Schatten des als zu lernend Artikulier-

tem erst zu einem Produkt einer Ordnung des Erklärens macht, einer

Subjektposition also, aus der heraus eine Gleichheit im Moment einer

sich hervorbringenden Ungleichheit behauptet werden kann. Auch die

Gleichheit der Intelligenzen wird so zu einer Behauptung, die erst als

Negation einerOrdnung der Erklärung artikulierbarwird; sie wird hier-

durch zu einer politischen Intervention inmitten dieser Aufteilung des

Sinnlichen. Die Gleichheit unterläuft so zwar die sich im Rahmen jener

mythischen Gründung artikulierende doppelte Geste der Pädagog*in:

Wenn Sie keine Ahnung von einer Sache hat, kann sie weder den »abso-

luten Anfang« des »Lernakts«markieren, noch kann sie einen nur selbst

zu lüftenden »Schleier der Unwissenheit […] über alle zu lernendenDin-

ge« (Rancière 2007: 17) werfen. Jene Gleichheit der Intelligenzen artiku-

liert sich aber dennoch erst im Zusammenprall mit jener Ordnung des

Erklärens. Es ist überhaupt erst der hegemoniale pädagogische Duktus

des Erklärens, der die Forderung nach einer Gleichheit der Intelligen-

zen als Intervention gegen eine machtvolle Ordnung ermöglicht und

hervorbringt. Die Annahme, dass jeder auf Basis seiner eigenen Intel-

ligenz lernen kann, artikuliert sich so erst vor dem Hintergrund einer

Annahme der Ungleichheit, der Behauptung nämlich, dass ein Lerner

erst pädagogisch zur Vernunft geführt werden muss, um verstanden

https://doi.org/10.14361/9783839459799-005 - am 14.02.2026, 06:12:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


In Verteidigung der Gleichheit 85

zu werden und sprechen zu können (vgl. Biesta 2010: 545). Wenn aber

selbst in der Behauptung der Gleichheit der Intelligenzen im Unwis-

senden Lehrmeister eben diese nur als Negation auftaucht, wie kann

sie dann, wie Rancière (2002: 26) es ausdrückt »mit Waffen verteidigt«

werden?

3. In Verteidigung der Gleichheit?

Die Behauptungen, »dass es« mit dem Terminus der Gleichheit einen

Grundsatz »zu verteidigen gibt« (Hodgson et al. 2022: 20) und dass es

einen »existierende[n] Raum der Gemeinsamkeit« (ebd.: 21) gäbe, der

sich um den Begriff der Gleichheit herum konstituiert, können nun

mit Rancière noch einmal situiert werden. Errichtet eine solche Auf-

forderung zur Verteidigung von Grundsätzen, wie dem der Gleichheit,

nicht selbst politisch eine polizeiliche Ordnung? Auf beiden aufgerufe-

nen Seiten scheint es um den unterschiedlich gewendeten Einsatz der

Gleichheit im ›Unvernehmen‹ um das Gemeinsame zu gehen. Das Ge-

meinsame existiert nicht einfach so, es muss verifiziert werden und

gerade dies verbindet beide Artikulationsweisen von Gleichheit: Zu-

gleich erscheint Gleichheit als Intervention in eine machtvolle Auftei-

lung des Sinnlichen, zu der man sich vor dem Hintergrund einer be-

haupteten Gleichheit als zugehörig artikuliert; darüber hinaus aber er-

scheint sie als Artikulation einer »gemeinsamen Sache« (Rancière 2007:

12), zu der jede Subjektposition doch irgendwie potentiell fähig ist. Sie

folgt einer doppelten Logik: Badiou lässt sie in dem kulminieren, was

er das »Oxymoron des unwissenden Lehrmeisters« (Badiou 2015: 221)

nennt: zugleich auf eine machtvolle Ordnung, ein Geteiltes im Namen

der Gleichheit referieren zu müssen, um sie unter Inanspruchnahme

der Gleichheit zu subvertieren. Balibar (2012) verweist auf diese doppel-

te Logik, indem er Gleichheit in einem dialektischen Widerspruch von

Aufstand und Konstitution sieht. Das Moment der Gleichheit (für Ba-

diou das Verschmelzen von Freiheit und Gleichheit zu ›Gleichfreiheit‹)

verweist darauf, dass Gleichheit einerseits (als Annahme/Behauptung)

eines der zentralen Momente sowohl der Konstitution des Sozialen im

https://doi.org/10.14361/9783839459799-005 - am 14.02.2026, 06:12:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


86 Steffen Wittig

Allgemeinen als auch des Pädagogischen im Besonderen darstellt. An-

dererseits impliziert dieses Moment zugleich immer auch »die Fähig-

keit oder Macht zum Aufstand« (ebd.: 24) gegen eine sich durch die Re-

ferenz auf jenen Begriff der Gleichheit konstituierende Ordnung. Das

Aufständische, das in der Annahme der Gleichheit steckt, »ist nicht nur

Begründer, sondern auch Feind stabiler Institutionen« (ebd.: 25) und

Ordnungen. Oder wie es Masschelein/Simons/Larrosa (2019: 140) aus-

drücken: Gleichheit ist das ›anarchische‹Moment der Ordnung (im Sin-

ne von an-arché – es gibt keinen letzten Grund, aber die Notwendig-

keit, Ordnung zu begründen). Und jenes verweist darauf, »that there

are no natural (pre-given) connections or bonds between bodies and

capacities and positions (in the social order)« (ebd.). Ordnung ist damit

nicht nur die Existenz eines ›politischen Regimes‹ (bspw. einer polizei-

lichen ›Logik des Erklärens‹), sondern zum einen die Existenz dieser

»equal and anarchic condition of the existence of power that is speci-

fically political« (ebd.). Zum anderen ist jener ›anarchische‹ Anteil der

Ordnung gleichermaßen »the condition that the exercise of power con-

tinually tries to tame or control and repress [this anarchic moment]«.

Liest man nun aber das Manifest und jene Forderung, die Annahme der

Gleichheit als Grundsatz zu verteidigen, mit Rancière detaillierter, so

mündet eine solche Forderung gerade in die Verteidigung jener Dialek-

tik von an-archischem Aufstand und machtvollem Zähmungsversuch

des anarchischen Moments der Gleichheit.

Wie kann aber ein solcher, sich als Negation einer Aufteilung des

Sinnlichen artikulierender, an-archischer Begriff der Gleichheit vertei-

digt werden (wozu ja aufgerufen wird)? Und vor allem: mit welchen

Waffen? Sind die Waffen, mit denen wir eine Gleichheit verteidigen

könnten, nicht immer schon die gleichen Waffen, mit denen sich auch

jene Ordnung verteidigt, gegen die eigentlich im Namen der Gleichheit

vorgegangen werden soll?

Mit Rancière könnte man behaupten, dass sich die Frage nach der

Verteidigung der Gleichheit in dieser Form gar nicht stellt: Als »singu-

läres Universelles« (Rancière 2002: 50), als Unrecht, das nur von einem

spezifischen Subjekt in einer spezifischen Situation als vorliegende Un-

gleichheit behauptet werden kann, entzieht sich die Gleichheit jegli-

https://doi.org/10.14361/9783839459799-005 - am 14.02.2026, 06:12:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


In Verteidigung der Gleichheit 87

cher Identifizierung. Die Gleichheit verteidigt sich durch ihren syste-

matischen Entzug als ›an-arché/Ungrund‹, weil sie nur imMoment des

Unrechts, des Dissens‹, als subjektivierende Teilung thematisiert wer-

den kann. Eine Hilfe zur Verteidigung der Gleichheit würde im Gegen-

teil nur eine Ungleichheit in der konkreten Erscheinung einer Fürspra-

che für diejenigen, denen unterstellt wird, nicht für sich sprechen zu

können, reproduzieren (vgl. hierzuMartínezMateo 2019a, 2019b).Wird

aber nicht auch in einer negativen Intervention der Gleichheit jenseits

der Frage der Fürsprache im Modus der Repräsentation »ein gewisses

Regime« der Wahrheit, »eine gewisse Machtverteilung von Wahrheit

und Irrtum [errichtet]« (Foucault 2001: 196)? Auch eine Gleichheit der

Intelligenzen mündet in die Referenz auf eine machtvolle, hegemonia-

le Ordnung: nämlich die der »Intelligenz des Buches« (Rancière 2007:

23), die eben in der Vermittlung durch die Erklärung erst zur »Verdum-

mung« (ebd.) wird. Auch wenn eine solche sich in der Form des Tele-

mach als Kulminationspunkt der Auseinandersetzung, als ›gemeinsa-

me Sache‹ artikuliert, so ist auch dieses Buch Produkt einerDifferenzie-

rung zwischen wahr und falsch. Es referiert auf ein (kontingentes) his-

torisch-politisches Kräfteverhältnis, auf welches Foucault (2001: 196f.)

in In Verteidigung der Gesellschaft in seiner Vorlesung vom 18.02.1976 hin-

weist. Das Medium des Buches Telemach verweist dabei aber in der Art

seiner Verwendung bei Rancière weniger auf eine sich so konstituie-

rende rationale Ordnung von Wissen, sondern vielmehr auf eine hege-

moniale Ordnung der Sprache. Bücher artikulieren sich als Manifesta-

tionen eines Regimes desWissens, jener hegemonialen Differenzierun-

gen zwischen wahr und falsch, die zugleich symbolische Einsatzpunk-

te wie Effekte eines Machtregimes markieren, oder wie es Marchart

einmal formuliert hat, eines auf den Kopf gestellten Clausewitz (vgl.

Marchart 1998). Sie sind Elemente einer »Politik als mit anderen Mit-

teln fortgesetzten Krieg[es]« (Foucault 2001: 198), die sich vor allem ver-

mittels einer »Sprache des Wissens« (ebd.: 184) zu subjektivieren schei-

nen. Und so referiert auch Jacotot Rancières Telemach, als ein Buch,

in dem »alles in allem [ist]«, in dem die »ganze Macht der Sprache […]

im Ganzen eines Buches [ist]« (Rancière 2007: 38), auf ein historisch-

politisches Kräfteverhältnis einer Zugehörigkeit zu einer bestimmten

https://doi.org/10.14361/9783839459799-005 - am 14.02.2026, 06:12:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


88 Steffen Wittig

symbolischen Ordnung. Das Buch stellt nicht die Forderung auf zu ver-

stehen: »Es gibt nichts zu verstehen« (ebd.: 36). Es ist die Konfrontation

mit einem radikalen Nicht-Wissen. Die Lernenden sprechen kein Wort

Französisch und sollen jene Phrasen, Wörter und Zeichen, die sie nicht

verstehen, sich merken, wiederholen und vergleichen. Jacotot formu-

liert vielmehr das Diktum: »Du kannst sagen, ich kann nicht, sag statt-

dessen Calypso konnte nicht« (ebd.). Im Wort ›Calypso‹ bündeln sich

für Jacotot »alle menschlichen Werke […], da dieses Wort ein Werk der

menschlichen Intelligenz ist« (ebd.: 39). Selbst wenn die Frage der rich-

tigen Aneignung eines Wissens durch Rancière negiert wird und eine

Gleichheit der Intelligenzen zum negativen Vermittler der Möglichkeit

einer Auseinandersetzung mit der Welt wird, so unterliegt diese ver-

mittelte Auseinandersetzung doch den »formalisierten Codes« (Balibar

2012: 116) der symbolischen Ordnung: der Referenz auf die Odyssee, die

Ilias, Homer, die griechische Götterwelt usw., die das Wort ›Calypso‹

aufruft; dem Verweis auf die Schrift, die Rancières Schlosser in seinen

Beschreibungen der Buchstaben, die er nicht lesen kann, aufruft. Jeder

kann alles, aber auch alles ist in allem. Und so, das kann man zumin-

dest vermuten, kehrt auch das in der Selbstverteidigung der negativen

Gleichheit Verdrängte der Unhintergehbarkeit der symbolischen Ord-

nung in ihr wieder.

Literatur

Ahrens, Sönke (2012): »Die Unfähigkeit des Lehrmeisters und die Wirk-

samkeit des Lehrens«, in: Hans-Christoph Koller, Roland Reichen-

bach, Norbert Ricken (Hg.): Philosophie des Lehrens. Paderborn:

Schöningh: S. 129-144.

Alföldy, Géza (1975): Römische Sozialgeschichte.Wiesbaden: Franz Stei-

ner Verlag.

Badiou, Alain (2015): »Jacques Rancière. Wissen und Macht nach dem

Sturm«, in: Ders.: Das Abenteuer der französischen Philosophie seit

den 1960ern. Wien: Passagen: S. 211-241.

https://doi.org/10.14361/9783839459799-005 - am 14.02.2026, 06:12:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


In Verteidigung der Gleichheit 89

Balibar, Etienne (2012): Gleichfreiheit. Politische Essays. Frankfurt

a.M.: Suhrkamp.

Beiler, Frank (2019): »Vom repräsentativen zum ästhetischen Regime –

Für eine andere Empirie«, in: Ralf Mayer, Alfred Schäfer, Steffen

Wittig (Hg.): Jacques Rancière. Pädagogische Lektüren.Wiesbaden:

Springer VS: S. 91-112.

Biesta, Gert (2010): »Learner, Student, Speaker: Why it matters how we

call those we teach«, in: Educational Philosophy and Theory,Vol. 42,

Nos. 5-6, 2010: S. 540-552.

Cornelissen, Goele (2010): »The Public Role of Teaching: To keep the

door closed«, in: Educational Philosophy and Theory,Vol. 42, Nos.

5-6, 2010: 529-539.

Foucault, Michel (2001): In Verteidigung der Gesellschaft. Frankfurt

a.M.: Suhrkamp.

Hodgson, Naomi; Vlieghe, Joris; Zamojski, Piotr (2022): »Manifest für

eine Post-Kritische Pädagogik«, in: Martin Bittner, Anke Wisch-

mann (Hg.): Kritik und Post-Kritik. Zur deutschsprachigen Rezep-

tion des »Manifests für eine Post-Kritische Pädagogik«. Bielefeld:

transcipt Verlag: S. 19-24.

Kleesattel, Ines (2019): »Ästhetisch Lernen und Lehren unter Gleichen:

Warum ein unwissender Lehrmeister nicht genug ist«, in: Ralf May-

er, Alfred Schäfer, Steffen Wittig (Hg.): Jacques Rancière. Pädagogi-

sche Lektüren. Wiesbaden: Springer VS: S. 243-266.

Leonhardt, Christian (2017): »Zwei Namen des Ausnahmezustandes«,

in: Matthias Lemke (Hg.): Ausnahmezustand. Theoriegeschichte –

Anwendungen – Perspektiven. Wiesbaden: Springer VS: S. 41-56.

Marchart, Oliver (1998): »Gibt es eine Politik des Politischen? Démocra-

tie à venir betrachtet von Clausewitz aus dem Kopfstand«, in: Ju-

dith Butler, SimonCritchley, Ernesto Laclau, Slavoij Žižek (Hg.): Das

Undarstellbare der Politik. Zur Hegemonietheorie Ernesto Laclaus.

Wien: Turia + Kant: S. 90-119.

Martínez Mateo, Marina (2019a): »Füreinander Sprechen. Zu einer fe-

ministischen Theorie der Repräsentation«, in: Leviathan. Berliner

Zeitschrift für Sozialwissenschaft, 47 (3): S. 331-353.

https://doi.org/10.14361/9783839459799-005 - am 14.02.2026, 06:12:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


90 Steffen Wittig

MartínezMateo,Marina (2019b): »Politisch erscheinen und emanzipiert

zuschauen«, in: Ralf Mayer, Alfred Schäfer, SteffenWittig (Hg.): Jac-

ques Rancière. Pädagogische Lektüren. Wiesbaden: Springer VS:

S. 267-288.

Masschelein, Jan/Simons,Maarten (2010): »Governmental, Political and

Pedagogic Subjectivation: Foucault with Rancière«, in: Educational

Philosophy and Theory, Vol. 42, Nos. 5-6, 2010: S. 589-605.

Masschelein, Jan; Simons, Maarten; Larrosa, Jorge (2019): »The matter

with/of school. Storylines of the scholastic fable«, in: Ralf Mayer,

Alfred Schäfer, SteffenWittig (Hg.): Jacques Rancière. Pädagogische

Lektüren. Wiesbaden: Springer VS: S. 135-154.

Mayer, Ralf; Wittig, Steffen (2020): »Gleichheit und Artikulation«, in:

Markus Rieger-Ladich, Rita Casale, ChristianeThompson (Hg.): Un-

/Zugehörigkeit. Bildungsphilosophische Reflexionen und macht-

theoretische Studien. Weinheim/Basel: Beltz Juventa: S. 123-141.

Rancière, Jacques (2002): Das Unvernehmen. Politik und Philosophie.

Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Rancière, Jacques (2006): Die Aufteilung des Sinnlichen. Die Politik der

Kunst und ihre Paradoxien. Berlin: b_books.

Rancière, Jacques (2007): Der unwissende Lehrmeister.Wien: Passagen.

Rancière, Jacques (2010): Der Philosoph und seine Armen.Wien: Passa-

gen.

https://doi.org/10.14361/9783839459799-005 - am 14.02.2026, 06:12:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459799-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

