
177 

_______________________________________________ ZUR AKTUELLEN SITUATION / COMMENT  

Wir und die Anderen ─ Interkultureller Dialog 
und Verantwortung 

von Klaus-Dieter Lehmann 

I. Grenzen und Chancen des Kulturdialogs 

Wir leben in einer global vernetzten Welt, in einem Zeitalter der Massenmigra-

tionen, das nie dagewesene Prozesse der Identitätenbildung beinhaltet. Die mo-

derne Weltgesellschaft hat kein Außen mehr, aber das Innen ist umso kompli-

zierter geworden. Die Kommunikationsmöglichkeiten eröffnen eine gleichzeitige 

und wechselseitige Sichtbarkeit kultureller Räume und sie machen das Eigene 

und das Andere unmittelbar erfahrbar. Wir leben in einem Zeitalter der Mehr-

fachcodierung, der Zeichen für die individuelle und die kollektive Identität. Jeder 

hat letztlich mehrere Identitäten. Die poststrukturalistische und postkoloniale 

Kritik an dem Modell kultureller Identitäten hat sich an der Konzeption eines 

kollektiven „Wir“ gegen das Andere, Fremde, ja Unterlegene, abgearbeitet – 

diese Asymmetrie, die in Kolonialzeiten aufrecht erhalten wurde, hat keinen 

Bestand und keine Glaubwürdigkeit mehr. Spätestens seit die nördlichen Super-

mächte ihre beherrschende Funktion verloren haben, wird deutlich, dass es wich-

tige Segmente von „erster Welt“ in der „dritten“ und von der „dritten Welt“ in 

der „ersten“ gibt. Die eine Seite kann man als zunehmende Verwestlichung be-

trachten, zumindest was die ökonomische Entwicklung angeht. Die andere muss 

noch näher analysiert werden, indem soziale Bewegungen als Beiträge zu einem 

globalen Bewusstsein begriffen werden, wo zum Teil erst wenige Wortführer 

auftreten, etwa bei den globalen Konferenzen zu Klima, Ressourcen schonender 

Zukunft oder indigenen Rechten. 

Wenn wir über Identitäten sprechen, kommen wir nicht an den Begriffen des Ich 

und Du und an ihrer Konstituierung im Dialog vorbei: Identität entsteht, unab-

hängig, ob es sich um individuelle oder kollektive handelt, nur dann, wenn ein 

Subjekt mit anderen Subjekten konfrontiert wird, die die Andersheit des ersten 

Subjekts spiegeln, sei dies eine Person oder eine Gruppe. Von „Identität“ zu 

sprechen, wäre – selbst in der umgangssprachlichen Bedeutung – sinnlos, bevor 

wir mit anderen interagieren. Dazu gehört auch eine wechselseitige Neugier. 

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2015-2-177 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 17:35:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2015-2-177


ZUR AKTUELLEN SITUATION / COMMENT  

178  

Auch wenn in verschiedenen Weltgegenden gerade der Wunsch, an gewachsenen 

Autoritäten eine bestimmte Identität zu verteidigen, Bewegungen zur Freiheit 

prägt, so geht es doch im Grunde darum, die Kraft der Beziehungen zu stärken - 

gegen die Macht von Strukturen.  

Der Dialog mit nicht-deutschen Gesellschaften zum Beispiel trägt nicht nur er-

heblich zu einer deutschen Selbstverständigung bei; er ist sogar die Vorausset-

zung dafür, dass deutsche Kultur und Gesellschaft bewusst wahrgenommen 

werden. Es ist ein Wechselspiel des Erlebens und der Reflexionen: Wie antwor-

ten Andere auf die gleichen Grundfragen des Lebens? Wie bewerten sie unsere 

Antworten? Welche Fragen versäumen wir, welche die Anderen, welche kom-

men überhaupt nicht vor, weder bei uns noch bei den Anderen? 

Wir sind in Europa noch immer sehr gewohnt, von einem festen Zentrum her die 

Welt zu beurteilen. Der eurozentrische Blick ist so, dass uns Ausblendungen und 

Missinterpretationen gar nicht auffallen, andere Ordnungen für uns nicht erkenn-

bar werden.  

Wilhelm von Humboldt sagte: 

„Alle unsere Endlichkeit rührt daher, dass wir uns nicht unmittelbar durch und an 

uns selbst, sondern nur in einem Entgegengesetzten eines anderen erkennen kön-

nen, besteht in einem ewigen Trennen unseres Wesens in einzelne Kräfte, der 

Welt in einzelne Gegenstände, der Menschheit in einzelne Menschen, des Daseins 

in vorübergehende Zeiten. Des Menschen Wesen ist es, sich zu erkennen in einem 

Anderen.“ 

Mit dieser strukturellen Problematik des „Wer“ spricht eigentlich miteinander im 

interkulturellen Dialog und des „Wie“ sollen eigentlich Dialogpartner über sozia-

le und kulturelle Grenzen hinweg miteinander sprechen, unterstellen die Dialog-

skeptiker häufig auch einen „leeren Pathos“, politische Instrumentalisierung oder 

Gutmenschentum.  

Für mich ist es einleuchtend, dass man auf Konflikte mit Dialog reagiert. Wie 

sonst wären Missverständnisse auszuräumen? Natürlich läuft gerade im interkul-

turellen Dialog zwischen Nationen ein hochgradig komplexer Prozess ab – es 

stehen nicht auf jeder Seite je ein Sprecher, sondern sehr ausdifferenzierte und 

ständig im Wandel begriffene Systeme. Sie begegnen sich auf den unterschied-

lichsten Ebenen und kommunizieren kontinuierlich miteinander – Politik, Kultur, 

Wissenschaft, Wirtschaft, Medien.  

Für uns als Institution sind die Gedankengänge um Dialog und Sprache zentral. 

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2015-2-177 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 17:35:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2015-2-177


Klaus-Dieter Lehmann Wir und die Anderen – Interkultureller Dialog und Verantwortung  

ZSE 2/2015 179 

Wo wir wieder bei der eingangs erwähnten Verständigung wären, die ohne das 

Beherrschen der Sprache des Gegenübers nicht möglich wäre. Sie bildet den 

Zugang zu einer Kultur – zum „Gesprächspartner“ einer interkulturellen Dialog-

führung. Ich zitiere hier erneut Wilhelm von Humboldt, dem „jede Sprache, die 

ich erlerne, mir eine neue Welt eröffnet“. Die Sprache ist nicht nur Werkzeug, 

sondern Kulturträger. Sie ist die Eintrittstür für jeden, der eine andere Kultur 

kennen lernen oder sie verstehen will. Sie schafft Bindung und ermöglicht, dia-

logisch zu leben. Im Rahmen der auswärtigen Kultur- und Bildungspolitik des 

Goethe-Instituts ist die Vermittlung der deutschen Sprache und ihres kulturellen 

Kontextes im Austausch mit anderen Kulturen eines der Hauptziele. Das gilt 

nicht nur im Ausland, sondern auch im Inland, wo das Goethe-Institut sich maß-

geblich in das Themenfeld Integration einbringt. Denn auch hier sind intensive 

Dialoge zwischen der deutschen Gesellschaft und den Zuwanderern erforderlich, 

um einander zu verstehen und voneinander lernen zu können. Hier bildet die 

Sprachvermittlung eine unbedingte Voraussetzung. 

II. Was bedeutet der neue „Verantwortungsbegriff“ für eine Ein-
richtung wie das Goethe-Institut? 

Die kulturpolitische Dialogpraxis prägt die tägliche Arbeit des Goethe-Instituts. 

Wie wird sie beeinflusst von den derzeit laufenden Diskussionen um eine Neu-

ausrichtung der deutschen Außenpolitik? 

Zunächst: Die politische Unabhängigkeit als Institution ist unser größtes Gut. 

Zwar können wir inhaltlich frei agieren, doch heißt das nicht, sich globalpoliti-

schen Geschehnissen und Tendenzen zu verschließen. Dies dokumentiert auch 

der Blick auf unsere Geschichte.  

Während es in den 50er- und 60er-Jahren darum gegangen ist, wieder Sympathie 

für ein neues Deutschland über die Kultur in der Welt zu wecken, waren in den 

70er- und 80er-Jahren die gesellschaftlichen Debatten innerhalb Deutschlands 

auch Thema für die Auslandsarbeit des Goethe-Instituts. Dann kamen nach dem 

Mauerfall die Aufgaben der Osterweiterung. In den darauf folgenden Jahren – 

und auch noch heute - geht es verstärkt darum, in den zahlreichen Krisenregio-

nen der Welt Begegnungen zu schaffen, zivilgesellschaftliche Entwicklungen zu 

stärken und Infrastruktur für Kultur und Bildung zu etablieren.  

Derzeit findet sich Deutschland wieder in einer neuen, komplexen und polyzen-

trischen Weltordnung. Das Land ist wirtschaftlich stark, sicher und frei. Es ist 

global auf kultureller, sozialer, politischer und ökonomischer Ebene verflochten 

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2015-2-177 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 17:35:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2015-2-177


ZUR AKTUELLEN SITUATION / COMMENT  

180  

wie nie zuvor - und profitiert von dieser Verflechtung.  

Zudem ist spürbar, wie sich die Politik intensiv mit dieser Situation auseinander-

setzt. Sie fordert mehr Verantwortung für Deutschland. Die Rede von Bundes-

präsident Gauck vor der Münchener Sicherheitskonferenz ist noch immer in aller 

Munde, in der er konstatierte, dass „wir Deutschen auf dem Weg zu einer Ver-

antwortung sind, die wir noch wenig eingeübt haben.“ Er rief auf zu einer 

Selbstbefragung Deutschlands, ob es denn wirklich seinem Gewicht entspre-

chend agiere. Auch Außenminister Frank-Walter Steinmeier stellt sich diese 

Fragen. Bei seinem Amtsantritt sagte er, dass Deutschland ein wenig zu groß und 

wirtschaftlich zu stark sei, als dass es Außenpolitik von der Seitenlinie aus 

kommentieren könne. Er unterzieht daher die gesamte deutsche Außenpolitik 

derzeit einem großen Review-Prozess, der sich vor allem auch dem Spannungs-

feld zwischen Erwartungen von Außen und den Befürchtungen von Innen wid-

men soll. Denn das Ausland sieht Deutschland klar in einer weltpolitisch verant-

wortungsvolleren Rolle, während die deutsche Öffentlichkeit sich lieber 

weiterhin heraushalten möchte. Interessant ist dabei die Vorgehensweise für eine 

neue Positionierung der Außenpolitik. Steinmeier lädt ein zu einem offenen Pro-

zess der kritischen Befragung. Es gibt laufend aktualisierte Newsletter, Mei-

nungsforen, Essay-Wettbewerbe für Studierende und themenbezogene Dialog-

Veranstaltungen. Künstler, Kulturakteure und Intellektuelle sollen in die Analyse 

und Bewertung einbezogen werden. Es ist der Versuch, ein Bewusstsein zu 

schaffen, die Komplexität der internationalen Beziehungen nicht von vorn herein 

auf militärische und sicherheitspolitische Aspekte zu verengen, sondern die Be-

gegnung, das Gespräch und den Dialog als Ansatz einzubeziehen. Und auch zu 

vermitteln: internationale Beziehungen sind nicht nur Angelegenheit einiger 

weniger Experten, sondern geht uns alle an. Wir erleben derzeit hautnah die 

Auswirkungen von Dialog und Verantwortung in der Ukrainefrage zwischen den 

USA, Russland und der Europäischen Union. Während sich einerseits die Eska-

lationsrhetorik immer höher schraubt, versucht die deutsche Politik die Tür zum 

Dialog nicht ganz zuzuschlagen, nicht immer unter dem Beifall der NATO-

Verbündeten.  

Der Dialogbegriff ist für uns als Goethe-Institut zentral. Mag sein, dass damit 

der Erfolg nicht garantiert ist, aber ohne den Dialog geht es auf keinen Fall. Er 

ermöglicht die Entwicklung von Alternativen statt der Fixierung von Konflik-

ten, er ermöglicht Prozesse statt Stillstand, er macht ausreichend selbstkritisch 

durch die Kenntnis des Anderen. Auswärtige Kulturpolitik ist weder geeignet 

für den Wettbewerb der Systeme noch ein Instrument im Dienst der Hegemo-

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2015-2-177 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 17:35:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2015-2-177


Klaus-Dieter Lehmann Wir und die Anderen – Interkultureller Dialog und Verantwortung  

ZSE 2/2015 181 

nie. Für uns bildet der Dialog die Basis für eine Lerngemeinschaft. Ralf Dah-
rendorf prägte als Staatssekretär im Auswärtigen Amt in den 70er Jahren den 

entscheidenden Satz: „Was wir geben, ist nur so viel wert wie unsere Bereit-

schaft zu nehmen.“  

Wir begleiten deshalb eine Neuausrichtung der Außenpolitik, die dem Dialog 

eine reelle Chance gibt und darin einen Verantwortungsbereich sieht, mit eigen-

verantwortlicher Programmarbeit. Sie muss offen sein für Begegnungen, sie 

muss Chancen bieten für Austausch und sie darf sich nicht durch eine gängelnde 

Zensur einschüchtern lassen. 

Als freies Anerkennungsverhältnis schafft der Dialog eine dauerhafte Bindung 

der Dialogisierenden aneinander, eine gegenseitige Verpflichtung durch die 

Übernahme von Verantwortung füreinander. Diese Verantwortung verändert 

beide Partner. Im Gegensatz zur „Intervention“, dem „Dazwischengehen“ also, 

das immer paternalistische, imperialistische oder militaristische Züge aufweist 

und von ungewissem Ausgang und erwiesen geringer Nachhaltigkeit ist, kann 

die Übernahme von Verantwortung im Dialog eine anhaltende, von Vertrauen 

und Reziprozität geprägte Verbindung herstellen. Für eine solche Entwicklung 

muss aber auch bei den Partnern eine Bereitschaft gegeben sein, sich in der Be-

gegnung zu artikulieren und mitzuteilen und letztlich auch ein Wissen voneinan-

der zu haben oder sich wenigstens darum zu bemühen.  

Es finden sich derzeit genug Beispiele, die uns die Möglichkeiten und die Gren-

zen des Dialogs in der Außenpolitik aufzeigen. Im Maghreb und im Nahen Osten 

hat das Goethe-Institut beim Aufstand gegen die autokratischen Herrscher eine 

wichtige Rolle gespielt. Ich erinnere nur an die Tahrir-Lounge in Kairo – einge-

richtet vom Institut -, in der sich junge Intellektuelle trafen und ihre Aktionen 

besprachen. Aber mit dem Dialog war die Zukunft noch nicht gewonnen und die 

Radikalisierung nicht gebannt. Aus einer Befreiungsbewegung ist wieder eine 

neue Gewaltspirale entstanden. Oder im Irak mit dem Konflikt zwischen Schiiten 

und Sunniten und der Terrorgruppe IS, die nur „islamische Werte“ durchsetzen 

will, bestehende territoriale Grenzen negiert und so versucht, einen Kulturdialog 

unmöglich zu machen. Längst hat sich in den traditionellen Gesellschaften eine 

Bruchlinie zwischen Tradition und eigener Moderne gebildet. Fundamentalisten 

versuchen diesen Verwerfungen mit einer fanatischen Einseitigkeit beizukom-

men oder auszuweichen, wobei sie sich wiederum in ihren Mitteln modernster 

Technik bedienen.  

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2015-2-177 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 17:35:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2015-2-177


ZUR AKTUELLEN SITUATION / COMMENT  

182  

III. Das Goethe-Institut im kulturellen Dialog 

Es ist nicht überraschend, dass sich das Goethe-Institut mit dem Dialog und den 
Erfahrungen der Anderen befasst, wobei es hier in erster Linie um den interkul-
turellen Dialog geht. Wir sprechen bei Goethe-Instituten von Frei- und Dialog-
räumen, wir sprechen von partizipatorischer Arbeit und Partnerschaft, wir sehen 
Möglichkeiten des Verstehens und Verständigens durch Begegnungen und Aus-
tausch. 

Andererseits stehen wir fassungslos vor Entwicklungen von Gewalt, von Ab-
schottung, von Radikalisierung in Größenordnungen, bei denen es manchmal 
vermessen wirkt, diesen brutalen Zivilisationsbrüchen mit Dialogformen bei-
kommen zu wollen. Aber Furcht und Hass können nicht die Wegbegleiter sein. 
Dann gibt es nur noch Eskalation und Intervention. Intervention aber ist nicht 
Verantwortung. 

Der Dialog ist wichtiger denn je. Aber es ist kein Dialog der Unverbindlichkeit, 
kein Dialog der abstrakten Prinzipien, kein Dialog im Elfenbeinturm und auch 
kein Dialog des tagesaktuellen Geschehens. Es ist ein Dialog, der wirkliche 
Antworten geben muss und damit Verantwortung eingeht und übernimmt, es ist 
ein Dialog des praktischen Handelns, es ist ein Dialog der Offenheit und es ist 
ein Dialog der Nachhaltigkeit. 

Die Grundprinzipien sollten sein: 
• Wertschätzung von Vielfalt 
• Gleichwertigkeit der Anderen 
• Interkulturelle Kompetenz der Akteure 

Es ist notwendig, das hierarchische Denken zu überwinden und die Kulturen 
vergleichend und nicht vermessend und bewertend nebeneinander zu sehen. 
Levi-Strauss hat in diesem Zusammenhang vom „wilden Denken“ gesprochen 
(la pensée sauvage). Alexander von Humboldt sagte kurz und bündig: „Alles ist 
Wechselwirkung“. 

Die Chancen für einen glaubwürdigen Dialog liegen für die Goethe-Institute in 
der langjährigen gegenseitigen Kenntnis und dem Vertrauen, das in dieser Zeit 
gewachsen ist, aber auch in dem Umstand, dass er nicht nach einem fertig ausge-
arbeiteten einseitigen Plan sondern in einer offenen kreativen Lerngemeinschaft 
geführt wird. Mit einem solchen Ansatz kann erreicht werden, dass bei Stillstand 
und Abschottung wieder Prozesse angestoßen werden und dass bei Blockaden 
über Alternativen nachgedacht wird. 

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2015-2-177 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 17:35:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2015-2-177


Klaus-Dieter Lehmann Wir und die Anderen – Interkultureller Dialog und Verantwortung  

ZSE 2/2015 183 

Nur mit gutem Willen und künstlerischen Ansätzen allein lassen sich gesell-

schaftliche Verwerfungen und fundamentalistische Positionen nicht verändern. 

Dazu gehören geeignete politische Rahmenbedingungen, wie Rechtsstaatlichkeit 

und die Beachtung von Menschenrechten, und dazu gehören gemeinsame Über-

zeugungen im Bereich der Bildungs- und Entwicklungspolitik. 

Dialog ist für das Goethe-Institut sowohl inhaltlich zu verstehen als auch sprach-

lich. Verstehen und Verständigen hängen eng zusammen. Sie sind für den inter-

kultureller Dialog von großer Bedeutung. Untersuchungen zeigen, dass mit dem 

Grad der kulturellen und besonders der sprachlichen Fragmentierung von Gesell-

schaften die Wahrscheinlichkeit von innerstaatlichen kulturellen Konflikten und 

die Wahrscheinlichkeit für das Auftreten von zwischenstaatlichen Konflikten 

steigen. Gleichzeitig ist aber festzuhalten, dass es keinen automatischen Auslöser 

für kulturelle Konflikte gibt. Vielmehr wird durch all jene Konflikte, in denen 

Krisen und Gewalt beendet werden konnten, deutlich, dass es Lernprozesse zwi-

schen den Akteuren und Gruppen gibt, Konflikte auch zu beenden und miteinan-

der zu leben. Menschliches Zusammenleben ist in erster Linie eine kulturelle 

Leistung. 

Das menschliche Zusammenleben ist in der modernen Weltgesellschaft aber 

immer komplizierter geworden, durch die Zunahme von Gewalt und Fundamen-

talismus, durch das Auslösen von weltweiten Migrationsströmen, durch die Un-

gleichzeitigkeit von Entwicklungen, durch die Kommunikationsmöglichkeiten, 

die eine zeitlich unmittelbare und wechselseitige Sichtbarkeit kultureller Räume 

schafft. Es gibt kein Außen und Innen mehr, Zentren und Peripherien verändern 

sich.  

Aufgrund dieser Situation führt das Goethe-Institut den Dialog nicht nur zwi-

schenstaatlich, sondern auf drei Ebenen: in Deutschland, in Europa und weltweit. 

In Deutschland ist Dialog ein zentrales Thema für eine wirkungsvolle Integrati-

on. In der letzten Zeit sind nicht nur Asylsuchende und Arbeitsmigranten nach 

Deutschland gekommen, sondern auch eine zunehmend wachsende Zahl von 

Flüchtlingen, vor allem aus den Kriegs- und Krisengebieten Syrien, Irak und 

Libyen.  

Zunächst ist die deutsche Sprache sicher ein Schlüssel zur Integration. Hierzu 

bildet das Goethe-Institut Lehrer und Erzieher aus, um wirkungsvoll Sprachkurs-

strukturen aufzubauen, erteilt selbst Sprachunterricht, bildet ehrenamtliche Hel-

fer für Sprachkurse von Flüchtlingen aus usw. Der enge Kontakt der Goethe-

Institute zu den Herkunftsländern bedeutet eine spezifische Expertise für die 

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2015-2-177 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 17:35:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2015-2-177


ZUR AKTUELLEN SITUATION / COMMENT  

184  

Integration im Inland. Sie wird mit großer Akzeptanz nachgefragt, um die Erfah-

rung von Fremdheit zu verarbeiten und in Verhaltensformen umzusetzen. So hat 

das Goethe-Institut Programme für in Deutschland tätige Imame mit der Robert-

Bosch-Stiftung erarbeitet, die deren Position in den Gemeinden im Sinn von 

Vermittlern zwischen den eigenen kulturellen Vorstellungen und den deutschen 

Denkweisen und Strukturen verständlich machen und Hilfe im täglichen Leben 

anbieten. Bei einem weiteren Projekt werden muslimische Vertreter so fortgebil-

det, dass sie kommunale Verantwortung übernehmen können und in kommuna-

len Einrichtungen zum Bindeglied zwischen den Gruppen werden. Der Dialog 

beginnt also in der Nachbarschaft – Tür an Tür.  

Es gibt aber auch bereits auf dem Weg nach Deutschland Initiativen für einen 

pragmatischen Dialog in den Ländern mit Flüchtlingen, die teilweise nach 

Deutschland ausreisen, so in der Türkei, in Jordanien und im Libanon. Zielgrup-

pen sind Kinder, junge Erwachsene und Frauen. Neben dem Sprachunterricht 

geht es um das Aufarbeiten von traumatischen Erlebnissen durch kulturelle und 

künstlerische Prozesse wie Theater, Film, Tanz und Musik, aber auch um Per-

spektiven. Kultur ist Zukunft und Hoffnung im Elend der Lager. Durch die Akti-

vierung von Multiplikatoren aus den betroffenen Gruppen wird trotz der be-

schränkten Mittel und der großen Zahl von Flüchtlingen durch das Weitertragen 

des Dialogs ein merkbares Ergebnis erzielt. 

Die zweite Ebene betrifft Europa. In einer Situation, in der das bevorzugt auf 

Ökonomie und marktwirtschaftliche Prinzipien basierende Verständnis Europas 

Gefahr läuft, eine Zerreißprobe zu erleben, wird die Relevanz des "kulturellen 

Projekts" Europa und seiner Dialogfähigkeit augenfällig. Die Verantwortung für 

einen gemeinsamen europäischen Kulturraum ist gefordert, nicht als Einheitlich-

keit sondern als gewollte Koexistenz, die sich mitteilt und zugänglich ist. Das ist 

aktiver Dialog!  

Für Deutschland als Mittelmacht ist ein solcher Prozess existentiell. Aber auch er 

gelingt nicht aufgrund von Prinzipien sondern durch praktisches Handeln. Des-

halb stärken wir die Mobilität von Künstlern und Autoren, fördern Übersetzun-

gen, investieren in Film und Medien, setzen auf Mehrsprachigkeit, engagieren 

uns für Fragen von Umwelt- und Klimaschutz, arbeiten zusammen mit Bürgerin-

itiativen und zivilgesellschaftlichen Akteuren und stärken grenzüberschreitende 

kulturelle Infrastrukturen. Kultur ist eben nicht der private Spielplatz für Künst-

ler und Intellektuelle, sie ist die Grundlage unserer Gesellschaft, um offen zu 

sein und Neues zu denken. 

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2015-2-177 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 17:35:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2015-2-177


Klaus-Dieter Lehmann Wir und die Anderen – Interkultureller Dialog und Verantwortung  

ZSE 2/2015 185 

Europa ist unsere Basis, aber nicht als eurozentrischer Standpunkt, sondern im 

Sinn eines Verständigungs- und Regelwerks für einen offenen Dialog. Dazu 

bedarf es auch eines eigenen Profils, um erkennbar zu sein. Das darf sich nicht in 

"Selbstgenügsamkeit" erschöpfen, sondern muss ein Element von Weltneugier 

haben und die notwendige Bereitschaft zur Übernahme von Verantwortung. 

Dialog und Verantwortung sind daher ein entscheidendes Begriffspaar: Wer sich 

dem prüfenden Blick des Anderen stellt, wer dem Anderen Rede und Antwort 

steht, wer sich bemüht, ehrliche Antworten auf echte Fragen zu geben, über-

nimmt Verantwortung für den Anderen – eine Verantwortung, die nachhaltig ist, 

derer man sich nicht ohne weiteres wieder entledigen kann (denn sonst wäre sie 

keine Verantwortung), und eine Verantwortung, die, wenn sie ernst gemeint ist, 

einen selbst ebenso verändern kann wie den Anderen. 

Das Goethe-Institut verfügt mit seinen 160 Instituten in der Welt nicht nur über 

eine technisch und logistisch einzigartige Netzstruktur. Durch seine dezentral 

organisierte Verantwortung ist es nahe am lokalen Geschehen und kann glaub-

würdig den Dialog führen und wiederum Kulturnetzwerke initiieren, die Gesell-

schaften zukunftsfähig machen. Einige Beispiele sollen das illustrieren. 

Ein spannendes und erfolgreiches Beispiel ist "Moving Africa". Das Goethe-

Institut entwickelte in den letzten fünf Jahren Plattformen für Künstler und Kul-

turakteure, startete zunächst in einem lokalen Umfeld mit der Identifizierung von 

Talenten, organisierte in der Region Workshops, ging über die Ländergrenzen 

hinaus, organisierte schließlich Festivals und konnte am Ende die Internationali-

sierung einleiten. Aus dem erstmaligen Kennenlernen untereinander ist so ein 

einzigartiges Potential entstanden. Heute arbeiten aus diesem Pool Künstler in 

Europa und Amerika und engagieren Museen Kuratoren für europäische Samm-

lungen mit einem neuen Blick, etwa in Dresden und Düsseldorf. 

Oder das gemeinsam mit der Siemensstiftung durchgeführte Projekt "Music in 

Africa", bei dem die zeitgenössische afrikanische Musik auf einer digitalen Platt-

form dokumentiert, vertrieben und genutzt werden kann. Bis 2017 wird die Mu-

sikplattform in allen afrikanischen Ländern verfügbar sein. Aus der Initiative ist 

inzwischen eine Stiftung geworden. Eine solche kulturelle Infrastruktur schafft 

nicht nur Perspektiven, sie schafft Realitäten für ein neues Selbstbewusstsein. 

Ebenso spannend sind die Entwicklungen des Goethe-Instituts für Mittelamerika. 

Mit einer großen Initiative von Schriftstellern und Verlegern wurde im Projekt 

Centroamerica Cuenta eine alle acht Länder übergreifende Struktur geschaffen, 

mit der Literatur länderübergreifend produziert, verlegt und ein Bewusstsein für 

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2015-2-177 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 17:35:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2015-2-177


ZUR AKTUELLEN SITUATION / COMMENT  

186  

eine gemeinsame Zivilgesellschaft geschaffen wird, die dem Egoismus der kor-

rupten Politik und Gewalt etwas Kreatives entgegensetzt. Sergio Ramirez ist 

dafür die große Identifikationsfigur, der mit uns dieses Ziel verfolgt. Inzwischen 

gibt es nach dem gleichen Muster ein Jugendorchester (OJCA) und ein Tanzen-

semble Mittelamerika und Karibik (CODACA). Die Intellektuellen und Künstler 

engagieren sich wieder für die Zivilgesellschaft und eine gemeinsame Verant-

wortung für Mittelamerika. Das Goethe-Institut ist im Dialog der Ermöglicher 

und begeistert deutsche Partner dafür. 

Ein weiteres Beispiel für ein erfolgreiches Kultur- und Bildungsnetzwerk bildet 

schließlich das Science Film Festival. Es startete in Südostasien und verbreitet 

sich derzeit in den arabischen Ländern und ist auch für Afrika geplant. Dabei 

geht es um die unterhaltsame Vermittlung von Bildung für Kinder und Jugendli-

che mit Hilfe von Fernsehserien. Das entscheidende Merkmal ist, dass die Goe-

the-Institute nur logistisch und als Coach tätig sind. Idee, Realisierung und 

schauspielerische Besetzung kommen immer aus den jeweiligen Ländern, in 

Zusammenarbeit mit den regionalen Fernsehstationen. Damit wirken wir der 

Gleichmacherei entgegen, die sich durch Disney Channel oder Nickelodeon 

ergeben und die jeweiligen kulturellen Wurzeln und Identitäten verdrängen. 

Inzwischen ist es in Südostasien das größte Filmfestival mit 500 000 Besuchern, 

ergänzt durch Begleitveranstaltungen in Schulen und Bildungseinrichtungen. Im 

Februar 2015 gab es ein Rückspiel im Deutschen Museum in München. 

Diese Beispiele lassen sich für Südamerika, für Zentralasien oder Indien fortset-

zen. Es sind Beispiele für einen aktiven Austausch durch das Netzwerk der Goe-

the-Institute. Sie zeigen, dass mit Kulturnetzwerken die Zivilgesellschaft gestärkt 

werden kann und durch die positiven Erfahrungen Eigenverantwortung und 

Selbstvertrauen gefestigt werden. Aber dazu benötigen wir mehr denn je perso-

nale Netze, reale Orte der Begegnung und persönliche Beziehungen. Und wir 

benötigen noch mehr Wissen über Grundlagen und Bedingungen des interkultu-

rellen Dialogs, um die Praxis durch wissenschaftliche Erkenntnisse zu reflektie-

ren, um mit Wissenschaftlern aus verschiedenen Kulturräumen und unterschied-

lichen kulturellen Traditionen neue Impulse zu gewinnen und um dem 

interkulturellen Dialog eine reale politische Chance für eine Kulturen übergrei-

fende Verständigung zu geben. 

Der interkulturelle Dialog braucht Freiräume, um Freiraum überhaupt herstellen 

zu können. Er braucht das Vertrauen der Politik, auch in das Risiko seiner Er-

gebnisoffenheit. Ohne ihr Instrument zu werden, kann er den Begriff der Ver-

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2015-2-177 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 17:35:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2015-2-177


Klaus-Dieter Lehmann Wir und die Anderen – Interkultureller Dialog und Verantwortung  

ZSE 2/2015 187 

antwortung um Aspekte von Glaubwürdigkeit und Nachhaltigkeit ergänzen – 

häufig auch dort, wo die klassische Diplomatie an ihre Grenzen stößt. 

IV. Goethe-Institute im zwischenstaatlichen Austausch 

Es geht uns nicht nur um den Dialog deutscher und ausländischer Kultur. Das 

Goethe-Institut befördert mit seinen regional angelegten Strukturen auch den 

Austausch der Gastländer untereinander. Das wird ganz besonders spannend, 

wenn man sich in postkolonialen Regionen oder Regionen mit territorialer Neu-

ordnung befindet, in denen die Diskurse nationaler und kultureller Identitätsfin-

dung noch sehr aktuell sind. In Subsahara-Afrika etwa ist in den vergangenen 

fünf Jahren ein eindrucksvolles, panafrikanisches Netzwerk entstanden, bei dem 

sich zeitgenössische afrikanische Positionen – häufig zum ersten Mal – begeg-

nen. Das Goethe-Institut entwickelte dafür Plattformen für Künstler und Kultur-

akteure, identifizierte zunächst Künstler in einem Land, dann länderübergreifend, 

organisierte Workshops und Festivals. Es war das erste Mal, dass ein kultureller 

Austausch regional stattfand und das Potential von Talenten im gegenseitigen 

Austausch sichtbar wurde. Heute hat dieses Dialogergebnis den Anschluss an 

internationale Projekte gefunden. Ähnliche grenzüberschreitende Projekte beför-

dern in Südostasien oder in Mittelamerika den Dialog benachbarter Länder un-

tereinander. In Südosteuropa hat das Goethe-Institut ein Literaturprojekt initiiert, 

das 23 Autoren aus 11 Ländern in einen Dialog eintreten ließ. Sie schrieben 

Texte, die sich auf das Wagnis der Erinnerung einließen. Und sie präsentierten 

sie gemeinsam in den verschiedenen Balkanländern, mit dem Ziel, die Unsinnig-

keit der gegenseitigen Abschottung zu dokumentieren. Obwohl es politisch ein 

Sakrileg darstellte, ist es zivilgesellschaftlich gelungen. 

Einen ganz besonderen künstlerischen und interkulturellen Dialog ermöglichte 

vor einigen Jahren das Amazonas-Musiktheaterprojekt: Medienkünstler aus 

Europa und Brasilien erarbeiteten gemeinsam mit den Yanomami aus dem Ama-

zonas-Gebiet eine zeitgenössische Musiktheaterproduktion. Die Künstler reisten 

in das Dorf der Yanomami und begegneten ihren kulturellen Praktiken. Die spiri-

tuelle Dimension im Schamanismus der Yanomami wurde Inspiration für die 

virtuelle Dimension der künstlerischen Arbeit. 

Die Goethe-Institute selbst werden in aller Welt zu Räumen, die einen Dialog 

ohne Hierarchisierung ermöglichen. Ganz besonders symbolträchtig ist hier das 

Goethe-Institut Nikosia in Zypern. Es liegt auf der Demarkationslinie zwischen 

Nord- und Südzypern, bewacht von UNO-Soldaten. Man kann das Institut von 

Norden und Süden ungehindert betreten und die Sprach- und Kulturprogramme 

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2015-2-177 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 17:35:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2015-2-177


ZUR AKTUELLEN SITUATION / COMMENT  

188  

gemeinsam in Anspruch nehmen, aber nicht in den jeweils anderen Landesteil 

gehen. Unsere Hoffnung ist, dass der Dialog hilft, diese unsinnige Grenze zu 

überwinden. 

Eine besondere Programmform stellen schließlich die Deutschlandjahre dar. Hier 

wird unter der Projektleitung des Goethe-Instituts und im Zusammenschluss von 

Kultur, Wissenschaft und Wirtschaft ein möglichst komplettes Deutschlandbild 

mit vielfältigen Angeboten vermittelt. Man könnte meinen, das ist ein reiner 

Export. Wir beladen ein Raumschiff, machen die Klappen zu, fliegen in das 

Gastland, machen die Klappen wieder auf, zeigen unsere Schätze, schließen die 

Klappen wieder und fliegen wieder weg. Aufgabe erledigt. Mitnichten, auch hier 

hat die Dialogform eine prägende Funktion. In China, Indien, Brasilien und aktu-

ell in Israel haben wir auf öffentlichen Plätzen Dialogformen geschaffen, die 

Begegnungen und Gespräche ermöglichten, wir haben gemeinsame Projekte 

initiiert, die etwas Neues entstehen ließen.  

V. Fazit 

Der Dialog ist gelebte Praxis in den Goethe-Instituten in aller Welt und so tun 

wir gut daran, eine vielstimmige und interdisziplinäre Auslotung des Begriffs 

anzugehen. Wir bringen die Kultur, die Politik, die Wirtschaft und die Wissen-

schaft an einen Tisch, um über den Dialog zu reden. Getrennte Welten sind ein 

falsches Signal. 

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2015-2-177 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 17:35:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1610-7780-2015-2-177

