ZUR AKTUELLEN SITUATION / COMMENT

Wir und die Anderen — Interkultureller Dialog
und Verantwortung

von Klaus-Dieter Lehmann

I.  Grenzen und Chancen des Kulturdialogs

Wir leben in einer global vernetzten Welt, in einem Zeitalter der Massenmigra-
tionen, das nie dagewesene Prozesse der Identititenbildung beinhaltet. Die mo-
derne Weltgesellschaft hat kein AuBBen mehr, aber das Innen ist umso kompli-
zierter geworden. Die Kommunikationsmoglichkeiten erdffnen eine gleichzeitige
und wechselseitige Sichtbarkeit kultureller Rdume und sie machen das Eigene
und das Andere unmittelbar erfahrbar. Wir leben in einem Zeitalter der Mehr-
fachcodierung, der Zeichen fiir die individuelle und die kollektive Identitét. Jeder
hat letztlich mehrere Identitidten. Die poststrukturalistische und postkoloniale
Kritik an dem Modell kultureller Identititen hat sich an der Konzeption eines
kollektiven ,,Wir*“ gegen das Andere, Fremde, ja Unterlegene, abgearbeitet —
diese Asymmetrie, die in Kolonialzeiten aufrecht erhalten wurde, hat keinen
Bestand und keine Glaubwiirdigkeit mehr. Spitestens seit die nordlichen Super-
maéchte ihre beherrschende Funktion verloren haben, wird deutlich, dass es wich-
tige Segmente von ,.erster Welt“ in der ,,dritten” und von der ,,dritten Welt” in
der ,ersten” gibt. Die eine Seite kann man als zunehmende Verwestlichung be-
trachten, zumindest was die dkonomische Entwicklung angeht. Die andere muss
noch niher analysiert werden, indem soziale Bewegungen als Beitrdge zu einem
globalen Bewusstsein begriffen werden, wo zum Teil erst wenige Wortfiithrer
auftreten, etwa bei den globalen Konferenzen zu Klima, Ressourcen schonender
Zukunft oder indigenen Rechten.

Wenn wir iiber Identitéten sprechen, kommen wir nicht an den Begriffen des Ich
und Du und an ihrer Konstituierung im Dialog vorbei: Identitdt entsteht, unab-
hingig, ob es sich um individuelle oder kollektive handelt, nur dann, wenn ein
Subjekt mit anderen Subjekten konfrontiert wird, die die Andersheit des ersten
Subjekts spiegeln, sei dies eine Person oder eine Gruppe. Von ,Identitdt zu
sprechen, wire — selbst in der umgangssprachlichen Bedeutung — sinnlos, bevor
wir mit anderen interagieren. Dazu gehdrt auch eine wechselseitige Neugier.

177

216.73.216.36, am 10.01.2026, 17:35:45. ©
Inhalts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/1610-7780-2015-2-177

ZUR AKTUELLEN SITUATION / COMMENT

Auch wenn in verschiedenen Weltgegenden gerade der Wunsch, an gewachsenen
Autoritéten eine bestimmte Identitit zu verteidigen, Bewegungen zur Freiheit
pragt, so geht es doch im Grunde darum, die Kraft der Beziehungen zu stdrken -
gegen die Macht von Strukturen.

Der Dialog mit nicht-deutschen Gesellschaften zum Beispiel tragt nicht nur er-
heblich zu einer deutschen Selbstverstindigung bei; er ist sogar die Vorausset-
zung dafiir, dass deutsche Kultur und Gesellschaft bewusst wahrgenommen
werden. Es ist ein Wechselspiel des Erlebens und der Reflexionen: Wie antwor-
ten Andere auf die gleichen Grundfragen des Lebens? Wie bewerten sie unsere
Antworten? Welche Fragen versdumen wir, welche die Anderen, welche kom-
men {iberhaupt nicht vor, weder bei uns noch bei den Anderen?

Wir sind in Europa noch immer sehr gewohnt, von einem festen Zentrum her die
Welt zu beurteilen. Der eurozentrische Blick ist so, dass uns Ausblendungen und
Missinterpretationen gar nicht auffallen, andere Ordnungen fiir uns nicht erkenn-
bar werden.

Wilhelm von Humboldt sagte:

,,Alle unsere Endlichkeit rithrt daher, dass wir uns nicht unmittelbar durch und an
uns selbst, sondern nur in einem Entgegengesetzten eines anderen erkennen kon-
nen, besteht in einem ewigen Trennen unseres Wesens in einzelne Kréfte, der
Welt in einzelne Gegensténde, der Menschheit in einzelne Menschen, des Daseins
in voriibergehende Zeiten. Des Menschen Wesen ist es, sich zu erkennen in einem

Anderen.*

Mit dieser strukturellen Problematik des ,,Wer* spricht eigentlich miteinander im
interkulturellen Dialog und des ,,Wie* sollen eigentlich Dialogpartner iiber sozia-
le und kulturelle Grenzen hinweg miteinander sprechen, unterstellen die Dialog-
skeptiker hdufig auch einen ,,leeren Pathos®, politische Instrumentalisierung oder
Gutmenschentum.

Fiir mich ist es einleuchtend, dass man auf Konflikte mit Dialog reagiert. Wie
sonst wiren Missverstdndnisse auszurdumen? Natiirlich lauft gerade im interkul-
turellen Dialog zwischen Nationen ein hochgradig komplexer Prozess ab — es
stehen nicht auf jeder Seite je ein Sprecher, sondern sehr ausdifferenzierte und
stindig im Wandel begriffene Systeme. Sie begegnen sich auf den unterschied-
lichsten Ebenen und kommunizieren kontinuierlich miteinander — Politik, Kultur,
Wissenschaft, Wirtschaft, Medien.

Fiir uns als Institution sind die Gedankenginge um Dialog und Sprache zentral.

178

216.73.216.36, am 10.01.2026, 17:35:45. ©
Erlaubnis ist j Inhalts ir it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/1610-7780-2015-2-177

Klaus-Dieter Lehmann Wir und die Anderen — Interkultureller Dialog und Verantwortung

Wo wir wieder bei der eingangs erwédhnten Verstindigung wiren, die ohne das
Beherrschen der Sprache des Gegeniibers nicht mdglich wére. Sie bildet den
Zugang zu einer Kultur — zum ,,Gespriachspartner* einer interkulturellen Dialog-
fihrung. Ich zitiere hier erneut Wilhelm von Humboldt, dem ,,jede Sprache, die
ich erlerne, mir eine neue Welt eroffnet”. Die Sprache ist nicht nur Werkzeug,
sondern Kulturtrdger. Sie ist die Eintrittstiir fiir jeden, der eine andere Kultur
kennen lernen oder sie verstehen will. Sie schafft Bindung und ermoglicht, dia-
logisch zu leben. Im Rahmen der auswértigen Kultur- und Bildungspolitik des
Goethe-Instituts ist die Vermittlung der deutschen Sprache und ihres kulturellen
Kontextes im Austausch mit anderen Kulturen eines der Hauptziele. Das gilt
nicht nur im Ausland, sondern auch im Inland, wo das Goethe-Institut sich maf3-
geblich in das Themenfeld Integration einbringt. Denn auch hier sind intensive
Dialoge zwischen der deutschen Gesellschaft und den Zuwanderern erforderlich,
um einander zu verstehen und voneinander lernen zu koénnen. Hier bildet die
Sprachvermittlung eine unbedingte Voraussetzung.

Il. Was bedeutet der neue ,Verantwortungsbegriff“ fiir eine Ein-
richtung wie das Goethe-Institut?

Die kulturpolitische Dialogpraxis pragt die tdgliche Arbeit des Goethe-Instituts.
Wie wird sie beeinflusst von den derzeit laufenden Diskussionen um eine Neu-
ausrichtung der deutschen AuBenpolitik?

Zunichst: Die politische Unabhéngigkeit als Institution ist unser grofites Gut.
Zwar konnen wir inhaltlich frei agieren, doch heifit das nicht, sich globalpoliti-
schen Geschehnissen und Tendenzen zu verschlieBen. Dies dokumentiert auch
der Blick auf unsere Geschichte.

Wihrend es in den 50er- und 60er-Jahren darum gegangen ist, wieder Sympathie
fiir ein neues Deutschland iiber die Kultur in der Welt zu wecken, waren in den
70er- und 80er-Jahren die gesellschaftlichen Debatten innerhalb Deutschlands
auch Thema fiir die Auslandsarbeit des Goethe-Instituts. Dann kamen nach dem
Mauerfall die Aufgaben der Osterweiterung. In den darauf folgenden Jahren —
und auch noch heute - geht es verstarkt darum, in den zahlreichen Krisenregio-
nen der Welt Begegnungen zu schaffen, zivilgesellschaftliche Entwicklungen zu
stiarken und Infrastruktur fiir Kultur und Bildung zu etablieren.

Derzeit findet sich Deutschland wieder in einer neuen, komplexen und polyzen-
trischen Weltordnung. Das Land ist wirtschaftlich stark, sicher und frei. Es ist
global auf kultureller, sozialer, politischer und 6konomischer Ebene verflochten

ZSE 2/2015 179

216.73.216.36, am 10.01.2026, 17:35:45. ©
Inhalts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/1610-7780-2015-2-177

ZUR AKTUELLEN SITUATION / COMMENT

wie nie zuvor - und profitiert von dieser Verflechtung.

Zudem ist spiirbar, wie sich die Politik intensiv mit dieser Situation auseinander-
setzt. Sie fordert mehr Verantwortung fiir Deutschland. Die Rede von Bundes-
prasident Gauck vor der Miinchener Sicherheitskonferenz ist noch immer in aller
Munde, in der er konstatierte, dass ,,wir Deutschen auf dem Weg zu einer Ver-
antwortung sind, die wir noch wenig eingeiibt haben.” Er rief auf zu einer
Selbstbefragung Deutschlands, ob es denn wirklich seinem Gewicht entspre-
chend agiere. Auch AuBenminister Frank-Walter Steinmeier stellt sich diese
Fragen. Bei seinem Amtsantritt sagte er, dass Deutschland ein wenig zu grof3 und
wirtschaftlich zu stark sei, als dass es AuBenpolitik von der Seitenlinie aus
kommentieren konne. Er unterzieht daher die gesamte deutsche AuBenpolitik
derzeit einem groBen Review-Prozess, der sich vor allem auch dem Spannungs-
feld zwischen Erwartungen von Auflen und den Befiirchtungen von Innen wid-
men soll. Denn das Ausland sieht Deutschland klar in einer weltpolitisch verant-
wortungsvolleren Rolle, wihrend die deutsche Offentlichkeit sich lieber
weiterhin heraushalten mochte. Interessant ist dabei die Vorgehensweise fiir eine
neue Positionierung der AuBenpolitik. Steinmeier 14dt ein zu einem offenen Pro-
zess der kritischen Befragung. Es gibt laufend aktualisierte Newsletter, Mei-
nungsforen, Essay-Wettbewerbe flir Studierende und themenbezogene Dialog-
Veranstaltungen. Kiinstler, Kulturakteure und Intellektuelle sollen in die Analyse
und Bewertung einbezogen werden. Es ist der Versuch, ein Bewusstsein zu
schaffen, die Komplexitit der internationalen Beziehungen nicht von vorn herein
auf militdrische und sicherheitspolitische Aspekte zu verengen, sondern die Be-
gegnung, das Gesprich und den Dialog als Ansatz einzubeziehen. Und auch zu
vermitteln: internationale Beziehungen sind nicht nur Angelegenheit einiger
weniger Experten, sondern geht uns alle an. Wir erleben derzeit hautnah die
Auswirkungen von Dialog und Verantwortung in der Ukrainefrage zwischen den
USA, Russland und der Européischen Union. Wahrend sich einerseits die Eska-
lationsrhetorik immer hoher schraubt, versucht die deutsche Politik die Tiir zum
Dialog nicht ganz zuzuschlagen, nicht immer unter dem Beifall der NATO-
Verbiindeten.

Der Dialogbegriff ist fiir uns als Goethe-Institut zentral. Mag sein, dass damit
der Erfolg nicht garantiert ist, aber ohne den Dialog geht es auf keinen Fall. Er
ermdglicht die Entwicklung von Alternativen statt der Fixierung von Konflik-
ten, er ermdglicht Prozesse statt Stillstand, er macht ausreichend selbstkritisch
durch die Kenntnis des Anderen. Auswartige Kulturpolitik ist weder geeignet
fiir den Wettbewerb der Systeme noch ein Instrument im Dienst der Hegemo-

180

216.73.216.36, am 10.01.2026, 17:35:45. ©
Erlaubnis ist j Inhalts ir it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/1610-7780-2015-2-177

Klaus-Dieter Lehmann Wir und die Anderen — Interkultureller Dialog und Verantwortung

nie. Fiir uns bildet der Dialog die Basis fiir eine Lerngemeinschaft. Ralf Dah-
rendorf pragte als Staatssekretidr im Auswértigen Amt in den 70er Jahren den
entscheidenden Satz: ,,Was wir geben, ist nur so viel wert wie unsere Bereit-
schaft zu nehmen.*

Wir begleiten deshalb eine Neuausrichtung der Auflenpolitik, die dem Dialog
eine reelle Chance gibt und darin einen Verantwortungsbereich sieht, mit eigen-
verantwortlicher Programmarbeit. Sie muss offen sein fiir Begegnungen, sie
muss Chancen bieten fiir Austausch und sie darf sich nicht durch eine géngelnde
Zensur einschiichtern lassen.

Als freies Anerkennungsverhéltnis schafft der Dialog eine dauerhafte Bindung
der Dialogisierenden aneinander, eine gegenseitige Verpflichtung durch die
Ubernahme von Verantwortung fiireinander. Diese Verantwortung verindert
beide Partner. Im Gegensatz zur ,Intervention®, dem ,,Dazwischengehen also,
das immer paternalistische, imperialistische oder militaristische Ziige aufweist
und von ungewissem Ausgang und erwiesen geringer Nachhaltigkeit ist, kann
die Ubernahme von Verantwortung im Dialog eine anhaltende, von Vertrauen
und Reziprozitit gepragte Verbindung herstellen. Fiir eine solche Entwicklung
muss aber auch bei den Partnern eine Bereitschaft gegeben sein, sich in der Be-
gegnung zu artikulieren und mitzuteilen und letztlich auch ein Wissen voneinan-
der zu haben oder sich wenigstens darum zu bemiihen.

Es finden sich derzeit genug Beispiele, die uns die Moglichkeiten und die Gren-
zen des Dialogs in der Aullenpolitik aufzeigen. Im Maghreb und im Nahen Osten
hat das Goethe-Institut beim Aufstand gegen die autokratischen Herrscher eine
wichtige Rolle gespielt. Ich erinnere nur an die Tahrir-Lounge in Kairo — einge-
richtet vom Institut -, in der sich junge Intellektuelle trafen und ihre Aktionen
besprachen. Aber mit dem Dialog war die Zukunft noch nicht gewonnen und die
Radikalisierung nicht gebannt. Aus einer Befreiungsbewegung ist wieder eine
neue Gewaltspirale entstanden. Oder im Irak mit dem Konflikt zwischen Schiiten
und Sunniten und der Terrorgruppe IS, die nur ,,islamische Werte* durchsetzen
will, bestehende territoriale Grenzen negiert und so versucht, einen Kulturdialog
unmdglich zu machen. Léangst hat sich in den traditionellen Gesellschaften eine
Bruchlinie zwischen Tradition und eigener Moderne gebildet. Fundamentalisten
versuchen diesen Verwerfungen mit einer fanatischen Einseitigkeit beizukom-
men oder auszuweichen, wobei sie sich wiederum in ihren Mitteln modernster
Technik bedienen.

ZSE 2/2015 181

216.73.216.36, am 10.01.2026, 17:35:45. ©
Inhalts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/1610-7780-2015-2-177

ZUR AKTUELLEN SITUATION / COMMENT

lll. Das Goethe-Institut im kulturellen Dialog

Es ist nicht iiberraschend, dass sich das Goethe-Institut mit dem Dialog und den
Erfahrungen der Anderen befasst, wobei es hier in erster Linie um den interkul-
turellen Dialog geht. Wir sprechen bei Goethe-Instituten von Frei- und Dialog-
rdumen, wir sprechen von partizipatorischer Arbeit und Partnerschaft, wir sehen
Moglichkeiten des Verstehens und Verstandigens durch Begegnungen und Aus-
tausch.

Andererseits stehen wir fassungslos vor Entwicklungen von Gewalt, von Ab-
schottung, von Radikalisierung in GroBenordnungen, bei denen es manchmal
vermessen wirkt, diesen brutalen Zivilisationsbriichen mit Dialogformen bei-
kommen zu wollen. Aber Furcht und Hass kdnnen nicht die Wegbegleiter sein.
Dann gibt es nur noch Eskalation und Intervention. Intervention aber ist nicht
Verantwortung.

Der Dialog ist wichtiger denn je. Aber es ist kein Dialog der Unverbindlichkeit,
kein Dialog der abstrakten Prinzipien, kein Dialog im Elfenbeinturm und auch
kein Dialog des tagesaktuellen Geschehens. Es ist ein Dialog, der wirkliche
Antworten geben muss und damit Verantwortung eingeht und {ibernimmt, es ist
ein Dialog des praktischen Handelns, es ist ein Dialog der Offenheit und es ist
ein Dialog der Nachhaltigkeit.

Die Grundprinzipien sollten sein:

e  Wertschitzung von Vielfalt

e  Gleichwertigkeit der Anderen

e Interkulturelle Kompetenz der Akteure

Es ist notwendig, das hierarchische Denken zu iiberwinden und die Kulturen
vergleichend und nicht vermessend und bewertend nebeneinander zu sehen.
Levi-Strauss hat in diesem Zusammenhang vom ,,wilden Denken“ gesprochen
(la pensée sauvage). Alexander von Humboldt sagte kurz und biindig: ,,Alles ist
Wechselwirkung.

Die Chancen fiir einen glaubwiirdigen Dialog liegen fiir die Goethe-Institute in
der langjihrigen gegenseitigen Kenntnis und dem Vertrauen, das in dieser Zeit
gewachsen ist, aber auch in dem Umstand, dass er nicht nach einem fertig ausge-
arbeiteten einseitigen Plan sondern in einer offenen kreativen Lerngemeinschaft
gefiihrt wird. Mit einem solchen Ansatz kann erreicht werden, dass bei Stillstand
und Abschottung wieder Prozesse angestoen werden und dass bei Blockaden
iiber Alternativen nachgedacht wird.

182

216.73.216.36, am 10.01.2026, 17:35:45. ©
Inhalts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/1610-7780-2015-2-177

Klaus-Dieter Lehmann Wir und die Anderen — Interkultureller Dialog und Verantwortung

Nur mit gutem Willen und kiinstlerischen Ansétzen allein lassen sich gesell-
schaftliche Verwerfungen und fundamentalistische Positionen nicht verdndern.
Dazu gehoren geeignete politische Rahmenbedingungen, wie Rechtsstaatlichkeit
und die Beachtung von Menschenrechten, und dazu gehéren gemeinsame Uber-
zeugungen im Bereich der Bildungs- und Entwicklungspolitik.

Dialog ist fiir das Goethe-Institut sowohl inhaltlich zu verstehen als auch sprach-
lich. Verstehen und Verstidndigen hingen eng zusammen. Sie sind fiir den inter-
kultureller Dialog von groBBer Bedeutung. Untersuchungen zeigen, dass mit dem
Grad der kulturellen und besonders der sprachlichen Fragmentierung von Gesell-
schaften die Wahrscheinlichkeit von innerstaatlichen kulturellen Konflikten und
die Wahrscheinlichkeit flir das Auftreten von zwischenstaatlichen Konflikten
steigen. Gleichzeitig ist aber festzuhalten, dass es keinen automatischen Ausloser
fiir kulturelle Konflikte gibt. Vielmehr wird durch all jene Konflikte, in denen
Krisen und Gewalt beendet werden konnten, deutlich, dass es Lernprozesse zwi-
schen den Akteuren und Gruppen gibt, Konflikte auch zu beenden und miteinan-
der zu leben. Menschliches Zusammenleben ist in erster Linie eine kulturelle
Leistung.

Das menschliche Zusammenleben ist in der modernen Weltgesellschaft aber
immer komplizierter geworden, durch die Zunahme von Gewalt und Fundamen-
talismus, durch das Auslosen von weltweiten Migrationsstromen, durch die Un-
gleichzeitigkeit von Entwicklungen, durch die Kommunikationsméglichkeiten,
die eine zeitlich unmittelbare und wechselseitige Sichtbarkeit kultureller Rdume
schafft. Es gibt kein Auflen und Innen mehr, Zentren und Peripherien verdndern
sich.

Aufgrund dieser Situation fithrt das Goethe-Institut den Dialog nicht nur zwi-
schenstaatlich, sondern auf drei Ebenen: in Deutschland, in Europa und weltweit.

In Deutschland ist Dialog ein zentrales Thema fiir eine wirkungsvolle Integrati-
on. In der letzten Zeit sind nicht nur Asylsuchende und Arbeitsmigranten nach
Deutschland gekommen, sondern auch eine zunehmend wachsende Zahl von
Fliichtlingen, vor allem aus den Kriegs- und Krisengebieten Syrien, Irak und
Libyen.

Zunichst ist die deutsche Sprache sicher ein Schliissel zur Integration. Hierzu
bildet das Goethe-Institut Lehrer und Erzieher aus, um wirkungsvoll Sprachkurs-
strukturen aufzubauen, erteilt selbst Sprachunterricht, bildet ehrenamtliche Hel-
fer fiir Sprachkurse von Fliichtlingen aus usw. Der enge Kontakt der Goethe-
Institute zu den Herkunftslindern bedeutet eine spezifische Expertise fiir die

ZSE 2/2015 183

216.73.216.36, am 10.01.2026, 17:35:45. ©
Inhalts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/1610-7780-2015-2-177

ZUR AKTUELLEN SITUATION / COMMENT

Integration im Inland. Sie wird mit groer Akzeptanz nachgefragt, um die Erfah-
rung von Fremdheit zu verarbeiten und in Verhaltensformen umzusetzen. So hat
das Goethe-Institut Programme fiir in Deutschland titige Imame mit der Robert-
Bosch-Stiftung erarbeitet, die deren Position in den Gemeinden im Sinn von
Vermittlern zwischen den eigenen kulturellen Vorstellungen und den deutschen
Denkweisen und Strukturen verstédndlich machen und Hilfe im téglichen Leben
anbieten. Bei einem weiteren Projekt werden muslimische Vertreter so fortgebil-
det, dass sie kommunale Verantwortung iibernehmen kénnen und in kommuna-
len Einrichtungen zum Bindeglied zwischen den Gruppen werden. Der Dialog
beginnt also in der Nachbarschaft — Tiir an Tiir.

Es gibt aber auch bereits auf dem Weg nach Deutschland Initiativen fiir einen
pragmatischen Dialog in den Léndern mit Fliichtlingen, die teilweise nach
Deutschland ausreisen, so in der Tiirkei, in Jordanien und im Libanon. Zielgrup-
pen sind Kinder, junge Erwachsene und Frauen. Neben dem Sprachunterricht
geht es um das Aufarbeiten von traumatischen Erlebnissen durch kulturelle und
kiinstlerische Prozesse wie Theater, Film, Tanz und Musik, aber auch um Per-
spektiven. Kultur ist Zukunft und Hoffnung im Elend der Lager. Durch die Akti-
vierung von Multiplikatoren aus den betroffenen Gruppen wird trotz der be-
schriankten Mittel und der groBBen Zahl von Fliichtlingen durch das Weitertragen
des Dialogs ein merkbares Ergebnis erzielt.

Die zweite Ebene betrifft Furopa. In einer Situation, in der das bevorzugt auf
Okonomie und marktwirtschaftliche Prinzipien basierende Verstindnis Europas
Gefahr l4uft, eine ZerreiBBprobe zu erleben, wird die Relevanz des "kulturellen
Projekts" Europa und seiner Dialogfahigkeit augenfillig. Die Verantwortung fiir
einen gemeinsamen europdischen Kulturraum ist gefordert, nicht als Einheitlich-
keit sondern als gewollte Koexistenz, die sich mitteilt und zugénglich ist. Das ist
aktiver Dialog!

Fiir Deutschland als Mittelmacht ist ein solcher Prozess existentiell. Aber auch er
gelingt nicht aufgrund von Prinzipien sondern durch praktisches Handeln. Des-
halb stirken wir die Mobilitdt von Kiinstlern und Autoren, fordern Ubersetzun-
gen, investieren in Film und Medien, setzen auf Mehrsprachigkeit, engagieren
uns fiir Fragen von Umwelt- und Klimaschutz, arbeiten zusammen mit Biirgerin-
itiativen und zivilgesellschaftlichen Akteuren und stirken grenziiberschreitende
kulturelle Infrastrukturen. Kultur ist eben nicht der private Spielplatz fiir Kiinst-
ler und Intellektuelle, sie ist die Grundlage unserer Gesellschaft, um offen zu
sein und Neues zu denken.

184

216.73.216.36, am 10.01.2026, 17:35:45. ©
Inhalts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/1610-7780-2015-2-177

Klaus-Dieter Lehmann Wir und die Anderen — Interkultureller Dialog und Verantwortung

Europa ist unsere Basis, aber nicht als eurozentrischer Standpunkt, sondern im
Sinn eines Verstindigungs- und Regelwerks fiir einen offenen Dialog. Dazu
bedarf es auch eines eigenen Profils, um erkennbar zu sein. Das darf sich nicht in
"Selbstgeniigsamkeit" erschopfen, sondern muss ein Element von Weltneugier
haben und die notwendige Bereitschaft zur Ubernahme von Verantwortung.
Dialog und Verantwortung sind daher ein entscheidendes Begriffspaar: Wer sich
dem priifenden Blick des Anderen stellt, wer dem Anderen Rede und Antwort
steht, wer sich bemiiht, ehrliche Antworten auf echte Fragen zu geben, iiber-
nimmt Verantwortung fiir den Anderen — eine Verantwortung, die nachhaltig ist,
derer man sich nicht ohne weiteres wieder entledigen kann (denn sonst wire sie
keine Verantwortung), und eine Verantwortung, die, wenn sie ernst gemeint ist,
einen selbst ebenso verdndern kann wie den Anderen.

Das Goethe-Institut verfiigt mit seinen 160 Instituten in der Welt nicht nur iiber
eine technisch und logistisch einzigartige Netzstruktur. Durch seine dezentral
organisierte Verantwortung ist es nahe am lokalen Geschehen und kann glaub-
wiirdig den Dialog fithren und wiederum Kulturnetzwerke initiieren, die Gesell-
schaften zukunftsfahig machen. Einige Beispiele sollen das illustrieren.

Ein spannendes und erfolgreiches Beispiel ist "Moving Africa". Das Goethe-
Institut entwickelte in den letzten fiinf Jahren Plattformen fiir Kiinstler und Kul-
turakteure, startete zunéchst in einem lokalen Umfeld mit der Identifizierung von
Talenten, organisierte in der Region Workshops, ging iiber die Lindergrenzen
hinaus, organisierte schlielich Festivals und konnte am Ende die Internationali-
sierung einleiten. Aus dem erstmaligen Kennenlernen untereinander ist so ein
einzigartiges Potential entstanden. Heute arbeiten aus diesem Pool Kiinstler in
Europa und Amerika und engagieren Museen Kuratoren fiir europdische Samm-
lungen mit einem neuen Blick, etwa in Dresden und Diisseldorf.

Oder das gemeinsam mit der Siemensstiftung durchgefiihrte Projekt "Music in
Africa", bei dem die zeitgenossische afrikanische Musik auf einer digitalen Platt-
form dokumentiert, vertrieben und genutzt werden kann. Bis 2017 wird die Mu-
sikplattform in allen afrikanischen Léndern verfiigbar sein. Aus der Initiative ist
inzwischen eine Stiftung geworden. Eine solche kulturelle Infrastruktur schafft
nicht nur Perspektiven, sie schafft Realitéten fiir ein neues Selbstbewusstsein.

Ebenso spannend sind die Entwicklungen des Goethe-Instituts fiir Mittelamerika.
Mit einer grofBen Initiative von Schriftstellern und Verlegern wurde im Projekt
Centroamerica Cuenta eine alle acht Lander iibergreifende Struktur geschaffen,
mit der Literatur landeriibergreifend produziert, verlegt und ein Bewusstsein fiir

ZSE 2/2015 185

216.73.216.36, am 10.01.2026, 17:35:45. ©
Inhalts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/1610-7780-2015-2-177

ZUR AKTUELLEN SITUATION / COMMENT

eine gemeinsame Zivilgesellschaft geschaffen wird, die dem Egoismus der kor-
rupten Politik und Gewalt etwas Kreatives entgegensetzt. Sergio Ramirez ist
dafiir die grofe Identifikationsfigur, der mit uns dieses Ziel verfolgt. Inzwischen
gibt es nach dem gleichen Muster ein Jugendorchester (OJCA) und ein Tanzen-
semble Mittelamerika und Karibik (CODACA). Die Intellektuellen und Kiinstler
engagieren sich wieder fiir die Zivilgesellschaft und eine gemeinsame Verant-
wortung fiir Mittelamerika. Das Goethe-Institut ist im Dialog der Ermoglicher
und begeistert deutsche Partner dafiir.

Ein weiteres Beispiel fiir ein erfolgreiches Kultur- und Bildungsnetzwerk bildet
schlieBlich das Science Film Festival. Es startete in Siidostasien und verbreitet
sich derzeit in den arabischen Landern und ist auch fiir Afrika geplant. Dabei
geht es um die unterhaltsame Vermittlung von Bildung fiir Kinder und Jugendli-
che mit Hilfe von Fernsehserien. Das entscheidende Merkmal ist, dass die Goe-
the-Institute nur logistisch und als Coach tétig sind. Idee, Realisierung und
schauspielerische Besetzung kommen immer aus den jeweiligen Léndern, in
Zusammenarbeit mit den regionalen Fernsehstationen. Damit wirken wir der
Gleichmacherei entgegen, die sich durch Disney Channel oder Nickelodeon
ergeben und die jeweiligen kulturellen Wurzeln und Identititen verdringen.
Inzwischen ist es in Siidostasien das grofite Filmfestival mit 500 000 Besuchern,
erginzt durch Begleitveranstaltungen in Schulen und Bildungseinrichtungen. Im
Februar 2015 gab es ein Riickspiel im Deutschen Museum in Miinchen.

Diese Beispiele lassen sich fiir Siidamerika, fiir Zentralasien oder Indien fortset-
zen. Es sind Beispiele fiir einen aktiven Austausch durch das Netzwerk der Goe-
the-Institute. Sie zeigen, dass mit Kulturnetzwerken die Zivilgesellschaft gestérkt
werden kann und durch die positiven Erfahrungen Eigenverantwortung und
Selbstvertrauen gefestigt werden. Aber dazu bendtigen wir mehr denn je perso-
nale Netze, reale Orte der Begegnung und personliche Beziehungen. Und wir
bendtigen noch mehr Wissen iiber Grundlagen und Bedingungen des interkultu-
rellen Dialogs, um die Praxis durch wissenschaftliche Erkenntnisse zu reflektie-
ren, um mit Wissenschaftlern aus verschiedenen Kulturrdumen und unterschied-
lichen kulturellen Traditionen neue Impulse zu gewinnen und um dem
interkulturellen Dialog eine reale politische Chance fiir eine Kulturen {ibergrei-
fende Verstindigung zu geben.

Der interkulturelle Dialog braucht Freirdume, um Freiraum iiberhaupt herstellen
zu konnen. Er braucht das Vertrauen der Politik, auch in das Risiko seiner Er-
gebnisoffenheit. Ohne ihr Instrument zu werden, kann er den Begriff der Ver-

186

216.73.216.36, am 10.01.2026, 17:35:45. ©
Erlaubnis ist j Inhalts ir it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/1610-7780-2015-2-177

Klaus-Dieter Lehmann Wir und die Anderen — Interkultureller Dialog und Verantwortung

antwortung um Aspekte von Glaubwiirdigkeit und Nachhaltigkeit erginzen —
haufig auch dort, wo die klassische Diplomatie an ihre Grenzen stoft.

IV. Goethe-Institute im zwischenstaatlichen Austausch

Es geht uns nicht nur um den Dialog deutscher und auslédndischer Kultur. Das
Goethe-Institut befordert mit seinen regional angelegten Strukturen auch den
Austausch der Gastldnder untereinander. Das wird ganz besonders spannend,
wenn man sich in postkolonialen Regionen oder Regionen mit territorialer Neu-
ordnung befindet, in denen die Diskurse nationaler und kultureller Identitdtsfin-
dung noch sehr aktuell sind. In Subsahara-Afrika etwa ist in den vergangenen
flinf Jahren ein eindrucksvolles, panafrikanisches Netzwerk entstanden, bei dem
sich zeitgenossische afrikanische Positionen — hdufig zum ersten Mal — begeg-
nen. Das Goethe-Institut entwickelte dafiir Plattformen fiir Kiinstler und Kultur-
akteure, identifizierte zunédchst Kiinstler in einem Land, dann landeriibergreifend,
organisierte Workshops und Festivals. Es war das erste Mal, dass ein kultureller
Austausch regional stattfand und das Potential von Talenten im gegenseitigen
Austausch sichtbar wurde. Heute hat dieses Dialogergebnis den Anschluss an
internationale Projekte gefunden. Ahnliche grenziiberschreitende Projekte befor-
dern in Siidostasien oder in Mittelamerika den Dialog benachbarter Lander un-
tereinander. In Stidosteuropa hat das Goethe-Institut ein Literaturprojekt initiiert,
das 23 Autoren aus 11 Landern in einen Dialog eintreten lie. Sie schrieben
Texte, die sich auf das Wagnis der Erinnerung einlieBen. Und sie présentierten
sie gemeinsam in den verschiedenen Balkanldndern, mit dem Ziel, die Unsinnig-
keit der gegenseitigen Abschottung zu dokumentieren. Obwohl es politisch ein
Sakrileg darstellte, ist es zivilgesellschaftlich gelungen.

Einen ganz besonderen kiinstlerischen und interkulturellen Dialog ermdglichte
vor einigen Jahren das Amazonas-Musiktheaterprojekt: Medienkiinstler aus
Europa und Brasilien erarbeiteten gemeinsam mit den Yanomami aus dem Ama-
zonas-Gebiet eine zeitgendssische Musiktheaterproduktion. Die Kiinstler reisten
in das Dorf der Yanomami und begegneten ihren kulturellen Praktiken. Die spiri-
tuelle Dimension im Schamanismus der Yanomami wurde Inspiration fiir die
virtuelle Dimension der kiinstlerischen Arbeit.

Die Goethe-Institute selbst werden in aller Welt zu Rdumen, die einen Dialog
ohne Hierarchisierung ermdglichen. Ganz besonders symboltrachtig ist hier das
Goethe-Institut Nikosia in Zypern. Es liegt auf der Demarkationslinie zwischen
Nord- und Siidzypern, bewacht von UNO-Soldaten. Man kann das Institut von
Norden und Siiden ungehindert betreten und die Sprach- und Kulturprogramme

ZSE 2/2015 187

216.73.216.36, am 10.01.2026, 17:35:45. ©
Inhalts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/1610-7780-2015-2-177

ZUR AKTUELLEN SITUATION / COMMENT

gemeinsam in Anspruch nehmen, aber nicht in den jeweils anderen Landesteil
gehen. Unsere Hoffnung ist, dass der Dialog hilft, diese unsinnige Grenze zu
iberwinden.

Eine besondere Programmform stellen schlie8lich die Deutschlandjahre dar. Hier
wird unter der Projektleitung des Goethe-Instituts und im Zusammenschluss von
Kultur, Wissenschaft und Wirtschaft ein mdglichst komplettes Deutschlandbild
mit vielfaltigen Angeboten vermittelt. Man konnte meinen, das ist ein reiner
Export. Wir beladen ein Raumschiff, machen die Klappen zu, fliegen in das
Gastland, machen die Klappen wieder auf, zeigen unsere Schitze, schlieen die
Klappen wieder und fliegen wieder weg. Aufgabe erledigt. Mitnichten, auch hier
hat die Dialogform eine pragende Funktion. In China, Indien, Brasilien und aktu-
ell in Israel haben wir auf 6ffentlichen Plitzen Dialogformen geschaffen, die
Begegnungen und Gespriache ermdglichten, wir haben gemeinsame Projekte
initiiert, die etwas Neues entstehen liefen.

V. Fazit

Der Dialog ist gelebte Praxis in den Goethe-Instituten in aller Welt und so tun
wir gut daran, eine vielstimmige und interdisziplindre Auslotung des Begriffs
anzugehen. Wir bringen die Kultur, die Politik, die Wirtschaft und die Wissen-
schaft an einen Tisch, um iiber den Dialog zu reden. Getrennte Welten sind ein
falsches Signal.

188

216.73.216.36, am 10.01.2026, 17:35:45. ©
Inhalts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/1610-7780-2015-2-177

