
I. Einleitung: Kunst versus (all)tägliche Lebenswelt 27

Diskussion um Definitionsversuche ästhetischer Erfahrungen seit Jahrhunderten um

das Problem zu drehen, eine Bestimmung anzubieten, die der Charakteristik eines je-

den einzelnen Falles Rechnung trägt und gleichzeitig für alle paradigmatischen Fälle

gilt, ohne so abstrakt und allgemein zu erscheinen,89 wie es beispielsweise bei den ge-

rade erwähnten drei Ansätzen der Fall ist, was insbesondere auch darauf zurückzufüh-

ren ist, dass Begriffe wie »Inhalt« und »Form« wiederum sehr unterschiedlich besetzt

sind und gefüllt werden können. Im Rahmen einer pluralistischen Bestimmung geht es

somit nicht darum, »additiv immer weitere spezifische und konkrete Bestimmungen

unterschiedlicher Erfahrungen aneinanderzureihen, sondern es besteht gleichsam in

einer Flexibilisierung des theoretischen Instrumentariums.«90

3. Ästhetische Erfahrung in außerkünstlerischen Bereichen

Als eine Antwort auf diese Problematik ist im Rahmen von kunstdefinitorischen Versu-

chen laut Deines, Liptow und Seel als ein wesentlicher Ansatz die Überzeugung zu nen-

nen, dass Kunstobjekte über ihr Potenzial bestimmtwerden, eine ästhetische Erfahrung

hervorzurufen.91 Dabei würde im Extremfall sogar das Eintreten einer ästhetischen Er-

fahrung eine notwendige als auch hinreichende Bedingung für den Kunststatus eines Ob-

jektes darstellen: »Alle und ausschließlich Objekte der Kunst, hieße das, geben Anlass

zu einer ästhetischen Erfahrung.«92 Einwände zu dieser Theorie beziehen sich genau

auf die Frage, ob ästhetische Erfahrung eine notwendige oder hinreichende Bedingung

für Kunst sein muss. Philosophen wie Hegel, Baumgarten und Kant haben dabei her-

ausgestellt, dass sinnliche Wahrnehmung in Verbindung mit ästhetischer Erfahrung

einem weit größeren Bereich zuzuordnen ist als dem der Kunst, wie zum Beispiel der

Natur, des Designs oder des Kunsthandwerks.93 In neuerer Zeit wurden sodann auch

Vorschläge zurDiskussion gestellt, die beispielsweise Sportereignisse, pornographische

Darstellungen und erotische Interaktionen als Anlässe ansehen, ästhetische Erfahrun-

gen zu erzeugen.94 Martin Seel betont in diesem Zusammenhang, dass die Philosophie

scher Wahrnehmung. Ästhetische Wahrnehmung besteht dabei in einer Aufmerksamkeit für das

Erscheinen von Erscheinendem. Siehe Seel, Ästhetik des Erscheinens, 57.

89 Vgl. Deines, Liptow, Seel, Kunst und Erfahrung, 21.

90 Ibid.

91 Vgl. Deines, Liptow, Seel, Kunst und Erfahrung, 23. Dabei spricht man von einer Variante der so-

genannten funktionalistischen Definition von Kunst. Vgl. auch Stephen Davies, Definitions of Art

(Ithaca und London: Cornell, 1991), 23-77 und Daniel M. Feige et.al. (Hgg.), Funktionen der Kunst

(Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2009).

92 Deines, Liptow, Seel, Kunst und Erfahrung, 23.

93 Vgl. ibid., 24. Siehe auch Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Vorlesungen über die Ästhetik I (Frankfurt

a.M.: Suhrkamp, 1986), 13; Martin Seel, Die Macht des Erscheinens, Texte zur Ästhetik (Frankfurt a.M.:

Suhrkamp, 2007), 56-66, sowie Joachim Küpper und Christoph Menke, »Einleitung«, in: Dimensio-

nen ästhetischer Erfahrung, hg. v. dies. (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2003), 7-15, hier 9-10. Vgl. auch

Bertram, Kunst als menschliche Praxis.

94 Vgl. Hans Ulrich Gumbrecht, »Epiphany of Form, On the Beauty of Team Sports«, in: New Literary

History 30/2 (Frühling 1999), 351-372 sowie Richard Shusterman, »Auf der Suche nach der ästheti-

schen Erfahrung, Von der Analyse zum Eros«, in: Deutsche Zeitschrift für Philosophie 54 (2006), 2-20.

https://doi.org/10.14361/9783839458457-004 - am 13.02.2026, 14:27:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458457-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


28 Der Körper als Vermittler zwischen Musik und (all)täglicher Lebenswelt

der Kunst nur als ein Teilbereich einer allgemeinen Ästhetik aufzufassen sei. Seel zu-

folge sind

es wie immer die Künste, an denen Ästhetik ihre entscheidenden Bewährungsproben

zu bestehen hat. Aber sie kann sie nur bestehen, wenn sie sich nicht von den außer-

künstlerischen Phänomenen des Ästhetischen abwendet – von der Natur, der Dekora-

tion und dem Design, der Mode und dem Sport sowie all den anderen Anlässen einer

vollzugsorientierten sinnlichenWachheit. Die Besonderheit der Kunst muss gerade in

ihrer ästhetischenBesonderheit zur Sprache kommen: darin, wie sich ihre Objekte nicht

nur von beliebigen Dingen, sondern von beliebigen ästhetischen Objekten und Ereig-

nissen unterscheiden. Die Philosophie der Kunst ist ein Teilbereich der allgemeinen

Ästhetik; nur in diesem Rahmen kann sie angemessen ausgeführt werden. Die Stel-

lung der Kunst in der menschlichen Welt ist eine Stellung inmitten einer Pluralität

ästhetischer Gelegenheiten, die selbst keiner künstlerischen Choreographie unterlie-

gen.95

Erika Fischer-Lichte weist außerdemdarauf hin, dass ästhetische und nicht-ästhetische

Erfahrungen gleichermaßen sowohl in künstlerischen als auch in nicht-künstlerischen

Aufführungen oszillieren und sich daher kaum für Kunstdefinitionen eignen:

Zu einem Differenzkriterium zwischen künstlerischen und nicht-künstlerischen Auf-

führungen taugt […] die Unterscheidung in ästhetische Erfahrung als einer besonde-

ren Art von Schwellenerfahrung und anderen Arten von Schwellenerfahrungen nicht.

Wenn künstlerische Aufführungen heute die Grenzen überschreiten und auf ihre Auf-

hebung zielen, haben sie eben dies im Blick. In allen Arten von Aufführungen vermag

die Erfahrung zwischen ästhetischer Erfahrung und nicht-ästhetischer Erfahrung os-

zillierend hin- und herzugleiten. Und ob die künstlerische Aufführung sich dadurch

von nicht-künstlerischen Aufführungen unterscheidet, dass in ihr ästhetische Erfah-

rung dominiert, ist […] höchst zweifelhaft.96

Der Bereich der Natur erfährt vor allem in Theorien eine klare Abgrenzung zur Kunst,

welche explizit ästhetische Erfahrung von sinnlicher Wahrnehmung getrennt betrach-

ten. Ästhetische Erfahrung wird dabei als eine besondere Art der verstehenden Aus-

einandersetzung mit sinnhaften Gegenständen begriffen, wie etwa bei Adorno, Gada-

mer und Goodman.97 Jedoch verbleibt die Grenze zwischen Kunst und Objekten bzw.

Situationen des Verstehens in Alltag, Wissenschaft und Philosophie offen, solange es

einerseits nicht gelingt, eine spezifische Form von ästhetischer Erfahrung hinsichtlich

von Kunstobjekten in Abgrenzung zu nicht-künstlerischen Objekten zu erfassen – oder

anders herum den Kunstbegriff derartig aufzuweichen, dass alle nicht abgrenzbaren

95 Seel, Ästhetik des Erscheinens, 10f.

96 Fischer-Lichte, Ästhetik des Performativen, 350.

97 Vgl. Deines, Liptow, Seel, Kunst und Erfahrung, 24, sowie Georg W. Bertram, Kunst, Eine philoso-

phische Einführung (Stuttgart: Reclam, 2005); Menke, Die Souveränität der Kunst sowie Andrea

Kern, Schöne Lust, Eine Theorie der ästhetischen Erfahrung nach Kant (Frankfurt a.M.: Suhrkamp,

2000). Siehe auch Bertram, Kunst als menschliche Praxis.

https://doi.org/10.14361/9783839458457-004 - am 13.02.2026, 14:27:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458457-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


I. Einleitung: Kunst versus (all)tägliche Lebenswelt 29

Dinge des Alltags etc. als Kunst aufgefasst werden können, was beispielsweise insbe-

sondere auch Kunstfälschungen und Kinderzeichnungen miteinschließen würde.98

Schließlich lässt sich neben allen bereits genannten Vorschlägen,welche grundsätz-

lich eine Verbindung zwischen ästhetischen Erfahrungen und Kunstwerken aufzuspü-

ren versuchen, auch ein prominenter Ansatz nennen, der diesen Anspruch schließlich

aufgibt. In Bezug auf das Theater entwirft Erika Fischer-Lichte eine »Ästhetik des Per-

formativen«, die auf Kunstwerke als auch auf Nichtkunstwerke beispielsweise aus den

BereichenMode,Design, Kosmetik,Werbung, Sport, Stadt- und Gartengestaltung oder

aus der Natur (sowie Aufführungen von Theater anderer Epochen und sogar anderer

Kulturen) gleichermaßen anwendbar sein möchte:99

Da sie [die Ästhetik des Performativen, Anm. d. Verf.] hier im Aufführungsbegriff fun-

diert ist, ist ihr Geltungsanspruch über künstlerische Aufführungen hinaus auch auf

jede andere Art von Aufführungen auszudehnen. Seit den sechziger Jahren, das heißt

mit der performativen Wende und andererseits mit der Ausbreitung der neuen Me-

dien, haben sich in unserer Kultur eine Fülle neuartiger Aufführungen herausgebildet

u.a. in den Bereichen Politik, Sport, Spektakel und Festkultur. Diese Aufführungen er-

heben nicht den Anspruch, Kunst zu sein; gleichwohl werden sie als neue Möglichkei-

ten der Theatralisierung und Ästhetisierung unserer Lebenswelt, als Wege und Mittel

einer Wiederzauberung der Welt veranstaltet und wahrgenommen. Da eine Ästhetik

des Performativen auch auf sie anwendbar sein muß, erscheint sie als ein besonders

geeigneter Rahmen, um das sich ständig verändernde Verhältnis von Ästhetischem

und Nicht-Ästhetischem, von Kunst und Nicht-Kunst zu diskutieren und in diesem Zu-

sammenhang erneut die Frage nach der Autonomie von Kunst heute aufzugreifen.100

98 Vgl. Deines, Liptow, Seel, Kunst und Erfahrung, 24. Vgl. insbesondere zum zweiten Fall Monroe C.

Beardsley, »An Aesthetic Definition of Art«, in: What is Art?, hg. v. Hugh Curtler (New York: Haven,

1983), 15-29.

99 Vgl. Fischer-Lichte, Ästhetik des Performativen, 317-318 und 332. Mersch sieht einen Ursprung ei-

ner Ästhetik des Performativen in Action-Paintings der amerikanischen Gruppe Zero, bei denen

nicht das Ergebnis, sondern die Performativität des Malaktes von Bedeutung sind. Nach Mersch

wäre unter einer »Ästhetik des Performativen« eine Ereignisästhetik zu verstehen »die nicht so

sehr im Medialen, also in den Prozessen der Inszenierung und Darstellung wurzelt, als vielmehr

in Geschehnissen, die widerfahren.«Mersch, Ereignis und Aura, 9 und 216.

100 Fischer-Lichte, Ästhetik des Performativen, 316. In Anlehnung an die Idee einer Entzauberung der

Welt im Zuge der Aufklärung findet laut Fischer-Lichte seit den 1960er Jahren eine »Wiederzau-

berung« statt, die sich durch einen Verzicht auf Verstehensleistungen auszeichnet: »Der Zauber,

welcher der Welt innewohnte, da sie als von Gott geschaffen galt, als durchwebt von unsichtba-

ren Kräften, die von IHM ausgingen und alles mit allem verknüpften, dieser Zauber ist seit den

Tagen der Aufklärung unwiederbringlich dahin. Auch die Künste können ihn kaumwieder herauf-

beschwören und zu neuem Leben erwecken. Mit seinem endgültigen Verlust haben wir uns abzu-

finden. An seine Stelle ist jedoch im Laufe der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts ein neuer Zau-

ber getreten, der, so überraschend dies auch klingenmag, als ein ›direkter‹, wenn auch später Ab-

kömmling der Aufklärung zu begreifen ist.«Fischer-Lichte, Ästhetik des Performativen, 360. »Wenn

künstlerische und technische Mittel so eingesetzt werden, dass der Schauspieler als präsent und

dieDinge als in Ekstase begriffen in Erscheinung treten, dass sie die Aufmerksamkeit des Zuschau-

ers auf ihr phänomenales Sein lenken, ja es dieses phänomenale Sein ist, das auffällig wird, dann

tritt im bzw. durch den Leib des Schauspielers und in den Dingen bzw. durch sie nicht etwas ande-

https://doi.org/10.14361/9783839458457-004 - am 13.02.2026, 14:27:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458457-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


30 Der Körper als Vermittler zwischen Musik und (all)täglicher Lebenswelt

Fischer-Lichte beantwortet die Frage zum Verhältnis zwischen Kunst und Nicht-Kunst

mit einer völligen Aufgabe jeglicher Grenzziehung, da diese ihrer Meinung nach im

zeitgenössischen Theater oftmals kaum mehr zu erkennen sei.101

4. Ästhetisches Erleben als »Versunkenheit in fokussierte Intensität«102 –
Hans Ulrich Gumbrecht

AuchHans Ulrich Gumbrecht zufolge lassen sich ästhetische Erfahrungen nicht auf den

Bereich der Kunst beschränken. Die motivationale Kraft, die uns in Situationen ästhe-

tischer Erfahrung hineinziehen kann, ist seiner Ansicht nach nicht mit interpretato-

rischen und bedeutungssuchenden Prozessen gleichzusetzen.103 Folglich glaubt Gum-

brecht nicht, »dass solche Interpretationen und der aus ihnen möglicherweise folgen-

de höhere Grad an Selbstreflexion zur ästhetischen Erfahrung hinzugerechnet werden

sollten«,104 was jedoch nicht bedeuten muss, das solche Prozesse nicht insbesondere

aus Kunsterfahrungen resultieren können.105 Gumbrecht meidet aus dieser Einstellung

heraus den Begriff der Erfahrung, da dieser in seiner Wahrnehmung in den meisten

philosophischen Traditionen mit demjenigen der Interpretation – also mit Akten der

Sinnzuschreibung – in Verbindung gebracht wird. Aus diesem Grund spricht er vor-

wiegend von »Momenten der Intensität« und des »ästhetischen Erlebens«,106 die uns

res in Erscheinung, sondern sie selbst in ihrer flüchtigen Gegenwart. Die Schauspieler/Performer

erzeugen Präsenz und zeigen sich den Zuschauern in dieser von ihnen erzeugten Präsenz. Indem

Menschen und Dinge gegenwärtig, als sie selbst erscheinen, erscheint die Welt als verzaubert.

Das heißt, Verzauberung entsteht im Kern aus der Selbstreferentialität, als Befreiung von Verste-

hensleistungen, als Enthüllung der ›Eigenbedeutung‹ von Menschen und Dingen.«Fischer-Lichte,

Ästhetik des Performativen, 325. Martin Seel beschreibt diesen von Fischer-Lichte als »Wiederzau-

berung« bezeichneten Aspekt in Anlehnung an Gumbrecht auf folgende Weise: »Jede erlebte Ge-

genwart ist – in Gumbrechts Worten – ›Präsenz, durchsetzt mit Absenz‹. Weil das so ist, versorgt

uns ästhetische Anschauung mit der Gewissheit des Ungewissen – mit dem teils beruhigenden,

teils beunruhigenden Bewusstsein, dass im Hier und Jetzt unbestimmte – sowohl unbegriffene

wie unbegreifliche – Möglichkeiten der Erfahrung und des Denkens liegen: und dass dies die Si-

gnatur historischer wie biographischer Gegenwarten ist. Das, so meine ich, ist der kulturelle Sinn

ästhetischer Präsenz: einen Sinn, ein Gefühl, ein Bewusstsein für die Grenzen und Transformatio-

nen des Sinns zu gewinnen.«Seel, Ästhetik des Erscheinens, 93, siehe auch Hans Ulrich Gumbrecht,

»Produktion von Präsenz, durchsetzt mit Absenz, Über Musik, Libretto und Inszenierung«, in: Äs-

thetik der Inszenierung,Dimensionen eines künstlerischen, kulturellen und gesellschaftlichen Phänomens,

hg. v. Josef Früchtl und Jörg Zimmermann (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2001), 63-76.

101 Vgl. Fischer-Lichte, Ästhetik des Performativen, 316.

102 Pablo Morales zitiert nach Gumbrecht, Diesseits der Hermeneutik, 124.

103 Vgl. Gumbrecht, Diesseits der Hermeneutik, 120, siehe auch Franz Koppe, Sprache und Bedürfnis, Zur

sprachphilosophischen Grundlage der Geisteswissenschaften (Stuttgart: Reclam, 1977).

104 Gumbrecht, Diesseits der Hermeneutik, 120.

105 Vgl. insbesondere auch Kapitel III/6 dieser Arbeit.

106 Gumbrecht, Diesseits der Hermeneutik, 120. Der Begriff des Erlebens wird dabei im streng phäno-

menologischen Sinn verwendet, »also im Sinn der fokussierten Betrachtung oder Thematisierung

bestimmter Gegenstände des Erlebens.«Ibid., 120. Dabei bezieht Gumbrecht den Begriff des Er-

lebens im Gegensatz zu Wilhelm Dilthey – der diesen Begriff im Sinn einer Rückübersetzung der

Objektivationen des Lebens in die geistige Lebendigkeit, aus der sie hervorgegangen sind, be-

https://doi.org/10.14361/9783839458457-004 - am 13.02.2026, 14:27:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458457-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

