|. Einleitung: Kunst versus (all)tagliche Lebenswelt

Diskussion um Definitionsversuche isthetischer Erfahrungen seit Jahrhunderten um
das Problem zu drehen, eine Bestimmung anzubieten, die der Charakteristik eines je-
den einzelnen Falles Rechnung tragt und gleichzeitig fur alle paradigmatischen Fille
gilt, ohne so abstrakt und allgemein zu erscheinen,® wie es beispielsweise bei den ge-
rade erwihnten drei Ansitzen der Fall ist, was insbesondere auch darauf zuriickzufith-
ren ist, dass Begriffe wie »Inhalt« und »Form« wiederum sehr unterschiedlich besetzt
sind und gefiillt werden kénnen. Im Rahmen einer pluralistischen Bestimmung geht es
somit nicht darum, »additiv immer weitere spezifische und konkrete Bestimmungen
unterschiedlicher Erfahrungen aneinanderzureihen, sondern es besteht gleichsam in
einer Flexibilisierung des theoretischen Instrumentariums.«*°

3. Asthetische Erfahrung in auBerkiinstlerischen Bereichen

Als eine Antwort auf diese Problematik ist im Rahmen von kunstdefinitorischen Versu-
chen laut Deines, Liptow und Seel als ein wesentlicher Ansatz die Uberzeugung zu nen-
nen, dass Kunstobjekte iitber ihr Potenzial bestimmt werden, eine dsthetische Erfahrung
hervorzurufen.®* Dabei wiirde im Extremfall sogar das Eintreten einer dsthetischen Er-
fahrung eine notwendige als auch hinreichende Bedingunyg fiir den Kunststatus eines Ob-
jektes darstellen: »Alle und ausschlieRlich Objekte der Kunst, hiefRe das, geben Anlass
zu einer dsthetischen Erfahrung.«** Einwinde zu dieser Theorie beziehen sich genau
auf die Frage, ob isthetische Erfahrung eine notwendige oder hinreichende Bedingung
fiir Kunst sein muss. Philosophen wie Hegel, Baumgarten und Kant haben dabei her-
ausgestellt, dass sinnliche Wahrnehmung in Verbindung mit dsthetischer Erfahrung
einem weit grofieren Bereich zuzuordnen ist als dem der Kunst, wie zum Beispiel der
Natur, des Designs oder des Kunsthandwerks.”® In neuerer Zeit wurden sodann auch
Vorschlige zur Diskussion gestellt, die beispielsweise Sportereignisse, pornographische
Darstellungen und erotische Interaktionen als Anlisse ansehen, dsthetische Erfahrun-
gen zu erzeugen.’ Martin Seel betont in diesem Zusammenhang, dass die Philosophie

scher Wahrnehmung. Asthetische Wahrnehmung besteht dabei in einer Aufmerksamkeit fiir das
Erscheinen von Erscheinendem. Siehe Seel, Asthetik des Erscheinens, 57.

89  Vgl. Deines, Liptow, Seel, Kunst und Erfahrung, 21.

90 Ibid.

91 Vgl. Deines, Liptow, Seel, Kunst und Erfahrung, 23. Dabei spricht man von einer Variante der so-
genannten funktionalistischen Definition von Kunst. Vgl. auch Stephen Davies, Definitions of Art
(Ithaca und London: Cornell, 1991), 23-77 und Daniel M. Feige et.al. (Hgg.), Funktionen der Kunst
(Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2009).

92 Deines, Liptow, Seel, Kunst und Erfahrung, 23.

93 Vgl. ibid., 24. Siehe auch Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Vorlesungen iiber die Asthetik | (Frankfurt
a.M.: Suhrkamp, 1986), 13; Martin Seel, Die Macht des Erscheinens, Texte zur Asthetik (Frankfurt a.M.:
Suhrkamp, 2007), 56-66, sowie Joachim Kiipper und Christoph Menke, »Einleitung, in: Dimensio-
nen dsthetischer Erfahrung, hg. v. dies. (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2003), 7-15, hier 9-10. Vgl. auch
Bertram, Kunst als menschliche Praxis.

94 Vgl. Hans Ulrich Gumbrecht, »Epiphany of Form, On the Beauty of Team Sports«, in: New Literary
History 30/2 (Frithling 1999), 351-372 sowie Richard Shusterman, »Auf der Suche nach der dstheti-
schen Erfahrung, Von der Analyse zum Eros, in: Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie 54 (2006), 2-20.

https://dol.org/10.14361/9783839458457-004 - am 13.02.2028, 14:27:56. -

21


https://doi.org/10.14361/9783839458457-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

28 Der Korper als Vermittler zwischen Musik und (all)taglicher Lebenswelt

der Kunst nur als ein Teilbereich einer allgemeinen Asthetik aufzufassen sei. Seel zu-

folge sind

es wie immer die Kiinste, an denen Asthetik ihre entscheidenden Bewihrungsproben
zu bestehen hat. Aber sie kann sie nur bestehen, wenn sie sich nicht von den aufer-
kiinstlerischen Phinomenen des Asthetischen abwendet —von der Natur, der Dekora-
tion und dem Design, der Mode und dem Sport sowie all den anderen Anldssen einer
vollzugsorientierten sinnlichen Wachheit. Die Besonderheit der Kunst muss gerade in
ihrer dsthetischen Besonderheit zur Sprache kommen: darin, wie sich ihre Objekte nicht
nur von beliebigen Dingen, sondern von beliebigen dsthetischen Objekten und Ereig-
nissen unterscheiden. Die Philosophie der Kunst ist ein Teilbereich der allgemeinen
Asthetik; nur in diesem Rahmen kann sie angemessen ausgefiihrt werden. Die Stel-
lung der Kunst in der menschlichen Welt ist eine Stellung inmitten einer Pluralitat
asthetischer Gelegenheiten, die selbst keiner kiinstlerischen Choreographie unterlie-

gen.®

Erika Fischer-Lichte weist auflerdem darauf hin, dass dsthetische und nicht-isthetische

Erfahrungen gleichermaflen sowohl in kiinstlerischen als auch in nicht-kiinstlerischen

Auffithrungen oszillieren und sich daher kaum fiir Kunstdefinitionen eignen:

Zu einem Differenzkriterium zwischen kiinstlerischen und nicht-kinstlerischen Auf-
fihrungen taugt [...] die Unterscheidung in dsthetische Erfahrung als einer besonde-
ren Art von Schwellenerfahrung und anderen Arten von Schwellenerfahrungen nicht.
Wenn kinstlerische Auffithrungen heute die Grenzen iberschreiten und auf ihre Auf-
hebung zielen, haben sie eben dies im Blick. In allen Arten von Auffiihrungen vermag
die Erfahrung zwischen dsthetischer Erfahrung und nicht-asthetischer Erfahrung os-
zillierend hin- und herzugleiten. Und ob die kiinstlerische Auffithrung sich dadurch
von nicht-kinstlerischen Auffithrungen unterscheidet, dass in ihr dsthetische Erfah-
rung dominiert, ist [..] héchst zweifelhaft.%

Der Bereich der Natur erfihrt vor allem in Theorien eine klare Abgrenzung zur Kunst,

welche explizit dsthetische Erfahrung von sinnlicher Wahrnehmung getrennt betrach-

ten. Asthetische Erfahrung wird dabei als eine besondere Art der verstehenden Aus-

einandersetzung mit sinnhaften Gegenstinden begriffen, wie etwa bei Adorno, Gada-

mer und Goodman.*” Jedoch verbleibt die Grenze zwischen Kunst und Objekten bzw.

Situationen des Verstehens in Alltag, Wissenschaft und Philosophie offen, solange es

einerseits nicht gelingt, eine spezifische Form von dsthetischer Erfahrung hinsichtlich

von Kunstobjekten in Abgrenzung zu nicht-kiinstlerischen Objekten zu erfassen — oder

anders herum den Kunstbegriff derartig aufzuweichen, dass alle nicht abgrenzbaren

95
96
97

Seel, Asthetik des Erscheinens, 10f.

Fischer-Lichte, Asthetik des Performativen, 350.

Vgl. Deines, Liptow, Seel, Kunst und Erfahrung, 24, sowie Georg W. Bertram, Kunst, Eine philoso-
phische Einfithrung (Stuttgart: Reclam, 2005); Menke, Die Souveranitit der Kunst sowie Andrea
Kern, Schone Lust, Eine Theorie der dsthetischen Erfahrung nach Kant (Frankfurt a.M.: Suhrkamp,
2000). Siehe auch Bertram, Kunst als menschliche Praxis.

https://dol.org/10.14361/9783839458457-004 - am 13.02.2028, 14:27:56. -



https://doi.org/10.14361/9783839458457-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

|. Einleitung: Kunst versus (all)tagliche Lebenswelt

Dinge des Alltags etc. als Kunst aufgefasst werden kénnen, was beispielsweise insbe-
sondere auch Kunstfilschungen und Kinderzeichnungen miteinschlieRen wiirde.*®

SchlieRlich lasst sich neben allen bereits genannten Vorschligen, welche grundsitz-

lich eine Verbindung zwischen &sthetischen Erfahrungen und Kunstwerken aufzuspii-

ren versuchen, auch ein prominenter Ansatz nennen, der diesen Anspruch schliellich
aufgibt. In Bezug auf das Theater entwirft Erika Fischer-Lichte eine »Asthetik des Per-
formativenc, die auf Kunstwerke als auch auf Nichtkunstwerke beispielsweise aus den
Bereichen Mode, Design, Kosmetik, Werbung, Sport, Stadt- und Gartengestaltung oder
aus der Natur (sowie Auffithrungen von Theater anderer Epochen und sogar anderer

Kulturen) gleichermafien anwendbar sein méchte:”

Da sie [die Asthetik des Performativen, Anm. d. Verf] hier im Auffiihrungsbegriff fun-
diert ist, ist ihr Geltungsanspruch iiber kiinstlerische Auffiihrungen hinaus auch auf
jede andere Art von Auffithrungen auszudehnen. Seit den sechziger Jahren, das heifdt
mit der performativen Wende und andererseits mit der Ausbreitung der neuen Me-
dien, haben sich in unserer Kultur eine Fiille neuartiger Auffithrungen herausgebildet
u.a. in den Bereichen Politik, Sport, Spektakel und Festkultur. Diese Auffiihrungen er-
heben nicht den Anspruch, Kunst zu sein; gleichwohl werden sie als neue Méglichkei-
ten der Theatralisierung und Asthetisierung unserer Lebenswelt, als Wege und Mittel
einer Wiederzauberung der Welt veranstaltet und wahrgenommen. Da eine Asthetik
des Performativen auch auf sie anwendbar sein muf3, erscheint sie als ein besonders
geeigneter Rahmen, um das sich stindig verindernde Verhiltnis von Asthetischem
und Nicht-Asthetischem, von Kunst und Nicht-Kunst zu diskutieren und in diesem Zu-
sammenhang erneut die Frage nach der Autonomie von Kunst heute aufzugreifen.'®

98

99

100

Vgl. Deines, Liptow, Seel, Kunst und Erfahrung, 24. Vgl. insbesondere zum zweiten Fall Monroe C.
Beardsley, »An Aesthetic Definition of Art«, in: What is Art?, hg. v. Hugh Curtler (New York: Haven,
1983), 15-29.

Vgl. Fischer-Lichte, Asthetik des Performativen, 317-318 und 332. Mersch sieht einen Ursprung ei-
ner Asthetik des Performativen in Action-Paintings der amerikanischen Gruppe Zero, bei denen
nicht das Ergebnis, sondern die Performativitit des Malaktes von Bedeutung sind. Nach Mersch
wire unter einer »Asthetik des Performativen« eine Ereignisisthetik zu verstehen »die nicht so
sehr im Medialen, also in den Prozessen der Inszenierung und Darstellung wurzelt, als vielmehr
in Geschehnissen, die widerfahren.«Mersch, Ereignis und Aura, 9 und 216.

Fischer-Lichte, Asthetik des Performativen, 316. In Anlehnung an die Idee einer Entzauberung der
Welt im Zuge der Aufklarung findet laut Fischer-Lichte seit den 1960er Jahren eine »Wiederzau-
berung« statt, die sich durch einen Verzicht auf Verstehensleistungen auszeichnet: »Der Zauber,
welcher der Welt innewohnte, da sie als von Gott geschaffen galt, als durchwebt von unsichtba-
ren Kréften, die von IHM ausgingen und alles mit allem verkniipften, dieser Zauber ist seit den
Tagen der Aufklarung unwiederbringlich dahin. Auch die Kiinste kénnen ihn kaum wieder herauf-
beschwdéren und zu neuem Leben erwecken. Mit seinem endgiiltigen Verlust haben wir uns abzu-
finden. An seine Stelle istjedoch im Laufe der zweiten Hélfte des 20. Jahrhunderts ein neuer Zau-
ber getreten, der, so Uberraschend dies auch klingen mag, als ein»direkter<, wenn auch spater Ab-
kémmling der Aufklarung zu begreifen ist.«Fischer-Lichte, Asthetik des Performativen, 360. »\Wenn
kinstlerische und technische Mittel so eingesetzt werden, dass der Schauspieler als prasent und
die Dinge alsin Ekstase begriffen in Erscheinung treten, dass sie die Aufmerksamkeit des Zuschau-
ers auf ihr phanomenales Sein lenken, ja es dieses phanomenale Sein ist, das auffillig wird, dann
tritt im bzw. durch den Leib des Schauspielers und in den Dingen bzw. durch sie nicht etwas ande-

https://dol.org/10.14361/9783839458457-004 - am 13.02.2028, 14:27:56. -

29


https://doi.org/10.14361/9783839458457-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

30

Der Kdrper als Vermittler zwischen Musik und (all)taglicher Lebenswelt

Fischer-Lichte beantwortet die Frage zum Verhiltnis zwischen Kunst und Nicht-Kunst
mit einer volligen Aufgabe jeglicher Grenzziehung, da diese ihrer Meinung nach im
zeitgendssischen Theater oftmals kaum mehr zu erkennen sei.™

4. Asthetisches Erleben als »Versunkenheit in fokussierte Intensitat«'%2 -

Hans Ulrich Gumbrecht

Auch Hans Ulrich Gumbrecht zufolge lassen sich dsthetische Erfahrungen nicht auf den
Bereich der Kunst beschrinken. Die motivationale Kraft, die uns in Situationen dsthe-
tischer Erfahrung hineinziehen kann, ist seiner Ansicht nach nicht mit interpretato-
rischen und bedeutungssuchenden Prozessen gleichzusetzen.'® Folglich glaubt Gum-
brecht nicht, »dass solche Interpretationen und der aus ihnen méglicherweise folgen-
de hohere Grad an Selbstreflexion zur dsthetischen Erfahrung hinzugerechnet werden

sollten«,™*

was jedoch nicht bedeuten muss, das solche Prozesse nicht insbesondere
aus Kunsterfahrungen resultieren konnen.'® Gumbrecht meidet aus dieser Einstellung
heraus den Begriff der Erfahrung, da dieser in seiner Wahrnehmung in den meisten
philosophischen Traditionen mit demjenigen der Interpretation — also mit Akten der
Sinnzuschreibung - in Verbindung gebracht wird. Aus diesem Grund spricht er vor-

wiegend von »Momenten der Intensitit« und des »isthetischen Erlebens«,'*® die uns

res in Erscheinung, sondern sie selbst in ihrer flichtigen Gegenwart. Die Schauspieler/Performer
erzeugen Prasenz und zeigen sich den Zuschauern in dieser von ihnen erzeugten Prasenz. Indem
Menschen und Dinge gegenwirtig, als sie selbst erscheinen, erscheint die Welt als verzaubert.
Das heifst, Verzauberung entsteht im Kern aus der Selbstreferentialitat, als Befreiung von Verste-
hensleistungen, als Enthiillung der>Eigenbedeutung<von Menschen und Dingen.«Fischer-Lichte,
Asthetik des Performativen, 325. Martin Seel beschreibt diesen von Fischer-Lichte als »Wiederzau-
berung« bezeichneten Aspekt in Anlehnung an Gumbrecht auf folgende Weise: »Jede erlebte Ge-
genwart ist — in Gumbrechts Worten —»>Prdsenz, durchsetzt mit Absenz«. Weil das so ist, versorgt
uns dsthetische Anschauung mit der Gewissheit des Ungewissen — mit dem teils beruhigenden,
teils beunruhigenden Bewusstsein, dass im Hier und Jetzt unbestimmte — sowohl unbegriffene
wie unbegreifliche — Moglichkeiten der Erfahrung und des Denkens liegen: und dass dies die Si-
gnatur historischer wie biographischer Gegenwarten ist. Das, so meine ich, ist der kulturelle Sinn
asthetischer Prasenz: einen Sinn, ein Gefiihl, ein Bewusstsein fiir die Grenzen und Transformatio-
nen des Sinns zu gewinnen.«Seel, Asthetik des Erscheinens, 93, siehe auch Hans Ulrich Gumbrecht,
»Produktion von Prisenz, durchsetzt mit Absenz, Uber Musik, Libretto und Inszenierungc, in: As-
thetik der Inszenierung, Dimensionen eines kiinstlerischen, kulturellen und gesellschaftlichen Phdnomens,
hg. v. Josef Friichtl und Jérg Zimmermann (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2001), 63-76.

101 Vgl. Fischer-Lichte, Asthetik des Performativen, 316.

102 Pablo Morales zitiert nach Gumbrecht, Diesseits der Hermeneutik, 124.

103 Vgl. Gumbrecht, Diesseits der Hermeneutik, 120, sieche auch Franz Koppe, Sprache und Bediirfnis, Zur
sprachphilosophischen Grundlage der Ceisteswissenschaften (Stuttgart: Reclam, 1977).

104 Gumbrecht, Diesseits der Hermeneutik, 120.

105 Vgl. insbesondere auch Kapitel 111/6 dieser Arbeit.

106 Gumbrecht, Diesseits der Hermeneutik, 120. Der Begriff des Erlebens wird dabei im streng phano-
menologischen Sinn verwendet, »also im Sinn der fokussierten Betrachtung oder Thematisierung
bestimmter Gegenstinde des Erlebens.«lbid., 120. Dabei bezieht Gumbrecht den Begriff des Er-
lebens im Gegensatz zu Wilhelm Dilthey — der diesen Begriff im Sinn einer Riickiibersetzung der
Objektivationen des Lebens in die geistige Lebendigkeit, aus der sie hervorgegangen sind, be-

https://dol.org/10.14361/9783839458457-004 - am 13.02.2028, 14:27:56. -



https://doi.org/10.14361/9783839458457-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

