IMI. Zur anthropologischen Dimension von Sein und
Werden

Elenor Jain

Ein zentrales Thema der abendldndischen Philosophie ist seit Par-
menides und Platon das Verhiltnis von Sein und Werden. Die Er-
orterung dieses Themas hat die Philosophie zugleich auch in zwei
Lager geteilt, insofern die Begriffe Sein und Werden - als Antipo-
den verstanden - entschiedene Anhinger bzw. Gegner der einen
bzw. anderen Position hervorriefen. Wahrend die Metaphysiker
das Sein zum einzigen und grundlegenden Prinzip ihrer Lehre er-
klarten, wandten sich andere vehement dagegen und bezeichneten
es als ,blutleersten Begriff, um den Primat des Werdens hervor-
zuheben.

Im Zuge der allgemeinen Verwissenschaftlichung - auch in der
Philosophie - hat die Metaphysik vor allem in der Gegenwart er-
heblich an EinfluB verloren, wihrend die Einstellung zum tech-
nologischen Fortschritt und die durch diesen bewirkte Transpa-
renz, Verfiigbarkeit und Erklérbarkeit aller Vorgénge in der Natur
(z.B. durch Gen- und Nanotechnik und elektronische Entwicklung)
die Vorrangstellung des Werdens ohne Frage begiinstigte. Ein hin-
ter dem empirisch Wahmehmbaren Existierendes wurde suspekt;
allein schon der Gedanke daran als irrational, reaktionir, welt-
fremd und antidemokratisch und aufgrund seiner scheinbaren Un-
beweisbarkeit als unwissenschaftlich bezeichnet. Die Diesseitigkeit
als einziger Ort des Daseins gewann mithin an Gewicht und Be-
deutung und lieB dessen Urgrund immer mehr vergessen. Und so
stellt sich besonders in der Gegenwart mit der Frage nach dem
Verhéltnis von Sein und Werden die existentielle Frage nach dem
Zustand der Welt und dem Menschen, stellt sich die Frage nach
Werten, Bindungen und nicht zuletzt nach der Freiheit des Men-
schen in unserer ,,alphanumerischen Gesellschaft“ (V. Flusser) die
nichts mehr zu kennen scheint als eine empirische - oder inzwi-

383

https://dol.org/10.5771/9783495993705-383 - am 25.01.2026, 11:43:08. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.5771/9783495993705-383
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schen auch virtuelle - Realitit.! Haben wir also nur noch eine ,,von
uns zurechtgemachte Welt“ vor Augen, wie R. Safranski in seiner
Nietzsche-Biographie mahnend betont? Und verkennen wir damit
nicht die Tatsache, daB diese zurechtgemachte Welt nicht die
wirkliche ist??

Vom Verlorensein und von Orientierungslosigkeit ist gegenwir-
tig stindig die Rede, von der Unfihigkeit, dieses Leben zu ertragen
oder ihm gar noch einen Sinn abgewinnen zu kénnen; aber auch
von einem iibersteigerten Egozentrismus, der den Menschen sich
selbst iiberldBt, ihn zur Monade macht und seinen Blick auf das
Gegeniiber verhindert. Unter diesem Gesichtspunkt erhilt die Fra-
ge nach dem Verhiltnis von Sein und Werden eine anthropologi-
sche Dimension und kulturkritische Ziige, die im folgenden erldu-
tert werden sollen. Wir beziehen uns dabei vor allem auf Karl Al-
berts Ansatz der ontologischen Erfahrung und seine damit verbun-
denen, aber nur latent durchscheinenden Vorstellungen einer philo-
sophischen Ethik und Anthropologie.

1. Das Sein als Lebensgrund des Menschen

Karl Albert hat bisher keine systematische Ethik und auch keine
philosophische Anthropologie vorgelegt, gleichwohl enthalten alle
seine Schriften - vor allem aber sein grundlegendes Werk ,,Die
ontologische Erfahrung” (1974)* - Elemente einer metaphysisch
gegriindeten Ethik und einer daraus resultierenden Anthroplogie,
die er besonders auch in seiner Abhandlung ,Das gemeinsame

! Vilém Flusser: Neue Wirklichkeiten aus dem Computer. Visionen einer ver-
netzten Gesellschaft. In: Litterae. Zeitschr. Der europiischen Akademie der
Wissenschaften und Kunste. 5/1 (1995), S. 3-10. Ders.: Die Revolution der
Bilder. Der Flusser-Reader zu Kommunikation, Medien und Design. Mann-
heim 1995. Ders.: Medienkultur. Frankfurt 1997.

% R. Safranski: Nietzsche. Biographie seines Denkens. Miinchen/Wien 2000, S.
164.

3 Jetzt in: Philosophische Studien Bd. I (Philosophie der Philosophie). Sankt
Augustin 1988, S. 7-207.

384

https://dol.org/10.5771/9783495993705-383 - am 25.01.2026, 11:43:08. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.5771/9783495993705-383
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sein“ (1981)* konkretisiert hat. Hierzu im folgenden einige Erlau-
terungen.

Albert geht zunéchst von der Unterscheidung des gesellschaftli-
chen Menschen (des "animal sociale’ bzw. des "zoon politikon")
und des sich von der Gesellschaft zeitweilig distanzierenden Men-
schen aus und betont, daB der Mensch sehr wohl beide Formen des
lebensweltlichen Verhiltnisses benétige, um einerseits der Notwen-
digkeit der sozialen Eingliederung zu entsprechen, andererseits
aber auch in ‘Einsamkeit” sein Ich finden zu kénnen und zugleich
eine ‘andere, hohere Wirklichkeit".* Diese letztere Verhaltensweise
beschiftigt Albert nun besonders, zumal er die Auffassung vertritt,
daB erst die Ichfindung’ soziales Verhalten begriinden kénne. Der
Riickzug in das Ich in der Einsamkeit wird folglich als ,,Vorausset-
zung fiir eine tiefere Gemeinschaft” verstanden, nicht zuletzt aber
auch als Fundament eines erfiillten, eines geistigen Lebens.® Schon
an dieser Stelle deutet sich das Philosophieverstindnis Alberts an,
wenn er von der Philosophie sagt, ihre einzige und grundlegende
Aufgabe sei das ,,Nachdenken iiber das Sein“. Das Sein aber zu
erfahren, gelinge nur in Abgeschiedenheit von den Quisquilien der
Welt, nicht aber in der Vielfalt des Werdens, im Trubel der meist
oberflachen Ereignisse der Alltagswelt, im stindigen Wandel der
Zeitlichen. Die Einsamkeit, d.h. die zumindest zeitweilige Distanz
vom Alltagsleben (in das der Mensch indes durch die Erfahrung
des Seins als verénderter zuriickkehrt), ist dagegen der Ort, an dem
das Sein gegenwirtig werden kann. Der Seinsgedanke aber, so
fihrt Albert fort, sei deshalb keineswegs nur ein Thema, dem sich
die Ontologie zu widmen habe; er sei vielmehr von eminenter Be-

4 Jetzt als erweiterte Fassung in: Philosophische Studien Bd. IV, Sankt Augu-
stin 1992, S. 119-248. Wir beziehen uns im folgenden auf diese Ausgabe.
$A.a.0.,8. 122. Albert verweist dabei u.a. auf Berdjaev (Das Ich und die Welt
der Objekte Versuch einer Philosophie der Einsamkeit und Gemeinschaft.
Darmstadt 1951 S. 119) und Ortega (Der Mensch und die Leute. Stuttgart
1957, S. 13f).

S Philosophie der Sozialitat. Anders als bei Nietzsche, der — wie Safranski mit
Recht sagt — die Entfaltung des Ich (als Selbststeigerung) kaum mit Solidaritit
und Sozialitt verbinden kann, sieht Albert gerade in der Selbstfindung des
Menschen und dem Erkennen des umfassenden Prinzips die spezifische
Grundlage einer ‘Seinsgemeinschaft’. Vgl. auch Safranski: Nietzsche, a.a.0., S.
308f.

385

https://dol.org/10.5771/9783495993705-383 - am 25.01.2026, 11:43:08. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.5771/9783495993705-383
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

deutung fiir die Sozialphilosophie und ermégliche die Betrachtung
aller menschlichen Probleme, die sich dem philosophischen Denken
stellen, auf einer ganz anderen philosophischen Ebene als der des
Faktischen. Und mit J.B. Lotz’ unterstreicht Albert diesen Gedan-
kengang folgendermaBen: so , enthiillt das um den Menschen krei-
sende Philosophieren den um das Sein kreisenden Menschen, wes-
halb auch das Philosophieren letztlich um das Sein kreist“.?

Mit dem Begriff ,,Seinsgemeinschaft* kennzeichnet Albert eine
Lebensform, die sowohl Kollektivismus als auch iibersteigerten In-
dividualismus ausschlieBt. Die Seinsgemeinschaft werde entdeckt
»auf dem Weg iiber den Riickzug des Individuums aus dem Kol-
lektiv und iber die Vereinzelung des Individuums zur Erfahrung
des Seins, in der eine letzte Verbundenheit der Menschen unterein-
ander, ja eine Verbundenheit mit allem Seienden zutagetritt. Diese
Form der Gemeinschaft kénnte man "Universalismus” (im ontologi-
schen Sinne des Wortes, E.J.) nennen®.” Wir haben es folglich mit
einer philosophischen Lebensform zu tun, die im menschlichen Be-
wubBtsein ein Jasagen zum Sein voraussetzt und das menschliche
Leben und Handeln grundlegend verédndert."

Diese Verdnderung 148t sich sehr wohl mit dem Platonischen
Begriff der periagogé beschreiben, insofern die Umlenkung der
Seele von der Oberflichlichkeit des alltiglichen Lebens hin zu
einem bewubBten, intensiven Leben das Wesen des Menschen bis
ins Innerste pragt. Im Gegensatz zu einer Sollensethik, deren Kate-
gorien dem Menschen aufoktroyiert werden, findet der Mensch in
einer Seinsethik seine ethischen Normen und Werte in seinem Ich,
griindend in der Seinserfahrung und wirkend im Leben selbst. Die
Verantwortung fiir sein Denken und Handeln wird auf diese Weise
dem Menschen selbst iibertragen. Freilich wird damit ein hoher
Anspruch an den Menschen gestellt. Keine Instanz, kein Gesetz,
kein religiéses Gebot erleichtert ihm die Fithrung seines Lebens
(indem er z.B. von Entscheidungen ,befreit* wird): er ist auf sich
selbst angewiesen, auf die freilich allen Menschen gemeinsame
ontologische Erfahrung, die sein Ich konstituiert. Der Mensch

7 J.B. Lotz: Der Mensch im Sein. Freiburg 1967, S. 10.

® Philosophie der Sozialitat, S. 217.

’Aa0,8.125.

1 Vgl. Hierzu auch K.Albert/E.Jain: Philosophie als Form des Lebens. Zur
ontologischen Erneuerung der Lebensphilosophie. Freiburg/Mtinchen 2000.

386

https://dol.org/10.5771/9783495993705-383 - am 25.01.2026, 11:43:08. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.5771/9783495993705-383
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

miisse sich jedoch in BewuBtheit dieser elementaren Erfahrung
stellen, sich ihr 6ffnen. Und so geht es nicht um zwecksetzende
Gebote oder Verbote, die im besten Falle verstandesméBig ergehen
und befolgt werden, sondern um Normen, die sinnvolles Handeln
aus innerer Uberzeugung erlauben.

Aus dem Gedanken der Verbundenheit mit dem Sein zieht Al-
bert nun konsequent einige bemerkenswerte Schliisse. Er spricht
von der aus der Seinserfahrung resultierenden ,tiefen Mitmensch-
lichkeit®, von innerer Rube und Zufriedenheit, Sinnerfahrung und
schlieBlich auch in Anlehnung an Guyau vom moralischen Han-
deln, das durch die erfahrbare Intensitit des Lebens entstehe." In-
tensitit des Lebens aber bedeutet nach Albert Selbstwerdung im
prozeBhaften Wirken des Lebens auf dem Hintergrund des Seins.
So ist die Seinsbeziehung schlieBlich als Fundament fiir alle iibri-
gen Formen der Gesellschaft zu begreifen.

Skeptiker mogen nun einwenden, daB eine solche, nahezu uto-
pisch anmutende Philosophie in unserer Welt des Anthropozen-
trismus und des aufgeklirten Fortschrittsdenkens kein Gehor fin-
den wird, in einer Welt, deren Gesellschaft sich inzwischen mit
dem Namen ,,SpaB- und Freizeitgesellschaft“ schmiickt, und deren
einziges Ziel darin besteht, das Leben (auf oberflichlichste Weise)
zu genieBen. Eine solche Lebenshaltung wird in der Tat nicht nur
von den Medien vermittelt, auch die Bildungsinstitutionen scheinen
sich mittlerweile diesem Ziel verschricben zu haben, um die
»Masse“ abhingig und manipulierbar zu machen.” Sich dieser
Tendenz bewuBt zu entziehen, bedeutet fiir den Einzelnen also auf
den ersten Blick Isolation von sozialen und kulturellen Kontakten.
Wie also eine Umkehr herbeifithren? Wie den Menschen wieder
auf sein Selbst konzentrieren? Vielleicht muB die heute den Men-
schen kaum erfiillende Lebensform erst bis zur Unertriglichkeit

' Philosophie der Sozialitit, S. 168. Albert distanziert sich indes von Guyaus
an Kant anschlieBende Moralphilosophie, insofern er einwendet, sie sei zu
optimistisch und vermute Sittlichkeit allein in der Natur des Menschen (a.a.O.,
S. 169f%.).

12 Wenn man sich aber — wie R. Sarfanski mit Nietzsche betont — ,fiir das
(zweifelhafte, E.J.) Gliick und die Freiheit der groBtméglichen Zahl* entschei-
det, so wird man eine ,,demokratische Kultur bekommen, wo der Massenge-
schmack triumphiert* (Safranski: Nietzsche, a.a.0., S. 67).

387

https://dol.org/10.5771/9783495993705-383 - am 25.01.2026, 11:43:08. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.5771/9783495993705-383
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gesteigert werden, bis eine Riickbesinnung auf das Existentielle des
menschlichen Lebens - seinen geistigen Gehalt - méglich sein wird.

2. Der Verlust des Seins im technologischen Zeitalter

DaB der heutige Mensch der Begegnung mit dem Sein nicht mehr
gewachsen ist (vor allem wegen seiner immer deutlicher hervor-
tretenden Konzentration auf das Hier und Jetzt), und daB wir
durchaus vom ,,Verlust des Seins im technologischen Zeitalter*
sprechen konnen, wird interessanterweise sogar von Medientheo-
retikern betont, von denen man zunéchst keine Kritik an der Ent-
wicklung der Technologie, die einen massiven EinfluB auf die Ge-
sellschaft ausiiben wird, erwarten wiirde. Thre inzwischen groB-
tenteils dubBerst kritische Haltung gegeniiber dieser Entwicklung
macht jedoch nicht nur nachdenklich, sondern zeigt ferner, wie sehr
sich menschliche Konstrukte verselbstindigen und zugleich auch
als manipulative Mittel eine grundlegende Verdnderung der
menschlichen Gesellschaft herbeifithren kénnen. Die Kritik be-
weist, daB - wie Hans Jonas dies ausdriickt - der ,,endgiiltig entfes-
selte Prometheus, dem die Wissenschaft nie gekannte Krifte und
die Wirtschaft den rastlosen Antrieb gibt“, dem Menschen zum
Unheil werden kann.* So fordert er eine Ethik, die ,,durch freiwil-
lige Ziigel“ die Macht des Prometheus zuriickhilt und begrenzt,
damit nach der Unterwerfung der Natur nicht auch die Unterwer-
fung des Menschen erfolge. , Freiwillige Ziigel“ fordert Jonas, was
nur bedeuten kann, daB der Mensch sich bewuBt und durch Uber-
zeugung Normen auferlegt, die er aus einer elementaren, ur-
spriinglichen Erfahrung - der Seinserfahrung - ableiten kann.

Doch wie anders sieht dagegen die Realitit aus. Die groBite Her-
ausforderung an den Menschen stellen nach der Erfindung der
Nukleartechnik wohl die neuesten Forschungsergebnisse der Gen-
bzw. Nanotechnologie und der elektronischen Entwicklung dar.
Mensch und Natur werden zum Objekt ihrer Forschung in einem
MaBe, daB man von einer vollstindigen ,,Umwertung aller Werte

13 Vgl. meinen Aufsatz ,Der Verlust des Seins im technologischen Zeitalter,
in: Perspektiven der Philosophie (2001).
14 H. Jonas: Das Prinzip Verantwortung. Versuch einer Ethik fiir die technolo-
gische Zivilisation. Frankfurt 1979, S. 7.

388

https://dol.org/10.5771/9783495993705-383 - am 25.01.2026, 11:43:08. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.5771/9783495993705-383
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sprechen kann. Der Mensch gerédt in véllig neue und viel umfas-
sendere Abhéingigkeitsverhiltnisse als je zuvor in seiner Geschichte
(beispielsweise durch die katastrophalen Moglichkeit des cyber-
war). Friedrich Diirrenmatt hat mit folgenden eindrucksvollen
Worten die durch den technologischen Fortschritt entstehende
Entmiindigung und Entselbstung des Menschen beschrieben:

Elekronische Gehirne

Noch sind sie unsere Knechte
Noch fiihren sie aus

Was wir ihnen vorschreiben
Dumm, stur, emsig

Aber schon sind die Resultate
Die sie liefern

Nicht mehr zu kontrollieren
Nur durch ihresgleichen

15 So hat der Computertechnologe Bill Joy im vorigen Jahr in einem Schrec-
kensszenario schon darauf hingewiesen, daB das Risiko der Ausrottung der
Menschheit bei 30 bis 50 Prozent liege, da die neuen Techniken jederzeit in
destruktive Hinde fallen konnen. Die neuen Techniken kénnten eine noch
groBere Bedrohung fiir die Menschheit darstellen als die Massenvernichtungs-
waffen (deren Gefahren wie die der neuen Technologien gemn fiktionalisiert
werden), da jeder Compter schon bald in der Lage sein werde, die fiir Gen- und
Nanotechnik erforderlichen Operationen durchzufthren (und das erste und
wichtigste Austragungsfeld der Perfektionierung ktnstlicher Intelligenz ist die
Genetik). Indem Joy nun strenge, vor allem ethisch fundierte Uberpritfungs-
maBnahmen fordert, macht er deutlich, daB das Vertrauen in die ethische Ver-
antwortung des Individuums einem verzweifelten Pragmatismus gewichen ist
(vgl. auch seinen Text ,Jetzt muB gehandelt werden, damit die neuen Techni-
ken nicht in destruktive Hiinde fallen”. In: New Perspectives Quarterly,
2/2000). Der kanadische Philosoph Will Kymlicka bezweifelt allerdings die
Effizienz einer Ethikkommission, da wohl Unklarheit dariiber bestehe, welcher
Moraltheorie zu folgen sei (Moralphilosophie und Staatstitigkeit: das Beispiel
der neuen Reproduktionstechnologien. In: Angewandte Ethik als Politikum. Hg.
von M. Kettner. Frankfurt/M. 2000.

389

https://dol.org/10.5771/9783495993705-383 - am 25.01.2026, 11:43:08. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.5771/9783495993705-383
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Doch bald

Werden sie weiter rechnen

Ohne uns

Formeln finden,

die nicht mehr zu interpretieren sind

Bis sie endlich Gott erkennen,
ohne ihn zu verstehen
Schuld- und erbarmungslos
Straf- und rostfrei

Gefallene Engel

Das Tragische daran ist, daB der Mensch diesen ProzeB offen-
bar nicht bemerkt oder ihn sogar akzeptiert, weil er sich einerseits
Vorteile verspricht (etwa von der Gentechnik) und andererseits von
der ,,Macht der Bilder (elektronischer Medien) Uberlegenheit und
Herrschaft iiber eine selbst konstruierte, eine fiktive Welt erwartet,
wahrend diese ihn in der faktischen Wirklichkeit aber entmiindigt.
Hierzu u.a. einige Uberlegungen des Medientheoretikers und Philo-
sophen Vilém Flusser.

Vor allem in der Kunst haben die elektronischen Medien tradi-
tionelle Ausdrucksformen wie Bild und Skulptur stark verdréingt,
insofern die Perfektion des digitalen Bildes durch effektvolle Ge-
staltung und aufgrund der nahezu unbegrenzten Moglichkeiten der
Realisation bildnerischer Motive der BewuBtseinshaltung der ,,di-
gitalen Welt* optimal zu entsprechen scheinen. Wahrend sie nim-
lich nicht nur die Geschwindigkeit, den schnellen Wechsel von
Eindriicken, das Sensationelle und Spektakuldre bildlich artikulie-
ren konnen, gelingt es den elektronischen Medien zugleich, Zeit
und Raum zu iiberwinden und eine virtuelle Welt vorzugaukeln,
die von der realen kaum mehr zu unterscheiden ist. Diese Moglich-
keiten nutzen nun auch die Medien, die Nachrichtendienste und
nicht zuletzt die "Vergniigungsindustrie’, die mit einer Vielzahl von
teils zweifelbaften Produkten EinfluB auf den Benutzer der elektro-
nischen Medien nimmt. Flusser spricht in diesem Zusammenhang
von einer , kodifizierten Welt“, insofern die ,,Techno-Codes* eine
revolutionire Verdnderung hinsichtlich der Wahmehmung und der

390

https://dol.org/10.5771/9783495993705-383 - am 25.01.2026, 11:43:08. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.5771/9783495993705-383
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sinnlich-geistigen Erfahrung nach sich zogen.' Daraus folge nicht
zuletzt eine Weltanschauung, die auf der Grundlage der elektroni-
schen Entwicklung als , digitale Weltanschauung® zu charakterisie-
ren sei.”” In Bezug auf das BewuBtsein des Menschen treten dabei
einige wesentliche Probleme auf: zunichst sei der Verzicht auf die
urspriingliche Erfahrung genannt, insofern der Mensch seine In-
formationen und Erfahrungen grundsitzlich als vermittelte (und
noch schlimmer: manipulierte) erhilt. Er bewegt sich mithin in
einer konstruierten Welt, die ihm synchrone Zeit- und Raumdiffe-
renzen auf einer mehrdimensionalen Ebene prisentiert und ihn
selbst in eine artifizielle Situation hineinstellt.'® Flusser wendet
dazu kritisch ein:

,»Wir sind nicht mehr Subjekte einer gegebenen objekti-

ven Welt, sondern Projekte von alternativen Welten. Aus

der unterwiirfigen subjektiven Stellung haben wir uns ins

Projizieren aufgerichtet. Wir werden erwachsen. Wir wis-

sen, daB wir triumen®."”

Diese ad-hoc-Welt ist der Ort der Imagination und erhebt zu-
gleich den Anspruch, Realitdt zu sein. Der Unterschied zwischen
Schein und Realitat schwindet jedoch in einem MaBe, daB es frag-
lich sein diirfte, ob wir tatsichlich noch wissen, daB wir triumen,
oder ob wir uns nicht verlieren in dieser immateriellen Welt des
Cyberspace, oder ob wir uns nicht gar in ihr verlieren wollen, da
sie uns zum eigenméchtigen Schopfer dieser neuen Realitit macht
Der mit dieser Entwicklung einhergehende Wirklichkeitsverlust der
realen Welt wird wohl den Menschen in noch bedenklicherem
MabBe verandern und seinem Denken und Erfahren neue Kategorien
abverlangen, wenn die Idee, mit einer Mensch-Maschine-Schnitt-
stelle (interface) in die virtuelle Bildwelt einzutreten, weiter per-
fektioniert sein wird. Schon heute ist es méglich, sich in einem
immateriellen Raum zu bewegen, der zugleich existiert und auch -

16V, Flusser; Die Revolution der Bilder, 8. 291T., 38ff.

17 Vgl. Auch den Abschnitt: ,Das digitale Welt-Bild“. In W.Preikschat: Video.
Die Poesie der neuen Medien. Weinheim/Basel 1987, S. 129ff.

'®* Vgl. Auch E.Jain: Weltanschauung und Menschenbild in der Kunst der
Gegenwart. Frankfurt/New York 1998, S. 152fF.

' Der digitale Schein. In: Digitaler Schein. Asthetik der elektronischen Me-
dien. Hg. von F. Rotzer. Frankfurt/M. 1991, S. 147-159, hier S. 157.

391

https://dol.org/10.5771/9783495993705-383 - am 25.01.2026, 11:43:08. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.5771/9783495993705-383
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

materiell betrachtet - nicht existiert, und der die Verwirklichung
psychisch-physischer Grenzerfahrungen erlaubt, die den Menschen
wie durch einen Drogenrausch siichtig und damit abhéngig machen
kénnen. In dieser erweiterten Dimension des Sichtbaren entstchen
durch die Simulation neue Konstellationen auch erfahrungsfremder
Sinnzusammenhénge durch stindig wechselnde Perspektiven und
zeit- und raumiibergreifende Erscheinungen. Der Benutzer (user)
verliert auf diese Weise jeden festen Standort, jedes Zentrum der
Orientierung und gewinnt dabei als mediatisierter Kérper den Ein-
druck der korperlichen Unmittelbarkeit. Flusser wendet kritisch
ein: ,,An die (objektiven, E.J.) Dinge kénnen wir uns nicht mehr
halten, und bei den Informationen wissen wir nicht genau, wie uns
an sie halten. Wir sind haltlos geworden“.” Wir verlieren folglich
unsere Fahigkeit, urspriingliche korperlich-geistige Erfahrungen zu
machen, indem das Wesen und die Personlichkeit des Menschen
immer mehr als dynamische Infrastruktur verstanden wird, die
nicht notwendig an ein individuelles Gehirn oder an einen individu-
ellen Korper gebunden ist: als "Cyborg’ (cybernetic organism), der
der an eine Maschine angeschlossen ist, die seine Existenz erhilt
und zugleich mitbestimmt:

»Mit jedem Werkzeug wird der Kérper auch einen Schritt
weiter zum Instrument, verschiirft durch den Bruch zwi-
schen Gehirn und Koérper und entlarvt sich der Korper
selbst immer mehr als mangelhaftes Werkzeug, das den
Mobglichkeiten, die das Mensch-Werkzeug-System ent-
hilt, nicht mehr gerecht wird ... Der Kérper endet nicht
mehr an der Haut, sondern am Werkzeug, und der auf das
Werkzeug projizierte Korper bildet sich im Gehirn ab,
brennt sich in ihm ein, verindert es“.*

¥ Die Revolution der Bilder, S. 163.

! Vgl. F. Rotzer: Die Zukunft des Korpers. In: Kunstforum Bd. 132 (1996), S.
56. Der auf Zypern geborene Kilnstler Stelarc hat diese Moglichkeit bereits als
betingstigendes Beispiel in der Performance-Kunst vorgefithrt, wobei er an der
Schnittstelle zwischen Mensch und Maschine arbeitet. Vgl. Von Psycho- zu
Cyberstrategien: Prothetik, Robotik und Tele-Existenz. In: Kunstforum Bd. 132
(1996), 73-81; vgl. Ferner Stelarc: Obsolete Zeit? In: Kunstforum Bd. 151
(2000), S. 117-125.

392

https://dol.org/10.5771/9783495993705-383 - am 25.01.2026, 11:43:08. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.5771/9783495993705-383
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Es ist also zu erwarten und zu befiirchten, daB die Zukunfisvi-
sionen dahin gehen und auch verwirklicht werden, den kiinftigen
Menschen als ‘homo cyber sapiens’ zu betrachten, als ‘Cyborg’,
dessen Intelligenz und iiberhaupt ganzes Wesen an der Qualitit
von Informationsverarbeitung gemessen wird.? Es geht also um
das Funktionieren des Menschen in einer Informationsgesellschaft,
die die geistig-seelische Kondition des Menschen als ,,Fehlkonstru-
ktion“ der Natur betrachtet und versuchen wird, alle individuellen
Erfahrungen zu kanalisieren.

Wenn man den Apologeten der neuen Technologien glauben darf
- und ihre Ergebnisse sprechen sehr dafiir - so haben wir es nicht
mehr mit Utopien und Visionen realitéitsferner Phantasten zu tun,
sondern vielmehr mit Tatsachen, die den Menschen nicht nur ent-
miindigen, sondern sogar ,.entkérpern® und ,.entgeistigen”. Eine
hérige und manipulierbare Masse wird das Resultat dieses Prozes-
ses sein, der — betrachten wir einmal die Medienlandschaft — sei-
nem Ziel schon recht nahe ist.? Der Mensch der Gegenwart und
vor allem der Zukunft wird ein Mensch der Technik sein, voraus-
sichtlich sogar ihr Produkt. Er wird sich im puren Diesseits bewe-
gen, doch dieses Diesseits nicht einmal in den objektiven Gegeben-
heiten finden, sondern in einer digitalen Welt.

3. Geistiges Leben

Dieser pessimistischen Sicht der menschlichen Zukunft eine Alter-
native entgegenstellen zu wollen, darf man mit Recht als illusionar
bezeichnen. Doch nicht erst im 21.Jahrhundert erhebt sich Kritik

2 Aa0,8.58.

» Wahrend Nietzsche und Ortega bereits auf die Gefahr einer ‘Herrschaft der
Masse” aufmerksam machten, um fiir das “Aristokratische” (das Edle und Gei-
stige) einzutreten, weist neverdings P. Sloterdijk auf einen weiteren Aspekt
hin, der die faktische ‘Umwertung aller Werte'in der Gegenwart beschreibt:
durch die sog. Emanzipation der Masse und der dadurch eingeleiteten Primiti-
vierung aller Lebensumstinde werde das Elitdre, das Geistige geradezu diskri-
miniert (Die Verachtung der Massen. Versuch tiber Kulturk&mpfe in der mo-
dernen Gesellschaft. Frankfurt a. M. 2000). Vgl. im tbrigen auch R. Safranski:
Nietzsche. Biographie seines Denkens. Mtinchen/Wien 2000.

393

https://dol.org/10.5771/9783495993705-383 - am 25.01.2026, 11:43:08. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.5771/9783495993705-383
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

an einem vom Leben losgeldsten Wissen und einer Wissenschaft,
der es an Menschlichkeit zu mangeln scheint. Besonders Nietzsche
hat bekanntlich vehement auf die Zustinde seiner Zeit reagiert,

eine Reaktion, die unter den weiter oben ausgefiihrten gegenwérti-

gen Bedingungen noch einmal ins Gedéchtnis gerufen werden
sollte:

»Uberstolzer Européer des neunzehnten Jahrhunderts, du
rasest! Dein Wissen vollendet nicht die Natur, sondern
totet nur deine eigene. MiB nur einmal deine Hbhe als
Wissender an deiner Tiefe als Kénnender. Freilich klet-
terst du an den Sonnenstrahlen des Wissens aufwéirts zum
Himmel, aber auch abwirts zum Chaos. Deine Art zu ge-
hen, nimlich als Wissender zu klettern, ist dein Ver-
hingnis; Grund und Boden weichen in’s Ungewisse fiir
dich zuriick; fiir dein Leben gibt es keine Stiitzen mehr,
nur noch Spinnfiden, die jeder neue Griff deiner Er-
kenntnis auseinanderreift....* >

Das ,,rasend-unbedachte Zersplittern und Zerfasern aller Funda-
mente, ihre Auflosung in ein immer flieBendes und zerflieBendes
Werden ... durch den modernen Menschen*? hat Nietzsche zu der
Frage bewogen, was denn fiir die Kultur und den Menschen dabei
herauskomme. Seine Antwort ist nicht ermutigend und bestétigt die
bereits oben erwihnten Zweifel der Skeptiker an der Entwicklung
des Lebens und am Status des Menschen: ,, ... was soll iiberhaupt
die Wissenschaft, wenn sie nicht fiir die Kultur Zeit hat? ... woher,
wohin, wozu alle Wissenschaft, wenn sie nicht zur Kultur fiihren
soll? Nun dann vielleicht zur Barbarei?*

M F. Nietzsche: UnzeitgemiiBe Betrachtungen. KSA L, S. 313.

B Aa.0. Auf dieses ,Zerfasern aller Fundamente hat auch kurzlich O.
Marquardt aufmerksam gemacht, wobei er das ,,Unbehagen am Fortschritt” ins-
besondere auf die Wandlungsbeschleunigung®“, die den Menschen irritierende
Jnnovationsgeschwindigkeit“ der Welt und die ,Uberinformation® zurilck-
fuhrt. Ohne ,.Herkunft“, d.h. ohne das Bleibende sei der Mensch der schnelle-
bigen Welt nicht gewachsen (vgl. Zukunft braucht Herkunft. In: Philosophie
des Stattdessen. Studien. Stuttgart 2000, S. 66-78, hier S. 68f.; 76.

% KSALS. 203. Vgl. Auch die in diese Richtung gehende Kulturkritik von M.
Henry: Die Barbarei. Eine phénomenologische Kulturkritik (Freiburg/Miinchen
1994), auf die ich bereits an anderer Stelle genauer eingegangen bin (Weltan-

394

https://dol.org/10.5771/9783495993705-383 - am 25.01.2026, 11:43:08. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.5771/9783495993705-383
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Kultur ist fiir Nietzsche die bedeutsamste Daseinsmacht, ist
sie doch jenes zur Erneuerung des Menschen notwendige Instru-
ment, das den Menschen zu einem geistigen Wesen entfalten kann.
Sie vermag — wie R. Safranski in seiner Nietzsche-Biographie aus-
fithrt — ,,gegen die wirtschaftliche und staatspolitische Instrumen-
talisierung der Personlichkeitsbildung® wirken, sie kann dem
‘selbst-bewuBten’, schopferischen Menschen ,.ein besseres Sein®
offenbaren.”’

Wie also sollte es méglich sein, ‘Fortschritt” aufzuhalten oder
zumindest wirksam auf seine Grenzen aufmerksam zu machen?
Wie den Menschen dazu bewegen, nach dem ,,Grund und Boden®,
nach dem Fundament seines Daseins zu suchen, ja, es iiberhaupt
erst einmal zu vermissen? Zuviele Interessen stehen hinter der tech-
nologischen Entwicklung und zuviel Macht ist mit dem Erfolg die-
ser Technologien verbunden, als daB der Einzelne befihigt ware,
eine Riickbesinnung einzuleiten. Wenn Begriffe wie Geistigkeit,
Werte oder gar Tugenden in unserer Zivilisationsgesellschaft kaum
mehr eine Rolle spielen®, so wird der Ubergang in die oben be-
schriebene digitale Welt wohl keinen ernsthaften und wirksamen
Widerstand hervorrufen. Auch von den Wissenschaften - selbst
von der Philosophie - ist bislang nicht viel Kritik erhoben worden,
und man miite wohl Schopenhauer und Nietzsche bemiihen, die
ihre Disziplin schon zu ihrer Zeit mit harten Worten gemaBregelt
haben: als Ort des Denkens iiber den ‘hohlsten, sinnleersten Wort-
kram’ (,,Worte iiber Worte*) anstatt der Wahrheit und der Ent-
ritselung des Daseins nachzuspiiren. Thre Forderung nach immer
groBerer Vergeistigung des Menschen im Bezug auf das Leben
selbst ist jedoch zugleich eine Forderung an die Philosophie, Er-
kenntnisse zu vermitteln, nach denen man leben konnte.” Philo-
sophie aber, die sich nur der Wissenschaft widme, vernachlissige
nicht nur ihre eigentliche Aufgabe, sondern mit dieser auch den
Menschen und das Leben schlechthin. Sie beziehe sich nur auf das
Werden, aber:

schauung und Menschenbild in der Kunst der Gegenwart. Frankfurt/New York
1998, S. 88fT.).

7 R. Safranski: Nietzsche, a.a.0., S. 66f.

% Dies hatte allerdings auch Nietzsche schon seiner Zeit vorgeworfen. Vgl.
KSAL S. 345.

®Aa0.,8.417.

395

https://dol.org/10.5771/9783495993705-383 - am 25.01.2026, 11:43:08. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.5771/9783495993705-383
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Dieses ewige Werden ist ein liignerisches Puppenspiel,
iiber welchem der Mensch sich selbst vergiBt, die eigent-
liche Zerstreuung, die das Individuum nach allen Winden
auseinanderstreut, das endlose Spiel der Albernheit, wel-
ches das groBe Kind Zeit vor uns und mit uns spielt“.*

Und Nietzsche fihrt fort;

»im Werden ist alles hohl, betriigerisch, flach und unse-
rer Verachtung wiirdig; das Ritsel, welches der Mensch
l6sen soll, kann er nur aus dem Sein l6sen, im So- und
nicht Anderssein, im Unverginglichen. Jetzt fingt er an
zu priifen, wie tief er mit dem Werden, wie tief mit dem
Sein verwachsen ist - eine ungeheure Aufgabe steigt vor
seiner Seele auf: alles Werdende zu zerstdren, alles Fal-
sche an den Dingen an’s Licht zu bringen“ *!

Karl Albert, der sich hiufig auf Nietzsche beruft, wenn es
darum geht, die Bedeutung der Seinserfahrung fir das Leben, fir
die Person des Menschen zu betonen, steht dem Werden, so wie es
sich in seiner Oberflichlichkeit zeigt, zwar auch kritisch gegen-
iiber, aber ihm geht es weniger darum, es zu ‘zerstéren’ und einer
von der Welt abgesonderten Lebensform das Wort zu reden. Viel-
mehr versucht er, eine philosophische Form des Lebens aufzuzei-
gen, in der das Werden im Sein einen Ort und seine Orientierung
findet. Man kénnte diese Lebensform als Grundlage einer neuge-
wonnenen Freiheit verstehen, insofern das Ich in der ontologischen
Erfahrung zu seinem Selbst findet, welches Grundlage fiir sinn-
volles Handeln in der Welt ist und zugleich das Fundament eines
erfiillten Lebens.? Mit anderen Worten heifit dies, daB3 eine Philo-
sophie, die das menschliche Wesen in einem Urprinzip, dem Seins-
grund, verankert sieht, nicht nur an das Individuum selbst hin-
sichtlich seiner Selbstentfaltung, seiner Menschwerdung, einen
hohen Anspruch stellt, sondern zugleich auch eine aus der mensch-
lichen Vergeistigung resultierende EinfluBnahme auf die Gesell-
schaft erwartet. Philosophisch zu leben, bedeutet mithin, ein geisti-
ges Leben zu fiihren, ein solches, das den Prozessen der Primitivie-

¥KSALS. 374.

I KSALS. 374f.

3 ygl. Philosophische Studien Bd. I.(Die ontologische Erfahrung, vor allem S.
166£T.).

396

https://dol.org/10.5771/9783495993705-383 - am 25.01.2026, 11:43:08. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.5771/9783495993705-383
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

rung und der bloBen Zwecksetzung widersteht, indem es eine Be-
wubtseinslage erreicht, die deren Einfliissen gegeniiber nicht anfil-
lig ist. Philosophisches Leben ist daher gekennzeichnet von einem
Freiheitsprinzip, das den Menschen nicht von seinem eigentlichen
Wesen entfremdet, sondern vielmehr seine Individualitit entfaltet
und ihm den Sinn des Lebens bewuBt macht. Dieses ,,Mehr-Leben®
oder ,,Hoher-Leben®, wie es besonders von den Lebensphilophen
beschrieben (bedauerlicherweise aber von ihren Gegenern, u.a. Lu-
kacs miBverstanden) wurde, charakterisiert eine solche Haltung zur
Welt: Jenseits von Kollektivismus und iibersteigertem Individua-
lismus entdeckt der Mensch folglich jene Ebene der Wirklichkeit,
»in der das Ich zwar nicht aufgeldst, aber dennoch mit allem Sei-
enden verbunden ist“... und ,,im BewuBtsein des Universalen, d.h.
im SeinsbewuBtsein, griindet die Liebe, auch zum anderen Men-

e 33

schen, ja gerade sie®.

3 K. Albert: Philosophische Studien Bd. IV (Philosophie der Sozialitit). Sankt
Augustin1992, S. 232.

397

https://dol.org/10.5771/9783495993705-383 - am 25.01.2026, 11:43:08. https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.5771/9783495993705-383
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/



https://doi.org/10.5771/9783495993705-383
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

