
HI. Zur anthropologischen Dimension von Sein und 
Werden

Elenor Jain

Ein zentrales Thema der abendländischen Philosophie ist seit Par- 
menides und Platon das Verhältnis von Sein und Werden. Die Er­
örterung dieses Themas hat die Philosophie zugleich auch in zwei 
Lager geteilt, insofern die Begriffe Sein und Werden - als Antipo­
den verstanden - entschiedene Anhänger bzw. Gegner der einen 
bzw. anderen Position hervorriefen. Während die Metaphysiker 
das Sein zum einzigen und grundlegenden Prinzip ihrer Lehre er­
klärten, wandten sich andere vehement dagegen und bezeichneten 
es als „blutleersten Begriff“, um den Primat des Werdens hervor­
zuheben.

Im Zuge der allgemeinen Verwissenschaftlichung - auch in der 
Philosophie - hat die Metaphysik vor allem in der Gegenwart er­
heblich an Einfluß verloren, während die Einstellung zum tech­
nologischen Fortschritt und die durch diesen bewirkte Transpa­
renz, Verfügbarkeit und Erklärbarkeit aller Vorgänge in der Natur 
(z.B. durch Gen- und Nanotechnik und elektronische Entwicklung) 
die Vorrangstellung des Werdens ohne Frage begünstigte. Ein hin­
ter dem empirisch Wahrnehmbaren Existierendes wurde suspekt; 
allein schon der Gedanke daran als irrational, reaktionär, welt­
fremd und antidemokratisch und aufgrund seiner scheinbaren Un­
beweisbarkeit als unwissenschaftlich bezeichnet. Die Diesseitigkeit 
als einziger Ort des Daseins gewann mithin an Gewicht und Be­
deutung und ließ dessen Urgrund immer mehr vergessen. Und so 
stellt sich besonders in der Gegenwart mit der Frage nach dem 
Verhältnis von Sein und Werden die existentielle Frage nach dem 
Zustand der Welt und dem Menschen, stellt sich die Frage nach 
Werten, Bindungen und nicht zuletzt nach der Freiheit des Men­
schen in unserer „alphanumerischen Gesellschaft“ (V. Flusser), die 
nichts mehr zu kennen scheint als eine empirische - oder inzwi- 

383

https://doi.org/10.5771/9783495993705-383 - am 25.01.2026, 11:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-383
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sehen auch virtuelle - Realität.1 Haben wir also nur noch eine „von 
uns zurechtgemachte Welt“ vor Augen, wie R. Safranski in seiner 
Nietzsche-Biographie mahnend betont? Und verkennen wir damit 
nicht die Tatsache, daß diese zurechtgemachte Welt nicht die 
wirkliche ist?1 2

Vom Verlorensein und von Orientierungslosigkeit ist gegenwär­
tig ständig die Rede, von der Unfähigkeit, dieses Leben zu ertragen 
oder ihm gar noch einen Sinn abgewinnen zu können; aber auch 
von einem übersteigerten Egozentrismus, der den Menschen sich 
selbst überläßt, ihn zur Monade macht und seinen Bück auf das 
Gegenüber verhindert. Unter diesem Gesichtspunkt erhält die Fra­
ge nach dem Verhältnis von Sein und Werden eine anthropologi­
sche Dimension und kulturkritische Züge, die im folgenden erläu­
tert werden sollen. Wir beziehen uns dabei vor allem auf Karl Al­
berts Ansatz der ontologischen Erfahrung und seine damit verbun­
denen, aber nur latent durchscheinenden Vorstellungen einer philo­
sophischen Ethik und Anthropologie.

1. Das Sein als Lebensgrund des Menschen

Karl Albert hat bisher keine systematische Ethik und auch keine 
philosophische Anthropologie vorgelegt, gleichwohl enthalten alle 
seine Schriften - vor allem aber sein grundlegendes Werk „Die 
ontologische Erfahrung“ (1974)3 - Elemente einer metaphysisch 
gegründeten Ethik und einer daraus resultierenden Anthroplogie, 
die er besonders auch in seiner Abhandlung „Das gemeinsame 

1 Vil6m Flüssen. Neue Wirklichkeiten aus dem Computer. Visionen einer ver­
netzten Gesellschaft. In: Litterae. Zeitschr. Der europäischen Akademie der 
Wissenschaften und Künste. 5/1 (1995), S. 3-10. Ders.: Die Revolution der 
Bilder. Der Flusser-Reader zu Kommunikation, Medien und Design. Mann­
heim 1995. Ders.: Medienkultur. Frankfurt 1997.
2 R. Safranski: Nietzsche. Biographie seines Denkens. München/Wien 2000, S. 
164.
3 Jetzt in: Philosophische Studien Bd. I (Philosophie der Philosophie). Sankt 
Augustin 1988, S. 7-207.

384

https://doi.org/10.5771/9783495993705-383 - am 25.01.2026, 11:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-383
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sein“ (1981)4 konkretisiert hat. Hierzu im folgenden einige Erläu­
terungen.

Albert geht zunächst von der Unterscheidung des gesellschaftli­
chen Menschen (des 'animal sociale' bzw. des 'zoon politikon') 
und des sich von der Gesellschaft zeitweilig distanzierenden Men­
schen aus und betont, daß der Mensch sehr wohl beide Formen des 
lebensweltlichen Verhältnisses benötige, um einerseits der Notwen­
digkeit der sozialen Eingliederung zu entsprechen, andererseits 
aber auch in 'Einsamkeit' sein Ich finden zu können und zugleich 
eine 'andere, höhere Wirklichkeit'.5 Diese letztere Verhaltensweise 
beschäftigt Albert nun besonders, zumal er die Auffassung vertritt, 
daß erst die 'Ichfindung' soziales Verhalten begründen könne. Der 
Rückzug in das Ich in der Einsamkeit wird folglich als „Vorausset­
zung für eine tiefere Gemeinschaft“ verstanden, nicht zuletzt aber 
auch als Fundament eines erfüllten, eines geistigen Lebens.6 Schon 
an dieser Stelle deutet sich das Philosophieverständnis Alberts an, 
wenn er von der Philosophie sagt, ihre einzige und grundlegende 
Aufgabe sei das „Nachdenken über das Sein“. Das Sein aber zu 
erfahren, gelinge nur in Abgeschiedenheit von den Quisquilien der 
Welt, nicht aber in der Vielfalt des Werdens, im Trubel der meist 
oberflächen Ereignisse der Alltagswelt, im ständigen Wandel der 
Zeitlichen. Die Einsamkeit, d.h. die zumindest zeitweilige Distanz 
vom Alltagsleben (in das der Mensch indes durch die Erfahrung 
des Seins als veränderter zurückkehrt), ist dagegen der Ort, an dem 
das Sein gegenwärtig werden kann. Der Seinsgedanke aber, so 
fahrt Albert fort, sei deshalb keineswegs nur ein Thema, dem sich 
die Ontologie zu widmen habe; er sei vielmehr von eminenter Be­

4 Jetzt als erweiterte Fassung in: Philosophische Studien Bd. IV, Sankt Augu­
stin 1992, S. 119-248. Wir beziehen uns im folgenden auf diese Ausgabe.
5 A.a.O., S. 122. Albert verweist dabei u.a. auf Berdjaev (Das Ich und die Welt 
der Objekte. Versuch einer Philosophie der Einsamkeit und Gemeinschaft. 
Darmstadt 21951, S. 119) und Ortega (Der Mensch und die Leute. Stuttgart 
1957, S. 13f).
6 Philosophie der Sozialität Anders als bei Nietzsche, der - wie Saftanski mit 
Recht sagt - die Entfaltung des Ich (als Selbststeigerung) kaum mit Solidarität 
und Sozialität verbinden kann, sieht Albert gerade in der Selbstfmdung des 
Menschen und dem Erkennen des umfassenden Prinzips die spezifische 
Grundlage einer 'Seinsgemeinschaft'. Vgl. auch Saftanski: Nietzsche, a.a.O., S. 
308f.

385

https://doi.org/10.5771/9783495993705-383 - am 25.01.2026, 11:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-383
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


deutung für die Sozialphilosophie und ermögliche die Betrachtung 
aller menschlichen Probleme, die sich dem philosophischen Denken 
stellen, auf einer ganz anderen philosophischen Ebene als der des 
Faktischen. Und mit J.B. Lotz7 unterstreicht Albert diesen Gedan­
kengang folgendermaßen: so „enthüllt das um den Menschen krei­
sende Philosophieren den um das Sein kreisenden Menschen, wes­
halb auch das Philosophieren letztlich um das Sein kreist“.8 *

Mit dem Begriff „Seinsgemeinschaft“ kennzeichnet Albert eine 
Lebensform, die sowohl Kollektivismus als auch übersteigerten In­
dividualismus ausschließt. Die Seinsgemeinschaft werde entdeckt 
„auf dem Weg über den Rückzug des Individuums aus dem Kol­
lektiv und über die Vereinzelung des Individuums zur Erfahrung 
des Seins, in der eine letzte Verbundenheit der Menschen unterein­
ander, ja eine Verbundenheit mit allem Seienden zutagetritt. Diese 
Form der Gemeinschaft könnte man 'Universalismus' (im ontologi­
schen Sinne des Wortes, E.J.) nennen“.’ Wir haben es folglich mit 
einer philosophischen Lebensform zu tun, die im menschlichen Be­
wußtsein ein Jasagen zum Sein voraussetzt und das menschliche 
Leben und Handeln grundlegend verändert.10

Diese Veränderung läßt sich sehr wohl mit dem Platonischen 
Begriff der periagoge beschreiben, insofern die Umlenkung der 
Seele von der Oberflächlichkeit des alltäglichen Lebens hin zu 
einem bewußten, intensiven Leben das Wesen des Menschen bis 
ins Innerste prägt. Im Gegensatz zu einer Sollensethik, deren Kate­
gorien dem Menschen aufoktroyiert werden, findet der Mensch in 
einer Seinsethik seine ethischen Normen und Werte in seinem Ich, 
gründend in der Seinserfahrung und wirkend im Leben selbst. Die 
Verantwortung für sein Denken und Handeln wird auf diese Weise 
dem Menschen selbst übertragen. Freilich wird damit ein hoher 
Anspruch an den Menschen gestellt. Keine Instanz, kein Gesetz, 
kein religiöses Gebot erleichtert ihm die Führung seines Lebens 
(indem er z.B. von Entscheidungen „befreit“ wird): er ist auf sich 
selbst angewiesen, auf die freilich allen Menschen gemeinsame 
ontologische Erfahrung, die sein Ich konstituiert. Der Mensch 

7 J.B. Lotz: Der Mensch im Sein. Freiburg 1967, S. 10.
8 Philosophie der Sozialität, S. 217.
’A.a.O., S. 125.
10 Vgl. Hierzu auch K.AlbertZE.Jain: Philosophie als Form des Lebens. Zur 
ontologischen Erneuerung der Lebensphilosophie. Freiburg/München 2000.

386

https://doi.org/10.5771/9783495993705-383 - am 25.01.2026, 11:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-383
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


müsse sich jedoch in Bewußtheit dieser elementaren Erfahrung 
stellen, sich ihr öffnen. Und so geht es nicht um zwecksetzende 
Gebote oder Verbote, die im besten Falle verstandesmäßig ergehen 
und befolgt werden, sondern um Normen, die sinnvolles Handeln 
aus innerer Überzeugung erlauben.

Aus dem Gedanken der Verbundenheit mit dem Sein zieht Al­
bert nun konsequent einige bemerkenswerte Schlüsse. Er spricht 
von der aus der Seinserfahrung resultierenden „tiefen Mitmensch­
lichkeit“, von innerer Ruhe und Zufriedenheit, Sinnerfahrung und 
schließlich auch in Anlehnung an Guyau vom moralischen Han­
deln, das durch die erfahrbare Intensität des Lebens entstehe.11 In­
tensität des Lebens aber bedeutet nach Albert Selbstwerdung im 
prozeßhaften Wirken des Lebens auf dem Hintergrund des Seins. 
So ist die Seinsbeziehung schließlich als Fundament für alle übri­
gen Formen der Gesellschaft zu begreifen.

Skeptiker mögen mm einwenden, daß eine solche, nahezu uto­
pisch anmutende Philosophie in unserer Welt des Anthropozen­
trismus und des aufgeklärten Fortschrittsdenkens kein Gehör fin­
den wird, in einer Welt, deren Gesellschaft sich inzwischen mit 
dem Namen „Spaß- und Freizeitgesellschaft“ schmückt, und deren 
einziges Ziel darin besteht, das Leben (auf oberflächlichste Weise) 
zu genießen. Eine solche Lebenshaltung wird in der Tat nicht nur 
von den Medien vermittelt, auch die Bildungsinstitutionen scheinen 
sich mittlerweile diesem Ziel verschrieben zu haben, um die 
„Masse“ abhängig und manipulierbar zu machen.11 12 Sich dieser 
Tendenz bewußt zu entziehen, bedeutet für den Einzelnen also auf 
den ersten Bück Isolation von sozialen und kulturellen Kontakten. 
Wie also eine Umkehr herbeifuhren? Wie den Menschen wieder 
auf sein Selbst konzentrieren? Vielleicht muß die heute den Men­
schen kaum erfüllende Lebensform erst bis zur Unerträghchkeit 

11 Philosophie der Sozialität, S. 168. Albert distanziert sich indes von Guyaus 
an Kant anschließende Moralphilosophie, insofern er einwendet, sie sei zu 
optimistisch und vermute Sittlichkeit allein in der Natur des Menschen (a.a.O., 
S. 169ff.).
12 Wenn man sich aber - wie R. Sarfänski mit Nietzsche betont - „für das 
(zweifelhafte, E.J.) Glück und die Freiheit der größtmöglichen Zahl“ entschei­
det, so wird man eine „demokratische Kultur bekommen, wo der Massenge­
schmack triumphiert“ (Safranski: Nietzsche, a.a.O., S. 67).

387

https://doi.org/10.5771/9783495993705-383 - am 25.01.2026, 11:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-383
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gesteigert werden, bis eine Rückbesinnung auf das Existentielle des 
menschlichen Lebens - seinen geistigen Gehalt - möglich sein wird.

2. Der Verlust des Seins im technologischen Zeitalter

Daß der heutige Mensch der Begegnung mit dem Sein nicht mehr 
gewachsen ist (vor allem wegen seiner immer deutlicher hervor­
tretenden Konzentration auf das Hier und Jetzt), und daß wir 
durchaus vom „Verlust des Seins im technologischen Zeitalter“13 
sprechen können, wird interessanterweise sogar von Medientheo- 
retikem betont, von denen man zunächst keine Kritik an der Ent­
wicklung der Technologie, die einen massiven Einfluß auf die Ge­
sellschaft ausüben wird, erwarten würde. Ihre inzwischen größ­
tenteils äußerst kritische Haltung gegenüber dieser Entwicklung 
macht jedoch nicht nur nachdenklich, sondern zeigt ferner, wie sehr 
sich menschliche Konstrukte verselbständigen und zugleich auch 
als manipulative Mittel eine grundlegende Veränderung der 
menschlichen Gesellschaft herbeiführen können. Die Kritik be­
weist, daß - wie Hans Jonas dies ausdrückt - der „endgültig entfes­
selte Prometheus, dem die Wissenschaft nie gekannte Kräfte und 
die Wirtschaft den rastlosen Antrieb gibt“, dem Menschen zum 
Unheil werden kann.14 So fordert er eine Ethik, die „durch freiwil­
lige Zügel“ die Macht des Prometheus zurückhält und begrenzt, 
damit nach der Unterwerfung der Natur nicht auch die Unterwer­
fung des Menschen erfolge. „Freiwillige Zügel“ fordert Jonas, was 
nur bedeuten kann, daß der Mensch sich bewußt und durch Über­
zeugung Normen auferlegt, die er aus einer elementaren, ur­
sprünglichen Erfahrung - der Seinserfahrung - ableiten kann.

Doch wie anders sieht dagegen die Realität aus. Die größte Her­
ausforderung an den Menschen stellen nach der Erfindung der 
Nukleartechnik wohl die neuesten Forschungsergebnisse der Gen- 
bzw. Nanotechnologie und der elektronischen Entwicklung dar. 
Mensch und Natur werden zum Objekt ihrer Forschung in einem 
Maße, daß man von einer vollständigen „Umwertung aller Werte“ 

13 Vgl. meinen Aufsatz „Der Verlust des Seins im technologischen Zeitalter“, 
in: Perspektiven der Philosophie (2001).
14 H. Jonas: Das Prinzip Verantwortung. Versuch einer Ethik für die technolo­
gische Zivilisation. Frankfurt 1979, S. 7.

388

https://doi.org/10.5771/9783495993705-383 - am 25.01.2026, 11:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-383
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sprechen kann. Der Mensch gerät in völlig neue und viel umfas­
sendere Abhängigkeitsverhältnisse als je zuvor in seiner Geschichte 
(beispielsweise durch die katastrophalen Möglichkeit des cyber- 
war15). Friedrich Dürrenmatt hat mit folgenden eindrucksvollen 
Worten die durch den technologischen Fortschritt entstehende 
Entmündigung und Entselbstung des Menschen beschrieben:

Elekronische Gehirne
Noch sind sie unsere Knechte 
Noch fuhren sie aus
Was wir ihnen vorschreiben
Dumm, stur, emsig

Aber schon sind die Resultate 
Die sie liefern
Nicht mehr zu kontrollieren 
Nur durch ihresgleichen

15 So hat der Computertechnologe Bill Joy im vorigen Jahr in einem Schrec­
kensszenario schon darauf hingewiesen, daß das Risiko der Ausrottung der 
Menschheit bei 30 bis 50 Prozent liege, da die neuen Techniken jederzeit in 
destruktive Hände fallen können. Die neuen Techniken könnten eine noch 
größere Bedrohung für die Menschheit darstellen als die Massenvemichtungs- 
waffen (deren Gefahren wie die der neuen Technologien gern fiktionalisiert 
werden), da jeder Compter schon bald in der Lage sein werde, die für Gen- und 
Nanotechnik erforderlichen Operationen durchzuführen (und das erste und 
wichtigste Austragungsfeld der Perfektionierung künstlicher Intelligenz ist die 
Genetik). Indem Joy nun strenge, vor allem ethisch fundierte Überprüfungs­
maßnahmen fordert, macht er deutlich, daß das Vertrauen in die ethische Ver­
antwortung des Individuums einem verzweifelten Pragmatismus gewichen ist 
(vgl. auch seinen Text „Jetzt muß gehandelt werden, damit die neuen Techni­
ken nicht in destruktive Hände fallen“. In: New Perspectives Quarterly, 
2/2000). Der kanadische Philosoph Will Kymlicka bezweifelt allerdings die 
Effizienz einer Ethikkommission, da wohl Unklarheit darüber bestehe, welcher 
Moraltheorie zu folgen sei (Moralphilosophie und Staatstätigkeit: das Beispiel 
der neuen Reproduktionstechnologien. In: Angewandte Ethik als Politikum. Hg. 
von M. Kettner. FrankfurtZM. 2000.

389

https://doi.org/10.5771/9783495993705-383 - am 25.01.2026, 11:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-383
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Doch bald
Werden sie weiter rechnen
Ohne uns
Formeln finden,
die nicht mehr zu interpretieren sind

Bis sie endlich Gott erkennen, 
ohne ihn zu verstehen
Schuld- und erbarmungslos
Straf- und rostfrei
Gefallene Engel

Das Tragische daran ist, daß der Mensch diesen Prozeß offen­
bar nicht bemerkt oder ihn sogar akzeptiert, weil er sich einerseits 
Vorteile verspricht (etwa von der Gentechnik) und andererseits von 
der „Macht der Bilder“ (elektronischer Medien) Überlegenheit und 
Herrschaft über eine selbst konstruierte, eine fiktive Welt erwartet, 
während diese ihn in der faktischen Wirklichkeit aber entmündigt. 
Hierzu u.a. einige Überlegungen des Medientheoretikers und Philo­
sophen Vilem Flusser.

Vor allem in der Kunst haben die elektronischen Medien tradi­
tionelle Ausdrucksformen wie Bild und Skulptur stark verdrängt, 
insofern die Perfektion des digitalen Bildes durch effektvolle Ge­
staltung und aufgrund der nahezu unbegrenzten Möglichkeiten der 
Realisation bildnerischer Motive der Bewußtseinshaltung der „di­
gitalen Welt“ optimal zu entsprechen scheinen. Während sie näm­
lich nicht nur die Geschwindigkeit, den schnellen Wechsel von 
Eindrücken, das Sensationelle und Spektakuläre bildlich artikulie­
ren können, gelingt es den elektronischen Medien zugleich, Zeit 
und Raum zu überwinden und eine virtuelle Welt vorzugaukeln, 
die von der realen kaum mehr zu unterscheiden ist. Diese Möglich­
keiten nutzen mm auch die Medien, die Nachrichtendienste und 
nicht zuletzt die 'Vergnügungsindustrie', die mit einer Vielzahl von 
teils zweifelhaften Produkten Einfluß auf den Benutzer der elektro­
nischen Medien nimmt. Flusser spricht in diesem Zusammenhang 
von einer „kodifizierten Welt“, insofern die „Techno-Codes“ eine 
revolutionäre Veränderung hinsichtlich der Wahrnehmung und der 

390

https://doi.org/10.5771/9783495993705-383 - am 25.01.2026, 11:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-383
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sinnlich-geistigen Erfahrung nach sich zogen.16 Daraus folge nicht 
zuletzt eine Weltanschauung, die auf der Grundlage der elektroni­
schen Entwicklung als „digitale Weltanschauung“ zu charakterisie­
ren sei.17 In Bezug auf das Bewußtsein des Menschen treten dabei 
einige wesentliche Probleme auf: zunächst sei der Verzicht auf die 
ursprüngliche Erfahrung genannt, insofern der Mensch seine In­
formationen und Erfahrungen grundsätzlich als vermittelte (und 
noch schlimmer: manipulierte) erhält. Er bewegt sich mithin in 
einer konstruierten Welt, die ihm synchrone Zeit- und Raumdiffe­
renzen auf einer mehrdimensionalen Ebene präsentiert und ihn 
selbst in eine artifizielle Situation hineinstellt.18 Flusser wendet 
dazu kritisch ein:

„Wir sind nicht mehr Subjekte einer gegebenen objekti­
ven Welt, sondern Projekte von alternativen Welten. Aus 
der unterwürfigen subjektiven Stellung haben wir uns ins 
Projizieren aufgerichtet. Wir werden erwachsen. Wir wis­
sen, daß wir träumen“.19

Diese ad-hoc-Welt ist der Ort der Imagination und erhebt zu­
gleich den Anspruch, Realität zu sein. Der Unterschied zwischen 
Schein und Realität schwindet jedoch in einem Maße, daß es frag­
lich sein dürfte, ob wir tatsächlich noch wissen, daß wir träumen, 
oder ob wir uns nicht vertieren in dieser immateriellen Welt des 
Cyberspace, oder ob wir uns nicht gar in ihr vertieren wollen, da 
sie uns zum eigenmächtigen Schöpfer dieser neuen Realität macht. 
Der mit dieser Entwicklung einhergehende Wirktichkeitsverlust der 
realen Welt wird wohl den Menschen in noch bedenklicherem 
Maße verändern und seinem Denken und Erfahren neue Kategorien 
abverlangen, wenn die Idee, mit einer Mensch-Maschine-Schnitt­
stelle (interface) in die virtuelle Bildwelt einzutreten, weiter per­
fektioniert sein wird. Schon heute ist es möglich, sich in einem 
immateriellen Raum zu bewegen, der zugleich existiert und auch - 

16 V. Flusser Die Revolution der Bilder, S. 29ff., 38ff.
17 Vgl. Auch den Abschnitt: „Das digitale Welt-Bild“. 1h W.Preikschat: Video. 
Die Poesie der neuen Medien. Weinheim/Basel 1987, S. 129ff.
18 Vgl. Auch EJain: Weltanschauung und Menschenbild in der Kunst der 
Gegenwart. Frankfurt/New York 1998, S. 152ff.
19 Der digitale Schein. In: Digitaler Schein. Ästhetik der elektronischen Me­
dien. Hg. vonF. Rötzer. Frankfurt/M. 1991, S. 147-159, hier S. 157.

391

https://doi.org/10.5771/9783495993705-383 - am 25.01.2026, 11:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-383
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


materiell betrachtet - nicht existiert, und der die Verwirklichung 
psychisch-physischer Grenzerfahrungen erlaubt, die den Menschen 
wie durch einen Drogenrausch süchtig und damit abhängig machen 
können. In dieser erweiterten Dimension des Sichtbaren entstehen 
durch die Simulation neue Konstellationen auch erfahrungsfremder 
Sinnzusammenhänge durch ständig wechselnde Perspektiven und 
zeit- und raumübergreifende Erscheinungen. Der Benutzer (user) 
verliert auf diese Weise jeden festen Standort, jedes Zentrum der 
Orientierung und gewinnt dabei als mediatisierter Körper den Ein­
druck der körperlichen Unmittelbarkeit. Flusser wendet kritisch 
ein: „An die (objektiven, E.J.) Dinge können wir uns nicht mehr 
halten, und bei den Informationen wissen wir nicht genau, wie uns 
an sie halten. Wir sind haltlos geworden“.20 Wir verlieren folglich 
unsere Fähigkeit, ursprüngliche körperlich-geistige Erfahrungen zu 
machen, indem das Wesen und die Persönlichkeit des Menschen 
immer mehr als dynamische Infrastruktur verstanden wird, die 
nicht notwendig an ein individuelles Gehirn oder an einen individu­
ellen Körper gebunden ist: als 'Cyborg' (cybemetic organism), der 
der an eine Maschine angeschlossen ist, die seine Existenz erhält 
und zugleich mitbestimmt:

„Mit jedem Werkzeug wird der Körper auch einen Schritt 
weiter zum Instrument, verschärft durch den Bruch zwi­
schen Gehirn und Körper und entlarvt sich der Körper 
selbst immer mehr als mangelhaftes Werkzeug, das den 
Möglichkeiten, die das Mensch-Werkzeug-System ent­
hält, nicht mehr gerecht wird ... Der Körper endet nicht 
mehr an der Haut, sondern am Werkzeug, und der auf das 
Werkzeug projizierte Körper bildet sich im Gehirn ab, 
brennt sich in ihm ein, verändert es“.21

20 Die Revolution der Bilder, S. 163.
21 Vgl. F. Rötzer: Die Zukunft des Körpers. In: Kunstforum Bd. 132 (1996), S. 
56. Der auf Zypern geborene Künstler Stelarc hat diese Möglichkeit bereits als 
beängstigendes Beispiel in der Performance-Kunst vorgefilhrt, wobei er an der 
Schnittstelle zwischen Mensch und Maschine arbeitet. Vgl. Von Psycho- zu 
Cyberstrategien: Prothetik, Robotik und Tele-Existenz. In: Kunstforum Bd. 132 
(1996), 73-81; vgl. Ferner Stelarc: Obsolete Zeit? In: Kunstforum Bd. 151 
(2000), S. 117-125.

392

https://doi.org/10.5771/9783495993705-383 - am 25.01.2026, 11:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-383
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Es ist also zu erwarten und zu befurchten, daß die Zukunftsvi­
sionen dahin gehen und auch verwirklicht werden, den künftigen 
Menschen als 'homo cyber sapiens' zu betrachten, als 'Cyborg', 
dessen Intelligenz und überhaupt ganzes Wesen an der Qualität 
von Informationsverarbeitung gemessen wird.22 Es geht also um 
das Funktionieren des Menschen in einer Informationsgesellschaft, 
die die geistig-seelische Kondition des Menschen als „Fehlkonstru­
ktion“ der Natur betrachtet und versuchen wird, alle individuellen 
Erfahrungen zu kanalisieren.

Wenn man den Apologeten der neuen Technologien glauben darf 
- und ihre Ergebnisse sprechen sehr dafür - so haben wir es nicht 
mehr mit Utopien und Visionen realitätsfemer Phantasten zu tun, 
sondern vielmehr mit Tatsachen, die den Menschen nicht nur ent­
mündigen, sondern sogar „entkörpem“ und „entgeistigen“. Eine 
hörige und manipulierbare Masse wird das Resultat dieses Prozes­
ses sein, der - betrachten wir einmal die Medienlandschaft - sei­
nem Ziel schon recht nahe ist.23 Der Mensch der Gegenwart und 
vor allem der Zukunft wird ein Mensch der Technik sein, voraus­
sichtlich sogar ihr Produkt. Er wird sich im puren Diesseits bewe­
gen, doch dieses Diesseits nicht einmal in den objektiven Gegeben­
heiten finden, sondern in einer digitalen Welt.

3. Geistiges Leben

Dieser pessimistischen Sicht der menschlichen Zukunft eine Alter­
native entgegenstellen zu wollen, darf man mit Recht als illusionär 
bezeichnen. Doch nicht erst im 21. Jahrhundert erhebt sich Kritik 

22A.a.O.,S. 58.
23 Während Nietzsche und Ortega bereits auf die Gefahr einer 'Herrschaft der 
Masse' aufmerksam machten, um für das 'Aristokratische' (das Edle und Gei­
stige) einzutreten, weist neuerdings P. Sloterdijk auf einen weiteren Aspekt 
hin, der die faktische 'Umwertung aller Werte'in der Gegenwart beschreibt: 
durch die sog. Emanzipation der Masse und der dadurch eingeleiteten Primiti- 
vierung aller Lebensumstände werde das Elitäre, das Geistige geradezu diskri­
miniert (Die Verachtung der Massen. Versuch über Kulturkämpfe in der mo­
dernen Gesellschaft. Frankfurt a.M. 2000). Vgl. im übrigen auch R. Safranski: 
Nietzsche. Biographie seines Denkens. München/Wien 2000.

393

https://doi.org/10.5771/9783495993705-383 - am 25.01.2026, 11:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-383
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


an einem vom Leben losgelösten Wissen und einer Wissenschaft, 
der es an Menschlichkeit zu mangeln scheint. Besonders Nietzsche 
hat bekanntlich vehement auf die Zustände seiner Zeit reagiert, 
eine Reaktion, die unter den weiter oben ausgefiihrten gegenwärti­
gen Bedingungen noch einmal ins Gedächtnis gerufen werden 
sollte:

„Überstolzer Europäer des neunzehnten Jahrhunderts, du 
rasest! Dein Wissen vollendet nicht die Natur, sondern 
tötet nur deine eigene. Miß nur einmal deine Höhe als 
Wissender an deiner Tiefe als Könnender. Freilich klet­
terst du an den Sonnenstrahlen des Wissens aufwärts zum 
Himmel, aber auch abwärts zum Chaos. Deine Art zu ge­
hen, nämlich als Wissender zu klettern, ist dein Ver­
hängnis; Grund und Boden weichen in's Ungewisse für 
dich zurück; für dein Leben gibt es keine Stützen mehr, 
nur noch Spinnfäden, die jeder neue Griff deiner Er­
kenntnis auseinanderreißt....“.24 25

Das „rasend-unbedachte Zersplittern und Zerfasern aller Funda­
mente, ihre Auflösung in ein immer fließendes und zerfließendes 
Werden ... durch den modernen Menschen“23 hat Nietzsche zu der 
Frage bewogen, was denn für die Kultur und den Menschen dabei 
herauskomme. Seine Antwort ist nicht ermutigend und bestätigt die 
bereits oben erwähnten Zweifel der Skeptiker an der Entwicklung 
des Lebens und am Status des Menschen: „ ... was soll überhaupt 
die Wissenschaft, wenn sie nicht für die Kultur Zeit hat? ... woher, 
wohin, wozu alle Wissenschaft, wenn sie nicht zur Kultur fuhren 
soll? Nun dann vielleicht zur Barbarei?“26

24 F. Nietzsche: Unzeitgemäße Betrachtungen. KSAI, S. 313.
25 A.a.O. Auf dieses „Zerfasern aller Fundamente“ hat auch kürzlich O. 
Marquardt aufmerksam gemacht, wobei er das „Unbehagen am Fortschritt“ ins­
besondere auf die Wandlungsbeschleunigung“, die den Menschen irritierende 
,Jnnovationsgeschwindigkeit“ der Welt und die „Überinformation“ zurück- 
ftlhrt. Ohne „Herkunft“, d.h. ohne das Bleibende sei der Mensch der schnelle­
bigen Welt nicht gewachsen (vgl. Zukunft braucht Herkunft. In: Philosophie 
des Stattdessen. Studien. Stuttgart 2000, S. 66-78, hier S. 68f.; 76.
26 KSA L S. 203. Vgl. Auch die in diese Richtung gehende Kulturkritik von M. 
Henry: Die Barbarei. Eine phänomenologische Kulturkritik (Freiburg/München 
1994), auf die ich bereits an anderer Stelle genauer eingegangen bin (Weltan-

394

https://doi.org/10.5771/9783495993705-383 - am 25.01.2026, 11:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-383
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Kultur ist für Nietzsche die bedeutsamste Daseinsmacht, ist 
sie doch jenes zur Erneuerung des Menschen notwendige Instru­
ment, das den Menschen zu einem geistigen Wesen entfalten kann. 
Sie vermag - wie R. Safranski in seiner Nietzsche-Biographie aus­
fuhrt - „gegen die wirtschaftliche und staatspolitische Instrumen­
talisierung der Persönlichkeitsbildung“ wirken, sie kann dem 
'selbst-bewußten', schöpferischen Menschen „ein besseres Sein“ 
offenbaren.* 27

Wie also sollte es möglich sein, 'Fortschritt' aufzuhalten oder 
zumindest wirksam auf seine Grenzen aufmerksam zu machen? 
Wie den Menschen dazu bewegen, nach dem „Grund und Boden“, 
nach dem Fundament seines Daseins zu suchen, ja, es überhaupt 
erst einmal zu vermissen? Zuviele Interessen stehen hinter der tech­
nologischen Entwicklung und zuviel Macht ist mit dem Erfolg die­
ser Technologien verbunden, als daß der Einzelne befähigt wäre, 
eine Rückbesinnung einzuleiten. Wenn Begriffe wie Geistigkeit, 
Werte oder gar Tugenden in unserer Zivilisationsgesellschaft kaum 
mehr eine Rolle spielen28, so wird der Übergang in die oben be­
schriebene digitale Welt wohl keinen ernsthaften und wirksamen 
Widerstand hervorrufen. Auch von den Wissenschaften - selbst 
von der Philosophie - ist bislang nicht viel Kritik erhoben worden, 
und man müßte wohl Schopenhauer und Nietzsche bemühen, die 
ihre Disziplin schon zu ihrer Zeit mit harten Worten gemaßregelt 
haben: als Ort des Denkens über den 'hohlsten, sinnleersten Wort­
kram' („Worte über Worte“) anstatt der Wahrheit und der Ent­
rätselung des Daseins nachzuspüren. Ihre Forderung nach immer 
größerer Vergeistigung des Menschen im Bezug auf das Leben 
selbst ist jedoch zugleich eine Forderung an die Philosophie, Er­
kenntnisse zu vermitteln, nach denen man leben könnte.29 Philo­
sophie aber, die sich nur der Wissenschaft widme, vernachlässige 
nicht nur ihre eigentliche Aufgabe, sondern mit dieser auch den 
Menschen und das Leben schlechthin. Sie beziehe sich nur auf das 
Werden, aber:

schauung und Menschenbild in der Kunst der Gegenwart. Frankfurt/New York 
1998, S. 88ff.).
27 R. Safranski: Nietzsche, a.a.O., S. 66f.
28 Dies hatte allerdings auch Nietzsche schon seiner Zeit vorgeworfen. Vgl.
KSAI.S. 345.
29 A.a.O., S. 417.

395

https://doi.org/10.5771/9783495993705-383 - am 25.01.2026, 11:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-383
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


,,Dieses ewige Werden ist ein lügnerisches Puppenspiel, 
über welchem der Mensch sich selbst vergißt, die eigent­
liche Zerstreuung, die das Individuum nach allen Winden 
auseinanderstreut, das endlose Spiel der Albernheit, wel­
ches das große Kind Zeit vor uns und mit uns spielt“.30

Und Nietzsche fahrt fort:

„Im Werden ist alles hohl, betrügerisch, flach und unse­
rer Verachtung würdig; das Rätsel, welches der Mensch 
lösen soll, kann er nur aus dem Sein lösen, im So- und 
nicht Anderssein, im Unvergänglichen. Jetzt fängt er an 
zu prüfen, wie tief er mit dem Werden, wie tief mit dem 
Sein verwachsen ist - eine ungeheure Aufgabe steigt vor 
seiner Seele auf: alles Werdende zu zerstören, alles Fal­
sche an den Dingen an's Licht zu bringen“.31

Karl Albert, der sich häufig auf Nietzsche beruft, wenn es 
darum geht, die Bedeutung der Seinserfahrung für das Leben, für 
die Person des Menschen zu betonen, steht dem Werden, so wie es 
sich in seiner Oberflächlichkeit zeigt, zwar auch kritisch gegen­
über, aber ihm geht es weniger darum, es zu 'zerstören' und einer 
von der Welt abgesonderten Lebensform das Wort zu reden. Viel­
mehr versucht er, eine philosophische Form des Lebens aufzuzei­
gen, in der das Werden im Sein einen Ort und seine Orientierung 
findet. Man könnte diese Lebensform als Grundlage einer neuge­
wonnenen Freiheit verstehen, insofern das Ich in der ontologischen 
Erfahrung zu seinem Selbst findet, welches Grundlage für sinn­
volles Handeln in der Welt ist und zugleich das Fundament eines 
erfüllten Lebens.32 Mit anderen Worten heißt dies, daß eine Philo­
sophie, die das menschliche Wesen in einem Urprinzip, dem Seins­
gründ, verankert sieht, nicht nur an das Individuum selbst hin­
sichtlich seiner Selbstentfaltung, seiner Menschwerdung, einen 
hohen Anspruch stellt, sondern zugleich auch eine aus der mensch­
lichen Vergeistigung resultierende Einflußnahme auf die Gesell­
schaft erwartet. Philosophisch zu leben, bedeutet mithin, ein geisti­
ges Leben zu führen, ein solches, das den Prozessen der Primitivie- 

^KSA^S. 374.
31KSAI,S. 374f.
32 Vgl. Philosophische Studien Bd. I.(Die ontologische Erfahrung, vor allem S. 
166ff.).

396

https://doi.org/10.5771/9783495993705-383 - am 25.01.2026, 11:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-383
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rung und der bloßen Zwecksetzung widersteht, indem es eine Be­
wußtseinslage erreicht, die deren Einflüssen gegenüber nicht anfäl­
lig ist. Philosophisches Leben ist daher gekennzeichnet von einem 
Freiheitsprinzip, das den Menschen nicht von seinem eigentlichen 
Wesen entfremdet, sondern vielmehr seine Individualität entfaltet 
und ihm den Sinn des Lebens bewußt macht. Dieses „Mehr-Leben“ 
oder „Höher-Leben“, wie es besonders von den Lebensphilophen 
beschrieben (bedauerlicherweise aber von ihren Gegenem, u.a. Lu- 
kacs mißverstanden) wurde, charakterisiert eine solche Haltung zur 
Welt: Jenseits von Kollektivismus und übersteigertem Individua­
lismus entdeckt der Mensch folglich jene Ebene der Wirklichkeit, 
„in der das Ich zwar nicht aufgelöst, aber dennoch mit allem Sei­
enden verbunden ist“... und „im Bewußtsein des Universalen, d.h. 
im Seinsbewußtsein, gründet die Liebe, auch zum anderen Men­
schen, ja gerade sie“.33

33 K. Albert: Philosophische Studien Bd. IV (Philosophie der Sozialität). Sankt 
Augustinl992, S. 232.

397

https://doi.org/10.5771/9783495993705-383 - am 25.01.2026, 11:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-383
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495993705-383 - am 25.01.2026, 11:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-383
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

