
Axiom I. Die Mutter ist der Welt innerlich 

 

 

 
 

Diagramm 2: Die Mutter ist der Welt innerlich. 

 

 

1.  PROPOSITIO I: DIE MUTTER ALS EXTRAUTERINE 

NISCHENTECNIK UND SOZIOBIOLOGISCHE 

INSTITUTION: ES GIBT MÜTTER, SEIT DIE SUCHE 

NACH BEHAUSUNG BESTEHT 

 

Mütter gibt es, seit eier- und samenproduzierende Organismen in Erscheinung 

getreten sind.
1
 Mit dieser Aussage eröffnet die Primaten-Forscherin, Anthropo-

login und Evolutionsbiologin Sarah Blaffer-Hrdy eine reichhaltige Untersuchung 

über die besonderen Merkmale der weiblichen Seite der Evolution und über die 

geheimnisvolle Funktion des Weiblichen in biologischen Systemen. Sie führt die 

Forscherin dazu, die Abgrenzung des Menschen von anderen Arten von Lebewe-

sen (Tiere) in Frage zu stellen. Dabei versucht sie, kulturelle und anthropologi-

sche Ausprägungen zu überschreiten, um auf funktionelle und durch die Ver-

hältnisse bedingte Gemeinsamkeiten hinzuweisen, die unter der Gattung „Müt-

                                                             
1  Vgl. S. Blaffer- Hrdy: Mutter Natur, S. 16. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-004 - am 14.02.2026, 11:46:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


46 | Matrixiale Philosophie 

ter“ bei verschiedenen Arten vorzufinden sind. Wird der Blick auf die Evolution 

der weiblichen Seite der Natur geworfen, ist nach Blaffer-Hrdy die Taxonomie 

im Tierreich beherrschend. Dies ist nach dem Gesetz der darwinistischen natürli-

chen Selektion, nach dem sich höhere Tiere aus den niederen entwickelt haben, 

jedoch irrig. 

In den Anfängen der Entwicklung der Evolutionstheorie blieb, wie allgemein 

bekannt, die weibliche Seite der Natur weitgehend unbeachtet; im Vordergrund 

standen vielmehr die „Überlebenstüchtigsten“. Die revolutionäre Aussage, dass 

das Überleben einer Art und sogar eines Individuums von seiner Anpassung an 

seine Umwelt abhängt, die die Organismen mit ihrem Überleben konfrontiert, 

liefert eine Begründung zur Veränderung der verschiedenen Arten von Gene-

ration zu Generation. Dies aber (auch, wenn der Naturwissenschaftler die Ent-

stehung der Lebewesen jenseits göttlichen Schaffens als Ergebnis einer natürli-

chen Selektion und Anpassung an den Lebensraum durch Variationen betrachtet) 

lässt die weibliche Seite der Natur unbeachtet.
2
 

Nach diesem Ansatz liegt der Erfolg beim Überleben einer Art im Erwerb 

der besten genetisch-biologischen Ausstattung, um den Widerstand der äußeren 

Faktoren zu überstehen und überlebensnotwendige Eigenschaften der biologi-

schen Systeme an künftige Generationen weiterzugeben. Bei dieser herrschenden 

Ansicht der Naturwissenschaft wiegt der Kampf gegen die Bedrohung durch äu-

ßere Faktoren schwerer als Eigenschaften der weiblichen Seite der Natur; für die 

„Überlebenstüchtigkeit“ erscheint die Seite der individuellen biologischen 

Eigenschaften und „Ausrüstungen“ bedeutender als ein Aufzuchtsystem, durch 

                                                             
2  Blaffer-Hrdy: „Einer Handvoll intellektueller Frauen des 19. Jahrhunderts war die 

Evolutionstheorie jedoch einfach zu bedeutend, um sie zu ignorieren. Anstatt sich ab-

zuwenden, gingen sie auf Darwin und Spencer zu und klopften ihnen auf die Schulter, 

um ihre Unterstützung für diese revolutionäre Sicht der menschlichen Natur auszu-

drücken und um die beiden höflich daran zu erinnern, dass sie die halbe Spezies über-

gangen haben.“ Ebd., S. 39. Von diesen ist Antoinette Brown Blackwell zu erwähnen: 

„Wenn also Mr. Spencer argumentiert, dass Frauen den Männern untergeordnet seien, 

weil ihre Entwicklung auf Grund der Fortpflanzung zu einem früheren Zeitpunkt zum 

Stillstand kam“ und „wenn Mr. Darwin behauptet, männliche Wesen hätten Muskeln 

und Gehirne entwickelt, die jene der Weibchen weit übertreffen, und würden ihre her-

vorragenden Eigenschaften hauptsächlich ihren männlichen Nachkommen vererben, 

müssen diese Schlussfolgerung nicht fraglos hingenommen werden, auch nicht von 

ihrer eigenen Evolutionisten-Schule.“ In: Brown Blackwell, Antoniette: The Sexes 

Throughout Nature, NY: G. P. Putnam, 1875, S. 13 f., zit. n. Blaffer-Hrdy, ebd, S. 39. 

Darüber hinaus ist Clemence Royer als subversive Darwinistin zu erwähnen, ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-004 - am 14.02.2026, 11:46:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom I | 47 

 

das der Fortpflanzungserfolg gelingt. Aus Perspektive der klassischen Evolu-

tionslehre erfüllt die Mutter eine weniger bedeutende Aufgabe im Prozess der 

natürlichen Selektion, da sie „nur“ die Funktion des Gebärens ausübt. Diese im 

evolutionistischen Paradigma des 19. Jahrhunderts verankerte Aussage wurde 

von der Verhaltensökologie und der neuen Evolutionsbiologie des 20. Jahrhun-

dert widerlegt.
3
 Nach Blaffer-Hrdy hängt die natürliche Selektion nicht von der 

Tüchtigkeit des Individuums ab, sich der Umwelt anzupassen, sondern von einer 

im Englischen Fittness genannten Überlebungsfähigkeit, bei der die Fürsorge für 

und die Sorge um die Aufzucht entscheidend sind, um Fortpflanzungserfolg zu 

gewährleisten. 

Dabei wird eine optimale Überlieferung genetischer und motorischer Infor-

mation an die künftigen Generationen nicht in erster Linie durch eine hohe An-

zahl von Nachwuchs gesichert, sondern vor allem durch dessen ausreichende 

Versorgung mit Nahrung, Wärme und Schutz. Die Bedeutsamkeit der Mütter be-

steht darin, für die Erhaltung der Art eine grundlegende Rolle zu spielen, da sie 

vor der Herausforderung stehen, optimale Grundlagen für die Aufzucht und das 

Überleben des Nachwuchses zu schaffen. Eine derartige Funktion zur Erhaltung 

der Art aber ist geknüpft an bestimmte Bedingungen: Die Mütter müssen abwä-

gen, ob und inwieweit ihre Fürsorge zum Erhalt des Nachwuchses Einfluss hat 

auf ihre künftige Leistungsfähigkeit bei der Erzeugung weiteren Nachwuchses 

und umgekehrt. 

Aus dieser evolutiven Perspektive ist die weibliche Seite der Evolution für 

den Ablauf evolutiver Prozesse zentral
4
, da sie nach Blaffer-Hrdy wichtiger ist 

als Merkmale, die einen „mütterlichen Effekt“ hervorzubringen scheinen
5
, weil 

dieser aus ihrem Reproduktionsinteresse über Leben und Tod der Nachkommen-

schaft entscheidet.
6
 Für die Anthropologin und Primaten-Forscherin Blaffer-

Hrdy ist die Mutter aus methodischen Gründen auf die Tierwelt beschränkt, da 

innerhalb des tierischen Lebensraumes die feine Differenz zwischen sozioethno-

logischen und zoologischen Verhältnissen mütterlicher Lebewesen nur unter 

ökologischen Gesichtspunkten festgelegt wird, das heißt, unter Berücksichtigung 

                                                             
3  David Lack gehört nach Blaffer-Hrdy zu den „ersten Evolutionsbiologen, die das 

Fortpflanzungsverhalten von Müttern untersuchten.“ Vgl. ebd., S. 50. Seinem Beitrag 

über das Verhalten der Mütter in biologischen Systemen folgten die amerikanischen 

Biologen George Williams und Robert Trivers, vgl. ebd., S. 53. 

4  Vgl. ebd., S. 105. 

5  Vgl. ebd., S. 107. 

6  Die Mutter entscheidet über Leben und Tod ihre Nachkommenschaft: weibliches Re-

produktionsinteresse. Vgl. ebd., S. 115. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-004 - am 14.02.2026, 11:46:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


48 | Matrixiale Philosophie 

des mütterlichen Verhaltens der Nachkommenschaft und ihrer Umwelt gegen-

über.
7
 In diesem Sinne verfolgt Blaffer-Hrdy das Wesen der Mutter bis zurück 

ins Pleistozän vor dem Hintergrund, dass seit 1,6 Millionen Jahren manche Ver-

haltensweisen der menschlichen Mütter mit dem weiblichen Australopithecus 

übereinstimmen.
8
 Es ist unbestritten, dass der Mutter die Funktion der Sammle-

rin und (Für)sorgerin zugunsten eines guten Gedeihens ihrer Nachkommenschaft 

zugeschrieben wird, aber es ist ebenso offenkundig, dass sie seit der Jungstein-

zeit mit neuen Formen von Selektionsausdrücken konfrontiert
9
 wird, durch die 

sie neue Formen von Verhalten zu entwickeln beginnt. Vor diesem ökologischen 

Hintergrund sollte die Forschung über die Figur der Mutter nicht auf das Pleisto-

zän und die Jungsteinzeit beschränkt bleiben, sondern über tierische und 

menschliche Grenzen hinausreichen, sollte auf die mütterliche Beschaffenheit an 

sich und deren Variation verweisen, die durch wechselwirkende Beziehungen 

mit der Umwelt bedingt ist. Beispielhaft ist zu erwähnen, wie bei Säugern die 

                                                             
7  Die Unterschiede und Ähnlichkeiten zwischen verschiedenen Arten von Müttern wer-

den aufgrund der Relation der Mutter zu ihrer Nachkommenschaft und Umwelt be-

stimmt. Aus den Beobachtungen des Verhaltens von Vögelmüttern wie Möwen, Ad-

lern, Reiher, Tölpeln etc. hat der Evolutionsbiologe David Lack manche These abge-

leitet, die später zur Erklärung muttermenschlichen Verhaltens angewendet wurde. 

Vgl. dazu Blaffer-Hrdy: „David Lack hatte das fundamentale Problem im Leben von 

Müttern erkannt, die die richtige Balance zwischen zwei verschiedenen Optionen fin-

den mussten: entweder möglichst viele Nachkommen zu produzieren, aber wenig in 

jeden einzelnen zu investieren, oder wenige nachkommen zu produzieren, dafür aber 

viel in jeden einzelnen zu investieren. Dieser Gedanke ökonomischer ‚Fitness Abwä-

gungen‘ war die Grundlage für die Untersuchung vielfältigen Wege, auf denen die 

Mütter ihr elterliches Investment an die jeweils herrschenden ökologischen Bedingun-

gen anpassen.“ Ebd., S. 52 -53.  

8  Auf der Suche nach mütterlichen Spuren wird die mütterliche Beschaffenheit auf den 

Ursprung der menschlichen Geschichte zurückverfolgt, vgl. ebd., S. 133-140. Zum 

Widerruf der methodisch-anthropologisierten Aussage der Mutterforschung vgl. Pro-

positio III. A. „Kontext für Altsteinzeit: Die Zeit der Mutter-Mensch-Armut“ in 

Axiom II. 

9  Im Neolithikum sind die Menschen mit neuen Formen des Selektionsdrucks konfron-

tiert. Zum Beispiel hatten die Mütter keine Raubfeinde mehr zu fürchten, und das trug 

dazu bei, größere Kinder in größeren Geburtenabständen zu produzieren. Vgl. ebd., S. 

135 ff.  

https://doi.org/10.14361/9783839445907-004 - am 14.02.2026, 11:46:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom I | 49 

 

natürliche Selektion einen großen Einfluss in unterschiedlichen Lebensphasen 

ausübt: im Mutterleib, im Säuglingsalter und direkt nach der Entwöhnung.
10

 

Worin liegt für Sarah Baffler-Hrdy das gemeinsame Merkmal tierischer und 

menschlicher Mutterheit? Der Mutter haben wir die evolutive Funktion selbst zu 

verdanken: sie ist also über die Fortpflanzungsfunktion hinaus innerhlab einer 

bestimmten Biosphäre mit der Aufrechthaltung und Stabilisierung des Nach-

wuchses tätig. Hinzu kommt die von der Umwelttheorie abgeleitete Erklärung 

zur Funktionalität der Mütter, die sie auf die „Umwelt der evolutionären Ange-

passtheit“
 11

 stützt. Im allgemeinen Sinn ließe sich mit Blaffer-Hrdy behaupten, 

dass es beim Fortpflanzungserfolg einer bestimmten zoologischen und sozioeth-

nologischen Familie auf die mütterliche Organisationsfähigkeit ankommt, die 

dafür geeignet ist, die Übereinstimmung des Organismus mit seiner Umgebung 

zu fördern. Mütterliche Investition besteht in einer sehr genauen Kalkulation, die 

den inneren Aufwand zur Abschirmung von Störungsfaktoren aus der Außenwelt 

berechnet. Die mütterliche Herausforderung lässt sich aus evolutionärer Perspek-

tive als eine Kalkulation verstehen, die nicht für die besten Bedingungen zum 

Wachstum des Neugeborenen sorgt, sondern für die bestmögliche Anpassung 

ihrer Abkömmlinge an die Umwelt. Die Mütter spielen dabei die Rolle von „Si-

cherheitsagenten“, die sich um die besten Anpassungskonditionen an die Um-

welt für ihre Abkömmlinge sorgen, ohne dass die von den ihnen investierte 

Arbeit ihren Nachwuchs schädigt.  

Damit geht die Deutung und Definition der mütterlichen Beschaffenheit der 

Frage nach, in welcher Umwelt die Anpassungskonditionen umzusetzen sind. 

Eine matrixiale Philosophie führt uns dazu, die evolutionären Bildungsprozesse 

zu betrachten – sowohl extrauterin bzw. im Zuge (allo)mütterliche Instanzen als 

auch intrauterin bzw. im Umfeld einer geschlossenen Umwelt, wobei die allo-

mütterlichen Instanzen der Alterität entzogen sind.  

Der Körper der Mütter beherbergt in sich einen autogenen Hohlkörper, der 

mit allen erforderlichen Substanzen zur Versorgung optimalen Wachstums und 

zur Bildung des Geborenwerdens ausgestattet ist. Der Embryo lässt sich im Kör-

per der Mutter bilden und in der Gebärmutter werden alle inneren Triebe zur 

                                                             
10  Vgl. Blaffer-Hrdy: „Bei angenommen 25 Jahren pro Generation haben seit dem be-

ginn des Neolithikums bis heute etwa 400 Generationen existiert. Das sind 400 Mög-

lichkeiten für die natürliche Selektion, wirksam zu werden. Ein Selektionsvorteil von 

gerade einmal 2 Prozent kann innerhalb von 10000 oder noch weniger Jahren die Ver-

breitung eines seltenen Gens so sehr ankurbeln, dass es in der Population praktisch fi-

xiert wird.“ Ebd., S. 137. 

11  Ebd., S. 121. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-004 - am 14.02.2026, 11:46:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


50 | Matrixiale Philosophie 

morphogenetischen Entwicklung in Gang gesetzt. Der Embryo ist in der Gebär-

mutter, und sie bedeutet das All, von dem aus er versorgt wird. 

Ist der Abgang des Fötus, die Geburt, einmal geglückt, spielt die Mutter für 

die extrauterinen Bildungsprozesse ebenfalls eine zentrale Funktion – aber nur, 

wenn sie bei der physiologischen Aufzucht des Abkömmlings für eine „Wirtin“ 

gehalten wird. Der Neugeborene verlässt die intrauterine Behausung des Mutter-

schoßes, wo er mit Wärme, Schutz und Geborgenheit bewirtet wurde. Dieser 

physiologische „Umzug“ birgt radikale ontologische Fragen, deren Erläuterung 

sich diese Arbeit widmen will. Trotz der ontologischen Differenz zwischen dem 

Bildungstrieb des intrauterinen und extrauterinen Raumes deuten der gebärmut-

terliche und der mütterliche Bildungstrieb hin auf eine Innerlichkeit, in der sie 

entweder als Behälter oder Inhalt eine Rolle spielen. Der Gast wird beherbergt 

entweder im inneren (also intrauterinen) Raum oder in jenem inneren extrauteri-

nen Raum, der entsteht, indem die Mutter nach Abgang des Fötus für die Auf-

zucht der Nachkommenschaft, für sein weiteres Wachstum und seine Bildung 

sorgt. 

Infolgedessen stellt die Kategorie des Matrixialen eine Innerlichkeitsbezie-

hung mit jemandem dar, mit dem ein koevolutives Nähefeld gebildet wird.
12

 Die 

Mutter_X gilt als Behältnis, das jemanden anderen in sich beinhaltet. Sie ist zu-

gleich jedoch in einem größeren Behältnis beinhaltet. Die Innenbezüglichkeit der 

mütterlichen Andersheit führt wegen ihrer Selbstreferenzialität zu einem episte-

mologischen und logischen Paradoxon.
13

 Die epistemologische Fragestellung 

bezüglich der matrixialen Kategorie geht der Frage nach, ob es überhaupt eine 

Mutter-X geben kann, die alle Arten von Müttern in sich beinhaltet und ob diese 

sich auch selbst enthält. Die Antwort auf diese Frage besteht darin, die inneren 

                                                             
12  Vgl. dazu Demonstratio II: Für eine Ontologie der Innenweltlichkeit: der Körper der 

Mutter als Endomilieu in Axiom I. 

13  Die selbstreferenziellen Sätze stellen eine Aussage dar, die auf sich selbst Bezug 

nimmt. Die Stellung der Mutter lässt sich durch Innenrelationen zeigen, in denen die 

Mutter das Behältnis für den Gast bedeutet und zugleich eine größere Mutter enthält. 

Die Mutterrelationen verweisen auf eine Eskalation parasitologischer Innenrelationen, 

die zur Hypothese einer größten Mutter führen, die alle Arten von Müttern in sich und 

sich selbst enthält. Die Existenz einer selbstreferenziellen großen Mutter bedeutet für 

die logischen Axiome eine paradoxale Aussage. Als Beispiel selbstreferentieller Aus-

sagen, die zu logischen Paradoxien führen, sind das Barbier-Paradoxon von Bertrand 

Russell und das Lügner-Paradoxon zu erwähnen.  

https://doi.org/10.14361/9783839445907-004 - am 14.02.2026, 11:46:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom I | 51 

 

Relationen der Mütter zur Welthaftigkeit zu betrachten, aus der sich verschiede-

ne Arten von Müttern ergeben.
14

 

Die Beziehungen der Mutter_X
15

 zu ihren Gästen und die sie miteinander 

umfassenden Innenrelationen sind gekennzeichnet durch eine parasitologische 

Ökonomie. Parasitismus ist, wie Michel Serres in seinem Werk Parasit (1980) 

darstellt, eine Innenrelation zwischen einem, der sich bei jemand anderen einnis-

tet und dem, der ihn in sich empfängt.  

Der Parasit ist der „bei jemandem isst“
16

, und der Gastgeber ist der Haushäl-

ter, in dem der Gast Platz nimmt. An die Gastgeberin wird die hohe Anforderung 

gestellt, für den Gast so zu sorgen, dass seine Fitness steigt – allerdings auf Kos-

ten der Wirtin. Das Thema Parasitismus ist auf das Überleben, die Anpassung 

und Unterbringung sowohl des Gastes als auch der Wirtin bezogen. Der Erfolg 

des Parasitismus besteht insofern in der Anpassung an ein inneres Milieu und im 

gegenseitigen Überleben von Gast und Wirt. 

Parasitiert ein Parasit andere Parasiten
17

, gibt es einen Parasiten zweiter Ord-

nung, der eine Innerlichkeit zweiter Ordnung begründet. So ist das, was als Rela-

tion zwischen Mutter-Erde und Mutter-Mensch als parasitologische Beziehung 

bezeichnet werden kann, eine Beziehung, in der der Mutter-Mensch die Mutter-

Erde bewohnt. 

 

 

 

 

 

 

                                                             
14  Vgl. ebd., S. 121. 

15  Mit Mutter-X ist die mütterliche Gattung als verschiedenen Arten (Tiere, Pflanzen, 

Menschen, Metalle etc.) innewohnend zu deuten. Mutter-X ist die abstrahierte Sub-

jekt-Mutter, die auf verschiedene gleichwertige Arten verweist. 

16  Parasit: „Schmarotzer (1) im eigetl. Sinn der Mittessende, entlehnt aus griech. 

παράσιτος (παρά ‚neben‘ und σῖτος ‚Speise‘ -lat. parasitus ‚Schmarotzer‘, mittelalt. 

parasitus, parasitaster.“  In: O. Basler: Deutsches Fremdwörterbuch, Bd. 2, Berlin: 

Walter de Gryter & Co: Berlin 1942, S. 339.  

17  Für diesen Fall können Hyperparasiten erwähnt werden – Parasiten, die zugleich einen 

anderen Organismus parasitieren. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-004 - am 14.02.2026, 11:46:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


52 | Matrixiale Philosophie 

Abb. 2: Mutter Erde: „Seine Säugamme ist die Erde“ 

 

Quelle: Michael, Maier: Atlanta fugiens, Oppenheim, 1618. In diesem Bild sieht man ein 

Beispiel für eine rekursive matrixiale Verkettung: Das Kind ist im Körper des Mutter-

Menschen untergebracht, und die Mutter bewohnt den Körper der Mutter-Erde. Die Innen-

relationen dürften rekursiv ad infinitum eingesetzt werden. 

 

Die erste systematische philosophische Aussage besteht darin, dass die Mutter 

schon da ist, bei und mit der ein Beziehungsfeld entsteht. Die Mutter behält in 

sich einen Gast, für den sie seine Umwelt bedeutet, aber der die Umwelt der 

Mutter nicht ergreifen kann. Aus dieser Beobachtungsevidenz könnte man eine 

Mutter-Typus-Eskalation herleiten, in der die Innerlichkeit einen wechselwir-

kenden Bezug zur Umwelt hat, die in sich aber zu keinem Paradoxon führt, da 

die Umwelt in sich wechselseitig die Innenweltlichkeit des Anderes bedingt.
18

 

Infolgedessen etablieren parasitologische Relationen phylogenetisch neue 

Verhältnisse, da die wechselseitige Anpassung zwischen Gast und Wirt evolutio-

näre Prozesse auslöst, die sich über die Stammesgeschichte beider Arten er-

streckt und der sich beide Arten anpassen. Auf diese Weise vertreten wir die 

These, dass die Mutterheit-Verhältnisse mit ihrer Nachkommenschaft parasito-

logische Beziehungen sind, aus dem einfachen Grund, weil die Mutter eine In-

nerlichkeit schafft, die imstande ist, ein Neues in ihr zu beherbergen und darüber 

hinaus bei und in ihr symbiotische koevolutive Prozesse zu vollziehen. 

                                                             
18  Vgl. zur Fragestellung über die Wechselwirkung zwischen der Innenweltlichkeit und 

die Umweltlichkeit der Lebewesen J.v Uexküll: Umwelt und Innenwelt der Tiere, 

1909. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-004 - am 14.02.2026, 11:46:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom I | 53 

 

Parasitologische Verhältnisse kann es entweder intrauterin oder extrauterin 

geben. Soll die Mutter einen Embryo in sich beherbergen, ist der Fötus ein Para-

sit. Der Gast ist in der Wirtin, im Körper der Mutter, eingebettet und bleibt im 

Innen der Mutter, in dem eine endogamische Beziehung gewahrt bleibt, aber nur 

zeitbegrenzt. Gast und Wirt koevolutionieren bis zu dem Zeitpunkt, an dem die 

wechselseitige Mutation dieses parasitären Prozesses zum Abgang des Fötus 

führt, in einem Akt endogamischen embryonalen „Selbstmords.“19 Aufgrund 

der Vertreibung nach außen verwandelt sich der Fötus in eine individuisierte 

Einzelwesenheit. 

Die parasitäre und koevolutive Mutter-Neugeborenen-Beziehung lässt sich 

nach der Geburt aber nicht einfach unterbrechen, sondern breitet sich zur Fort-

setzung der Bildung und Gestaltung menschwerdender Formen aus ins extraute-

rine Feld. 

 

Der Fötus ist ein Parasit, ein Proteus, er bleibt es noch ein wenig nach der Geburt. Wie 

lange? Im Grenzfall immer, sagt man wohl am besten. Die Entwöhnung ist nur lokal. An-

derseits ernährt sich das Menschlein nicht nur von Brot, Milch, Luft und Wärme, es benö-

tigt auch Sprache, Information, Kultur, die eine Umgebung, eine Umwelt bilden, ohne die 

es sterben müßte. Diese Umwelt ist menschlich, im eigentlichen Sinne menschlich, ge-

schaffen hat sie die Kleingruppe, das Elternpaar, die Familie, der Stamm, der Clan, was 

weiß ich. Wenn Parasitentum im allgemeinen voraussetzt, daß der Wirt Umwelt ist oder 

dass die Hervorbringungen des Wirtes die Umgebung bilden, die Nische, die für das Über-

leben dessen notwendig ist, der sich darin festsetzt oder fortbewegt, dann sind wir alle 

Parasiten an unseren Sprachen.
20

 

 

Die mütterliche Innerlichkeit bedeutet und ist für den fremden Körper seine 

Umwelt. Im Innen der Mutter findet der Fremde Unterkunft, und diese Operation 

gelingt nicht nach Störungen, die der Fremde in der Innerlichkeit der Mutter her-

beiführt, sondern in seiner Fähigkeit, sich an die neue Innenwelt anzupassen. 

Das Ergebnis einer gelungenen Anpassung des Gastes im Haus der Wirtin ist die 

Bildung eines ko-evolutiven Felds, in dem sowohl Gast als auch Wirtin sich bil-

den und in dem sie sind. 

Die Mütter sind nach diesem Schema auf Wesenheiten bezogen, die für die 

Optimierung der Entwicklungsbedingungen des Abkömmlingens sorgen. Sie 

müssen das Großziehen der Nachkommenschaft so garantieren, dass ein System 

aufgebaut wird, das darin besteht, einen Platz zur Verfügung zu stellen, an dem 

                                                             
19  „Der Parasit, der Mörder, begeht Selbstmord“. Vgl. M. Serres: Der Parasit, S. 283. 

20  Ebd., S. 335. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-004 - am 14.02.2026, 11:46:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


54 | Matrixiale Philosophie 

die Bedingungen zum Wachstum und zur Fortsetzung des Lebens der Nach-

kommenschaft gesichert sind. 

Diese räumliche Voraussetzung ist ein Transzendental zum Aufziehen der 

Nachkommenschaft, das die Entstehung, Generation, Formation und Bildung des 

Neuen ermöglichen soll. Um auf die Terminologie der matrixialen Untersuchung 

zu achten, soll dieses Transzendentale (das als topologische Voraussetzung einer 

umweltlichen Funktion verstanden werden kann, als Feld, in dem der Bildungs-

trieb umgesetzt wird) als Matrix beschrieben werden.
21

 Infolgedessen bezeichnet 

das Matrixiale vor allem einen Innerlichkeitsbezug als konstitutives Milieu, in 

dem ein Wesen beherbergt wird und wo aus dem Bei-Feld zwischen Wirtin und 

Gast eine neue Ordnung entsteht. Der Prozess der Entfaltung einer Singularität, 

der eine neue Ordnung des Seins auslöst, besteht aus matrixialer Perspektive in 

einem Phänomen, das von inneren Relationen hervorgerufen wird, sich jedoch 

In-einer-Welt entäußert. 

In der vorliegenden Arbeit wird, wie in der Einführung erwähnt, die Mutter 

als Art verstanden, welche die spezifische Eigenschaft besitzt, eine Singularität 

in sich eingebettet zu haben, diese von Innerlichkeit hervorbringen zu können 

und diese durch diesen Translokalisationseffekt einer neuen ontologischen Ord-

nung zu weihen: dem Sein. Es ist beabsichtigt, mit dieser Bemerkung die Grenze 

der Typologie Mutter-X über das Tierreich hinaus zu erweitern, um auf alle Ar-

ten von Wesenheiten zu verweisen, welche die Besonderheit zeigen, Entäuße-

rungsprozesse zu betreiben. 

 

2.  Demonstratio I: Parasitologische Ökonomie und  

der Wirkungskreis der Sorge 

 

2.1  Die Mütter-X als BehalterInnen 

Die Matrix wurde definiert als die Menge aller Arten von Müttern, die sich dafür 

eignen, einen extrauterinen Bildungstrieb als Nischentechnik in Gang zu setzen. 

Die Mütter-Gruppe ist biologisch-systemisch so ausgestattet, die Produktion und 

Reproduktion des Lebens zu betreiben und durch Weitergabe genetischer Infor-

mation an den Nachwuchs die phylogenetische Kette zu sichern, sodass die Ent-

wicklung der Arten durch Fortpflanzung der Gattung gesichert ist. Die Mütter 

kümmern sich darum, dass alle damit verbundenen Vorgänge reibungslauf ab-

                                                             
21  Serres: „Alle menschliche Produktion geschieht durch Feuer und Zeichen, durch eine 

Energie und eine Information. Die Materie ist eine Energie und eine Information. Die 

Produktion erfordert eine lokale Sonne und ein Gedächtnis, ich meine die Matrix, die 

Topologie der Form, die Gußform und das Umrißrelief.“ Ebd., S. 258.  

https://doi.org/10.14361/9783839445907-004 - am 14.02.2026, 11:46:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

