5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfahigen Theologie

gibt Heinz von Foersters Rede von der Nicht-Trivialitit der Welt Auskunft von dieser
Vorstellung. Religios ldsst sich das beschriebene Relativierungsverfahren vor allem an
Narrativen vom Anfang und vom Ende der Welt ablesen: Von einem Schopfungsakt, den
niemand beobachten konnte, und einem Jenseits, aus dem niemand zuriickkam. Beide
Narrative konfrontieren mit der erkenntnistheoretischen Frage, wie man angesichts
der vorgenommenen Qualifizierungen (als letztlich unbeobachtbar) sicheres Wissen
von ihnen erlangen soll, und ordnen doch in umfassende Denksysteme ein. Religionen
bleiben damit eben nicht beim Postulat der Kontingenz stehen, sondern prisentieren
Sinnentwiirfe, die — zumindest potentiell — Anlass zu Hoffnung und Motivation zu
weiterem Handeln geben.¢ Die spezifisch religiése Form der Relativierung hebt
sich deshalb durchaus von anderen Formen ab. Anhand konkreter Operationen kann
dies deutlicher gemacht und noch einmal stirker mit den Gedanken des radikalen
Konstruktivismus verbunden werden.®” Zuvor aber bedarf es eines Blicks auf die
theologischen Affekte gegentiber dem philosophischen Konzept des Relativismus, das
- wenig iiberraschend - die Relativierung als zentrales Kennzeichen aufweist.

5.11.2  Zur theologischen Diskussion des Relativismus

Das Relativieren von (Glaubens-)Wahrheiten geht im theologisch-kirchlichen Diskurs
als Schreckgespenst durch. Spitestens seit Joseph Ratzingers Warnung vor der »Dik-
tatur des Relativismus«®® gibt es eine neue Furcht vor den Einschrinkungen, mit de-
nen Relativismen auch religiose Systeme konfrontieren — gerade in der interreligiésen
Konkurrenz.%” Wenn im Zuge dieser Arbeit also vorgeschlagen wird, Religion selbst als
Relativierungsmechanismus zu beschreiben und dies noch dazu in Anlehnung an ein
Theoriesetting geschieht, das durchaus Ahnlichkeiten zu einem Wahrheitsrelativismus

86  AuchdiesenAspektwerdeichanspaterer Stelle noch ausfiihrlicher thematisieren. Vgl. Kap. 5.1.3.2.

87  Wobei bereits damit eine starke Verbindung von Theologie und radikalen Konstruktivismus her-
ausgearbeitet wurde. Freilich findet sich dieser Gedanke aber auch in anderen Arbeiten zum The-
ma. So diagnostiziert bspw. Detjen »[e]ine strukturelle oder formale Parallele zwischen Konstruk-
tivismus und Theologie« (Detjen, Geltungsbegriindung S. 379), die er ndherhin darin erkennt, dass
beide die Begrenzung des Menschen thematisieren: »Auch Theologie-Treibende bekommen ihr
>Objektc>nie zu Gesicht«.« Ebd. S. 380.

88  Vgl.Joseph Ratzinger, Predigt in der Heiligen Messe Pro Eligendo Romano Pontifice. In: Der Anfang.
Papst Benedikt XVI. Joseph Ratzinger. Predigten und Ansprachen April/Mai 2005. (Verlautbarun-
gen des Apostolischen Stuhls Nr.168). Hg. v. Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz. S.12-16,
hier: S.14. [= Ratzinger, Predigt.]

89  So wird der Relativismus theologisch besonders im Kontext der Religionstheologie verhandelt,
weil sich hier die Konturen der Verbindlichkeitsanspriiche besonders abbilden. Vgl. exemplarisch
Bernd Irlenborn, Relativismus. (Grundthemen Philosophie). Berlin/Bosten 2016. S. 48-56 [= Irlen-
born, Relativismus.]; Michael Seewald, Wahrheit mit und ohne Heil. Zur Relativismusproblematik
im interreligiosen Gesprach. In: Glaube ohne Wahrheit? Theologie und Kirche vor den Anfragen
des Relativismus. (Theologie kontrovers). Hg. v. Michael Seewald. Freiburg i.Br. 2018. S. 260-278;
Joseph Ratzinger, Glaube — Wahrheit — Toleranz. Das Christentum und die Weltreligionen. Frei-
burg i.Br. 32004. S. 95-99 [= Ratzinger, Glaube.]; Werner Huber, Das Denken Joseph Ratzingers.
Paderborn 2017. S. 315-317. So wird der religionstheologische Pluralismus, wie er bspw. von John
Hick oder Perry Schmidt-Leukel vertreten wird, gerne als Ubertragung des Relativismus auf das
Feld des Religiosen dargestellt (s.u.).

14,02.2026, 19:08: -

215


https://doi.org/10.14361/9783839462171-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

216

Konstruktion von Verbindlichkeit

aufweist, dann resultiert daraus ein Begriindungsbedarf, den ich in diesem Kapitel ab-
decken will.

A) Definition des Relativismus

Der Begrift Relativismus fungiert als komplexer Sammelbegriff philosophischer Posi-
tionen, die sich in erster Linie dadurch auszeichnen, dass sie Bedeutungen in Relatio-
nen setzen und deren Geltungsbereich damit prizisieren.®® Verschiedene Relativismen
stellen dabei ganz unterschiedliche Relationen her.”* Irlenborn unterscheidet zwischen
neun relativistischen Varianten: einer alethischen, einer logischen, einer sprachlichen,
einer epistemischen bzw. konzeptuellen, einer wissenschafts-theoretischen, einer ver-
nunftkritischen, einer religiosen, einer moralischen und schliellich einer dsthetischen
Variante.* Deutlich wird dabei, dass der wahrheitstheoretische (alethische) Relativis-
mus eine Art argumentativen Knotenpunkt relativistischen Denkens ingesamt bildet.”?
Irlenborn l6st ihn in seine propositionalen Einzelbestandteile auf:

(1) Uberzeugungen behaupten das Wahrsein einer Proposition und stellen insofern
einen Geltungsanspruch.

(2) Uberzeugungen sind nicht objektiv wahr, sondern immer nur wahr relativ zu einem
bestimmten Parameter (Deutungskontext, Wahrheitsstandard, Urteilsmafistab etc.).
(3) Eine Uberzeugung x kann gleichzeitig wahr sein relativ zu Parameter Z und falsch
sein relativ zu Parameter S, wobei Z ungleich S ist.

(4) Es gibt keinen nicht-relativen Mafistab fiir die Beurteilung der Angemessenheit
eines Parameters.

(5) Es gibt kein absolutes bzw. irrelatives Wahrsein von x.%*

Den in dieser Weise zergliederten Relativismus kennzeichnen zwei zentrale Eigen-
schaften, die sich aus dem Zitat ergeben und mit Beobachtungskategorien Irlenborns
einhergehen.®> Zum einen namlich wird der alethische Relativismus hier normativ ge-
zeichnet, insofern die Relativitit von Wahrheit und Kontext (bzw. jeweiligem Para-
meter) ohne Ausnahme daherkommt. Zum anderen — und dies ist durchaus mit der
Normativitit verbunden — wird keine weitere Differenzierung zwischen verschiedenen

90 Inder Darstellung des Relativismus werde ich mich ilberwiegend auf die einfiihrende Studie von
Bernd Irlenborn beziehen. Vgl. Irlenborn, Relativismus. Im Ubrigen erhebt Irlenborn weder in sei-
ner Studie noch in den thematisch mit ihr verbundenen Aufsitzen den »Anspruch, einen globa-
len Begriff des Relativismus bestimmen zu wollen, der tendenziell moglichst alle alle relativisti-
schen Konzepte und Versionen umfassen soll«. Bernd Irlenborn, Relativismus: Philosophische De-
batte und theologische Herausforderungen. In: Relativismus und christlicher Wahrheitsanspruch.
Philosophische und theologische Perspektiven. Hg. v. Bernd Irlenborn/Michael Seewald. Freiburg/
Miinchen 2020. S.13-35, hier: S.16. [= Irlenborn, Herausforderungen.]

91 Irlenborn spielt einige Moglichkeiten durch und bezieht sich dabei auf eine Sammlung méglicher
Relationselemente der britischen Philosophin Susan Haack. Vgl. Irlenborn, Relativismus S. 8f.

92  Vgl.ebd. S.12-16.

93  Vgl.ebd.S.71.

94 Ebd.S.71.

95  Zuden Beobachtungskategorien vgl. ebd. S. 8-12.

14,02.2026, 19:08: -


https://doi.org/10.14361/9783839462171-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfahigen Theologie

»Klasse[n] von Aussagen, etwa aus dem Bereich der Moral, Religion, Wissenschaft, As-
thetik etc.«°® vorgenommen. Ein solcher Relativismus gilt folglich immer und objektiv.
Gerade dies aber iiberfithrt Irlenborn in die zentrale Kritik am alethischen Relativis-
mus:

Der Relativist begeht einen Selbstwiderspruch, indem er objektive Wahrheit voraussetzt, wenn
er behauptet, es gebe keine objektive, sondern nur relative Wahrheit. Die relativistische These
>Wahrheit ist immer nur relativ zu x< gilt selbst entweder relativ oder nicht-relativ. Gilt sie
relativ, wire sie nur eine These unter vielen, giiltig also nur abhdngig von x, und miisste insofern
nicht weiter beachtet werden. Gilt sie nicht-relativ, so wiirde der Relativist etwas behaupten,

was er gleichzeitig bestreitet, eine objektive, nicht-relative Wahrheit.%”

Das Argument der Selbstwiderspriichlichkeit ist aus dem ersten Kapitel als Kritik am
(radikalen) Konstruktivismus bereits bekannt.?® Es weist darin auf eine Verbindung
hin, die in der Einleitung dieses Unterkapitels schon angedeutet wurde: Auch der radi-
kale Konstruktivismus konnte in Anbetracht der ausgewiesenen Definitionsmomente
als Relativismus beschrieben werden. Deutlicher wird dies, wenn man auf die Argu-
mente schaut, die Irlenborn als Begriindungsmotive fiir relativistische Einstellungen
ausweist. Als eines von drei zentralen Motiven nennt er die Akzeptanz des Skeptizis-
mus. Dieser

griindet im Zweifel an der Méglichkeit sicherer und objektiver Erkenntnis. Ausgangs-
punkt dieses Zweifels ist die Einsicht, dass alles menschliche Wissen endlich und die
Wahrheit letzter Aussagen iiber das menschliche Leben epistemisch unerreichbar und
damit unbekannt ist. [...] Wenn es keinen >Gottesstandpunkt« fiir die menschliche Er-
kenntnis geben kann, scheintein sicheres Wissen dariiber, welche der miteinander un-
vereinbaren Wahrheitsanspriiche tatsiachlich wahr und welche falsch sind, nicht mog-

lich zu sein.?®

Auch wenn diese Darstellung des Skeptizismus nicht den radikalen Konstruktivismus
im engeren Sinne beschreibt, lisst er sich der beschriebenen Position doch zuord-
nen.'®® Irlenborn verhandelt die Uberlegungen des radikalen Konstruktivismus gewis-

96  Ebd.S.10.

97  Bernd Irlenborn, Christlicher Glaube und Relativismus. In: Christ sein in einer Kirche der Zukunft.
Hg. Michael Bollig. Wiirzburg 2012. S. 212-229, hier: S. 227. [= Irlenborn, Glaube.]

98  Zur Erinnerung sei es hier in der Variante von Amelns noch einmal zitiert: »Der Konstruktivismus
behauptet, es gebe keine Wahrheit. Dann kann er selbst auch nicht>wahr«<sein. Die konstruktivis-
tische Erkenntnistheorie ist also selbstaufhebend.« Ameln, Konstruktivismus S.193. Fiir eine phi-
losophische Priifung im Kontext des Relativismus vgl. Dorothee Schmitt, Bedenken beziiglich der
Denkbarkeit des Relativismus. Selbstaufhebung und verwandte antirelativistische Argumente in
der Diskussion. In: Relativismus und christlicher Wahrheitsanspruch. Philosophische und theolo-
gische Perspektiven. Hg. v. Bernd Irlenborn/Michael Seewald. Freiburg/Miinchen 2020. S. 36-54.

99 Irlenborn, Relativismus S.17. Vgl. dazu auch ebd. S. 30.

100 Zieht man andere Relativismus-Definitionen heran, wird das Bild sogar noch eindeutiger. So
schreibt etwa Herbert Schnddelbach: »Der R. [JMH: Relativismus] ist immer wieder mit Positio-
nen verwechselt worden, die irgendwelche Relativitatsthesen vertreten, z.B. dafd alles nur relativ
auf anderes oder in Relation zu anderem existiert. Auch die Anwendung dieses Grundsatzes auf
Celtungsfragen —>Nichts ist wahr/verbindlich an sich, sondern nur relativ auf anderes<—ist noch

14,02.2026, 19:08: -


https://doi.org/10.14361/9783839462171-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

218 Konstruktion von Verbindlichkeit

sermaflen mit und ordnet sie dem Relativismus implizit zu. Er tut dies nicht nur im

Kontext des Skeptizismus, sondern auch in einer Beschreibung des Antirealismus:

Manche Formen des Antirealismus bestreiten, dass es eine denkunabhingige Wirk-
lichkeit gibt, andere Formen gehen davon aus, dass es solche denkunabhingigen Ge-
genstinde eines bestimmten Bereichs, etwa der makroskopischen Welt, zwar geben
mag, wir jedoch iiber keinen epistemischen Zugang zu einer solchen Welt verfiigten,
mittels dessen etwa eine Ubereinstimmung dieser denkunabhingigen Welt mit Aus-
sagen (iber sie behauptet werden kénnte. Die Annahme einer denkunabhidngigen Welt
ist fir viele Antirealisten sinnlos, da bereits der Unterschied zwischen einer denkun-
abhingigen und einer denkabhidngigen Welt immer nur ein Unterschied ist, der im
Denken gemacht wird.'®!

Erneut lieRe sich der radikale Konstruktivismus auch hier einfiigen. Das nachgezeich-

nete Konzept entspricht weitreichend dem radikalkonstruktivistischen Einwurf, stellt

aber eben nur einen (wenn auch entscheidenden) Aspekt seiner Argumentation dar. Der

radikale Konstruktivismus stellt sicher eine skeptische und vielleicht sogar eine antirea-

listische Position dar'®?, er greift iiber diese Schemata aber hinaus, indem er sich fiir

Zirkularititen und Paradoxien interessiert und dieses Interesse auch auf seine eigene

Form {iiberspielt. Dennoch ist nach den bisherigen Anmerkungen klar, dass der radi-

kale Konstruktivismus gemif der Kriterien Irlenborns relativistische Ziige trigt.'® Er

fiigt sich naherhin in das Bild eines alethischen Relativismus und diirfte damit seinen

101
102

103

nicht das Spezifikum des R. Es besteht vielmehr darin, dafd das, was ist und gilt, als abhingig von
demjenigen behauptet wird, der es als seiend bzw. giiltig erlebt oder beurteilt.« Herbert Schni-
delbach, Relativismus. In: Handbuch wissenschaftstheoretischer Grundbegriffe Bd. 3. Hg. v. Josef
Speck. Gottingen 1980. S. 556-560, hier: S. 556. [= Schnadelbach, Relativismus.] Der radikale Kon-
struktivismus figt sich in diese Definition nahtlos ein, insofern gilt: »Aus dem Beobachtungsaprio-
ri musste schlieRlich eine Relativierung allen Wissens abgeleitet werden, da dieses stets subjek-
tiv konstruiert wird.« Ingeborg Schiifiler, Paradoxien einer konstruktivistischen Didaktik. Zur Pro-
blematik der Ubertragung konstruktivistischer Erkenntnisse in didaktische Handlungsmodelle —
theoretische und praktische Reflexionen. In: REPORT 28 Heft 1 (2005). S. 88-94, hier: S. 90.

Eine implizite Verquickung von radikalem Konstruktivismus und Relativismus ldsst sich auch bei
Peter Strasser beobachten, der den Relativismus mafigeblich auf die skeptische Frage nach den
Moglichkeiten objektiver (ontologischer) Erkenntnis zuriickfiithrt. Vgl. Strasser, Wirklichkeitskon-
struktion. Der radikale Konstruktivismus kommt dabei explizit nicht vor, wenn Strasser von Kon-
struktivismus spricht, geht es ihm offenkundig um eine andere Denkart. Vgl. u.a. ebd. S. 59f; 82;
150.

Dass der radikale Konstruktivismus als relativistisch umschrieben werden kénnte, wurde inner-
halb des Diskurszusammenhangs tbrigens frih festgestellt. Vgl. exemplarisch Schmidt, Paradig-
ma S. 41. Gegen eine solche Verbindung kommt dabei gerade auch aus dem theologischen Be-
reich Widerspruch: Vgl. etwa Brieden, Paradoxien Kap. 1.1.3; Brenneke, Konstruktivist? S. 75; Klein,
Wabhrheit S. 415; 429f.

Irlenborn, Relativismus S. 73.

Mitder Antirealismus-Debatte und der Verortung der radikalkonstruktivistischen Option beschaf-
tigt sich Kap. 5.1.1.7.

Radikale Konstruktivist*innen wie Ernst von Glasersfeld spielen durchaus mit dieser Zuschrei-
bung. Vgl. bspw. Clasersfeld, Relativism.

14,02.2026, 19:08: -


https://doi.org/10.14361/9783839462171-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfahigen Theologie

Stand in der theologischen Diskurslandschaft nicht erleichtern, denn: »Der christli-
che Wahrheitsanspruch ist von seinem Selbstverstindnis her nicht-relativ. Dass Gott
existiert und dass er sich in Jesus Christus selbst offenbart hat, gilt aus christlicher
Sicht als objektiv.«'%* Mit Absicht zitiere ich fiir diese Aussage wiederum Irlenborn,
weil sich daran zeigen lisst, dass sich die Abwehr und Kritik des Relativismus einem
bestimmten theologisch-philosophischen Zugang verpflichtet. Es geht dabei weniger
um Irlenborns analytisch-philosophische Methodik, die er in der Auseinandersetzung
mit den verschiedenen relativistischen Ansitzen voraussetzt, sondern um die grund-
legende Orientierung an einem realistischen Wahrheitsverstindnis. Vor diesem Hin-
tergrund gerit eine weitere Relativismus-Kritik in den Fokus, in der sich theologische
Vorbehalte verdichten, aber keineswegs erschopfen.

B) Die Relativismus-Kritik Joseph Ratzingers/Benedikt XVI.

Schon in der Einleitung dieses Unterkapitels wurde darauf hingewiesen, dass der
Relativismus-Kritik Joseph Ratzingers/Benedikt XVI.!%5 eine besondere Bedeutung
in der theologischen Diskussion des Relativismus zukommt.!°® Sie steht im Kontext

104 Irlenborn, Glaube S. 222. Hinsichtlich des katholischen Lehramts l3sst sich diese Einordnung mit
Seewald noch einmal prazisieren. Dieses »erhebt [...] fiir seine Aussagen Anspruch auf objektive,
absolute und exklusive Geltung. Diese drei Attribute bewegen sich auf verschiedenen Ebenen. Der
Anspruch auf objektive Geltung bezieht sich auf die ontologischen Implikationen eines assertori-
schen Satzes, der Anspruch auf absolute Geltung auf die epistemologischen Implikationen eines
assertorischen Satzes und der Anspruch auf exklusive Geltung auf die logischen Implikationen ei-
nesassertorischen Satzes.« Michael Seewald, Christliche Glaubensiiberzeugungen im Kontext reli-
gioser Pluralitat. In: Relativismus und christlicher Wahrheitsanspruch. Philosophische und theolo-
gische Perspektiven. Hg. v. Bernd Irlenborn/Michael Seewald. Freiburg/Miinchen 2020. S. 212-236,
hier: S. 224. [= Seewald, Pluralitat.] Speziell die ontologischen Aspekte dieses Verstandnisses kon-
fligieren dabei mit Uberlegungen zur theologischen Konstruktivismus-Adaption, wie sie etwa von
Wallich vorgestellt werden: »Innerhalb des entontologisierten Diskurses erfahren theologische
Unterscheidungen eine neue Form von Relativierung.« Wallich, Autopoiesis S. 355.

105 Hinsichtlich der beiden moglichen Namen gehe ich zwar selbstverstandlich von einer Identitat
aus und formuliere auch entsprechend, verwende aber jeweils den Namen, der zum Veroffentli-
chungsdatum des jeweiligen Textes angezeigt ist. Gerade in der Auseinandersetzung mit seinem
Denken bedarf es tiberdies eines eigenen Kontingenzvermerks: Die schiere Masse akademischer,
biographischer wie lehramtlicher Texte ist in diesem kurzen Abschnitt ebenso wenig aufzugreifen
wie die ebenso weitreichenden Kommentierungen der Sekundérliteratur. Einen ersten Eindruck
vermittelt Britta Mihl, Der Theologenpapst. Eine kritische Wiirdigung Benedikts XVI. — Biblio-
graphie. In: Der Theologenpapst. Eine kritische Wiirdigung Benedikts XVI. Hg. v. Jan-Heiner Tiick.
Freiburgi.Br. 2013. S. 564-571.

106 Daskann man nicht nuran der Vielzahl von Reaktionen ablesen, sondern auch an ihrer Heftigkeit.
So spricht bspw. Hanns-Gregor Nissing von »ausgefeilten und z.T. brillanten Analysen zur geistigen
und kulturellen Situation der Zeit« (Hanns-Gregor Nissing, »Was ist Wahrheit?«Joseph Ratzingers
Einspriiche gegen den Relativismus. In: Was ist Wahrheit? Zur Kontroverse um die Diktatur des Re-
lativismus. Hg. v. Hanns-Gregor Nissing. Miinchen 2011. S. 9-32, hier: S. 15), wahrend Umberto Eco
diesbeziiglich in einem Interview anmerkt: »Seine Polemiken, sein Kampf gegen den so genannten
Relativismus sind, wie ich finde, einfach nur sehr grob. Nicht mal ein Grundschullehrer wiirde es
so formulieren wie er. Seine philosophische Ausbildung ist sehr schwach.«Joachim Frank/Martin
Scholz, »Ratzinger ist kein grofler Theologe«. Papst vor Deutschlandreise. In: frde, aktualisierte
Fassung vom 23. Januar 2019. URL: https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-1

14,02.2026, 19:08: -

219


https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://doi.org/10.14361/9783839462171-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html

220

Konstruktion von Verbindlichkeit

einer Zeitdiagnose, die Ratzinger an verschiedenen Stellen vorgenommen hat. Am
prominentesten wohl im Zuge der Predigt innerhalb der Messe Pro Eligendo Romano
Pontifice im unmittelbaren Vorfeld des Konklaves 2005, das er als Papst Benedikt XVI.
verlief3. Ratzinger bezieht sich in seiner Predigt auf die vorherigen Lesungen (Jes 61,1-
3a. 6a. 8b-9; Eph 4,11-16; Joh 15,9-17) und macht vor ihrem Hintergrund grundsitzliche
zeitdiagnostische Beobachtungen:

Wie viele Glaubensmeinungen haben wir in diesen letzten Jahrzehnten kennen ge-
lernt, wie viele ideologische Stromungen, wie viele Denkweisen ... Das kleine Boot des
Denkens vieler Christen ist nicht selten von diesen Wogen zum Schwanken gebracht,
von einem Extrem ins andere geworfen worden: vom Marxismus zum Liberalismus bis
hin zum Libertinismus; vom Kollektivismus zum radikalen Individualismus; vom Athe-
ismus zu einem vagen religidsen Mystizismus; vom Agnostizismus zum Synkretismus,
und so weiter. Jeden Tag entstehen neue Sekten, und dabei tritt ein, was der hl. Pau-
lus iber den Betrug unter den Menschen und iiber die irrefithrende Verschlagenheit
gesagt hat (vgl. Eph 4,14). Einen klaren Glauben nach dem Credo der Kirche zu haben,
wird oft als Fundamentalismus abgestempelt, wohingegen der Relativismus, das sich
»vom Windstof} irgendeiner Lehrmeinung Hin-und-hertreiben-Lassens, als die heut-
zutage einzige zeitgemafie Haltung erscheint. Es entsteht eine Diktatur des Relativis-
mus, die nichts als endgiiltig anerkennt und als letztes MafS nur das eigene Ich und

seine Geliiste gelten lasst."®”

Ratzinger nimmt Bezug auf die verschiedensten Deutungskonzepte des 20. Jahrhun-
derts, die er als »Glaubensmeinungen« und »Sekten« kennzeichnet. Dabei geht es ihm
ersterdings um die alltigliche Lebenspraxis und weniger um die Theoriedebatten im
engeren Sinne.’®® Thren Héhepunkt findet die Sammlung in der Rede vom Relativis-
mus, die ambige Ziige tragt. So scheinen zwei Lesarten moglich:

(1) In einer ersten Lesart steht der Relativismus einfach neben den anderen Weltan-
schauungen. Er reiht sich ein und markiert blof} eine weitere Ideologie, der nur in der
Gegenwart des Predigttextes eine besondere Bedeutung zukommt.

1439546.html (abgerufen am: 17.06.2021). Fiir eine dhnlich scharfe Kommentierung vgl. aufierdem
Alan Posener, Benedikts Kreuzzug. Angriff des Vatikans auf die moderne Gesellschaft. Berlin 2009.
S.19-51.

In diesem Kapitel ist es nicht moglich, weitere theologische (oder auch philosophische) Kritiken
am Relativismus zu behandeln. Die Kritik Ratzingers/Benedikt XVI. soll exemplarisch auch fiir an-
dere kritische Einwiirfe stehen. Sie eignet sich dazu, weil sie zum einen die theologischen Haupt-
einwinde biindelt und zum anderen eine sehr lebendige Debatte zum theologischen Umgang mit
dem Relativismus beférdert hat. Einige weitere Debattenbeitrige werde ich in diese Diskussion
einbinden.

107 Ratzinger, Predigt S.14.

108 Damit steht er durchaus nicht alleine. Um nur eine weitere Stimme zu zitieren, weise ich auf den
fiirreligionsbezogene Apologien unverdachtigen Herbert Schnadelbach hin, der hinsichtlich eines
zur alltaglichen Lebensform gewordenen Relativismus meint, dieser sei »wohl die ernsthaftere
Gefahr fiir unsere wissenschaftliche und moralische Kultur als jede relativistische Philosophie,
dieimmerhin noch argumentiert. Praktischer R. [JMH: Relativismus] macht unsere Kultur wehrlos
gegeniiber der argumentationslosen Barbarei.« Schnadelbach, Relativismus S. 560.

14,02.2026, 19:08: -


https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://doi.org/10.14361/9783839462171-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html

5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfahigen Theologie

(2) In einer zweiten Lesart iibergreift der Relativismus die anderen Positionen kon-
zeptionell, insofern er ein Instrument darstellt, um die Wechselverhiltnisse zwischen
ihnen beschreiben zu kénnen. Die Vielzahl der »Glaubensmeinungen« ginge in dieser
Lesart formlich im Relativismus als Meta-Problem auf.

Angesichts weiterer Aussagen Ratzingers zu diesem Thema spricht vieles fiir die
Annahme, dass er den Relativismus als Problem von besonderer Relevanz auffasst.’®?
Eine reine Meta-Position nimmt der Relativismus dabei aber nicht ein. Ratzinger fasst
mit ihm mehr als nur eine Beschreibung fiir die Wechsellaune philosophischer Konzep-
te (»das sich »vom Windstof3 irgendeiner Lehrmeinung Hin-und-hertreiben-Lassen«),
insofern er ihm ein dariiber hinausgehendes inhaltliches Profil zuschreibt: Er lasse »als
letztes Mafd nur das eigene Ich und seine Geliiste gelten«. Wie aber unterscheidet sich
der Relativismus darin von dem ebenso genannten radikalen Individualismus?

Konturen gewinnt Ratzingers Relativismus-Kritik an anderer Stelle. In einem eben-
falls 2005 erschienenen Band verhandelt er den Relativismus hinsichtlich seines Ver-
hiltnisses zur Demokratie. Auch hier setzt er zeitdiagnostisch an:

Der moderne Begriff von Demokratie scheint mit dem Relativismus unaufléslich ver-
bunden zu sein; der Relativismus aber erscheint als die eigentliche Garantie der Frei-

heit, gerade auch ihrer wesentlichen Mitte — der Religions- und Gewissensfreiheit."®

Insofern es in der Demokratie einer jeden Person freistiinde, eine eigene Meinung zu
vertreten, bediirfe es hier (scheinbar) einer relativierenden Perspektive, die die Gleich-
wertigkeit der verschiedenen Meinungen betone und sie erst durch Mehrheitsentschei-

M Diesem Verstindnis hilt Ratzinger nun entgegen,

de einer Differenzierung zufithre.
dass auch ein demokratischer Staat auf ein »fiir ihn unerlissliche[s] Mafd an Erkenntnis
und Wahrheit iiber das Gute von aufierhalb seiner selbst«"'* angewiesen sei.’® Deut-
lich werde dies nicht zuletzt an der Irrtumsfihigkeit von Mehrheitsentscheidungen, wie
der lange vorherrschenden gesellschaftlichen Akzeptanz der Sklaverei.'* Gerade solche
Fille belegen nach Ratzinger die Notwendigkeit eines sittlichen Maf3stabs mit iitberzeit-

lichem und dezidiert nicht-relationalem Anspruch. Den Zugriff auf dieses Mafd verortet

109 Diesbezlglich vgl. besonders folgende Aussage Ratzingers: »Dieser Relativismus, der heute als
Grundgefiihl des aufgeklirten Menschen bis weit in die Theologie hineinreicht, ist das tiefste Pro-
blem unserer Zeit.« Ratzinger, Glaube S. 60.

110 Joseph Ratzinger, Werte in Zeiten des Umbruchs. Die Herausforderungen der Zukunft bestehen.
(HERDER spektrum 5592). Freiburg i.Br. 2005. S. 51. [= Ratzinger, Werte.]

111 Vgl. Ratzinger, Glaube S. 95.

112 Ratzinger, Werte S. 63.

113 Etwas abstrakter greift er die Thematik an anderer Stelle auf: »So ldsst das Mehrheitsprinzip im-
mer noch die Frage nach den ethischen Grundlagen des Rechts iibrig, die Frage, ob es nicht das
gibt, was nie Recht werden kann, also das, was immer in sich Unrecht bleibt, oder umgekehrt auch
das, was seinem Wesen nach unverriickbar Rechtist, dasjeder Mehrheitsentscheidung vorausgeht
und von ihr respektiert werden muss.« Joseph Ratzinger, Was die Welt zusammenhalt. Vorpoliti-
sche moralische Grundlagen eines freiheitlichen Staates. In: Jiirgen Habermas/Joseph Ratzinger,
Dialektik der Sakularisierung. Uber Vernunft und Religion. Mit einem Vorwort hg. v. Florian Schul-
ler. Freiburg i.Br. 52005. S. 39-60, hier: S. 43. [= Ratzinger, Welt]

114 Vgl. Ratzinger, Werte S. 57.

14,02.2026, 19:08: -

221


https://doi.org/10.14361/9783839462171-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

222

Konstruktion von Verbindlichkeit

Ratzinger dabei im menschlichen Gewissen', schrinkt zugleich aber ein, dass unter
diesem kein simples »Oberflichenbewusstsein« verstanden werden diirfe.*® So miisse
sich der Mensch seinem Empfinden fir die eigene Schuld 6ffnen:

Das Schuldgefiihl, das eine falsche Gewissensruhe aufbricht und die Wortmeldung des
Cewissens gegen meine selbstzufriedene Existenz genannt werden kénnte, ist dem
Menschen so ndtig wie der kérperliche Schmerz als Signal, das Stérungen der norma-
len Lebensfunktion erkennen ldsst. Wer nicht mehr fahig ist, Schuld zu sehen, ist see-

lisch krank [...].7"7

Ratzinger versieht diese Aussage mit einem intuitiven Beispiel: »Wer nicht mehr be-
merkt, dass Toten Siinde ist, ist tiefer gefallen, als wer noch das Schindliche seines Tuns
erkennt, weil er von der Wahrheit und von der Bekehrung weiter entfernt ist.«!8 Die
Schuld ist nach Ratzinger nicht an den relativen Mafistiben beliebiger Kulturen oder
gar des Subjekts selbst, sondern am absoluten Anspruch der Wahrheit zu messen.™
Die Differenzierung zwischen dem, was das Gewissen berechtigt als schuldhaft oder
schuldlos anzeigt, und dem, was es sich unberechtigt zurechtbiegt, fithrt zu Ratzin-
gers Absage an die Alleinverantwortlichkeit des Subjekts. Es bedarf eben einer duferen

Korrektur:

Dieses Abstumpfen des Gewissens ist unsere grofie Gefahr. Es erniedrigt den Men-
schen. Deswegen ist die Erziehung, das Gewissen zu horen, sehr wesentlich. Es ist des-
halb Aufgabe der Kirche, in jeder Zeit die ihr besonders eigenen Siinden zu erkennen
und damit zu helfen, dafi eine Cesellschaft in diesen wesentlichen Bereichen der Exis-

tenz nicht abstumpft und verfallt.'?°

Die Kirche realisiert sich in diesem Sinne als kollektives Gewissen, das von ihren
Erkenntnis- und Offenbarungsquellen her bezieht, was den Menschen als gut und
schlecht, wahr und falsch zu gelten hat."*' Die Ideen des Relativismus stellen dem-

115 »Es gibt sozusagen einen Urappell, der im Menschen da ist, ein Urgefiihl fiir das Gute und fiir das
Bose.« Joseph Ratzinger, Gott und die Welt. Glauben und Leben in unserer Zeit. Ein Gesprach mit
Peter Seewald. Stuttgart/Miinchen 200s. S. 86. [= Ratzinger, Gott.]

116 Vgl Ratzinger, Werte S.108.

117 Ebd. S.105. An anderer Stelle schreibt er: »So ist im neuzeitlichen Gewissensbegriff das Gewis-
sen die Kanonisierung des Relativismus, der Unmaglichkeit gemeinsamer sittlicher und religioser
Mafistibe«. Ratzinger, Glaube S.167.

118 Ratzinger, Werte S.106.

119  Umim Beispiel zu bleiben: Tétung ist im 4. Jahrhundert v. Chr. genauso siindhaft wie im 21. Jahr-
hundert n. Chr.

120 Ratzinger, Gott S. 399.

121 Letztlich lauft auch das Gewissen auf die Wahrheit zu, die im Denken Ratzingers wiederum syn-
onymisiert werden konnte: »Wahrheitist [...] fir Ratzinger nichts anderes als christliche Wahrheit,
als Gott. Damit kann der Wahrheitsbegriff bei Ratzinger an die Stelle des Gottesbegriffs treten,
besonders da, wo er sich nicht primar im innerkirchlichen Raum &ufiert, sondern den christli-
chen Glauben im nicht mehr nur christlichen Kontext der heutigen Gesellschaft und im Dialog
der Religionen plausibilisieren mochte.« Ulrike Treusch, »Leidenschaft fiir die Wahrheit«. Wahr-
heitsbegriff und Augustinus-Rezeption bei Joseph Ratzinger/Benedikt XVI. In: »Mitarbeiter der
Wabhrheit«. Christuszeugnis und Relativismuskritik bei Joseph Ratzinger/Benedikt XVI. aus evan-

14,02.2026, 19:08: -


https://doi.org/10.14361/9783839462171-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfahigen Theologie

gegeniiber eine Gefihrdung dar, weil sie die Uberzeitlichkeit des Guten und Bésen'?*

bezweifeln — fir Ratzinger gilt dies wohl besonders hinsichtlich eines individualisie-

renden Relativismus. Thm hilt er entgegen:

Wir haben jedoch ein anderes MaR: den Sohn Gottes, den wahren Menschen. Er ist
das Maf} des wahren Humanismus. sErwachsencist nicht ein Glaube, der den Wellen
der Mode und der letzten Neuheit folgt; erwachsen und reif ist ein Glaube, der tief
in der Freundschaft mit Christus verwurzelt ist. Diese Freundschaft macht uns offen
gegeniiber allem, was gut ist und uns das Kriterium an die Hand gibt, um zwischen

wahr und falsch, zwischen Trug und Wahrheit zu unterscheiden.'?

Es fithrte an dieser Stelle zu tief in die Theologie Ratzingers, wollte man etwa den

christologischen Spuren folgen, die in diesem Zitat angelegt sind.'** Entscheidend sind

hier Motivation und Begriindung der Relativismus-Kritik. Erst vor diesem Hintergrund

nidmlich wird eine zweite Kritik verstehbar, die andernfalls allzu leicht fehlgedeutet

werden konnte. Im Werk Joseph Ratzingers findet sich nimlich nicht nur die Warnung

vor der Diktatur des Relativismus, sondern auch den deutlich weniger rezipierten Hinweis

auf eine Diktatur des Positivismus.’®> Es gelte »einer Diktatur der positivistischen Ver-

nunft zu widersprechen, die Gott aus dem Leben der Gemeinschaft und aus den 6ffent-

lichen Ordnungen ausschlieft und dabei den Menschen seiner Mafstibe beraubt.«2¢

Besieht man diese Warnung vor dem Hintergrund der bisherigen Ausfithrungen, so

122

123
124

125

126

gelischer Sicht. Hg. v. Christoph Raedel. Gottingen 2013. S. 90-115, hier: S. 93. [= Treusch, Wahr-
heitsbegriff.] Das Uberzeitliche Mafd l4sst sich demnach mit verschiedenen Begriffen (durchaus
strategisch) substituiren. Gleiches gilt fir die Beispiele, die Ratzinger zur Illustration des tber-
zeitlichen MafSstabs heranzieht. So ist es wohl kein Zufall, dass er sich in einer grundlegenden
Plausibilisierung dieses Mafstabs auf die bleibende ethische Disqualifikation der Tétung bezieht
und nicht etwa auf andere Siinden, die in der Mehrheitsmeinung vieler westlicher Gesellschaften
nicht mehr als siindhaft bzw. schuldhaft erlebt werden.

Die zentrale Stellung der Kirche wird auch dadurch gedeckt, dass sie mehr als die einzelnen Glau-
bigen — so Kurt Koch in Anlehnung an Ratzinger — »der erste Adressat und Empfianger der Of-
fenbarung Cottes« ist. Kurt Koch, »Was ist Wahrheit?« — Dogma des Relativismus oder Frage auf
Leben und Tod? Versuch einer Replik. In: »Mitarbeiter der Wahrheit«. Christuszeugnis und Relati-
vismuskritik bei Joseph Ratzinger/Benedikt XVI. aus evangelischer Sicht. Hg. v. Christoph Raedel.
Gottingen 2013. S. 221-237, hier: S. 230.

Um es an dieser Stelle noch einmal zu betonen: Die Uberzeitlichkeit dieser Wahrheitswerte be-
zieht sich dabei nicht nur auf das oben als Beispiel herangezogene Totungsverbot, sondern eben
auch auf andere nach romisch-katholischer Auffassung siindhafte Werte unabhangig davon, ob
diese mit derzeitigen Mehrheitsauffassungen konfligieren oder nicht.

Ratzinger, Predigt S. 14.

Christologie und Ekklesiologie sind dabei selbstverstiandlich aufs Engste mit- und ineinander ver-
schaltet: »Die verbindliche und giiltige Wahrheit offenbart sich in der Geschichte und zwar in der
Cestalt)esu, dersich als Logos in die Geschichte hinein inkarnierte, und in der Gestalt des Glaubens
der Kirche.« Treusch, Wahrheitsbegriff S. 100.

In der Diskussion bleibt dieser Aspekt — gerade im Vergleich zu Ratzingers Relativismus-Schelte —
haufig aufien vor. Unter anderen Gesichtspunkten thematisiert Hubert Wolf die Diktatur des Po-
sitivismus. Vgl. Hubert Wolf, Verdammtes Licht. Der Katholizismus und die Aufklarung. Minchen
2019. S.31f.

Benedikt XVI., Ansprache an das Kardinalskollegium und die Mitglieder der Rémischen Kurie beim
Weihnachtsempfang, 22. Dezember 2006. URL: www.atican.va/content/benedict-xvi/de/spee-

14,02.2026, 19:08: -

223


https://doi.org/10.14361/9783839462171-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

224

Konstruktion von Verbindlichkeit

stellt sich eine bezeichnende argumentative Parallelitit ein, die sich angesichts eini-
ger weiterer Textstellen noch verschirft. Vor dem Deutschen Bundestag fithrt Benedikt
XVI. 2011 aus: »Wo die positivistische Vernunft sich allein als die gentigende Kultur an-
sieht und alle anderen kulturellen Realititen in den Status der Subkultur verbannt, da
verkleinert sie den Menschen, ja sie bedroht seine Menschlichkeit.«” An anderer Stelle
konkretisiert er seine Einschitzung:

Diese Philosophien haben als ihren Grundzug, daf sie positivistisch und daher anti-
metaphysisch sind, so dafd Cott in ihnen letztlich nicht vorkommen kann. Sie beruhen
auf einer Selbstbegrenzung der Vernunft, die im technischen Bereich erfolgreich und

angemessen ist, aber in ihrer Verallgemeinerung den Menschen amputiert.'?®

Am Positivismus stort Ratzinger die Hybris der Vorstellung, alles aus sich selbst her-
aus (be-)griinden zu kénnen. Wie im Fall des Relativismus, so bleibe auch hier nicht
geniigend Raum fiir die absolute Wahrheit des Christentums. Die philosophisch vol-
lig disparaten Denklinien von Relativismus und Positivismus kritisiert Ratzinger so-
mit fiir den gleichen Aspekt. Das funktioniert auch deshalb, weil er den Relativismus
(implizit) auf eine spezifische Subform reduziert.””® Aus der Melange beider Kritiken
lasst sich ein fiir Ratzinger zentrales Anliegen deduzieren: die Machbarkeit.'*® Beide
Stromungen kritisiert er schlieRlich dafiir, dass sie den menschlichen Moglichkeiten
Bl Das externe, itberzeitliche Maf§ wird dabei durch die
Selbstfokussierung des Menschen abgelost — ob nun relativistisch oder positivistisch

allzu viel Gewicht einriumen.

motiviert. Die potentiellen Konsequenzen eines solchen Machbarkeitsdenkens exem-
plifiziert Ratzinger u.a. anthropologisch:

ches/2006/december/documents/hf_ben_xvi_spe_20061222_curia-romana.html (abgerufen am:
17.06.2021).
Wenngleich ohne die Attribuierung als Diktatur so hat Benedikt XVI. doch auch an anderer Stelle
diese Zeitdiagnose bestitigt: »Dass wir nicht mehr deckungsgleich mit der modernen Kultur sind,
die christliche Grundgestalt nicht mehr bestimmend, das ist offenkundig. Heute leben wir in einer
positivistischen und agnostischen Kultur, die sich gegeniiber dem Christentum zunehmend als
intolerant zeigt.« Benedikt XVI., Letzte Gesprache. Mit Peter Seewald. Miinchen 2016. S. 261. [=
Benedikt XVI., Gesprache.]

127 Benedikt XVI., Rede im Deutschen Bundestag, 22. September 2011. URL: https://www.bundestag.
de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244 (abgerufen am: 17.06.2021).

128 Joseph Ratzinger, Europa in der Krise der Kulturen. In: Marcello Pera/Joseph Ratzinger, Ohne Wur-
zeln. Der Relativismus und die Krise der europdischen Kultur. Augsburg 2005. S. 62-84, hier: S. 74.
[= Ratzinger, Krise.] Interessanterweise attestiert er den Positivismus nicht nur Vertreter*innen
sdkularer Philosophie, sondern auch Stromungen exegetischer Theologie. Vgl. Benedikt XVI., Ce-
sprache S.104f.

129 Esgehtihmvorwiegend wohlum einenindividualistisch interpretierten alethischen Relativismus.

130 Das verbindet sich mit einer libergreifenden Zeitdiagnose: »Wir leben ohne Zweifel in einem Ce-
schichtsraum, wo die Versuchung, es ohne Gott schaffen zu wollen, sehr gro geworden ist. Unsere
Technik- und Wohlstands-Kultur beruht auf der Uberzeugung, daft im Grunde alles machbar ist.
Natiirlich verschliet sich, wenn wir so denken, das Leben dann in dem, was von uns gemacht und
hergestellt und bewiesen werden kann. Die Gottesfrage tritt somit ab.« Ratzinger, Cott S. 24.

131 Das dhnelt der Kritik des Konstruktivismus Friedrich August von Hayeks. Vgl. dazu Kap. 2.5.1.

14,02.2026, 19:08: -


https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://doi.org/10.14361/9783839462171-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244

5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfahigen Theologie

Der Mensch ist nun imstande, Menschen zu machen, sie sozusagen im Reagenzglas zu
produzieren. Der Mensch wird zum Produkt, und damit andert sich das Verhaltnis des
Menschen zu sich selbst von Grund auf. Er ist nicht mehr Geschenk der Natur oder des
Schopfergottes; er ist sein eigenes Produkt. Der Mensch ist in die Brunnenstube der
Macht hinuntergestiegen, an die Quellorte seiner eigenen Existenz. Die Versuchung,
nun erst den rechten Menschen zu konstruieren, die Versuchung, mit Menschen zu
experimentieren, die Versuchung, Menschen als Mill anzusehen und zu beseitigen,
ist kein Hirngespinst fortschrittsfeindlicher Moralisten.'3?

Ratzinger fiirchtet hier die vollige Verschiebung der Aktiv-Passiv-Relationen und buch-
stabiert seine Sorge ethisch durch. Wo sich Menschen als reine Akteur*innen erfahren,
so seine Uberlegung, geben sie jeden Respekt fiir den Wert des Lebens auf und erheben
sich zu zerstorerischen Herrscher*innen.’®® Historisch bezieht Ratzinger dieses Den-
ken auf einen italienischen Philosophen zuriick, der in dieser Arbeit bereits mehrfach
vorkam: Giambattista Vico.

Der scholastischen Gleichung sVerum est ens — das Sein ist die Wahrheit< — stellt er
seine Formel entgegen:>Verum quia factumc. Das will sagen: Als wahr erkennbar ist fur
uns nur das, was wir selbst gemacht haben. Mir will scheinen, dass diese | Formel das
eigentliche Ende der alten Metaphysik und den Anfang des spezifisch neuzeitlichen

Ceistes darstellt.3*

Ratzinger fiihrt weiter aus:

Inmitten des Ozeans des Zweifels, der nach dem Zusammenbruch der alten Metaphy-
sikam Beginn der Neuzeit die Menschheit bedroht, wird hier im Faktum das feste Land
wieder entdeckt, auf dem der Mensch versuchen kann, sich eine neue Existenz zu er-
bauen. Die Herrschaft des Faktums beginnt, das heifdt die radikale Zuwendung des

Menschen zu seinem eigenen Werk als dem allein ihm Gewissen.'3®

Das neuzeitliche Denken, das sich nach Ratzinger in Vicos Philosophie Bahn bricht,
steht damit fiir eine »radikale Anthropozentrik«3®, die als Leitmotiv seine Doppelkritik
der zwei Diktaturen verbindet. Aus dem Glauben, alles aus sich selbst heraus schaffen

und wissen zu kénnen, entwickle sich gleichsam eine »Umwertung aller Werte«"7.

132 Ratzinger, Welt S. 47.

133 Cerade der Konnex von Machbarkeit und Zerstorung tritt dabei immer wieder hervor. Vgl. exem-
plarisch Ratzinger, Welt S. 40; Ratzinger, Gott S. 111f. Eine Textstelle sei hier gesondert zitiert, weil
sie eine zusitzliche Ahnung von dem gibt, was Ratzinger dem radikalen Konstruktivismus wohl
entgegenhalten wiirde: »Wenn das Tun nicht blind und damit zerstérerisch geraten soll, muf ihm
die Frage nach dem Sein vorausgehen.«Joseph Ratzinger, Zur Gemeinschaft gerufen. Kirche heute
verstehen. Freiburg i.Br.1991. S. 9. [= Ratzinger, Gemeinschaft.]

134 Joseph Ratzinger, Einfiihrung in das Christentum. Vorlesungen iiber das Apostolische Glaubens-
bekenntnis. Miinchen 2000. 52f. [= Ratzinger, Einfithrung.]

135 Ebd.S.55.

136 Ebd.S.56.

137 Ebd. S.55. Implizit greift Ratzinger hier auf ein berithmtes Diktum Friedrich Nietzsches zuriick.
Vgl. u.a. Friedrich Nietzsche, Der Antichrist. Versuch einer Kritik des Christentums. Hamburg
62015.5.135.

14,02.2026, 19:08: -

225


https://doi.org/10.14361/9783839462171-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

226

Konstruktion von Verbindlichkeit

Ratzinger setzt demgegeniiber auf den Empfangscharakter menschlicher Existenz:

»Der Mensch kommt zutiefst nicht zu sich selbst durch das, was er tut, sondern durch

138 1n dieser Denklinie kehrt er auch das Diktum Vicos um: Wo

das, was er empfingt.«
nimlich »der Mensch nur noch sein eigenes Werk erkennen kann, muss er doch zu-
gleich lernen, sich selbst als ein blof3 zufillig Gewordenes, auch nur als >Faktums, hin-
zunehmen.«">® Uber die menschliche Kontingenz deutet sich hier der Versuch an, eine
Abhingigkeit von Gott zu behaupten, die die Mafistibe wieder in ein rechtes Verhiltnis
riicken soll. Nicht der Mensch mit seinen Moglichkeiten soll im Fokus stehen, sondern

140

der ihn ibersteigende, tiberzeitliche Wille Gottes.”*® Dabei ist es bezeichnend, dass

Ratzinger seine Kritik gerade an Vico festmacht. Schon ohne diesen expliziten Rekurs

auf den Philosophen, dessen erkenntnistheoretische Abhandlung Ernst von Glasers-

141

feld als »das erste Manifest konstruktivistischen Denkens«'*' bezeichnet hat, dhnelten

Ratzingers Einwiirfe den Vorbehalten, die dem radikalen Konstruktivismus theologi-
scherseits entgegengebracht wurden (vgl. Kap. 4.1).#* Biindelt man diese Stimmen,
so ergibt sich das Bild einer Theologie, die sich selbst vorwiegend in Passiv-Beziigen

143

denkt'® — darin aber sehr aktiv verfihre...

Ratzingers Verwendung des Begriffs liest sich gleichsam als Umschreibung dessen, was er als Rela-
tivismus versteht. Gegen eine Zuordnung Vicos zum Relativismus argumentiert Detjen, Geltungs-
begriindung S.152.

138 Ratzinger, Einfithrung S. 251. Oder noch einmal anders nuanciert: »Der Weg des blof3en Kénnens,
der Weg der reinen Macht ist Nachahmung eines Gétzen und nicht Vollzug der Gottesebenbild-
lichkeit.« Ratzinger, Werte S. 114.

139 Ratzinger, Einfithrung S. 56.

140 Dieses Muster ladsst sich dann auf verschiedene theologische Einzelbereiche Gbertragen. Ekkle-
siologisch leitet Ratzinger daraus bspw. eine Absage an verschiedene Reforminitiativen ab: »Der
Macher ist der Gegensatz des Staunenden (Ammiratore<). Er verengt die Vernunft und verliert
damit das Mysterium aus den Augen. Je mehr Selbstbeschlossenes und Selbstgemachtes es in
der Kirche gibt, desto enger wird sie fiir uns alle. Das Grofie, das Befreiende an ihr ist nicht das
Selbstgemachte, sondern das, was uns allen geschenkt ist und was nicht aus unserem Wollen und
Erdenken kommt, sondern Vorausgehen, Zukommen, des Unausdenkbaren ist, das»grofier ist als
unser Herz< (vgl.1]oh 3,20). Die Reformatio, allezeit n6tige, besteht nicht darin, dafd wir uns>unse-
re«Kirche immer neu zurechtmodellieren, sie selbst erfinden, sondern darin, dafd wir immer wie-
der unsere eigenen Hilfskonstruktionen wegriumen zugunsten des reinen Lichts, das von oben
kommt und das auch der Anbruch der reinen Freiheit ist.« Ratzinger, Gemeinschaft S.131.

141 CGlasersfeld, Geschichte S.12.

142 Tatsdchlich formuliert er auch eine explizite Absage an die Kybernetik, aus deren Programm her-
aus entscheidende Gedanken des radikalen Konstruktivismus abgeleitet wurden. Vgl. Ratzinger,
Einfithrung S. 59.

Freilich lieRen sich solche Ahnlichkeiten auch fiir Ratzingers Ankniipfungspunkte in der lehramt-
lichen Tradition behaupten, so bspw. hinsichtlich Johannes Paul II. Vgl. dazu Kucher, Katechismus
S.175.

143 Dieses Anliegen verdichtet sich in der Korrektur einer Formulierung: Nicht »Ich habe die Wahr-
heit, aber die Wahrheit hat uns, sie hat uns beriihrt.« Benedikt XVI., Gesprache S. 272. Hier stellt
sich eine (zumindest) semantische Uberschneidung zu de Lubac ein, der ebenfalls schreibt: »Wir
haben sie nicht begriffen, wir haben sie nichtin uns gebildet, und so werden wir auch nie Herr iiber
sie sein. Um ehrlich zu sein, nicht wir besitzen sie: sie besitzt uns.« Henri de Lubac, Le probléme
du développement du dogme. In : Henri de Lubac, La lumiére du Christ II. Paris 1990. S.38-70,
hier: S.55. Zitiert nach: Rudolf Voderholzer, Das Paradox als spezifisch theologische Denkform

14,02.2026, 19:08: -


https://doi.org/10.14361/9783839462171-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfahigen Theologie

C) Der performative Clou der Relativierung

Beziiglich Ratzingers Kritiken kdnnen nun weitere Facetten bedacht werden, die einen
zentralen Schritt in der Frage nach dem Gefahrenpotential der Relativierung anbah-
nen. Schaut man nimlich auf die Methodik, mit der Ratzinger seine Ablehnung von
Relativismus und auch Positivismus formuliert, fillt auf, wie er selbst Relativierungen
heranzieht, um seine Standpunkte zu legitimieren. Die Beispiele, die ich hier anfiihre,
bewegen sich allesamt in dem thematischen Rahmen, der bis dahin aufgespannt wurde.
Ein erstes Beispiel:

Natiirlich ist das Gewissen in seinem Funktionieren etwas Lebendiges. Es kann daher
in einem Menschen verkiitmmern oder in ihm reifen. Daf$ das Gewissen auch von den
sozialen Realititen, die mich umgeben, in seiner konkreten Funktionsweise bestimmt
wird, das kann man gar nicht leugnen. Im sozialen Umfeld liegen sowohl die Hilfen,
damites erwacht und sich bildet, aber auch die Gefahrdungen, die es abstumpfen oder
in eine falsche Richtung weisen — die sozusagen ein falsches Gewissen, sei es ein skru-

puldses, sei es ein laxes, ausbilden konnen.™#4

Was sich wie ein Zugestindnis liest, ist argumentativ iiberaus zentral. Benedikt XVI.
relativiert hier die Autonomie des Gewissens, indem er die Bedeutung externer Bedin-
gungsfaktoren betont. Das Gewissen steht relativ zu seinen Kontexten. Erst so kann
er erkliren, dass es einen externen und tberzeitlichen Maf3stab gibt, der aber (noch)
nichtvon allen in gleicher Weise erkannt wird. Ware das menschliche Gewissen nimlich
bar jeder Bedingungen, lief3e sich nicht mehr erkliren, warum es eine so ausgeprigte
Pluralitit von Wertvorstellungen gibt. Erst in der Relativierung des Gewissens schafft
Ratzinger die Voraussetzungen, um die christliche Botschaft als Korrektiv einspielen
zu kénnen. An einem weiteren Textbeispiel lisst sich dies konkretisieren. Zu der auch
von Staaten eingeforderten Orientierung an einem externen Maf3stab schreibt er:

Dieses>Auflerhalb<kdnnte ginstigstenfalls die reine Einsicht der Vernunft sein, die et-
wa von einer unabhéngigen Philosophie zu pflegen und zu hiiten wére. Praktisch aber
gibt es eine solche reine, von der Geschichte unabhingige Vernunftevidenz nicht. Me-
taphysische und moralische Vernunft wird nur in historischem Zusammenhang wirk-

sam, hiangt von ihm ab und iiberschreitet ihn zugleich.'*>

nach Henri de Lubac. In: Wie ldsst sich tiber Gott sprechen? Von der negativen Theologie Plotins
bis zum religiosen Sprachspiel Wittgensteins. Hg. v. Werner Schiler. Darmstadt 2008. S. 217-233,
hier: S. 222. [= Voderholzer, Paradox.]

144 Ratzinger, Gott S. 86.

145 Ratzinger, Werte S. 63. Ganz dhnlich formulierterauch an anderer Stelle: »Der Versuch einer streng

autonomen Vernunft, die vom Glauben nichts wissen will, sich sozusagen selbst an den Haaren aus
dem Sumpf der Ungewissheiten herausziehen zu wollen, wird letztlich kaum gelingen. Denn die
menschliche Vernunft ist gar nicht autonom. Sie lebt immer in geschichtlichen Zusammenhan-
gen.«Ratzinger, Glaube S.110.
Der Konnex von Vernunft und Geschichtlichkeit, der sich hier andeutet, markiert einen Schwer-
punkt im Denken Ratzingers, dessen weitere Verfolgung im Zuge dieser Arbeit leider nicht ge-
leistet werden kann. Weiterfiihrend vgl. hierzu diese frithe diesbeziigliche Studie: Dorothee Kaes,
Theologie im Anspruch von Geschichte und Wahrheit. Zur Hermeneutik Joseph Ratzingers. (Dis-
sertationen Theologische Reihe Bd. 75). St. Ottilien 1997.

14,02.2026, 19:08: -

221


https://doi.org/10.14361/9783839462171-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

228

Konstruktion von Verbindlichkeit

Auch in diesem Fall operiert Ratzinger mit Relativierungen. Eine reine Vernunft wird
mit Rekurs auf seine historischen Bedingungsverhaltnisse ausgeschlossen.'*® Die Rela-
tion spannt sich zwischen der Vernunft und ihren Kontexten auf. Auch hier erméglicht
die Einschrinkung der menschlichen Fihigkeiten die Kontrastierung mit dem externen
Mafstab einer iibernatiirlichen Wahrheit. Dieses Vorgehen verdichtet sich in der Kritik
des Positivismus:

Denn wie forsch er sich auch immer als reiner Positivist gebiarden mag, der die supra-
naturalen Versuchungen und Anfilligkeit langst hin|ter sich gelassen hat und jetzt nur
noch im unmittelbar Cewissen lebt — die geheime Ungewissheit, ob der Positivismus

wirklich das letzte Wort habe, wird ihn doch nie verlassen.'#’

Der Positivismus wird mit seiner Unmoglichkeit konfrontiert, einen letzten Zweifel
ausriumen zu kénnen. Die Relation spannt sich auch hier zwischen den menschlichen
Moglichkeiten, ihren Limitationen und der Wahrheit des grofen Ganzen.

Die wenigen Textstellen lassen eine argumentative Strategie erkennen, die kon-
stitutiv auf Relativierungen bezogen ist. Dahinter steckt ein spezifisches Interesse:
Ratzinger relativiert die menschlichen Vermégen, um die iiberzeitliche Wahrheit des
Christentums einspielen zu konnen. Er bestimmt Absolutheit als Vergleichswert, der
iiber Relativierungen und Relationierungen gewonnen wird. Darin kommt Ratzinger
einem lokalen Relativismus sehr nah, der einen Wahrheitskern vor den Relativierungen

148

abschirmt, aber auf bestimmte (Aufien-)Bereiche zugreift."*® Darin aber zeichnet sich

auch ein positivistischer Zug ab, weil Ratzinger trotz des Eingestindnisses einer
letztendlichen Unzuginglichkeit Gottes™® eine Sprechposition einnimmt, die von

150

weitreichenden Gewissheiten geprigt ist.>° Die daraus resultierende Spannung ldsst

sich zeitlich prizisieren: Ratzinger nimmt eine Enttemporalisierung vor (iiberzeitlicher

146  Soschreibter iber positivistische Philosophien: »Trotz ihrer scheinbar totalen Verniinftigkeit sind
sie nicht die Stimme der Vernunft selbst und durchaus auch ihrerseits kulturell gebunden, eben
an die Situation des Westens von heute.« Ratzinger, Krise S. 74.

147 Ratzinger, Einfithrung S. 38f.

148 Wie stark Ratzinger auf die Relationierung zuriickgreift, zeigt sich besonders deutlich in seiner
Trinitatstheologie, die an dieser Stelle nicht umfassend dargestellt werden kann. Ein kurzer Blick
auf seine Bestimmung des Vater-Sohn-Verhiltnisses muss geniigen: »Vater<ist ein reiner Bezie-
hungsbegriff. Nur im Hin-sein zu dem anderen ist er der Vater, im In-sein seiner selbst ist er ein-
fach Gott. Person ist die reine Relation der Bezogenheit, nichts sonst. Die Beziehung st nicht etwas
zur Person Hinzukommendes wie bei uns, nur als Beziehentlichkeit besteht sie tiberhaupt.« Ebd.
S.170.

149  So sieht er durchaus, dass »es zwischen Gott und Mensch eine unendliche Kluft gibt; weil der
Mensch so beschaffen ist, dass seine Augen nur das zu sehen vermaégen, was Gott nicht ist, und
daher Gott der fiir den Menschen wesentlich | Unsichtbare, auierhalb seines Sehfeldes Liegende
ist und immer sein wird.« Ebd. S. 43f.

Implizit destabilisiert er damit auch seine eigene Sprechposition, insofern er selbst als Mensch
von den Einschrinkungen betroffen bleibt, die er allgemein anthropologisch veranschlagt.

150 Entsprechend fragt auch Gianni Vattimo: »Wenn ich mich von meiner Siinde des Relativismus
befreien wollte, wie es der Papst von mir fordert, was miisste ich tun? Was wiirde der Papst wollen?
Zudenken, dass erallein Recht habe?«René Girard/Gianni Vattimo, Christentum und Relativismus.
Hg. v. Pierpaolo Antonello. Ubers. v. Christine Boesten-Stengel. Freiburg i.Br. 2008. S. 49. [= Girard/
Vattimo, Christentum.]

14,02.2026, 19:08: -


https://doi.org/10.14361/9783839462171-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfahigen Theologie

Mafstab), bleibt dabei aber selbst zeitlich gebunden. Trotz seiner energischen Absa-

gen changiert er damit zwischen relativistischen und positivistischen Momenten.'*

Gerade fiir den relativistischen Einschlag ist dies ein aufschlussreicher Befund, der

sich anhand einer weiteren theologischen Bearbeitung der Relativismusthematik noch

einmal priziser zeichnen lasst.

In der Einleitung seiner 2017 erschienenen Habilitationsschrift gibt der Fundamen-

taltheologe Patrick Becker das folgende Ziel aus:

Die erste Hypothese dieser Arbeit ist es, dass diese Polarisierung auf zwei gegeniiber-
stellbaren Wahrheitsverstindnissen basiert, die sich in den konkreten Themen, kon-
kreten Situationen und ganzen Lebensentwiirfen zeigt. Daher ist sie religios aufgela-
den. Zugleich glaube ich —das ist die zweite zentrale These dieser Arbeit—, dass beide
Grundpositionen in der Wahrheitsfrage christlich anschlussfahig sind. Ich méchte mit
dieser Arbeit also zeigen, dass es (1.) zwei zentrale Optionen in der Wahrheitsfrage
gibt, dass diese (2.) in der europdischen Philosophiegeschichte beide ihren Ort haben,
dass (3.) auch in der Geschichte des Christentums beide ergriffen wurden und sich als
tragfahig erweisen konnten und dass (4.) aktuelle innerkirchliche Konflikte besser ver-

151

Ratzinger steht damit freilich nicht allein. Seine Relativismuskritik ist mit einer lehramtlichen
Tradition verbunden, die ihren Anfangim19. Jahrhundert nimmt. Vgl. Daniel Bugiel, Der lehramt-
liche Anti-Relativismusdiskurs. In: Glaube ohne Wahrheit? Theologie und Kirche vor den Anfra-
gen des Relativismus. (Theologie kontrovers). Hg. v. Michael Seewald. Freiburgi.Br. 2018. S. 77-97;
Thomas Marschler, Anspruch auf Wahrheit. Das kirchliche Lehramt tiber »Relativismus«. In: Relati-
vismus und christlicher Wahrheitsanspruch. Philosophische und theologische Perspektiven. Hg. v.
Bernd Irlenborn/Michael Seewald. Freiburg/Miinchen 2020. S. 158-192; Bernd Irlenborn, Die Relati-
vismuskritik von Papst Benedikt XVI. In: Glaube ohne Wahrheit? Theologie und Kirche vor den An-
fragen des Relativismus. (Theologie kontrovers). Hg. v. Michael Seewald. Freiburg i.Br. 2018. S. 98-
115, hier: 103-105. Und auch nach Benedikt XVI. scheint diese spezifische Relativismus-Rezeption
des romischen Lehramtes nicht abzubrechen. Mit Verweis auf Aussagen von Papst Franziskus stellt
Irlenborn fest: »Mittlerweile erscheint der Relativismus als Grundiibel fiir ganz verschiedene Pha-
nomene, die als Verfallserscheinungen anfiihrt werdenc. Irlenborn, Herausforderungen S. 27.
Hinsichtlich der lehramtlichen Perspektiven auf den Relativismus macht auch Seewald die Beob-
achtung, dass sich in den Auseinandersetzungen immer wieder Relativierungen durchschlagen:
»Aufschlussreich fir die Relativitat des kirchlichen Relativismusbegriffs und damit auch fiir die
Relativitat des lehramtlichen Antirelativismusdiskurses ist, dass die hier Gebrandmarkten (man
denke an Henri de Lubac, Jean Daniélou oder Yves Congar), die im Pontifikat Pius XII. allesamt Re-
pressalien ausgesetzt waren, spater zu Wegbereitern des Konzils und zu Kardinalen wurden, de-
ren Weitsicht von derselben Kirche, die sie zuvor in die Nihe einer modernistisch-relativistischen
Hybridhéaresie geriickt hatte, gelobt wurde.« Seewald, Anfragen S.18. An spaterer Stelle fragt er
deshalb: »Ist hier also ein unausgesprochener kirchlicher Relativismus am Werk, der in Kauf ge-
nommen wird, um sich nicht selbst explizit korrigieren zu missen?« Ebd. S. 29. Florian Bruckmann
weist noch auf einen anderen Aspekt hin, der ebenfalls mit dem zweiten Vatikanum zusammen-
hangt. Nach dem Konzil befinde »sich das Lehramtin der doppelten Anfechtung, dass es einerseits
die Totalopposition gegen modernes Subjektdenken aufgeben will und muss, ohne sich anderer-
seits dadurch selber das Problem oder den Vorwurf der Beliebigkeit einzuhandeln«. Bruckmann,
Relativismus S. 456. Einerseits formiere das zweite Vatikanum die Kirche in einer grofReren Offen-
heitzur Weltals noch sein Vorgangerkonzil, andererseits adressierten Traditionalisten gerade dies
als Relativismusvorwurf. Vgl. ebd. S. 456.

14,02.2026, 19:08: -

229


https://doi.org/10.14361/9783839462171-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

230

Konstruktion von Verbindlichkeit

stehbar werden, wenn im Hintergrund die Wahrheitsfrage und dabei die Positionie-

rung bei einer der beiden Optionen gesehen wird.>?

In der Darstellung der erwihnten Wahrheitsverstindnisse folgt Becker der Unterschei-
dung Simon Blackburns zwischen Absolutismus und Relativismus, die er an sehr un-
terschiedlichem geistesgeschichtlichem Material illustriert. Wihrend der Relativismus
weitgehend dem entspricht, was in diesem Kapitel bereits herausgearbeitet wurde,
steht der Absolutismus fiir eine ginzlich disparate Denkfigur. Hier kommt es vor al-
lem auf eine starke Wahrheits- und Objektivititsorientierung an, die Becker religids
wie folgt illustriert: »Wer als Christ die absolutistische Sichtweise stark macht, sieht
in Jesus zuallererst die unverfilschte, uniiberbietbare Wahrheit und wird in der Johan-
nespassion entsprechend die Hoheitschristologie und den Entscheidungsdualismus be-
tonen.«*>* Den Zusammenhang zum Johannes-Evangelium stellt Becker ankniipfend
an vorherige Uberlegungen zur Wahrheitsfrage in Joh 18,28-19,16a her. Absolutistische
Denkfiguren verbinden sich oftmals mit realistischen Konzepten. Fiir die Zwecke die-
ser Untersuchung ist nun aber weniger die konkrete inhaltliche Diskussion der Arbeit
Beckers bedeutsam, sondern vielmehr ein kritischer Blick auf ihre Methode. Im Fokus
steht nimlich die Frage, ob das Programm einer quasi neutralen Bearbeitung der Diffe-
renzierung zwischen Absolutismus und Relativismus nicht seinerseits eine Positionie-
rung auf einer der beiden Seiten erfordert und seine eigene Neutralitit damit aufhebt.
Dieses Problem hat Becker selbst im Blick: »Auch Blackburn entscheidet sich letztlich
(wenn auch unausgesprochen) fiir eine der beiden Seiten und findet sich auf der von
ihm >relativistisch« getauften wieder.«*** Und weiter Becker: »Ich glaube in der Tat,
dass man sich fiir eine relativistische oder absolutistische Argumentations- und Denk-
weise entscheiden muss.«*>> Was Becker hier fasst, ist die Einsicht in die performative
Dimension einer Behandlung von Erkenntnistheorie, die unmittelbar mit dem zusam-

156 1n der Aus-

menhingt, was ich als axiomatische Inkompatibilitit beschrieben habe.
einandersetzung machen sich die jeweiligen Theorien selbst zum Maf3stab der jeweils
anderen. Im konkreten Text liest sich das dann wie folgt: »Wer die Kontextabhingigkeit
der Wahrheitsverstindnisse sieht, wird das absolutistische Anliegen von Eindeutigkeit
und Zeitunabhingigkeit als im letzten selbst zeit- und personengebunden verstehen
und damit relativieren.«!5” Die reflexive Auseinandersetzung mit den zwei erkennt-
nistheoretischen Modellen macht demnach eine Positionierung erforderlich, die, wenn

nicht explizit so doch implizit, am Modus der Auseinandersetzung ablesbar wird.'®

152 Patrick Becker,Jenseits von Fundamentalismus und Beliebigkeit. Zu einem christlichen Wahrheits-
verstandnis in der (post-ymodernen Gesellschaft. Freiburg i.Br. 2017. S.13. [= Becker, Jenseits.]

153  Ebd.S. 47.

154 Ebd.S. 48.

155 Ebd.S. 48.

156 Vgl. Kap. 2.5.1.

157  Becker, Jenseits S. 335.

158  Auf die Anschlussprobleme, die sich gerade in der wechselseitigen Bewertung ergeben, habe ich
bereits hingewiesen. Vgl. Kap. 2.5. Im konkreten Zusammenhang der theologisch-philosophischen
Relativismusdiskussion kann man die Auswirkungen besonders eindeutig an einer durch die Kri-
tik Ratzingers/Benedikt XVI. motivierten Arbeit Josef Seiferts veranschaulichen. Thm zufolge »ist
das einzige Maf$ dieser Wahrheit das Sein selbst und bleibt die Wahrheit véllig unberihrt da-

14,02.2026, 19:08: -


https://doi.org/10.14361/9783839462171-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfahigen Theologie

Dass gerade der Versuch, beide Optionen als berechtigte Denkméglichkeiten auszu-
weisen, relativierende Ziige tragt, ist dabei auch Becker klar: »Die Beobachtungsform
beinhaltet ein relativierendes Moment: Indem beide Wahrheitskonzepte in ihrer Eigen-
logik nebeneinander dargestellt werden, werden sie geschichtlich eingeordnet und ver-
ortet.«'>® Darin stimmt Becker mit einer Uberlegung Humberto R. Maturanas iiberein,
die hier noch einmal angefiithrt werden soll:

Ob Sie nun den Erklarungsweg der absoluten Objektivitit oder den der relativen Ob-
jektivitidt beschreiten, hangt[..] von lhrerjeweiligen emotionalen Dynamik ab. Diesen
emotionalen Zusammenhang werden Sie aber nicht sehen, wenn Sie den Weg der ab-
soluten Objektivitit beschreiten.'®®

Freilich gestaltet sich Maturanas Ausgangsunterscheidung anders als diejenige Black-
burns. Dennoch wird hier ein entscheidender Vorzug relativistischer bzw. relativieren-
der Denkoptionen herausgestellt, der sich vor allem performativ erweist. Mit anderen
Worten: Das berechtigte Nebeneinander zweier Denkmdglichkeiten lisst sich nur rela-
tivistisch erkliren, weil diese Dualitit mit einem starken Wahrheitsbegriff direkt kol-
lidiert.'®! Relativist*innen kénnen bspw. durch Rekurs auf die axiomatische Verwie-
senheit jeweiliger Denkoperationen durchaus erkliren, wie es zu solch fundamental
unterschiedlichen Auffassungen kommen kann, ohne dass die andere Position dabei
gleich als falsch oder sogar pathologisch abgeurteilt werden miisste. Fiir den radika-
len Konstruktivismus habe ich dies an fritherer Stelle bereits argumentiert (Kap. 2.5.1).
Aus der Einsicht in die Moglichkeit verschiedener (sich potentiell widersprechender)
Ausgangsentscheidungen resultiert hier ein Bewusstsein fiir die Kontingenz des eige-
nen Denkens und eine Vorsicht in der Ubertragung eigener Urteile auf andere. Absolu-
tist*innen hingegen kénnen (ganz auf der realistischen Linie) den Relativismus letztlich

von, ob irgendein oder viele Menschen diese Urteile fiir wahr halten oder nicht.«Josef Seifert, Der
Widersinn des Relativismus. Befreiung von seiner Diktatur. Mainz 2016. S.16. Auf dieser Grund-
lage nun formuliert Seifert eine iberaus weitreichende Kritik relativistischer Theorien, zu denen
er auch die Uberlegungen Jiirgen Habermas’ und Hans-Georg Gadamers zihlt. Letztlich geht es
ihm dabei um das bekannte Argument vom Selbstwiderspruch, das er aber noch einmal beson-
ders pointiert: »der Relativismus widerspricht sich selbst und dieser Selbstwiderspruch griindetin
nichts anderem als in einer notwendigen Falschheit und seinem Angriff auf das einsichtige Wesen
der Wahrheit, die doch unleugbar ist und die jeder Mensch inklusive des Relativisten voraussetzt:
daR nidmlich die Wahrheit nie relativ sein kann, sondern absolut ist: Was falsch ist, ist an sich
falsch und kann nie fiir irgendein Individuum, irgendein Zeitalter, oder fir den Menschen tber-
haupt wahr sein; und was wahr ist, ist an sich wahr und kann weder fiir andere Menschen noch fiir
Engel noch fiir Gott falsch sein.« Ebd. S. 45. Seifert setzt einen dufierst starken Wahrheitsbegriff
als evident voraus und Ubertragt ihn auf andere Positionen, die er in der Folge scheinbar leicht
destruieren kann. Eine Reflexion auf die Kontingenz seines eigenen Standpunktes oder die damit
verbundenen Voraussetzungen seiner eigenen Position nimmt er in seine Argumentation nicht
auf.

159 Becker, Jenseits S. 49.

160 Riegas/Vetter, Gesprach S. 78.

161 Dazu Detjen:»Wieso liberhaupt Alternativerscheinungen als Krise betrachtet werden, hangt wohl
mit dem Wunsch nach Einheitlichkeit, nach sWahrheit¢, nach kognitiver und emotionaler Sicher-
heit gegeniiber dem Dilemma der Kontingenzbedrohung zusammen, einem Wunsch, von dem
Menschen offensichtlich zutiefst beseelt sind.« Detjen, Geltungsbegriindung S. 368.

14,02.2026, 19:08: -

231


https://doi.org/10.14361/9783839462171-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

232

Konstruktion von Verbindlichkeit

nur als wahrheitswidrig abqualifizieren, weil sie stets unter den Gesichtspunkten der
Wahrheitskategorie beobachten.®? Es kann in diesem Konzept nur eine Realisation
der Wahrheit geben, woraus folgt, dass nach erfolgter Qualifizierung einer Position als
wahr ihre Alternativen zugleich als nicht-wahr gelten miissen. Schaut man vor diesem
Hintergrund noch einmal auf Beckers Arbeit, wird fraglich, wie er das Beisammensein
von relativistischen und absolutistischen Elementen ausgestalten will. Fiir seinen eige-
nen Zugang beansprucht Becker schlieRlich eine »Meta-Metaebene [...], die ich als Be-
obachterperspektive verstanden wissen méchte.«*® Ein solcher Anspruch aber miiss-
te davon ausgehen, dass Gegenstand und Methode klar voneinander getrennt werden
konnten. Dies wiederum lief3e sich aber nur vor dem Hintergrund spezifischer theo-
retischer Voreinstellungen behaupten, mit denen man wieder mitten in die inhaltliche
Auseinandersetzung abtauchte. Auch hier also spannt sich ein Zirkel auf, der den Be-
obachtungsstandpunkt unvermeidlich in die Positionierung treibt. Beckers Programm
unterwandert sich damit performativ selbst und illustriert so einen zentralen Clou re-
lativistischen Denkens.

Nach alldem gewinnt der Relativismus ein anderes Profil und lieRe sich durchaus
affirmativer bestimmen, etwa im Gefolge Peter L. Bergers:

Relativismus kann einfach als die bereitwillige Annahme von Relativitat definiert wer-
den; das bedeutet, dass die Relativierung, die tatsichlich stattgefunden hat, als eine
hohere Form von Wissen gefeiert wird. Man kann sich (iber nichts ganz sicher sein,

denn es gibt keine absolute kognitive oder normative Wahrheit.'64

Relativierung wird demnach zu einer Operation, die Komplexitit priziser bearbeiten
kann und zugleich ganz im Bewusstsein der Kontingenz steht. Ahnlich sieht es Luh-
mann: »Man akzeptiert die Kontingenz aller Kriterien und aller moglichen Beobachter-
positionen.«!®> Auch theologisch schimmert hier eine Moglichkeit durch, den Relati-

vismus von seinem Image als Schreckgespenst zu befreien.'6®

162 Daseinfachste Instrument hierzuist wohl die Behauptung, relativistische Positionen seien logisch
nicht haltbar, weil sie (teilweise) das Nicht-Widerspruchsprinzip verletzen. Dass damit aber eine
erhebliche Produktivitit (Paradoxien) einhergehen kann, wird zumeist nicht bericksichtigt.

163  Becker, Jenseits S.14.

164 Berger, Altire S. 28.

165 Luhmann, Massenmedien S.143.

166  Exemplarisch fiir eine zaghafte Offnung vgl.: Seewald, Pluralitit S. 230f.; 233f. Nach Seewald miis-
se»ein praktikabler Alltagsrelativismus nicht grundsitzlich diskreditiert | werden.« Ebd. S. 233f.

14,02.2026, 19:08: -


https://doi.org/10.14361/9783839462171-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfahigen Theologie

Ist das relativistische Denken damit nun aber einfach rehabilitiert?'®” Es bleibt ein

Problemiiberhang, der sich unmittelbar an die Frage der Verbindlichkeit anschlief3t. Mit
Karl Rahner kann diese wiederkehrende Frage noch einmal anders akzentuiert werden:

Ein religioser Relativismus, der im grofien und ganzen alle Religionen fiir gleichbe-
rechtigt und das Wesen und das Unwesen der Religionen ziemlich gleichmaflig oder
nurin unausweichlichen Variationen und Mischungen alliberall fiir gegeben hilt, wa-
re im Grunde die Aufhebung des christlichen und katholischen Glaubens [...]. Der wirk-
lich Gberzeugte Katholik steht also vor der Frage, wie sich der Glaube an die Absolut-
heit und Allgemeinverbindlichkeit seines katholischen Christentums und seiner Kir-
che ohne diesen religiosen Relativismus in Einklang bringen lasse mit der Tatsache,
daf auch nach 2000 Jahren Christentum und Kirche der gréfiere Teil der Menschheit
weder christlich noch katholisch ist, wobei auch diesem groéfReren Teil der Menschen
weder Intelligenz noch Treue zu ihrem Gewissen abgesprochen werden diirfen; hin-
zu kommt noch das Faktum, daf er doch von seinem eigenen katholischen Glauben
her an einem wahren und wirksamen Heilswillen Gottes fir alle Menschen festhalten
mufd und nicht der Meinung sein kann, Gott verweigere von sich aus dem Grof3teil der
Menschen die Méglichkeit und die Gnade des Heiles, das doch nur in Jesus Christus
gegeben ist und durch das Christentum und die eine Kirche allen Menschen vermittelt

werden sol].'68

Rahner verbindet die Relativismus- und Verbindlichkeitsdebatte in dieser Weise mit

der Religionstheologie und der Einsicht in die religiése Pluralitit der Welt.'*® Gerade
nimlich im Kontakt zu der Vielfalt religidser Angebote — so wurde es bereits zur Einlei-
tung dieses Unterkapitels formuliert — schligt sich die Frage durch, wie die einzelnen

Religionen ihre Konturen behaupten kénnen. Relativierungen stehen hier im Verdacht,
Wegbereiter eines religionstheologischen Pluralismus zu sein.’’® Dass die Relativie-

167

168
169

170

Diese Uberlegungen zeigen freilich nur eine Moglichkeit einer theologischen Neubewertung
dieses Denkens an und bleiben an radikalkonstruktivistische Voraussetzungen gebunden. Um
hier nur auf eine andere Moglichkeit hinzuweisen, vgl. Johannes Hartl, Metaphorische Theolo-
gie. Grammatik, Pragmatik und Wahrheitsgehalt religioser Sprache. (Studien zur systematischen
Theologie und Ethik Bd. 51). Berlin 2008. S. 373-382. Hartl argumentiert metaphorologisch, kommt
aber zu dhnlichen Ergebnissen: »[E]s gibt keine Art und Weise, die Welt aus keiner Perspektive
zu sehen, es gibt keine Beschreibung ohne Beschreibung. Vielmehr sind unser ganzes Denken
und Wahrnehmen von unserer Sprache, und diese wiederum von unseren Metaphern, abhidngig.
Selbstverstandlich ist die Giiltigkeit jedes Satzes abhdngig von der ganzen Sprache.« Ebd. S.379.
Nach Irlenborn entsprache das einem sprachlichen Relativismus: »Ausgangspunkt dieser Form des
Relativismus ist die These, dass sich die Bedeutung von Ausdriicken nur im Kontext der Zugeho-
rigkeit zu einer bestimmten Sprache verstehen lasst.« Irlenborn, Relativismus S.13.

Karl Rahner, Ekklesiologie. In: SzTh Bd.VIII. Einsiedeln/Ziirich/K6In. 1967. S. 329-444, hier: S. 336.
Die Religionstheologie nimmt ihren Ausgangspunkt dabei gerade bei der Frage, »wie die Vielfalt
von Religionen theologisch bewertet werden soll.« Klaus von Stosch, Komparative Theologie als
Wegweiser in der Welt der Religionen. (Beitrige zur Komparativen Theologie Bd. 6). Paderborn
2012. S.17. Durch die zusatzliche Einblendung relativierender (gleichsam potentiell radikalkon-
struktivistischer) Erkenntnisskepsis wird diese Ausgangsfrage freilich noch einmal verscharft.
Dabei geht auch Hick von einer realistischen Position aus, die sich in seiner Rede von dem Realen
(the real) schlechthin durchschlagt. Thomas Schartl meint (mit Verweis auf Roger Trigg) deshalb:
»ltis crystal clear that Hick’s philosophy of religion sticks to metaphysical realism when it comes to

14,02.2026, 19:08: -

233


https://doi.org/10.14361/9783839462171-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

234

Konstruktion von Verbindlichkeit

rungsoption aber einen spezifisch religiosen Mehrwert birgt, wird deutlicher, wenn das
Verhiltnis von Religiositit und Paradoxalitit in den Blickpunke riickt. Die Relevanz der
Paradoxalitit deutet sich in dem Rahner-Zitat dabei ebenfalls schon an, insofern auch
hier ein Widerspruchsproblem des Christlichen markiert wird: die Bindung des Heils
an Christus sowie die Kirche einerseits und die soteriologische Universalisierung an-
dererseits. Im folgenden Kapitel sind es gerade Strukturen dieser Art, die als Form
theologischen Denkens diskutiert werden.

5.1.1.3 (Religiose) Paradoxalitat

Paradoxien sind verdichtig. Wo sie auftreten, werden logische Gewissheiten fragil. Die
binire Unterscheidung zwischen wahr und falsch kann das Paradox nicht einholen, weil
es beides zugleich ist. Entsprechend viel steht auf dem Spiel, wenn es um Paradoxien
geht, und entsprechend scharf wird die Rhetorik. In seinem Roman Der Zauberberg legt
Thomas Mann dem humanistischen »Schwitzer«*”* Ludovico Settembrini die folgen-
de Aussage in den Mund: »Ich verachte die Paradoxe, ich hasse sie! [..] Das Parado-
xon ist die Giftbliite des Quietismus, das Schillern des faulig gewordenen Geistes, die

grofite Liederlichkeit von allen!«”*

So drastisch wie in diesem Zitat geht die Absage
an Paradoxien wohl keinen Wissenschaftler*innen iiber die Lippen. Die Ablehnung, die
das literarische Beispiel illustriert, lisst sich dennoch beobachten. Liest man vor ithrem
Hintergrund aber noch einmal genauer im Zauberberg nach, gerit Settembrinis Aussage
in Konflikte — etwa zum erzihlerischen Ausgangspunkt: der Protagonist Hans Castorp
reist als junger und vermeintlich gesunder Mann »auf Besuch fiir drei Wochen«!”? in ein
Sanatorium in den Bergen, um seinen erkrankten Cousin zu sehen. Kaum angekom-
men, wird Castorp vom Gast zum Patienten.’* Und dieses Muster zieht sich durch:
Der Ort der Heilung wird vollstindig zum Ort der Krankheit; als Erholungsstitte ge-
dacht, wird das Sanatorium zu einer zeitlosen Wartehalle fiir den Tod. Die Paradoxie
wird damit trotz Settembrinis Absage zu einem kiinstlerischen Mittel des Textes.
Nach der Beschiftigung mit dem Relativismus kommt also eine weitere scheinbar
gefihrliche Grofie ins Spiel. Dass aber auch in diesem Fall die Abwehrreflexe vorschnell
tibersteuern, soll dieses Unterkapitel zeigen. Dazu werden Paradoxien zunichst un-
ter drei Gesichtspunkten beobachtet: (A) logisch, (B) radikalkonstruktivistisch und zu-
letzt (C) theologisch.”> Anschliefend werden die Linien zusammengezogen und in den
Kontext eines Religiosititsverstindnisses integriert, das die Relativierung als zentralen

the existence of the ultimate.« Thomas Schartl, Constructing a Religious Worldview. Why Religious
Antirealism is Still Interesting. In: European Journal for Philosophy of Religion 6 Heft 1 (2014).
S.133-160, hier: S.143. [= Schartl, Antirealism.]

171 Thomas Mann, Der Zauberberg. (Bibliothek des 20. Jahrhunderts). Stuttgart/Hamburg/Miinchen
1982. S. 624. [= Mann, Zauberberg.]

172 Ebd.S.291.

173 Ebd.S.23.

174 Diese Konstellation wertet auch Tom Wobhlfarth als »[d]ie prigende Paradoxie« des Romans. Vgl.
Tom Wohlfarth, Die Freiheit bewahren. In: nd, 31. Mdrz 2020. URL: https://www.neues-deutschlan
d.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html (abgerufen am: 17.06.2021).

175 Beiallendrei gewihlten Zugidngen wird es aufgrund der jeweils umfassenden Forschungsdiskurse
erforderlich sein, Auswahlentscheidungen zu treffen, die idealiter Exemplaritat erreichen.

14,02.2026, 19:08: -


https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://doi.org/10.14361/9783839462171-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html

