
5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfähigen Theologie 215

gibt Heinz von Foersters Rede von der Nicht-Trivialität der Welt Auskunft von dieser

Vorstellung. Religiös lässt sich das beschriebene Relativierungsverfahren vor allem an

Narrativen vomAnfang und vomEnde derWelt ablesen: Von einem Schöpfungsakt, den

niemand beobachten konnte, und einem Jenseits, aus dem niemand zurückkam. Beide

Narrative konfrontieren mit der erkenntnistheoretischen Frage, wie man angesichts

der vorgenommenen Qualifizierungen (als letztlich unbeobachtbar) sicheres Wissen

von ihnen erlangen soll, und ordnen doch in umfassende Denksysteme ein. Religionen

bleiben damit eben nicht beim Postulat der Kontingenz stehen, sondern präsentieren

Sinnentwürfe, die – zumindest potentiell – Anlass zu Hoffnung und Motivation zu

weiterem Handeln geben.86 Die spezifisch religiöse Form der Relativierung hebt

sich deshalb durchaus von anderen Formen ab. Anhand konkreter Operationen kann

dies deutlicher gemacht und noch einmal stärker mit den Gedanken des radikalen

Konstruktivismus verbunden werden.87 Zuvor aber bedarf es eines Blicks auf die

theologischen Affekte gegenüber dem philosophischen Konzept des Relativismus, das

– wenig überraschend – die Relativierung als zentrales Kennzeichen aufweist.

5.1.1.2 Zur theologischen Diskussion des Relativismus

Das Relativieren von (Glaubens-)Wahrheiten geht im theologisch-kirchlichen Diskurs

als Schreckgespenst durch. Spätestens seit Joseph Ratzingers Warnung vor der »Dik-

tatur des Relativismus«88 gibt es eine neue Furcht vor den Einschränkungen, mit de-

nen Relativismen auch religiöse Systeme konfrontieren – gerade in der interreligiösen

Konkurrenz.89Wenn im Zuge dieser Arbeit also vorgeschlagen wird, Religion selbst als

Relativierungsmechanismus zu beschreiben und dies noch dazu in Anlehnung an ein

Theoriesetting geschieht, das durchaus Ähnlichkeiten zu einemWahrheitsrelativismus

86 AuchdiesenAspektwerde ich an späterer Stelle noch ausführlicher thematisieren. Vgl. Kap. 5.1.3.2.

87 Wobei bereits damit eine starke Verbindung von Theologie und radikalen Konstruktivismus her-

ausgearbeitet wurde. Freilich findet sich dieser Gedanke aber auch in anderen Arbeiten zum The-

ma. So diagnostiziert bspw. Detjen »[e]ine strukturelle oder formale Parallele zwischen Konstruk-

tivismus und Theologie« (Detjen, Geltungsbegründung S. 379), die er näherhin darin erkennt, dass

beide die Begrenzung des Menschen thematisieren: »Auch Theologie-Treibende bekommen ihr

›Objekt‹ ›nie zu Gesicht‹.« Ebd. S. 380.

88 Vgl. Joseph Ratzinger, Predigt in der Heiligen Messe Pro Eligendo Romano Pontifice. In: Der Anfang.

Papst Benedikt XVI. Joseph Ratzinger. Predigten und Ansprachen April/Mai 2005. (Verlautbarun-

gen des Apostolischen StuhlsNr. 168). Hg. v. Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz. S. 12-16,

hier: S. 14. [= Ratzinger, Predigt.]

89 So wird der Relativismus theologisch besonders im Kontext der Religionstheologie verhandelt,

weil sich hier die Konturen der Verbindlichkeitsansprüche besonders abbilden. Vgl. exemplarisch

Bernd Irlenborn, Relativismus. (Grundthemen Philosophie). Berlin/Bosten 2016. S. 48-56 [= Irlen-

born, Relativismus.]; Michael Seewald,Wahrheit mit und ohneHeil. Zur Relativismusproblematik

im interreligiösen Gespräch. In: Glaube ohne Wahrheit? Theologie und Kirche vor den Anfragen

des Relativismus. (Theologie kontrovers). Hg. v. Michael Seewald. Freiburg i.Br. 2018. S. 260-278;

Joseph Ratzinger, Glaube – Wahrheit – Toleranz. Das Christentum und die Weltreligionen. Frei-

burg i.Br. 32004. S. 95-99 [= Ratzinger, Glaube.]; Werner Huber, Das Denken Joseph Ratzingers.

Paderborn 2017. S. 315-317. So wird der religionstheologische Pluralismus, wie er bspw. von John

Hick oder Perry Schmidt-Leukel vertreten wird, gerne als Übertragung des Relativismus auf das

Feld des Religiösen dargestellt (s.u.).

https://doi.org/10.14361/9783839462171-020 - am 14.02.2026, 19:08:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216 Konstruktion von Verbindlichkeit

aufweist, dann resultiert daraus ein Begründungsbedarf, den ich in diesem Kapitel ab-

decken will.

A) Definition des Relativismus

Der Begriff Relativismus fungiert als komplexer Sammelbegriff philosophischer Posi-

tionen, die sich in erster Linie dadurch auszeichnen, dass sie Bedeutungen in Relatio-

nen setzen und deren Geltungsbereich damit präzisieren.90 Verschiedene Relativismen

stellen dabei ganz unterschiedliche Relationen her.91 Irlenborn unterscheidet zwischen

neun relativistischen Varianten: einer alethischen, einer logischen, einer sprachlichen,

einer epistemischen bzw. konzeptuellen, einer wissenschafts-theoretischen, einer ver-

nunftkritischen, einer religiösen, einer moralischen und schließlich einer ästhetischen

Variante.92 Deutlich wird dabei, dass der wahrheitstheoretische (alethische) Relativis-

mus eine Art argumentativen Knotenpunkt relativistischen Denkens ingesamt bildet.93

Irlenborn löst ihn in seine propositionalen Einzelbestandteile auf:

(1) Überzeugungen behaupten das Wahrsein einer Proposition und stellen insofern

einen Geltungsanspruch.

(2) Überzeugungen sind nicht objektiv wahr, sondern immer nur wahr relativ zu einem

bestimmten Parameter (Deutungskontext, Wahrheitsstandard, Urteilsmaßstab etc.).

(3) Eine Überzeugung x kann gleichzeitig wahr sein relativ zu Parameter Z und falsch

sein relativ zu Parameter S, wobei Z ungleich S ist.

(4) Es gibt keinen nicht-relativen Maßstab für die Beurteilung der Angemessenheit

eines Parameters.

(5) Es gibt kein absolutes bzw. irrelatives Wahrsein von x.94

Den in dieser Weise zergliederten Relativismus kennzeichnen zwei zentrale Eigen-

schaften, die sich aus dem Zitat ergeben und mit Beobachtungskategorien Irlenborns

einhergehen.95 Zum einen nämlich wird der alethische Relativismus hier normativ ge-

zeichnet, insofern die Relativität von Wahrheit und Kontext (bzw. jeweiligem Para-

meter) ohne Ausnahme daherkommt. Zum anderen – und dies ist durchaus mit der

Normativität verbunden – wird keine weitere Differenzierung zwischen verschiedenen

90 In der Darstellung des Relativismus werde ich mich überwiegend auf die einführende Studie von

Bernd Irlenborn beziehen. Vgl. Irlenborn, Relativismus. Im Übrigen erhebt Irlenborn weder in sei-

ner Studie noch in den thematisch mit ihr verbundenen Aufsätzen den »Anspruch, einen globa-

len Begriff des Relativismus bestimmen zu wollen, der tendenziell möglichst alle alle relativisti-

schen Konzepte und Versionen umfassen soll«. Bernd Irlenborn, Relativismus: Philosophische De-

batte und theologische Herausforderungen. In: Relativismus und christlicherWahrheitsanspruch.

Philosophische und theologische Perspektiven. Hg. v. Bernd Irlenborn/Michael Seewald. Freiburg/

München 2020. S. 13-35, hier: S. 16. [= Irlenborn, Herausforderungen.]

91 Irlenborn spielt einige Möglichkeiten durch und bezieht sich dabei auf eine Sammlungmöglicher

Relationselemente der britischen Philosophin Susan Haack. Vgl. Irlenborn, Relativismus S. 8f.

92 Vgl. ebd. S. 12-16.

93 Vgl. ebd. S. 71.

94 Ebd. S. 71.

95 Zu den Beobachtungskategorien vgl. ebd. S. 8-12.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-020 - am 14.02.2026, 19:08:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfähigen Theologie 217

»Klasse[n] von Aussagen, etwa aus dem Bereich der Moral, Religion, Wissenschaft, Äs-

thetik etc.«96 vorgenommen. Ein solcher Relativismus gilt folglich immer und objektiv.

Gerade dies aber überführt Irlenborn in die zentrale Kritik am alethischen Relativis-

mus:

DerRelativist begeht einen Selbstwiderspruch, indemer objektiveWahrheit voraussetzt,wenn

er behauptet, es gebe keine objektive, sondern nur relative Wahrheit. Die relativistische These

›Wahrheit ist immer nur relativ zu x‹ gilt selbst entweder relativ oder nicht-relativ. Gilt sie

relativ,wäre sie nur eine These unter vielen,gültig also nur abhängig von x,undmüsste insofern

nicht weiter beachtet werden. Gilt sie nicht-relativ, so würde der Relativist etwas behaupten,

was er gleichzeitig bestreitet, eine objektive, nicht-relative Wahrheit.97

Das Argument der Selbstwidersprüchlichkeit ist aus dem ersten Kapitel als Kritik am

(radikalen) Konstruktivismus bereits bekannt.98 Es weist darin auf eine Verbindung

hin, die in der Einleitung dieses Unterkapitels schon angedeutet wurde: Auch der radi-

kale Konstruktivismus könnte in Anbetracht der ausgewiesenen Definitionsmomente

als Relativismus beschrieben werden. Deutlicher wird dies, wenn man auf die Argu-

mente schaut, die Irlenborn als Begründungsmotive für relativistische Einstellungen

ausweist. Als eines von drei zentralen Motiven nennt er die Akzeptanz des Skeptizis-

mus. Dieser

gründet im Zweifel an der Möglichkeit sicherer und objektiver Erkenntnis. Ausgangs-

punkt dieses Zweifels ist die Einsicht, dass alles menschliche Wissen endlich und die

Wahrheit letzter Aussagen über dasmenschliche Leben epistemisch unerreichbar und

damit unbekannt ist. […] Wenn es keinen ›Gottesstandpunkt‹ für die menschliche Er-

kenntnis geben kann, scheint ein sicheresWissen darüber, welche dermiteinander un-

vereinbarenWahrheitsansprüche tatsächlich wahr und welche falsch sind, nicht mög-

lich zu sein.99

Auch wenn diese Darstellung des Skeptizismus nicht den radikalen Konstruktivismus

im engeren Sinne beschreibt, lässt er sich der beschriebenen Position doch zuord-

nen.100 Irlenborn verhandelt die Überlegungen des radikalen Konstruktivismus gewis-

96 Ebd. S. 10.

97 Bernd Irlenborn, Christlicher Glaube und Relativismus. In: Christ sein in einer Kirche der Zukunft.

Hg. Michael Bollig. Würzburg 2012. S. 212-229, hier: S. 227. [= Irlenborn, Glaube.]

98 Zur Erinnerung sei es hier in der Variante von Amelns noch einmal zitiert: »Der Konstruktivismus

behauptet, es gebe keineWahrheit. Dann kann er selbst auch nicht ›wahr‹ sein. Die konstruktivis-

tische Erkenntnistheorie ist also selbstaufhebend.« Ameln, Konstruktivismus S. 193. Für eine phi-

losophische Prüfung im Kontext des Relativismus vgl. Dorothee Schmitt, Bedenken bezüglich der

Denkbarkeit des Relativismus. Selbstaufhebung und verwandte antirelativistische Argumente in

der Diskussion. In: Relativismus und christlicher Wahrheitsanspruch. Philosophische und theolo-

gische Perspektiven. Hg. v. Bernd Irlenborn/Michael Seewald. Freiburg/München 2020. S. 36-54.

99 Irlenborn, Relativismus S. 17. Vgl. dazu auch ebd. S. 30.

100 Zieht man andere Relativismus-Definitionen heran, wird das Bild sogar noch eindeutiger. So

schreibt etwa Herbert Schnädelbach: »Der R. [JMH: Relativismus] ist immer wieder mit Positio-

nen verwechselt worden, die irgendwelche Relativitätsthesen vertreten, z.B. daß alles nur relativ

auf anderes oder in Relation zu anderem existiert. Auch die Anwendung dieses Grundsatzes auf

Geltungsfragen – ›Nichts ist wahr/verbindlich an sich, sondern nur relativ auf anderes‹ – ist noch

https://doi.org/10.14361/9783839462171-020 - am 14.02.2026, 19:08:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


218 Konstruktion von Verbindlichkeit

sermaßen mit und ordnet sie dem Relativismus implizit zu. Er tut dies nicht nur im

Kontext des Skeptizismus, sondern auch in einer Beschreibung des Antirealismus:

Manche Formen des Antirealismus bestreiten, dass es eine denkunabhängige Wirk-

lichkeit gibt, andere Formen gehen davon aus, dass es solche denkunabhängigen Ge-

genstände eines bestimmten Bereichs, etwa der makroskopischen Welt, zwar geben

mag, wir jedoch über keinen epistemischen Zugang zu einer solchen Welt verfügten,

mittels dessen etwa eine Übereinstimmung dieser denkunabhängigen Welt mit Aus-

sagenüber sie behauptetwerden könnte.DieAnnahmeeiner denkunabhängigenWelt

ist für viele Antirealisten sinnlos, da bereits der Unterschied zwischen einer denkun-

abhängigen und einer denkabhängigen Welt immer nur ein Unterschied ist, der im

Denken gemacht wird.101

Erneut ließe sich der radikale Konstruktivismus auch hier einfügen. Das nachgezeich-

nete Konzept entspricht weitreichend dem radikalkonstruktivistischen Einwurf, stellt

aber eben nur einen (wenn auch entscheidenden) Aspekt seiner Argumentation dar. Der

radikale Konstruktivismus stellt sicher eine skeptische und vielleicht sogar eine antirea-

listische Position dar102, er greift über diese Schemata aber hinaus, indem er sich für

Zirkularitäten und Paradoxien interessiert und dieses Interesse auch auf seine eigene

Form überspielt. Dennoch ist nach den bisherigen Anmerkungen klar, dass der radi-

kale Konstruktivismus gemäß der Kriterien Irlenborns relativistische Züge trägt.103 Er

fügt sich näherhin in das Bild eines alethischen Relativismus und dürfte damit seinen

nicht das Spezifikum des R. Es besteht vielmehr darin, daß das, was ist und gilt, als abhängig von

demjenigen behauptet wird, der es als seiend bzw. gültig erlebt oder beurteilt.« Herbert Schnä-

delbach, Relativismus. In: Handbuch wissenschaftstheoretischer Grundbegriffe Bd. 3. Hg. v. Josef

Speck. Göttingen 1980. S. 556-560, hier: S. 556. [= Schnädelbach, Relativismus.] Der radikale Kon-

struktivismus fügt sich in dieseDefinition nahtlos ein, insofern gilt: »Aus demBeobachtungsaprio-

ri müsste schließlich eine Relativierung allen Wissens abgeleitet werden, da dieses stets subjek-

tiv konstruiert wird.« Ingeborg Schüßler, Paradoxien einer konstruktivistischen Didaktik. Zur Pro-

blematik der Übertragung konstruktivistischer Erkenntnisse in didaktische Handlungsmodelle –

theoretische und praktische Reflexionen. In: REPORT 28 Heft 1 (2005). S. 88-94, hier: S. 90.

Eine implizite Verquickung von radikalem Konstruktivismus und Relativismus lässt sich auch bei

Peter Strasser beobachten, der den Relativismus maßgeblich auf die skeptische Frage nach den

Möglichkeiten objektiver (ontologischer) Erkenntnis zurückführt. Vgl. Strasser, Wirklichkeitskon-

struktion. Der radikale Konstruktivismus kommt dabei explizit nicht vor, wenn Strasser von Kon-

struktivismus spricht, geht es ihm offenkundig um eine andere Denkart. Vgl. u.a. ebd. S. 59f.; 82;

150.

Dass der radikale Konstruktivismus als relativistisch umschrieben werden könnte, wurde inner-

halb des Diskurszusammenhangs übrigens früh festgestellt. Vgl. exemplarisch Schmidt, Paradig-

ma S. 41. Gegen eine solche Verbindung kommt dabei gerade auch aus dem theologischen Be-

reichWiderspruch: Vgl. etwa Brieden, Paradoxien Kap. 1.1.3; Brenneke, Konstruktivist? S. 75; Klein,

Wahrheit S. 415; 429f.

101 Irlenborn, Relativismus S. 73.

102 Mit der Antirealismus-Debatte undder Verortung der radikalkonstruktivistischenOption beschäf-

tigt sich Kap. 5.1.1.7.

103 Radikale Konstruktivist*innen wie Ernst von Glasersfeld spielen durchaus mit dieser Zuschrei-

bung. Vgl. bspw. Glasersfeld, Relativism.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-020 - am 14.02.2026, 19:08:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfähigen Theologie 219

Stand in der theologischen Diskurslandschaft nicht erleichtern, denn: »Der christli-

che Wahrheitsanspruch ist von seinem Selbstverständnis her nicht-relativ. Dass Gott

existiert und dass er sich in Jesus Christus selbst offenbart hat, gilt aus christlicher

Sicht als objektiv.«104 Mit Absicht zitiere ich für diese Aussage wiederum Irlenborn,

weil sich daran zeigen lässt, dass sich die Abwehr und Kritik des Relativismus einem

bestimmten theologisch-philosophischen Zugang verpflichtet. Es geht dabei weniger

um Irlenborns analytisch-philosophische Methodik, die er in der Auseinandersetzung

mit den verschiedenen relativistischen Ansätzen voraussetzt, sondern um die grund-

legende Orientierung an einem realistischen Wahrheitsverständnis. Vor diesem Hin-

tergrund gerät eine weitere Relativismus-Kritik in den Fokus, in der sich theologische

Vorbehalte verdichten, aber keineswegs erschöpfen.

B) Die Relativismus-Kritik Joseph Ratzingers/Benedikt XVI.

Schon in der Einleitung dieses Unterkapitels wurde darauf hingewiesen, dass der

Relativismus-Kritik Joseph Ratzingers/Benedikt XVI.105 eine besondere Bedeutung

in der theologischen Diskussion des Relativismus zukommt.106 Sie steht im Kontext

104 Irlenborn, Glaube S. 222. Hinsichtlich des katholischen Lehramts lässt sich diese Einordnung mit

Seewald noch einmal präzisieren. Dieses »erhebt […] für seine Aussagen Anspruch auf objektive,

absolute und exklusive Geltung. Diese drei Attribute bewegen sich auf verschiedenen Ebenen. Der

Anspruch auf objektive Geltung bezieht sich auf die ontologischen Implikationen eines assertori-

schen Satzes, der Anspruch auf absolute Geltung auf die epistemologischen Implikationen eines

assertorischen Satzes und der Anspruch auf exklusive Geltung auf die logischen Implikationen ei-

nes assertorischen Satzes.«Michael Seewald, ChristlicheGlaubensüberzeugungen imKontext reli-

giöser Pluralität. In: Relativismus und christlicherWahrheitsanspruch. Philosophische und theolo-

gische Perspektiven. Hg. v. Bernd Irlenborn/Michael Seewald. Freiburg/München 2020. S. 212-236,

hier: S. 224. [= Seewald, Pluralität.] Speziell die ontologischen Aspekte dieses Verständnisses kon-

fligieren dabei mit Überlegungen zur theologischen Konstruktivismus-Adaption, wie sie etwa von

Wallich vorgestellt werden: »Innerhalb des entontologisierten Diskurses erfahren theologische

Unterscheidungen eine neue Form von Relativierung.« Wallich, Autopoiesis S. 355.

105 Hinsichtlich der beiden möglichen Namen gehe ich zwar selbstverständlich von einer Identität

aus und formuliere auch entsprechend, verwende aber jeweils den Namen, der zum Veröffentli-

chungsdatum des jeweiligen Textes angezeigt ist. Gerade in der Auseinandersetzung mit seinem

Denken bedarf es überdies eines eigenen Kontingenzvermerks: Die schiere Masse akademischer,

biographischer wie lehramtlicher Texte ist in diesem kurzen Abschnitt ebenso wenig aufzugreifen

wie die ebenso weitreichenden Kommentierungen der Sekundärliteratur. Einen ersten Eindruck

vermittelt Britta Mühl, Der Theologenpapst. Eine kritische Würdigung Benedikts XVI. – Biblio-

graphie. In: Der Theologenpapst. Eine kritischeWürdigung Benedikts XVI. Hg. v. Jan-Heiner Tück.

Freiburg i.Br. 2013. S. 564-571.

106 Das kannman nicht nur an der Vielzahl von Reaktionen ablesen, sondern auch an ihrer Heftigkeit.

So spricht bspw.Hanns-GregorNissing von »ausgefeilten und z.T. brillantenAnalysen zur geistigen

und kulturellen Situation der Zeit« (Hanns-Gregor Nissing, »Was istWahrheit?« Joseph Ratzingers

Einsprüche gegen den Relativismus. In:Was istWahrheit? Zur Kontroverse umdieDiktatur des Re-

lativismus. Hg. v. Hanns-Gregor Nissing. München 2011. S. 9-32, hier: S. 15), während Umberto Eco

diesbezüglich in einem Interviewanmerkt: »Seine Polemiken, sein Kampf gegenden so genannten

Relativismus sind, wie ich finde, einfach nur sehr grob. Nicht mal ein Grundschullehrer würde es

so formulieren wie er. Seine philosophische Ausbildung ist sehr schwach.« Joachim Frank/Martin

Scholz, »Ratzinger ist kein großer Theologe«. Papst vor Deutschlandreise. In: fr.de, aktualisierte

Fassung vom 23. Januar 2019. URL: https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-1

https://doi.org/10.14361/9783839462171-020 - am 14.02.2026, 19:08:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://doi.org/10.14361/9783839462171-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html


220 Konstruktion von Verbindlichkeit

einer Zeitdiagnose, die Ratzinger an verschiedenen Stellen vorgenommen hat. Am

prominentesten wohl im Zuge der Predigt innerhalb der Messe Pro Eligendo Romano

Pontifice im unmittelbaren Vorfeld des Konklaves 2005, das er als Papst Benedikt XVI.

verließ. Ratzinger bezieht sich in seiner Predigt auf die vorherigen Lesungen (Jes 61,1-

3a. 6a. 8b-9; Eph 4,11-16; Joh 15,9-17) und macht vor ihrem Hintergrund grundsätzliche

zeitdiagnostische Beobachtungen:

Wie viele Glaubensmeinungen haben wir in diesen letzten Jahrzehnten kennen ge-

lernt, wie viele ideologische Strömungen, wie viele Denkweisen … Das kleine Boot des

Denkens vieler Christen ist nicht selten von diesen Wogen zum Schwanken gebracht,

von einem Extrem ins andere geworfen worden: vomMarxismus zum Liberalismus bis

hin zum Libertinismus; vomKollektivismus zum radikalen Individualismus; vomAthe-

ismus zu einem vagen religiösenMystizismus; vom Agnostizismus zum Synkretismus,

und so weiter. Jeden Tag entstehen neue Sekten, und dabei tritt ein, was der hl. Pau-

lus über den Betrug unter den Menschen und über die irreführende Verschlagenheit

gesagt hat (vgl. Eph 4,14). Einen klaren Glauben nach dem Credo der Kirche zu haben,

wird oft als Fundamentalismus abgestempelt, wohingegen der Relativismus, das sich

›vom Windstoß irgendeiner Lehrmeinung Hin-und-hertreiben-Lassen‹, als die heut-

zutage einzige zeitgemäße Haltung erscheint. Es entsteht eine Diktatur des Relativis-

mus, die nichts als endgültig anerkennt und als letztes Maß nur das eigene Ich und

seine Gelüste gelten lässt.107

Ratzinger nimmt Bezug auf die verschiedensten Deutungskonzepte des 20. Jahrhun-

derts, die er als »Glaubensmeinungen« und »Sekten« kennzeichnet. Dabei geht es ihm

ersterdings um die alltägliche Lebenspraxis und weniger um die Theoriedebatten im

engeren Sinne.108 Ihren Höhepunkt findet die Sammlung in der Rede vom Relativis-

mus, die ambige Züge trägt. So scheinen zwei Lesarten möglich:

(1) In einer ersten Lesart steht der Relativismus einfach neben den anderenWeltan-

schauungen. Er reiht sich ein und markiert bloß eine weitere Ideologie, der nur in der

Gegenwart des Predigttextes eine besondere Bedeutung zukommt.

1439546.html (abgerufen am: 17.06.2021). Für eine ähnlich scharfe Kommentierung vgl. außerdem

Alan Posener, Benedikts Kreuzzug. Angriff des Vatikans auf diemoderneGesellschaft. Berlin 2009.

S. 19-51.

In diesem Kapitel ist es nicht möglich, weitere theologische (oder auch philosophische) Kritiken

am Relativismus zu behandeln. Die Kritik Ratzingers/Benedikt XVI. soll exemplarisch auch für an-

dere kritische Einwürfe stehen. Sie eignet sich dazu, weil sie zum einen die theologischen Haupt-

einwände bündelt und zumanderen eine sehr lebendige Debatte zum theologischenUmgangmit

dem Relativismus befördert hat. Einige weitere Debattenbeiträge werde ich in diese Diskussion

einbinden.

107 Ratzinger, Predigt S. 14.

108 Damit steht er durchaus nicht alleine. Um nur eine weitere Stimme zu zitieren, weise ich auf den

für religionsbezogeneApologienunverdächtigenHerbert Schnädelbachhin, der hinsichtlich eines

zur alltäglichen Lebensform gewordenen Relativismus meint, dieser sei »wohl die ernsthaftere

Gefahr für unsere wissenschaftliche und moralische Kultur als jede relativistische Philosophie,

die immerhin noch argumentiert. Praktischer R. [JMH: Relativismus]macht unsere Kultur wehrlos

gegenüber der argumentationslosen Barbarei.« Schnädelbach, Relativismus S. 560.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-020 - am 14.02.2026, 19:08:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://doi.org/10.14361/9783839462171-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html
https://www.fr.de/panorama/ratzinger-kein-grosser-theologe-11439546.html


5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfähigen Theologie 221

(2) In einer zweiten Lesart übergreift der Relativismus die anderen Positionen kon-

zeptionell, insofern er ein Instrument darstellt, um die Wechselverhältnisse zwischen

ihnen beschreiben zu können. Die Vielzahl der »Glaubensmeinungen« ginge in dieser

Lesart förmlich im Relativismus als Meta-Problem auf.

Angesichts weiterer Aussagen Ratzingers zu diesem Thema spricht vieles für die

Annahme, dass er den Relativismus als Problem von besonderer Relevanz auffasst.109

Eine reine Meta-Position nimmt der Relativismus dabei aber nicht ein. Ratzinger fasst

mit ihmmehr als nur eine Beschreibung für dieWechsellaune philosophischer Konzep-

te (»das sich ›vom Windstoß irgendeiner Lehrmeinung Hin-und-hertreiben-Lassen‹«),

insofern er ihm ein darüber hinausgehendes inhaltliches Profil zuschreibt: Er lasse »als

letztes Maß nur das eigene Ich und seine Gelüste gelten«. Wie aber unterscheidet sich

der Relativismus darin von dem ebenso genannten radikalen Individualismus?

Konturen gewinnt Ratzingers Relativismus-Kritik an anderer Stelle. In einem eben-

falls 2005 erschienenen Band verhandelt er den Relativismus hinsichtlich seines Ver-

hältnisses zur Demokratie. Auch hier setzt er zeitdiagnostisch an:

Der moderne Begriff von Demokratie scheint mit dem Relativismus unauflöslich ver-

bunden zu sein; der Relativismus aber erscheint als die eigentliche Garantie der Frei-

heit, gerade auch ihrer wesentlichen Mitte – der Religions- und Gewissensfreiheit.110

Insofern es in der Demokratie einer jeden Person freistünde, eine eigene Meinung zu

vertreten, bedürfe es hier (scheinbar) einer relativierenden Perspektive, die die Gleich-

wertigkeit der verschiedenenMeinungen betone und sie erst durch Mehrheitsentschei-

de einer Differenzierung zuführe.111 Diesem Verständnis hält Ratzinger nun entgegen,

dass auch ein demokratischer Staat auf ein »für ihn unerlässliche[s] Maß an Erkenntnis

und Wahrheit über das Gute von außerhalb seiner selbst«112 angewiesen sei.113 Deut-

lichwerde dies nicht zuletzt an der Irrtumsfähigkeit vonMehrheitsentscheidungen,wie

der lange vorherrschenden gesellschaftlichen Akzeptanz der Sklaverei.114 Gerade solche

Fälle belegen nach Ratzinger die Notwendigkeit eines sittlichenMaßstabs mit überzeit-

lichem und dezidiert nicht-relationalem Anspruch. Den Zugriff auf diesesMaß verortet

109 Diesbezüglich vgl. besonders folgende Aussage Ratzingers: »Dieser Relativismus, der heute als

Grundgefühl des aufgeklärtenMenschen bis weit in die Theologie hineinreicht, ist das tiefste Pro-

blem unserer Zeit.« Ratzinger, Glaube S. 60.

110 Joseph Ratzinger, Werte in Zeiten des Umbruchs. Die Herausforderungen der Zukunft bestehen.

(HERDER spektrum 5592). Freiburg i.Br. 2005. S. 51. [= Ratzinger, Werte.]

111 Vgl. Ratzinger, Glaube S. 95.

112 Ratzinger, Werte S. 63.

113 Etwas abstrakter greift er die Thematik an anderer Stelle auf: »So lässt das Mehrheitsprinzip im-

mer noch die Frage nach den ethischen Grundlagen des Rechts übrig, die Frage, ob es nicht das

gibt, was nie Recht werden kann, also das, was immer in sich Unrecht bleibt, oder umgekehrt auch

das, was seinemWesen nach unverrückbar Recht ist, das jederMehrheitsentscheidung vorausgeht

und von ihr respektiert werden muss.« Joseph Ratzinger, Was die Welt zusammenhält. Vorpoliti-

sche moralische Grundlagen eines freiheitlichen Staates. In: Jürgen Habermas/Joseph Ratzinger,

Dialektik der Säkularisierung. Über Vernunft und Religion. Mit einemVorwort hg. v. Florian Schul-

ler. Freiburg i.Br. 52005. S. 39-60, hier: S. 43. [= Ratzinger, Welt.]

114 Vgl. Ratzinger, Werte S. 57.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-020 - am 14.02.2026, 19:08:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


222 Konstruktion von Verbindlichkeit

Ratzinger dabei im menschlichen Gewissen115, schränkt zugleich aber ein, dass unter

diesem kein simples »Oberflächenbewusstsein« verstanden werden dürfe.116 So müsse

sich der Mensch seinem Empfinden für die eigene Schuld öffnen:

Das Schuldgefühl, das eine falscheGewissensruhe aufbricht unddieWortmeldungdes

Gewissens gegen meine selbstzufriedene Existenz genannt werden könnte, ist dem

Menschen so nötig wie der körperliche Schmerz als Signal, das Störungen der norma-

len Lebensfunktion erkennen lässt. Wer nicht mehr fähig ist, Schuld zu sehen, ist see-

lisch krank […].117

Ratzinger versieht diese Aussage mit einem intuitiven Beispiel: »Wer nicht mehr be-

merkt, dass Töten Sünde ist, ist tiefer gefallen, als wer noch das Schändliche seines Tuns

erkennt, weil er von der Wahrheit und von der Bekehrung weiter entfernt ist.«118 Die

Schuld ist nach Ratzinger nicht an den relativen Maßstäben beliebiger Kulturen oder

gar des Subjekts selbst, sondern am absoluten Anspruch der Wahrheit zu messen.119

Die Differenzierung zwischen dem, was das Gewissen berechtigt als schuldhaft oder

schuldlos anzeigt, und dem, was es sich unberechtigt zurechtbiegt, führt zu Ratzin-

gers Absage an die Alleinverantwortlichkeit des Subjekts. Es bedarf eben einer äußeren

Korrektur:

Dieses Abstumpfen des Gewissens ist unsere große Gefahr. Es erniedrigt den Men-

schen. Deswegen ist die Erziehung, das Gewissen zu hören, sehr wesentlich. Es ist des-

halb Aufgabe der Kirche, in jeder Zeit die ihr besonders eigenen Sünden zu erkennen

und damit zu helfen, daß eine Gesellschaft in diesen wesentlichen Bereichen der Exis-

tenz nicht abstumpft und verfällt.120

Die Kirche realisiert sich in diesem Sinne als kollektives Gewissen, das von ihren

Erkenntnis- und Offenbarungsquellen her bezieht, was den Menschen als gut und

schlecht, wahr und falsch zu gelten hat.121 Die Ideen des Relativismus stellen dem-

115 »Es gibt sozusagen einen Urappell, der im Menschen da ist, ein Urgefühl für das Gute und für das

Böse.« Joseph Ratzinger, Gott und die Welt. Glauben und Leben in unserer Zeit. Ein Gespräch mit

Peter Seewald. Stuttgart/München 2005. S. 86. [= Ratzinger, Gott.]

116 Vgl. Ratzinger, Werte S. 108.

117 Ebd. S. 105. An anderer Stelle schreibt er: »So ist im neuzeitlichen Gewissensbegriff das Gewis-

sen die Kanonisierung des Relativismus, der Unmöglichkeit gemeinsamer sittlicher und religiöser

Maßstäbe«. Ratzinger, Glaube S. 167.

118 Ratzinger, Werte S. 106.

119 Um im Beispiel zu bleiben: Tötung ist im 4. Jahrhundert v. Chr. genauso sündhaft wie im 21. Jahr-

hundert n. Chr.

120 Ratzinger, Gott S. 399.

121 Letztlich läuft auch das Gewissen auf die Wahrheit zu, die im Denken Ratzingers wiederum syn-

onymisiert werden könnte: »Wahrheit ist […] für Ratzinger nichts anderes als christlicheWahrheit,

als Gott. Damit kann der Wahrheitsbegriff bei Ratzinger an die Stelle des Gottesbegriffs treten,

besonders da, wo er sich nicht primär im innerkirchlichen Raum äußert, sondern den christli-

chen Glauben im nicht mehr nur christlichen Kontext der heutigen Gesellschaft und im Dialog

der Religionen plausibilisieren möchte.« Ulrike Treusch, »Leidenschaft für die Wahrheit«. Wahr-

heitsbegriff und Augustinus-Rezeption bei Joseph Ratzinger/Benedikt XVI. In: »Mitarbeiter der

Wahrheit«. Christuszeugnis und Relativismuskritik bei Joseph Ratzinger/Benedikt XVI. aus evan-

https://doi.org/10.14361/9783839462171-020 - am 14.02.2026, 19:08:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfähigen Theologie 223

gegenüber eine Gefährdung dar, weil sie die Überzeitlichkeit des Guten und Bösen122

bezweifeln – für Ratzinger gilt dies wohl besonders hinsichtlich eines individualisie-

renden Relativismus. Ihm hält er entgegen:

Wir haben jedoch ein anderes Maß: den Sohn Gottes, den wahren Menschen. Er ist

das Maß des wahren Humanismus. ›Erwachsen‹ ist nicht ein Glaube, der den Wellen

der Mode und der letzten Neuheit folgt; erwachsen und reif ist ein Glaube, der tief

in der Freundschaft mit Christus verwurzelt ist. Diese Freundschaft macht uns offen

gegenüber allem, was gut ist und uns das Kriterium an die Hand gibt, um zwischen

wahr und falsch, zwischen Trug undWahrheit zu unterscheiden.123

Es führte an dieser Stelle zu tief in die Theologie Ratzingers, wollte man etwa den

christologischen Spuren folgen, die in diesem Zitat angelegt sind.124 Entscheidend sind

hier Motivation und Begründung der Relativismus-Kritik. Erst vor diesemHintergrund

nämlich wird eine zweite Kritik verstehbar, die andernfalls allzu leicht fehlgedeutet

werden könnte. ImWerk Joseph Ratzingers findet sich nämlich nicht nur die Warnung

vor derDiktatur des Relativismus, sondern auch den deutlich weniger rezipiertenHinweis

auf eine Diktatur des Positivismus.125 Es gelte »einer Diktatur der positivistischen Ver-

nunft zu widersprechen, die Gott aus dem Leben der Gemeinschaft und aus den öffent-

lichen Ordnungen ausschließt und dabei den Menschen seiner Maßstäbe beraubt.«126

Besieht man diese Warnung vor dem Hintergrund der bisherigen Ausführungen, so

gelischer Sicht. Hg. v. Christoph Raedel. Göttingen 2013. S. 90-115, hier: S. 93. [= Treusch, Wahr-

heitsbegriff.] Das überzeitliche Maß lässt sich demnach mit verschiedenen Begriffen (durchaus

strategisch) substituiren. Gleiches gilt für die Beispiele, die Ratzinger zur Illustration des über-

zeitlichen Maßstabs heranzieht. So ist es wohl kein Zufall, dass er sich in einer grundlegenden

Plausibilisierung dieses Maßstabs auf die bleibende ethische Disqualifikation der Tötung bezieht

und nicht etwa auf andere Sünden, die in der Mehrheitsmeinung vieler westlicher Gesellschaften

nicht mehr als sündhaft bzw. schuldhaft erlebt werden.

Die zentrale Stellung der Kirche wird auch dadurch gedeckt, dass sie mehr als die einzelnen Gläu-

bigen – so Kurt Koch in Anlehnung an Ratzinger – »der erste Adressat und Empfänger der Of-

fenbarung Gottes« ist. Kurt Koch, »Was ist Wahrheit?« – Dogma des Relativismus oder Frage auf

Leben und Tod? Versuch einer Replik. In: »Mitarbeiter der Wahrheit«. Christuszeugnis und Relati-

vismuskritik bei Joseph Ratzinger/Benedikt XVI. aus evangelischer Sicht. Hg. v. Christoph Raedel.

Göttingen 2013. S. 221-237, hier: S. 230.

122 Um es an dieser Stelle noch einmal zu betonen: Die Überzeitlichkeit dieser Wahrheitswerte be-

zieht sich dabei nicht nur auf das oben als Beispiel herangezogene Tötungsverbot, sondern eben

auch auf andere nach römisch-katholischer Auffassung sündhafte Werte unabhängig davon, ob

diese mit derzeitigen Mehrheitsauffassungen konfligieren oder nicht.

123 Ratzinger, Predigt S. 14.

124 Christologie und Ekklesiologie sind dabei selbstverständlich aufs Engste mit- und ineinander ver-

schaltet: »Die verbindliche und gültige Wahrheit offenbart sich in der Geschichte und zwar in der

Gestalt Jesu, der sich als Logos in die Geschichte hinein inkarnierte, und in der Gestalt des Glaubens

der Kirche.« Treusch, Wahrheitsbegriff S. 100.

125 In der Diskussion bleibt dieser Aspekt – gerade im Vergleich zu Ratzingers Relativismus-Schelte –

häufig außen vor. Unter anderen Gesichtspunkten thematisiert Hubert Wolf die Diktatur des Po-

sitivismus. Vgl. Hubert Wolf, Verdammtes Licht. Der Katholizismus und die Aufklärung. München

2019. S. 31f.

126 Benedikt XVI., Ansprache andasKardinalskollegiumunddieMitglieder der RömischenKurie beim

Weihnachtsempfang, 22. Dezember 2006. URL: www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/spee-

https://doi.org/10.14361/9783839462171-020 - am 14.02.2026, 19:08:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


224 Konstruktion von Verbindlichkeit

stellt sich eine bezeichnende argumentative Parallelität ein, die sich angesichts eini-

ger weiterer Textstellen noch verschärft. Vor dem Deutschen Bundestag führt Benedikt

XVI. 2011 aus: »Wo die positivistische Vernunft sich allein als die genügende Kultur an-

sieht und alle anderen kulturellen Realitäten in den Status der Subkultur verbannt, da

verkleinert sie denMenschen, ja sie bedroht seineMenschlichkeit.«127 An anderer Stelle

konkretisiert er seine Einschätzung:

Diese Philosophien haben als ihren Grundzug, daß sie positivistisch und daher anti-

metaphysisch sind, so daß Gott in ihnen letztlich nicht vorkommen kann. Sie beruhen

auf einer Selbstbegrenzung der Vernunft, die im technischen Bereich erfolgreich und

angemessen ist, aber in ihrer Verallgemeinerung den Menschen amputiert.128

Am Positivismus stört Ratzinger die Hybris der Vorstellung, alles aus sich selbst her-

aus (be-)gründen zu können. Wie im Fall des Relativismus, so bleibe auch hier nicht

genügend Raum für die absolute Wahrheit des Christentums. Die philosophisch völ-

lig disparaten Denklinien von Relativismus und Positivismus kritisiert Ratzinger so-

mit für den gleichen Aspekt. Das funktioniert auch deshalb, weil er den Relativismus

(implizit) auf eine spezifische Subform reduziert.129 Aus der Melange beider Kritiken

lässt sich ein für Ratzinger zentrales Anliegen deduzieren: die Machbarkeit.130 Beide

Strömungen kritisiert er schließlich dafür, dass sie den menschlichen Möglichkeiten

allzu viel Gewicht einräumen.131 Das externe, überzeitliche Maß wird dabei durch die

Selbstfokussierung des Menschen abgelöst – ob nun relativistisch oder positivistisch

motiviert. Die potentiellen Konsequenzen eines solchen Machbarkeitsdenkens exem-

plifiziert Ratzinger u.a. anthropologisch:

ches/2006/december/documents/hf_ben_xvi_spe_20061222_curia-romana.html (abgerufen am:

17.06.2021).

Wenngleich ohne die Attribuierung als Diktatur so hat Benedikt XVI. doch auch an anderer Stelle

diese Zeitdiagnose bestätigt: »Dass wir nichtmehr deckungsgleichmit dermodernen Kultur sind,

die christliche Grundgestalt nichtmehr bestimmend, das ist offenkundig. Heute lebenwir in einer

positivistischen und agnostischen Kultur, die sich gegenüber dem Christentum zunehmend als

intolerant zeigt.« Benedikt XVI., Letzte Gespräche. Mit Peter Seewald. München 2016. S. 261. [=

Benedikt XVI., Gespräche.]

127 Benedikt XVI., Rede im Deutschen Bundestag, 22. September 2011. URL: https://www.bundestag.

de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244 (abgerufen am: 17.06.2021).

128 Joseph Ratzinger, Europa in der Krise der Kulturen. In: Marcello Pera/Joseph Ratzinger, OhneWur-

zeln. Der Relativismus und die Krise der europäischen Kultur. Augsburg 2005. S. 62-84, hier: S. 74.

[= Ratzinger, Krise.] Interessanterweise attestiert er den Positivismus nicht nur Vertreter*innen

säkularer Philosophie, sondern auch Strömungen exegetischer Theologie. Vgl. Benedikt XVI., Ge-

spräche S. 104f.

129 Es geht ihmvorwiegendwohl umeinen individualistisch interpretierten alethischenRelativismus.

130 Das verbindet sich mit einer übergreifenden Zeitdiagnose: »Wir leben ohne Zweifel in einem Ge-

schichtsraum,wodie Versuchung, es ohneGott schaffen zuwollen, sehr groß geworden ist. Unsere

Technik- und Wohlstands-Kultur beruht auf der Überzeugung, daß im Grunde alles machbar ist.

Natürlich verschließt sich, wenn wir so denken, das Leben dann in dem, was von uns gemacht und

hergestellt und bewiesen werden kann. Die Gottesfrage tritt somit ab.« Ratzinger, Gott S. 24.

131 Das ähnelt der Kritik des Konstruktivismus Friedrich August von Hayeks. Vgl. dazu Kap. 2.5.1.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-020 - am 14.02.2026, 19:08:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://doi.org/10.14361/9783839462171-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244
https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede-250244


5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfähigen Theologie 225

DerMensch ist nun imstande, Menschen zumachen, sie sozusagen im Reagenzglas zu

produzieren. Der Mensch wird zum Produkt, und damit ändert sich das Verhältnis des

Menschen zu sich selbst von Grund auf. Er ist nicht mehr Geschenk der Natur oder des

Schöpfergottes; er ist sein eigenes Produkt. Der Mensch ist in die Brunnenstube der

Macht hinuntergestiegen, an die Quellorte seiner eigenen Existenz. Die Versuchung,

nun erst den rechten Menschen zu konstruieren, die Versuchung, mit Menschen zu

experimentieren, die Versuchung, Menschen als Müll anzusehen und zu beseitigen,

ist kein Hirngespinst fortschrittsfeindlicher Moralisten.132

Ratzinger fürchtet hier die völlige Verschiebung der Aktiv-Passiv-Relationen und buch-

stabiert seine Sorge ethisch durch.Wo sich Menschen als reine Akteur*innen erfahren,

so seine Überlegung, geben sie jeden Respekt für denWert des Lebens auf und erheben

sich zu zerstörerischen Herrscher*innen.133 Historisch bezieht Ratzinger dieses Den-

ken auf einen italienischen Philosophen zurück, der in dieser Arbeit bereits mehrfach

vorkam: Giambattista Vico.

Der scholastischen Gleichung ›Verum est ens – das Sein ist die Wahrheit‹ – stellt er

seine Formel entgegen: ›Verumquia factum‹. Daswill sagen: Als wahr erkennbar ist für

uns nur das, was wir selbst gemacht haben. Mir will scheinen, dass diese | Formel das

eigentliche Ende der alten Metaphysik und den Anfang des spezifisch neuzeitlichen

Geistes darstellt.134

Ratzinger führt weiter aus:

Inmitten des Ozeans des Zweifels, der nach dem Zusammenbruch der alten Metaphy-

sik amBeginn der Neuzeit dieMenschheit bedroht, wird hier im Faktumdas feste Land

wieder entdeckt, auf dem der Mensch versuchen kann, sich eine neue Existenz zu er-

bauen. Die Herrschaft des Faktums beginnt, das heißt die radikale Zuwendung des

Menschen zu seinem eigenen Werk als dem allein ihm Gewissen.135

Das neuzeitliche Denken, das sich nach Ratzinger in Vicos Philosophie Bahn bricht,

steht damit für eine »radikale Anthropozentrik«136, die als Leitmotiv seine Doppelkritik

der zwei Diktaturen verbindet. Aus dem Glauben, alles aus sich selbst heraus schaffen

und wissen zu können, entwickle sich gleichsam eine »Umwertung aller Werte«137.

132 Ratzinger, Welt S. 47.

133 Gerade der Konnex von Machbarkeit und Zerstörung tritt dabei immer wieder hervor. Vgl. exem-

plarisch Ratzinger, Welt S. 40; Ratzinger, Gott S. 111f. Eine Textstelle sei hier gesondert zitiert, weil

sie eine zusätzliche Ahnung von dem gibt, was Ratzinger dem radikalen Konstruktivismus wohl

entgegenhalten würde: »Wenn das Tun nicht blind und damit zerstörerisch geraten soll, muß ihm

die Frage nach dem Sein vorausgehen.« Joseph Ratzinger, Zur Gemeinschaft gerufen. Kirche heute

verstehen. Freiburg i.Br. 1991. S. 9. [= Ratzinger, Gemeinschaft.]

134 Joseph Ratzinger, Einführung in das Christentum. Vorlesungen über das Apostolische Glaubens-

bekenntnis. München 2000. 52f. [= Ratzinger, Einführung.]

135 Ebd. S. 55.

136 Ebd. S. 56.

137 Ebd. S. 55. Implizit greift Ratzinger hier auf ein berühmtes Diktum Friedrich Nietzsches zurück.

Vgl. u.a. Friedrich Nietzsche, Der Antichrist. Versuch einer Kritik des Christentums. Hamburg
62015. S. 135.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-020 - am 14.02.2026, 19:08:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


226 Konstruktion von Verbindlichkeit

Ratzinger setzt demgegenüber auf den Empfangscharakter menschlicher Existenz:

»Der Mensch kommt zutiefst nicht zu sich selbst durch das, was er tut, sondern durch

das, was er empfängt.«138 In dieser Denklinie kehrt er auch das Diktum Vicos um: Wo

nämlich »der Mensch nur noch sein eigenes Werk erkennen kann, muss er doch zu-

gleich lernen, sich selbst als ein bloß zufällig Gewordenes, auch nur als ›Faktum‹, hin-

zunehmen.«139 Über die menschliche Kontingenz deutet sich hier der Versuch an, eine

Abhängigkeit von Gott zu behaupten, die die Maßstäbe wieder in ein rechtes Verhältnis

rücken soll. Nicht der Mensch mit seinen Möglichkeiten soll im Fokus stehen, sondern

der ihn übersteigende, überzeitliche Wille Gottes.140 Dabei ist es bezeichnend, dass

Ratzinger seine Kritik gerade an Vico festmacht. Schon ohne diesen expliziten Rekurs

auf den Philosophen, dessen erkenntnistheoretische Abhandlung Ernst von Glasers-

feld als »das erste Manifest konstruktivistischen Denkens«141 bezeichnet hat, ähnelten

Ratzingers Einwürfe den Vorbehalten, die dem radikalen Konstruktivismus theologi-

scherseits entgegengebracht wurden (vgl. Kap. 4.1).142 Bündelt man diese Stimmen,

so ergibt sich das Bild einer Theologie, die sich selbst vorwiegend in Passiv-Bezügen

denkt143 – darin aber sehr aktiv verfährt…

Ratzingers Verwendungdes Begriffs liest sich gleichsamalsUmschreibungdessen,was er als Rela-

tivismus versteht. Gegen eine Zuordnung Vicos zum Relativismus argumentiert Detjen, Geltungs-

begründung S. 152.

138 Ratzinger, Einführung S. 251. Oder noch einmal anders nuanciert: »Der Weg des bloßen Könnens,

der Weg der reinen Macht ist Nachahmung eines Götzen und nicht Vollzug der Gottesebenbild-

lichkeit.« Ratzinger, Werte S. 114.

139 Ratzinger, Einführung S. 56.

140 Dieses Muster lässt sich dann auf verschiedene theologische Einzelbereiche übertragen. Ekkle-

siologisch leitet Ratzinger daraus bspw. eine Absage an verschiedene Reforminitiativen ab: »Der

Macher ist der Gegensatz des Staunenden (›Ammiratore‹). Er verengt die Vernunft und verliert

damit das Mysterium aus den Augen. Je mehr Selbstbeschlossenes und Selbstgemachtes es in

der Kirche gibt, desto enger wird sie für uns alle. Das Große, das Befreiende an ihr ist nicht das

Selbstgemachte, sondern das, was uns allen geschenkt ist und was nicht aus unseremWollen und

Erdenken kommt, sondern Vorausgehen, Zukommen, des Unausdenkbaren ist, das ›größer ist als

unser Herz‹ (vgl. 1 Joh 3,20). Die Reformatio, allezeit nötige, besteht nicht darin, daßwir uns ›unse-

re‹ Kirche immer neu zurechtmodellieren, sie selbst erfinden, sondern darin, daß wir immer wie-

der unsere eigenen Hilfskonstruktionen wegräumen zugunsten des reinen Lichts, das von oben

kommt und das auch der Anbruch der reinen Freiheit ist.« Ratzinger, Gemeinschaft S. 131.

141 Glasersfeld, Geschichte S. 12.

142 Tatsächlich formuliert er auch eine explizite Absage an die Kybernetik, aus deren Programm her-

aus entscheidende Gedanken des radikalen Konstruktivismus abgeleitet wurden. Vgl. Ratzinger,

Einführung S. 59.

Freilich ließen sich solche Ähnlichkeiten auch für Ratzingers Anknüpfungspunkte in der lehramt-

lichen Tradition behaupten, so bspw. hinsichtlich Johannes Paul II. Vgl. dazu Kucher, Katechismus

S. 175.

143 Dieses Anliegen verdichtet sich in der Korrektur einer Formulierung: Nicht »›Ich habe die Wahr-

heit‹, aber die Wahrheit hat uns, sie hat uns berührt.« Benedikt XVI., Gespräche S. 272. Hier stellt

sich eine (zumindest) semantische Überschneidung zu de Lubac ein, der ebenfalls schreibt: »Wir

haben sie nicht begriffen, wir haben sie nicht in uns gebildet, und so werden wir auch nie Herr über

sie sein. Um ehrlich zu sein, nicht wir besitzen sie: sie besitzt uns.« Henri de Lubac, Le problème

du développement du dogme. In : Henri de Lubac, La lumiêre du Christ II. Paris 1990. S. 38-70,

hier: S. 55. Zitiert nach: Rudolf Voderholzer, Das Paradox als spezifisch theologische Denkform

https://doi.org/10.14361/9783839462171-020 - am 14.02.2026, 19:08:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfähigen Theologie 227

C) Der performative Clou der Relativierung

Bezüglich Ratzingers Kritiken können nun weitere Facetten bedacht werden, die einen

zentralen Schritt in der Frage nach dem Gefahrenpotential der Relativierung anbah-

nen. Schaut man nämlich auf die Methodik, mit der Ratzinger seine Ablehnung von

Relativismus und auch Positivismus formuliert, fällt auf, wie er selbst Relativierungen

heranzieht, um seine Standpunkte zu legitimieren. Die Beispiele, die ich hier anführe,

bewegen sich allesamt in dem thematischen Rahmen, der bis dahin aufgespannt wurde.

Ein erstes Beispiel:

Natürlich ist das Gewissen in seinem Funktionieren etwas Lebendiges. Es kann daher

in einem Menschen verkümmern oder in ihm reifen. Daß das Gewissen auch von den

sozialen Realitäten, die mich umgeben, in seiner konkreten Funktionsweise bestimmt

wird, das kann man gar nicht leugnen. Im sozialen Umfeld liegen sowohl die Hilfen,

damit es erwacht und sich bildet, aber auch die Gefährdungen, die es abstumpfen oder

in eine falsche Richtung weisen – die sozusagen ein falsches Gewissen, sei es ein skru-

pulöses, sei es ein laxes, ausbilden können.144

Was sich wie ein Zugeständnis liest, ist argumentativ überaus zentral. Benedikt XVI.

relativiert hier die Autonomie des Gewissens, indem er die Bedeutung externer Bedin-

gungsfaktoren betont. Das Gewissen steht relativ zu seinen Kontexten. Erst so kann

er erklären, dass es einen externen und überzeitlichen Maßstab gibt, der aber (noch)

nicht von allen in gleicherWeise erkannt wird.Wäre dasmenschliche Gewissen nämlich

bar jeder Bedingungen, ließe sich nicht mehr erklären, warum es eine so ausgeprägte

Pluralität von Wertvorstellungen gibt. Erst in der Relativierung des Gewissens schafft

Ratzinger die Voraussetzungen, um die christliche Botschaft als Korrektiv einspielen

zu können. An einem weiteren Textbeispiel lässt sich dies konkretisieren. Zu der auch

von Staaten eingeforderten Orientierung an einem externen Maßstab schreibt er:

Dieses ›Außerhalb‹ könnte günstigstenfalls die reine Einsicht der Vernunft sein, die et-

wa von einer unabhängigen Philosophie zu pflegen und zu hüten wäre. Praktisch aber

gibt es eine solche reine, von der Geschichte unabhängige Vernunftevidenz nicht. Me-

taphysische und moralische Vernunft wird nur in historischem Zusammenhang wirk-

sam, hängt von ihm ab und überschreitet ihn zugleich.145

nach Henri de Lubac. In: Wie lässt sich über Gott sprechen? Von der negativen Theologie Plotins

bis zum religiösen SprachspielWittgensteins. Hg. v. Werner Schüßler. Darmstadt 2008. S. 217-233,

hier: S. 222. [= Voderholzer, Paradox.]

144 Ratzinger, Gott S. 86.

145 Ratzinger,Werte S. 63. Ganz ähnlich formuliert er auch ananderer Stelle: »DerVersuch einer streng

autonomenVernunft, die vomGlaubennichtswissenwill, sich sozusagen selbst an denHaaren aus

dem Sumpf der Ungewissheiten herausziehen zu wollen, wird letztlich kaum gelingen. Denn die

menschliche Vernunft ist gar nicht autonom. Sie lebt immer in geschichtlichen Zusammenhän-

gen.« Ratzinger, Glaube S. 110.

Der Konnex von Vernunft und Geschichtlichkeit, der sich hier andeutet, markiert einen Schwer-

punkt im Denken Ratzingers, dessen weitere Verfolgung im Zuge dieser Arbeit leider nicht ge-

leistet werden kann.Weiterführend vgl. hierzu diese frühe diesbezügliche Studie: Dorothee Kaes,

Theologie im Anspruch von Geschichte und Wahrheit. Zur Hermeneutik Joseph Ratzingers. (Dis-

sertationen Theologische Reihe Bd. 75). St. Ottilien 1997.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-020 - am 14.02.2026, 19:08:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


228 Konstruktion von Verbindlichkeit

Auch in diesem Fall operiert Ratzinger mit Relativierungen. Eine reine Vernunft wird

mit Rekurs auf seine historischen Bedingungsverhältnisse ausgeschlossen.146 Die Rela-

tion spannt sich zwischen der Vernunft und ihren Kontexten auf. Auch hier ermöglicht

die Einschränkung der menschlichen Fähigkeiten die Kontrastierungmit dem externen

Maßstab einer übernatürlichenWahrheit. Dieses Vorgehen verdichtet sich in der Kritik

des Positivismus:

Denn wie forsch er sich auch immer als reiner Positivist gebärden mag, der die supra-

naturalen Versuchungen und Anfälligkeit längst hin|ter sich gelassen hat und jetzt nur

noch im unmittelbar Gewissen lebt – die geheime Ungewissheit, ob der Positivismus

wirklich das letzte Wort habe, wird ihn doch nie verlassen.147

Der Positivismus wird mit seiner Unmöglichkeit konfrontiert, einen letzten Zweifel

ausräumen zu können. Die Relation spannt sich auch hier zwischen den menschlichen

Möglichkeiten, ihren Limitationen und der Wahrheit des großen Ganzen.

Die wenigen Textstellen lassen eine argumentative Strategie erkennen, die kon-

stitutiv auf Relativierungen bezogen ist. Dahinter steckt ein spezifisches Interesse:

Ratzinger relativiert die menschlichen Vermögen, um die überzeitliche Wahrheit des

Christentums einspielen zu können. Er bestimmt Absolutheit als Vergleichswert, der

über Relativierungen und Relationierungen gewonnen wird. Darin kommt Ratzinger

einem lokalen Relativismus sehr nah, der einenWahrheitskern vor den Relativierungen

abschirmt, aber auf bestimmte (Außen-)Bereiche zugreift.148 Darin aber zeichnet sich

auch ein positivistischer Zug ab, weil Ratzinger trotz des Eingeständnisses einer

letztendlichen Unzugänglichkeit Gottes149 eine Sprechposition einnimmt, die von

weitreichenden Gewissheiten geprägt ist.150 Die daraus resultierende Spannung lässt

sich zeitlich präzisieren: Ratzinger nimmt eine Enttemporalisierung vor (überzeitlicher

146 So schreibt er über positivistische Philosophien: »Trotz ihrer scheinbar totalen Vernünftigkeit sind

sie nicht die Stimme der Vernunft selbst und durchaus auch ihrerseits kulturell gebunden, eben

an die Situation des Westens von heute.« Ratzinger, Krise S. 74.

147 Ratzinger, Einführung S. 38f.

148 Wie stark Ratzinger auf die Relationierung zurückgreift, zeigt sich besonders deutlich in seiner

Trinitätstheologie, die an dieser Stelle nicht umfassend dargestellt werden kann. Ein kurzer Blick

auf seine Bestimmung des Vater-Sohn-Verhältnisses muss genügen: »›Vater‹ ist ein reiner Bezie-

hungsbegriff. Nur im Hin-sein zu dem anderen ist er der Vater, im In-sein seiner selbst ist er ein-

fachGott. Person ist die reine Relation der Bezogenheit, nichts sonst. Die Beziehung ist nicht etwas

zur Person Hinzukommendes wie bei uns, nur als Beziehentlichkeit besteht sie überhaupt.« Ebd.

S. 170.

149 So sieht er durchaus, dass »es zwischen Gott und Mensch eine unendliche Kluft gibt; weil der

Mensch so beschaffen ist, dass seine Augen nur das zu sehen vermögen, was Gott nicht ist, und

daher Gott der für den Menschen wesentlich | Unsichtbare, außerhalb seines Sehfeldes Liegende

ist und immer sein wird.« Ebd. S. 43f.

Implizit destabilisiert er damit auch seine eigene Sprechposition, insofern er selbst als Mensch

von den Einschränkungen betroffen bleibt, die er allgemein anthropologisch veranschlagt.

150 Entsprechend fragt auch Gianni Vattimo: »Wenn ich mich von meiner Sünde des Relativismus

befreienwollte, wie es der Papst vonmir fordert, wasmüsste ich tun?Waswürde der Papst wollen?

Zudenken, dass er alleinRecht habe?« RenéGirard/Gianni Vattimo, ChristentumundRelativismus.

Hg. v. Pierpaolo Antonello. Übers. v. Christine Boesten-Stengel. Freiburg i.Br. 2008. S. 49. [= Girard/

Vattimo, Christentum.]

https://doi.org/10.14361/9783839462171-020 - am 14.02.2026, 19:08:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfähigen Theologie 229

Maßstab), bleibt dabei aber selbst zeitlich gebunden. Trotz seiner energischen Absa-

gen changiert er damit zwischen relativistischen und positivistischen Momenten.151

Gerade für den relativistischen Einschlag ist dies ein aufschlussreicher Befund, der

sich anhand einer weiteren theologischen Bearbeitung der Relativismusthematik noch

einmal präziser zeichnen lässt.

In der Einleitung seiner 2017 erschienenen Habilitationsschrift gibt der Fundamen-

taltheologe Patrick Becker das folgende Ziel aus:

Die erste Hypothese dieser Arbeit ist es, dass diese Polarisierung auf zwei gegenüber-

stellbaren Wahrheitsverständnissen basiert, die sich in den konkreten Themen, kon-

kreten Situationen und ganzen Lebensentwürfen zeigt. Daher ist sie religiös aufgela-

den. Zugleich glaube ich – das ist die zweite zentrale These dieser Arbeit –, dass beide

Grundpositionen in der Wahrheitsfrage christlich anschlussfähig sind. Ich möchte mit

dieser Arbeit also zeigen, dass es (1.) zwei zentrale Optionen in der Wahrheitsfrage

gibt, dass diese (2.) in der europäischen Philosophiegeschichte beide ihren Ort haben,

dass (3.) auch in der Geschichte des Christentums beide ergriffen wurden und sich als

tragfähig erweisen konnten und dass (4.) aktuelle innerkirchliche Konflikte besser ver-

151 Ratzinger steht damit freilich nicht allein. Seine Relativismuskritik ist mit einer lehramtlichen

Tradition verbunden, die ihren Anfang im 19. Jahrhundert nimmt. Vgl. Daniel Bugiel, Der lehramt-

liche Anti-Relativismusdiskurs. In: Glaube ohne Wahrheit? Theologie und Kirche vor den Anfra-

gen des Relativismus. (Theologie kontrovers). Hg. v. Michael Seewald. Freiburg i.Br. 2018. S. 77-97;

ThomasMarschler, Anspruch aufWahrheit. Das kirchliche Lehramt über »Relativismus«. In: Relati-

vismus und christlicherWahrheitsanspruch. Philosophische und theologische Perspektiven. Hg. v.

Bernd Irlenborn/Michael Seewald. Freiburg/München 2020. S. 158-192; Bernd Irlenborn,Die Relati-

vismuskritik von Papst Benedikt XVI. In: Glaube ohneWahrheit? Theologie und Kirche vor den An-

fragen des Relativismus. (Theologie kontrovers). Hg. v. Michael Seewald. Freiburg i.Br. 2018. S. 98-

115, hier: 103-105. Und auch nach Benedikt XVI. scheint diese spezifische Relativismus-Rezeption

des römischen Lehramtes nicht abzubrechen.Mit Verweis auf Aussagen von Papst Franziskus stellt

Irlenborn fest: »Mittlerweile erscheint der Relativismus als Grundübel für ganz verschiedene Phä-

nomene, die als Verfallserscheinungen anführt werden«. Irlenborn, Herausforderungen S. 27.

Hinsichtlich der lehramtlichen Perspektiven auf den Relativismus macht auch Seewald die Beob-

achtung, dass sich in den Auseinandersetzungen immer wieder Relativierungen durchschlagen:

»Aufschlussreich für die Relativität des kirchlichen Relativismusbegriffs und damit auch für die

Relativität des lehramtlichen Antirelativismusdiskurses ist, dass die hier Gebrandmarkten (man

denke an Henri de Lubac, Jean Daniélou oder Yves Congar), die im Pontifikat Pius XII. allesamt Re-

pressalien ausgesetzt waren, später zu Wegbereitern des Konzils und zu Kardinälen wurden, de-

renWeitsicht von derselben Kirche, die sie zuvor in die Nähe einer modernistisch-relativistischen

Hybridhäresie gerückt hatte, gelobt wurde.« Seewald, Anfragen S. 18. An späterer Stelle fragt er

deshalb: »Ist hier also ein unausgesprochener kirchlicher Relativismus am Werk, der in Kauf ge-

nommenwird, um sich nicht selbst explizit korrigieren zumüssen?« Ebd. S. 29. Florian Bruckmann

weist noch auf einen anderen Aspekt hin, der ebenfalls mit dem zweiten Vatikanum zusammen-

hängt. Nach demKonzil befinde »sich das Lehramt in der doppelten Anfechtung, dass es einerseits

die Totalopposition gegen modernes Subjektdenken aufgeben will und muss, ohne sich anderer-

seits dadurch selber das Problem oder den Vorwurf der Beliebigkeit einzuhandeln«. Bruckmann,

Relativismus S. 456. Einerseits formiere das zweite Vatikanum die Kirche in einer größeren Offen-

heit zurWelt als noch sein Vorgängerkonzil, andererseits adressierten Traditionalisten gerade dies

als Relativismusvorwurf. Vgl. ebd. S. 456.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-020 - am 14.02.2026, 19:08:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


230 Konstruktion von Verbindlichkeit

stehbar werden, wenn im Hintergrund die Wahrheitsfrage und dabei die Positionie-

rung bei einer der beiden Optionen gesehen wird.152

In der Darstellung der erwähntenWahrheitsverständnisse folgt Becker der Unterschei-

dung Simon Blackburns zwischen Absolutismus und Relativismus, die er an sehr un-

terschiedlichem geistesgeschichtlichem Material illustriert. Während der Relativismus

weitgehend dem entspricht, was in diesem Kapitel bereits herausgearbeitet wurde,

steht der Absolutismus für eine gänzlich disparate Denkfigur. Hier kommt es vor al-

lem auf eine starke Wahrheits- und Objektivitätsorientierung an, die Becker religiös

wie folgt illustriert: »Wer als Christ die absolutistische Sichtweise stark macht, sieht

in Jesus zuallererst die unverfälschte, unüberbietbare Wahrheit und wird in der Johan-

nespassion entsprechend dieHoheitschristologie und den Entscheidungsdualismus be-

tonen.«153 Den Zusammenhang zum Johannes-Evangelium stellt Becker anknüpfend

an vorherige Überlegungen zur Wahrheitsfrage in Joh 18,28-19,16a her. Absolutistische

Denkfiguren verbinden sich oftmals mit realistischen Konzepten. Für die Zwecke die-

ser Untersuchung ist nun aber weniger die konkrete inhaltliche Diskussion der Arbeit

Beckers bedeutsam, sondern vielmehr ein kritischer Blick auf ihre Methode. Im Fokus

steht nämlich die Frage, ob das Programm einer quasi neutralen Bearbeitung der Diffe-

renzierung zwischen Absolutismus und Relativismus nicht seinerseits eine Positionie-

rung auf einer der beiden Seiten erfordert und seine eigene Neutralität damit aufhebt.

Dieses Problem hat Becker selbst im Blick: »Auch Blackburn entscheidet sich letztlich

(wenn auch unausgesprochen) für eine der beiden Seiten und findet sich auf der von

ihm ›relativistisch‹ getauften wieder.«154 Und weiter Becker: »Ich glaube in der Tat,

dass man sich für eine relativistische oder absolutistische Argumentations- und Denk-

weise entscheiden muss.«155 Was Becker hier fasst, ist die Einsicht in die performative

Dimension einer Behandlung von Erkenntnistheorie, die unmittelbar mit dem zusam-

menhängt, was ich als axiomatische Inkompatibilität beschrieben habe.156 In der Aus-

einandersetzung machen sich die jeweiligen Theorien selbst zum Maßstab der jeweils

anderen. Im konkreten Text liest sich das dann wie folgt: »Wer die Kontextabhängigkeit

der Wahrheitsverständnisse sieht, wird das absolutistische Anliegen von Eindeutigkeit

und Zeitunabhängigkeit als im letzten selbst zeit- und personengebunden verstehen

und damit relativieren.«157 Die reflexive Auseinandersetzung mit den zwei erkennt-

nistheoretischen Modellen macht demnach eine Positionierung erforderlich, die, wenn

nicht explizit so doch implizit, am Modus der Auseinandersetzung ablesbar wird.158

152 Patrick Becker, Jenseits von FundamentalismusundBeliebigkeit. Zu einemchristlichenWahrheits-

verständnis in der (post-)modernen Gesellschaft. Freiburg i.Br. 2017. S. 13. [= Becker, Jenseits.]

153 Ebd. S. 47.

154 Ebd. S. 48.

155 Ebd. S. 48.

156 Vgl. Kap. 2.5.1.

157 Becker, Jenseits S. 335.

158 Auf die Anschlussprobleme, die sich gerade in der wechselseitigen Bewertung ergeben, habe ich

bereits hingewiesen. Vgl. Kap. 2.5. ImkonkretenZusammenhangder theologisch-philosophischen

Relativismusdiskussion kann man die Auswirkungen besonders eindeutig an einer durch die Kri-

tik Ratzingers/Benedikt XVI. motivierten Arbeit Josef Seiferts veranschaulichen. Ihm zufolge »ist

das einzige Maß dieser Wahrheit das Sein selbst und bleibt die Wahrheit völlig unberührt da-

https://doi.org/10.14361/9783839462171-020 - am 14.02.2026, 19:08:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfähigen Theologie 231

Dass gerade der Versuch, beide Optionen als berechtigte Denkmöglichkeiten auszu-

weisen, relativierende Züge trägt, ist dabei auch Becker klar: »Die Beobachtungsform

beinhaltet ein relativierendesMoment: Indem beideWahrheitskonzepte in ihrer Eigen-

logik nebeneinander dargestellt werden, werden sie geschichtlich eingeordnet und ver-

ortet.«159 Darin stimmt Becker mit einer Überlegung Humberto R.Maturanas überein,

die hier noch einmal angeführt werden soll:

Ob Sie nun den Erklärungsweg der absoluten Objektivität oder den der relativen Ob-

jektivität beschreiten, hängt […] von Ihrer jeweiligen emotionalen Dynamik ab. Diesen

emotionalen Zusammenhang werden Sie aber nicht sehen, wenn Sie denWeg der ab-

soluten Objektivität beschreiten.160

Freilich gestaltet sich Maturanas Ausgangsunterscheidung anders als diejenige Black-

burns. Dennoch wird hier ein entscheidender Vorzug relativistischer bzw. relativieren-

der Denkoptionen herausgestellt, der sich vor allem performativ erweist. Mit anderen

Worten: Das berechtigte Nebeneinander zweier Denkmöglichkeiten lässt sich nur rela-

tivistisch erklären, weil diese Dualität mit einem starken Wahrheitsbegriff direkt kol-

lidiert.161 Relativist*innen können bspw. durch Rekurs auf die axiomatische Verwie-

senheit jeweiliger Denkoperationen durchaus erklären, wie es zu solch fundamental

unterschiedlichen Auffassungen kommen kann, ohne dass die andere Position dabei

gleich als falsch oder sogar pathologisch abgeurteilt werden müsste. Für den radika-

len Konstruktivismus habe ich dies an früherer Stelle bereits argumentiert (Kap. 2.5.1).

Aus der Einsicht in die Möglichkeit verschiedener (sich potentiell widersprechender)

Ausgangsentscheidungen resultiert hier ein Bewusstsein für die Kontingenz des eige-

nen Denkens und eine Vorsicht in der Übertragung eigener Urteile auf andere. Absolu-

tist*innen hingegen können (ganz auf der realistischen Linie) den Relativismus letztlich

von, ob irgendein oder viele Menschen diese Urteile für wahr halten oder nicht.« Josef Seifert, Der

Widersinn des Relativismus. Befreiung von seiner Diktatur. Mainz 2016. S. 16. Auf dieser Grund-

lage nun formuliert Seifert eine überaus weitreichende Kritik relativistischer Theorien, zu denen

er auch die Überlegungen Jürgen Habermas’ und Hans-Georg Gadamers zählt. Letztlich geht es

ihm dabei um das bekannte Argument vom Selbstwiderspruch, das er aber noch einmal beson-

ders pointiert: »der Relativismus widerspricht sich selbst und dieser Selbstwiderspruch gründet in

nichts anderem als in einer notwendigen Falschheit und seinemAngriff auf das einsichtigeWesen

der Wahrheit, die doch unleugbar ist und die jeder Mensch inklusive des Relativisten voraussetzt:

daß nämlich die Wahrheit nie relativ sein kann, sondern absolut ist: Was falsch ist, ist an sich

falsch und kann nie für irgendein Individuum, irgendein Zeitalter, oder für den Menschen über-

haupt wahr sein; und was wahr ist, ist an sich wahr und kann weder für andere Menschen noch für

Engel noch für Gott falsch sein.« Ebd. S. 45. Seifert setzt einen äußerst starken Wahrheitsbegriff

als evident voraus und überträgt ihn auf andere Positionen, die er in der Folge scheinbar leicht

destruieren kann. Eine Reflexion auf die Kontingenz seines eigenen Standpunktes oder die damit

verbundenen Voraussetzungen seiner eigenen Position nimmt er in seine Argumentation nicht

auf.

159 Becker, Jenseits S. 49.

160 Riegas/Vetter, Gespräch S. 78.

161 DazuDetjen: »Wieso überhaupt Alternativerscheinungen als Krise betrachtetwerden, hängtwohl

mit dem Wunsch nach Einheitlichkeit, nach ›Wahrheit‹, nach kognitiver und emotionaler Sicher-

heit gegenüber dem Dilemma der Kontingenzbedrohung zusammen, einem Wunsch, von dem

Menschen offensichtlich zutiefst beseelt sind.« Detjen, Geltungsbegründung S. 368.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-020 - am 14.02.2026, 19:08:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


232 Konstruktion von Verbindlichkeit

nur als wahrheitswidrig abqualifizieren, weil sie stets unter den Gesichtspunkten der

Wahrheitskategorie beobachten.162 Es kann in diesem Konzept nur eine Realisation

der Wahrheit geben, woraus folgt, dass nach erfolgter Qualifizierung einer Position als

wahr ihre Alternativen zugleich als nicht-wahr gelten müssen. Schaut man vor diesem

Hintergrund noch einmal auf Beckers Arbeit, wird fraglich, wie er das Beisammensein

von relativistischen und absolutistischen Elementen ausgestalten will. Für seinen eige-

nen Zugang beansprucht Becker schließlich eine »Meta-Metaebene […], die ich als Be-

obachterperspektive verstanden wissen möchte.«163 Ein solcher Anspruch aber müss-

te davon ausgehen, dass Gegenstand und Methode klar voneinander getrennt werden

könnten. Dies wiederum ließe sich aber nur vor dem Hintergrund spezifischer theo-

retischer Voreinstellungen behaupten, mit denen man wieder mitten in die inhaltliche

Auseinandersetzung abtauchte. Auch hier also spannt sich ein Zirkel auf, der den Be-

obachtungsstandpunkt unvermeidlich in die Positionierung treibt. Beckers Programm

unterwandert sich damit performativ selbst und illustriert so einen zentralen Clou re-

lativistischen Denkens.

Nach alldem gewinnt der Relativismus ein anderes Profil und ließe sich durchaus

affirmativer bestimmen, etwa im Gefolge Peter L. Bergers:

Relativismus kann einfach als die bereitwillige Annahme von Relativität definiert wer-

den; das bedeutet, dass die Relativierung, die tatsächlich stattgefunden hat, als eine

höhere Form von Wissen gefeiert wird. Man kann sich über nichts ganz sicher sein,

denn es gibt keine absolute kognitive oder normative Wahrheit.164

Relativierung wird demnach zu einer Operation, die Komplexität präziser bearbeiten

kann und zugleich ganz im Bewusstsein der Kontingenz steht. Ähnlich sieht es Luh-

mann: »Man akzeptiert die Kontingenz aller Kriterien und aller möglichen Beobachter-

positionen.«165 Auch theologisch schimmert hier eine Möglichkeit durch, den Relati-

vismus von seinem Image als Schreckgespenst zu befreien.166

162 Das einfachste Instrument hierzu ist wohl die Behauptung, relativistische Positionen seien logisch

nicht haltbar, weil sie (teilweise) das Nicht-Widerspruchsprinzip verletzen. Dass damit aber eine

erhebliche Produktivität (Paradoxien) einhergehen kann, wird zumeist nicht berücksichtigt.

163 Becker, Jenseits S. 14.

164 Berger, Altäre S. 28.

165 Luhmann, Massenmedien S. 143.

166 Exemplarisch für eine zaghafte Öffnung vgl.: Seewald, Pluralität S. 230f.; 233f. Nach Seewaldmüs-

se »ein praktikabler Alltagsrelativismus nicht grundsätzlich diskreditiert | werden.« Ebd. S. 233f.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-020 - am 14.02.2026, 19:08:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfähigen Theologie 233

Ist das relativistische Denken damit nun aber einfach rehabilitiert?167 Es bleibt ein

Problemüberhang, der sich unmittelbar an die Frage der Verbindlichkeit anschließt.Mit

Karl Rahner kann diese wiederkehrende Frage noch einmal anders akzentuiert werden:

Ein religiöser Relativismus, der im großen und ganzen alle Religionen für gleichbe-

rechtigt und das Wesen und das Unwesen der Religionen ziemlich gleichmäßig oder

nur in unausweichlichen Variationen undMischungen allüberall für gegeben hält, wä-

re imGrunde die Aufhebung des christlichen und katholischen Glaubens […]. Der wirk-

lich überzeugte Katholik steht also vor der Frage, wie sich der Glaube an die Absolut-

heit und Allgemeinverbindlichkeit seines katholischen Christentums und seiner Kir-

che ohne diesen religiösen Relativismus in Einklang bringen lasse mit der Tatsache,

daß auch nach 2000 Jahren Christentum und Kirche der größere Teil der Menschheit

weder christlich noch katholisch ist, wobei auch diesem größeren Teil der Menschen

weder Intelligenz noch Treue zu ihrem Gewissen abgesprochen werden dürfen; hin-

zu kommt noch das Faktum, daß er doch von seinem eigenen katholischen Glauben

her an einem wahren und wirksamen Heilswillen Gottes für alle Menschen festhalten

muß und nicht der Meinung sein kann, Gott verweigere von sich aus dem Großteil der

Menschen die Möglichkeit und die Gnade des Heiles, das doch nur in Jesus Christus

gegeben ist und durch das Christentum und die eine Kirche allenMenschen vermittelt

werden soll.168

Rahner verbindet die Relativismus- und Verbindlichkeitsdebatte in dieser Weise mit

der Religionstheologie und der Einsicht in die religiöse Pluralität der Welt.169 Gerade

nämlich im Kontakt zu der Vielfalt religiöser Angebote – so wurde es bereits zur Einlei-

tung dieses Unterkapitels formuliert – schlägt sich die Frage durch, wie die einzelnen

Religionen ihre Konturen behaupten können. Relativierungen stehen hier im Verdacht,

Wegbereiter eines religionstheologischen Pluralismus zu sein.170 Dass die Relativie-

167 Diese Überlegungen zeigen freilich nur eine Möglichkeit einer theologischen Neubewertung

dieses Denkens an und bleiben an radikalkonstruktivistische Voraussetzungen gebunden. Um

hier nur auf eine andere Möglichkeit hinzuweisen, vgl. Johannes Hartl, Metaphorische Theolo-

gie. Grammatik, Pragmatik undWahrheitsgehalt religiöser Sprache. (Studien zur systematischen

Theologie und Ethik Bd. 51). Berlin 2008. S. 373-382. Hartl argumentiertmetaphorologisch, kommt

aber zu ähnlichen Ergebnissen: »[E]s gibt keine Art und Weise, die Welt aus keiner Perspektive

zu sehen, es gibt keine Beschreibung ohne Beschreibung. Vielmehr sind unser ganzes Denken

und Wahrnehmen von unserer Sprache, und diese wiederum von unseren Metaphern, abhängig.

Selbstverständlich ist die Gültigkeit jedes Satzes abhängig von der ganzen Sprache.« Ebd. S. 379.

Nach Irlenborn entspräche das einem sprachlichenRelativismus: »Ausgangspunkt dieser Formdes

Relativismus ist die These, dass sich die Bedeutung von Ausdrücken nur im Kontext der Zugehö-

rigkeit zu einer bestimmten Sprache verstehen lässt.« Irlenborn, Relativismus S. 13.

168 Karl Rahner, Ekklesiologie. In: SzTh Bd.VIII. Einsiedeln/Zürich/Köln. 1967. S. 329-444, hier: S. 336.

169 Die Religionstheologie nimmt ihren Ausgangspunkt dabei gerade bei der Frage, »wie die Vielfalt

von Religionen theologisch bewertet werden soll.« Klaus von Stosch, Komparative Theologie als

Wegweiser in der Welt der Religionen. (Beiträge zur Komparativen Theologie Bd. 6). Paderborn

2012. S. 17. Durch die zusätzliche Einblendung relativierender (gleichsam potentiell radikalkon-

struktivistischer) Erkenntnisskepsis wird diese Ausgangsfrage freilich noch einmal verschärft.

170 Dabei geht auch Hick von einer realistischen Position aus, die sich in seiner Rede von dem Realen

(the real) schlechthin durchschlägt. Thomas Schärtl meint (mit Verweis auf Roger Trigg) deshalb:

»It is crystal clear that Hick’s philosophy of religion sticks tometaphysical realismwhen it comes to

https://doi.org/10.14361/9783839462171-020 - am 14.02.2026, 19:08:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


234 Konstruktion von Verbindlichkeit

rungsoption aber einen spezifisch religiösenMehrwert birgt, wird deutlicher, wenn das

Verhältnis von Religiosität und Paradoxalität in den Blickpunkt rückt. Die Relevanz der

Paradoxalität deutet sich in dem Rahner-Zitat dabei ebenfalls schon an, insofern auch

hier ein Widerspruchsproblem des Christlichen markiert wird: die Bindung des Heils

an Christus sowie die Kirche einerseits und die soteriologische Universalisierung an-

dererseits. Im folgenden Kapitel sind es gerade Strukturen dieser Art, die als Form

theologischen Denkens diskutiert werden.

5.1.1.3 (Religiöse) Paradoxalität

Paradoxien sind verdächtig.Wo sie auftreten, werden logische Gewissheiten fragil. Die

binäre Unterscheidung zwischenwahr und falsch kann das Paradox nicht einholen,weil

es beides zugleich ist. Entsprechend viel steht auf dem Spiel, wenn es um Paradoxien

geht, und entsprechend scharf wird die Rhetorik. In seinem Roman Der Zauberberg legt

Thomas Mann dem humanistischen »Schwätzer«171 Ludovico Settembrini die folgen-

de Aussage in den Mund: »Ich verachte die Paradoxe, ich hasse sie! […] Das Parado-

xon ist die Giftblüte des Quietismus, das Schillern des faulig gewordenen Geistes, die

größte Liederlichkeit von allen!«172 So drastisch wie in diesem Zitat geht die Absage

an Paradoxien wohl keinenWissenschaftler*innen über die Lippen. Die Ablehnung, die

das literarische Beispiel illustriert, lässt sich dennoch beobachten. Liest man vor ihrem

Hintergrund aber noch einmal genauer im Zauberberg nach, gerät Settembrinis Aussage

in Konflikte – etwa zum erzählerischen Ausgangspunkt: der Protagonist Hans Castorp

reist als junger und vermeintlich gesunderMann »auf Besuch für dreiWochen«173 in ein

Sanatorium in den Bergen, um seinen erkrankten Cousin zu sehen. Kaum angekom-

men, wird Castorp vom Gast zum Patienten.174 Und dieses Muster zieht sich durch:

Der Ort der Heilung wird vollständig zum Ort der Krankheit; als Erholungsstätte ge-

dacht, wird das Sanatorium zu einer zeitlosen Wartehalle für den Tod. Die Paradoxie

wird damit trotz Settembrinis Absage zu einem künstlerischen Mittel des Textes.

Nach der Beschäftigung mit dem Relativismus kommt also eine weitere scheinbar

gefährliche Größe ins Spiel. Dass aber auch in diesem Fall die Abwehrreflexe vorschnell

übersteuern, soll dieses Unterkapitel zeigen. Dazu werden Paradoxien zunächst un-

ter drei Gesichtspunkten beobachtet: (A) logisch, (B) radikalkonstruktivistisch und zu-

letzt (C) theologisch.175 Anschließend werden die Linien zusammengezogen und in den

Kontext eines Religiositätsverständnisses integriert, das die Relativierung als zentralen

the existence of the ultimate.« Thomas Schärtl, Constructing a ReligiousWorldview.WhyReligious

Antirealism is Still Interesting. In: European Journal for Philosophy of Religion 6 Heft 1 (2014).

S. 133-160, hier: S. 143. [= Schärtl, Antirealism.]

171 Thomas Mann, Der Zauberberg. (Bibliothek des 20. Jahrhunderts). Stuttgart/Hamburg/München

1982. S. 624. [= Mann, Zauberberg.]

172 Ebd. S. 291.

173 Ebd. S. 23.

174 Diese Konstellation wertet auch TomWohlfarth als »[d]ie prägende Paradoxie« des Romans. Vgl.

TomWohlfarth, Die Freiheit bewahren. In: nd, 31. März 2020. URL: https://www.neues-deutschlan

d.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html (abgerufen am: 17.06.2021).

175 Bei allen drei gewählten Zugängenwird es aufgrund der jeweils umfassenden Forschungsdiskurse

erforderlich sein, Auswahlentscheidungen zu treffen, die idealiter Exemplarität erreichen.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-020 - am 14.02.2026, 19:08:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://doi.org/10.14361/9783839462171-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html

