398

Konstruktion von Verbindlichkeit

890

recht.®”® Oben habe ich es bereits angedeutet: Auch in funktionaler Perspektive invol-

viert Gott mehr als bloRe Entzogenheit. %!

5.1.3.2 Hoffen und Handeln

Ein wichtiges Indiz fir diese Einschitzung lisst sich (abermals) den religiésen und
mystischen Paradoxien ablesen. In erster Linie geht es dabei um die basale Beobach-
tung, dass — vor allem in der Mystik — trotz der Anerkenntnis einer Entzogenheit Gottes
nicht ins Schweigen gewechselt, sondern weiter kommuniziert wird. In der zweiten Re-
plik wurde zu diesem performativen Widerspruch bereits Uberlegungen angestellt.89
Mit Bernard McGinn lisst sich ein zentraler Befund noch einmal wiederholen: »Selbst
jene Mystiker, die paradoxerweise besonderen Nachdruck auf Unaussprechlichkeit ge-
legt haben, nutzen alle Méglichkeiten der Sprache aus — und entwickeln oft sogar neue
—, um diesen Transformationsvorgang zu fordern.«3%? Die performative Uberwindung
der selbst postulierten Unfihigkeit, die nicht schweigt, sondern spricht, fiigt der re-
lativierenden Wirkung des Zeichens Gott ein entscheidendes Moment hinzu. In der
Spannung zwischen propositionaler Aussage einerseits und sprachlicher Handlung an-
dererseits wird ein Sinnbezug ausgedriickt, der die paradoxale Rede vom Verstummen
abhailt. Trotz der eigenen Begrenztheit wird dem Sprechen der Vorzug vor dem Schwei-
gen oder Verstummen gegeben. Diese Einstellung durchzieht nicht nur die mystischen,
sondern auch die religiésen Paradoxien. Besonders eindrucksvoll geschieht dies etwa
in der Auferstehungsparadoxie, die nicht einfach die eigentiimliche Gleichzeitigkeit
von Leben und Tod kolportiert, sondern eine theologisch-produktive Sinnspitze hin-
zufiigt. 8% Auch wenn die Details der Gleichzeitigkeit von Leben und Tod unklar blei-
ben, so wird zumindest von Paulus festgestellt: »Gott hat den Herrn auferweckt; er wird
durch seine Macht auch uns auferwecken« (1 Kor 6,14). Paulus verkniipft die verstorende
Botschaft der Auferstehung Jesu mit der Hoffnung, dass ein Gott des Lebens fir die-
ses Geschehen verantwortlich ist und iiber Jesus hinaus Menschen auferwecken wird.
Wihrend Paulus damit fiir eine hoffnungsgeleitete Fortsetzung der Kommunikation

890 Diesbezlglich sei noch einmal an eine Beobachtung Zanders erinnert: »Religionskonzepte wie-
derum, die mit negativen Definitionen arbeiten und den Kern einer Religion im Nichtsagbaren
sehen, verfehlen die Praxis und weite Teile der Reflexion in allen Religionen.« Zander, Religions-
geschichte S. 20.

891 Theologisches Anschauungsmaterial einer solchen Erweiterung liefert Wallich in seiner Unter-
suchung. Sein funktionales Gottesverstandnis geht klar iiber die Zuschreibung von Entzogenheit
hinaus: »Dem Wort>Gott<kommt eine neue Funktion zu: Es dient zur Artikulation tiefer Erfahrun-
gen zweckfreier Mitmenschlichkeit, beinhaltet zugleich aber auch eine gesellschaftlich relevante
Option auf die Verwirklichung von Mitmenschlichkeit.« Wallich, Autopoiesis S. 446. Wallich weist
mit dieser Bestimmung auf die Moglichkeit einer spezifischen Erweiterung tiber die Entzogenheit
hinaus hin. Konkret spielt er hier ein Argument seines relational-theologischen Ansatzes durch.
Damitnimmtereine Auswahlentscheidungvor, derich im Folgenden nicht weiter nachgehen wer-
de. Entscheidend ist sein methodisches Beispiel, an dem ich mich orientiere.

892 Vgl. Kap.5.1.2.4.

893 McGinn, Mystik S.16.

894 Nach FoRel liegt in der Auferstehung »der alles bewegend intentional motivierende Grund des
christlichen Glaubens«. FoRRel, Auferstehung S.13.

hittps://dol.org/1014361/9783839462171-031 - am 14.02.2026, 16:54:3! /dee - [



https://doi.org/10.14361/9783839462171-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfahigen Theologie

steht, ldsst sich am biblischen Zeugnis auch eine Alternative illustrieren: das Verstum-
men. Fiir diese Option stehen die Frauen am Grab am Ende des Markus-Evangeliums:
»Da verlief3en sie das Grab und flohen; denn Schrecken und Entsetzen hatte sie ge-
packt. Und sie sagten niemandem etwas davon; denn sie fitrchteten sich« (Mk 16,8).
Wihrend Paulus im Korintherbrief eine kollektive Hoffnung formuliert, reagieren die
Frauen veringstigt. Die Furcht treibt sie in das Verstummen hinein. An der Auferste-
hungsparadoxie lassen sich damit zwei Reaktionsformen von einander unterscheiden.
In formaler Hinsicht ist entscheidend, dass beide Formen die Wirksamkeit Gottes be-
stitigen.3%® Sie reagieren lediglich unterschiedlich auf die Demonstration gottlicher

896 Statt eines ungliubigen Verschweigens geht es bei den Frauen

Handlungsmacht.
am Grab eher um ein dngstliches Verstummen angesichts eines schier unglaublichen
Geschehens. Auch sie verfallen in dieser Weise nicht einfach in Margreiters »leeres
Schweigen«®®7. Im Hintergrund beider Méglichkeiten steht damit zunichst die basale
Voraussetzung, dass Gott handelnd in die Geschichte eingreifen kann und es auch tut.
Wie aber lisst sich diese Pramisse im Rahmen einer radikalkonstruktivistisch orien-

tierten Theologie bearbeiten?

A) Gottes Handeln

Die Primisse eines handelnden Gottes durchzieht den gesamten biblischen Befund
und verbindet zumindest die drei groRen monotheistischen Religionen miteinander.3%%
Vom Eingreifen und Handeln Gottes wird dabei durchaus unterschiedlich erzihlt. Fir
den Gang dieser Untersuchung sind dabei weniger die konkreten Gott zugeschriebenen
Handlungsweisen von Interesse als vielmehr die Pramisse selbst. Sie setzt sich in den
vielfiltigen religiosen Praktiken der einzelnen Gemeinschaften fort. Besonders spiir-
bar wird dies am Beispiel des Gebets, das »in biblischen Zeiten zu den Grundvollziigen
menschlichen Daseins«3%? zihlte. In den monotheistischen Religionen wird das Gebet
auf Gott als Adressaten ausgerichtet. Das gilt grundsitzlich auch fir das Zeugnis der
Bibel, das mit der Bitte um, dem Dank fiir und der Klage iiber gottliches Handeln ein
weites Spektrum moglicher Gebetsformen kennt.?°® In all diesen Formen wird Gott als

895 Gottselbstwird in dieser Weise nicht als Schweigender dargestellt. Das passt zum gesamten bibli-
schen Befund: »Nirgends in der Heiligen Schrift, auch nichtin den gefiihlsstarken Psalmen und bei
Hiob, dem Skeptiker (Hiob 13), wird das >Schweigen/Stummsein Gottes<als solches proklamiert.«
Mdode, Spiritualitat S.167.

896 Diese Interpretation spitzt freilich zu. Dass auch Paulus zunichst eingeschiichtert auf die Auf-
erstehungsbotschaft reagiert, zeigt das Damaskuserlebnis. Gleich dreimal erzdhlt die Apostelge-
schichte davon, wie der Auferstandene Paulus begegnet. Dieser reagiert geschockt und fallt zu
Boden (Apg 22,1-19; 22,3-21; 26,4-23).

897 Margreiter, Mystik S. 98.

898 Vgl.RomanA. Siebenrock/Christoph]. Amor, Einleitung. In: Handeln Gottes. Beitrage zur aktuellen
Debatte. (QD Bd. 262). Hg. v. Roman A. Siebenrock/Christoph J. Amor. Freiburg i.Br. 2014. S.12-19,
hier: S.12.

899 Franz SedImeier, Beten im und mit dem Alten Testament. In: Theologie und Spiritualitit des Be-
tens. Handbuch Gebet. Hg. v. Matthias Arnold/Philipp Thull. Freiburgi.Br. 2016. S. 25-36, hier:S. 25.

900 Vgl.ebd. sowie Petra Heldt, Beten und Gebet im Neuen Testament. In: Theologie und Spiritualitat
des Betens. Handbuch Gebet. Hg. v. Matthias Arnold/Philipp Thull. Freiburg i.Br. 2016. S. 37-46. [=
Heldt, Beten.]

hittps://dol.org/1014361/9783839462171-031 - am 14.02.2026, 16:54:3! /dee - [

399


https://doi.org/10.14361/9783839462171-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

400

Konstruktion von Verbindlichkeit

Handelnder angesprochen. Die Primisse von der Moglichkeit des Handelns Gottes er-
weist sich religios insofern als zentral. Martin Breul verkniipft sie sogar mit der Vitalitit
religiéser Systeme. Zumindest fiir das Christentum stellt er fest:

Waurzel der christlichen Glaubenspraxis ist die Annahme der Moglichkeit, mit Gott in
einer Beziehung zu stehen, ihn um bestimmte Dinge zu bitten oder Konflikte mitihm
auszufechten. Die Glaubhaftigkeit der christlichen Religion hangt daran, die Rede vom
Handeln Cottes rational rechtfertigen zu kénnen — gelingt dies nicht, droht dem Chris-
tentum mittelfristig das Schicksal der antiken polytheistischen Mythologie, die zwar
eine Menge faszinierender Geschichten bietet, aber natiir|lich von niemandem mehr
ernsthaft als existenziell belangvolle und rational rechtfertigbare Selbst- und Welt-
deutung betrachtet wird.”®"

Theologisch geht mit dieser Beobachtung der Anspruch auf ein rational verantwortbares
Konzept gottlichen Handelns einher. Zu einem solchen Konzept gehéren Moglichkei-
ten der Generalisierung. Das Handeln Gottes soll hier nicht nur punktuell festgelegt,
sondern in seiner Allgemeinheit erfasst werden. Gesucht wird ein belastbares Muster.
In der konkreten theologischen Modellbildung fithrt gerade dieser Anspruch nun aber
zu erheblichen Problemen. Deutlich wird das, wenn die beiden moglichen Antworten
auf die Grundfrage handelt Gott in der Welt? generalisiert werden: Ein Gott, der immer
eingreift, fithrt in dieser Lesart ebenso zu Problemen wie ein Gott, der nie eingreift. In
der erstgenannten Generalisierung wird Gottes Handlungsmacht so ausgeweitet, dass
er als Akteur hinter jedem Vollzug dieser Welt steckt. Das theologische Problem dieser
Vorstellung besteht darin, dass hier iiberhaupt keine Freiheit mehr denkbar wire, weil
der Mensch durch das umfassende Handeln Gottes vollig determiniert wiirde. Zudem
miissten in dieser Lesart auch alle als leidvoll erlebten Einrichtungen der Welt direkt
auf Gott zuriickgefithrt werden. Mit der ersten Generalisierung ist deshalb auch die
Theodizee-Frage verbunden. In der zweiten Generalisierung kommt es zu Problemen
mit dem Konzept der géttlichen Allmacht, weil mit dem Eingreifen in die Geschichte eine
Handlung vorgegeben wiirde, die Gott explizit nicht ausfithren kénnte.

Um mit diesem doppelten Generalisierungsproblem theologisch umgehen zu kéon-
nen, wurden verschiedene Auswege entworfen. Von Stosch hat in seiner Beschiftigung
mit der Theodizee etwa versucht, einen Mittelweg zwischen den beiden Polen zu finden.
Gott greift in diesem Modell manchmal ein, sofern bestimme Bedingungen erfillt sind.
Die bedeutsamste Voraussetzung sieht von Stosch darin, dass Gott niemals gegen den
Willen eines Menschen handeln kénne, weil dies der liebenden Zuwendung des Schop-
fers zu seinen Geschopfen widersprechen wiirde. Konkret macht er dies an Situationen
im Konzentrationslager Auschwitz fest, die er als Eingreifen Gottes deutet:

Sie scheinen mir auch angesichts von Auschwitz das Bekenntnis zu ermdglichen, dass
Gott auch im tiefsten Elend die Menschen fiir sich zu gewinnen und sie aus ihrem bar-
barischen Vernichtungswahn zu befreien sucht. Aber er zwingt nicht. Er verhindert

901 Martin Breul, Handelt Gott in der Pandemie? In: Geist und Leben 93 Heft 4 (2020). S. 378-386, hier:
S.378f.

hittps://dol.org/1014361/9783839462171-031 - am 14.02.2026, 16:54:3! /dee - [



https://doi.org/10.14361/9783839462171-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfahigen Theologie

nichtdurch einen Eingriff in die Naturgesetze insgesamt, dass das Gas ausstromt, son-
dern versucht durch die Konfrontation mit dem Antlitz des Madchens dem mérde-
rischen Tun Einhalt zu gebieten. Wenn die SS-Leute sich nicht herauslocken lassen
aus den Panzern ihrer Angst und Mordgier, sind auch Gottes Rettungsmoglichkeiten
erschopft, weil er in seiner unbedingten Liebe keinen Menschen definitiv aufzugeben
bereit ist und auch beim schlimmsten Verbrecher allein mit Mitteln der Liebe fiir die

Liebe wirbt.2°?

Gottliches Handeln kénne die menschliche Freiheit folglich niemals itbergehen, son-
dern nur von aufen anreizen. Doch auch fiir diese Anreize lasst sich kein liickenloses
Muster beschreiben. Von Stosch macht das anhand einer Analogie deutlich:

Wenn zu einer Arztin auf einer Krankenstation im Dschungel fiinf Patienten mit der-
selben Krankheit kommen und sie nur so wenige Medikamente zur Verfiigung hat, dass
sie nur einen von ihnen heilen kann, sollte sie dann etwa die Medikamente wegwerfen

und niemandem helfen?°°3

Gott handle wie die Arztin und tue, was er konne.*®* Seine Moglichkeiten aber seien
limitiert — vor allem eben durch den freien Willen seiner Geschopfe.

Von Stoschs Versuch, zwischen den beiden Formen der Generalisierung eine Bre-
sche fiir das Handeln Gottes zu schlagen, muss wiederum an diesen Generalisierungen
gemessen werden, weil sie auf dem Anspruch des christlichen Gottesbilds basieren.
So zielt etwa Anselms Steigerungsargument auf eine umfassende Generalisierung der
Attribute Gottes. Dem Zeichen Gott werden so etwa Allmacht und Allgiite eingeschrie-
ben. Eine Einschrinkung dieser Eigenschaften sieht zumindest Anselm nicht vor, weil
uneingeschrinkte Attribute eingeschriankte Attribute im Vergleichsfall itberbieten. Von
Stoschs Angebot schligt nun aber erhebliche Einschrinkungen vor, die sich vor allem
an der Kategorie der Allmacht festmachen. Mit der Freiheit des Menschen wird eine
Grofie eingespielt, die die gottlichen Moglichkeiten begrenzt. Schliefilich kann Gott die-
se Hiirde nicht iiberschreiten.” Letztlich lauft von Stoschs Angebot auf den Versuch

902 Klaus von Stosch, Theodizee. (UTB Bd. 3867). Paderborn 22018. S. 143.

903 Ebd. S.147.

904 »Genauso wie von der Arztin muss m.E. auch von einem Cott, der die Liebe ist und in ein von
Freiheit bestimmtes dialogisches Liebesverhiltnis zur Welt eintreten will, gefordert werden, dass
er so oft wie méglich in besonderer Weise handelt, ohne dabei die menschliche Willensfreiheit
einzuschranken oder die geschopfliche Selbstbestimmung aufzuheben.« Ebd. S.147.

905 Mit dieser Zuschreibung entspricht von Stosch der theologisch etablierten Auffassung, dass die
gottliche Allmacht durchaus von Einschrankungen betroffen ist. In einem kirzlich erschiene-
nen Handbuch heifdt es dazu etwa: »Gottes Allmacht wird durch logisch notwendige Wahrhei-
ten und durch metaphysisch notwendige Wahrheiten beschrinkt. Andere essenzielle gottliche
Eigenschaften wie notwendige Existenz oder moralische Perfektion werden [...] heute eher zu den
metaphysisch als zu den logisch notwendigen Wahrheiten gezihlt. So kann Cott beispielsweise
keinen eckigen Kreis | erschaffen, nicht bewirken, dass 2 + 2 = 5 ist, aber auch nicht Selbst-
mord begehen oder grundlos unschuldige Kinder quilen. Wenn es metaphysisch unméglich ist,
die Vergangenheit zu verandern, ist dies auch fir Gott unmoglich (Gott und die Zeit). Wenn es
logisch unmaoglich ist, freie Entscheidungen von Geschopfen im Voraus zu wissen, dann ist dies
auch fiir Gott unmoglich (Allwissenheit). Wenn Gott sich selbst zu etwas verpflichtet hat und es
fiir ein moralisch perfektes Wesen unmoglich ist, ein Versprechen zu brechen, dann kann Gott eine

hittps://dol.org/1014361/9783839462171-031 - am 14.02.2026, 16:54:3! /dee - [

401


https://doi.org/10.14361/9783839462171-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

402

Konstruktion von Verbindlichkeit

hinaus, den Allmachtsbegriff einer Re-Definition zu unterziehen, um Determinismus
und Theodizee einerseits sowie Deismus andererseits ausweichen zu kénnen. Es liefRen
sich zahlreiche weitere Versuche dieser Art anfithren. Deutlich dirfte aber schon an-
hand dieses einen Beispiels sowie der ihm vorausliegenden theologischen Auslassungen
geworden sein, dass die Pramisse eines handelnden Gottes in erhebliche Spannungen
fithrt. Die religiose Selbstverstindlichkeit der Primisse wird gewissermafien mit ihrer
theologischen Unselbstverstindlichkeit kontrastiert. Das wirkt sich auch auf die Ge-
betspraxis aus, innerhalb derer diese Spannung durchaus bearbeitet wird: »Zwei Ele-
mente stittzen das Gebet paradoxerweise mehr als andere Attribute: die Wortlosigkeit
und die Intention.«*°® Auch daran zeigt sich, dass die Paradoxalitit eines alles iiber-
steigenden Gedankens erahnt, aber handlungspraktisch itberwunden wird. Die Entzo-
genheit Gottes wird damit zwar thematisiert, sie hilt zugleich aber eben nicht davon
ab, diesen entzogenen Gott bittend anzusprechen. Religiose Praxis geht in dieser Weise
tiber die Unsicherheit ihrer Erkenntnis hinaus.

Erneut fuhrt die Spur damit zuriick zur Paradoxalitit des Zeichens Gott. Dem Ver-
such, ein Wesen zu denken, das die eigenen Méglichkeiten unendlich iibersteigen soll,
wird der Versuch hinzugefiigt, die Wirkungen dieses Wesens maglichst prizise und
logisch belastbar angeben zu konnen. Beide Versuche aber bleiben menschlich limi-
tiert.?%” Das wird vor allem daran deutlich, dass sie auf Paradoxien wie das Stein-
Paradox zulaufen.?® Eine klare Festlegung der Handlungen Gottes wird entsprechend
erschwert: »Die Paradoxien konnen nicht in eine allgemeine standpunktlose Wahr-
heit aufgeldst werden, sondern markieren die Notwendigkeit von Kommunikation.«*®°
Aussagen, die fiir sich in Anspruch nehmen, ein direktes Eingreifen Gottes eindeutig
festlegen zu kénnen, werden in dieser Sicht fragil, weil sie Gefahr laufen, die epistemi-
sche Belastbarkeit ihrer Argumente zu iiberziehen. Ein Handeln Gottes wird damit aber
auch nicht einfach ausgeschlossen. Radikalkonstruktivistisch wiirde ein solcher Schritt
in Konflikte zu zentralen Leitsitzen der eigenen Theoriearbeit fithren. Man denke hier
an von Foersters Uberlegungen zur Nicht-Trivialitit der Welt, die u.a. auf die folgende
Spitzenaussage zulaufen: »Ich wiirde sogar sagen, nichts ist voraussagbar. Alle Syste-
me, die wir aus dem Universum herausschneiden, sind nicht-triviale Systeme. Unse-
re Hoffnung, dafd sie trivial sind, ist genau betrachtet ein naiver Glaube.«”'® Die vom
erkennenden System ausgehende Trivialisierung der erfahrenen Umwelt wird immer
wieder durch die Erfahrung von Komplexitit irritiert. Noch die scheinbar trivialsten
Maschinen kénnen an dieser Komplexitit scheitern. Im Konzept der Nicht-Trivialitdt
driicke sich die Erwartungshaltung einer fundamentalen Unerklirbarkeit aus, die letzt-
lich mit der Differenz von System und Umwelt zusammenhingt. Kein Mensch ist im-

solche Selbst-Beschrankung seiner Allmacht nicht zuriicknehmen.«Johannes Gréssl, Allmacht. In:
Theologische Grundbegriffe. Ein Handbuch. (UTB Bd. 5395). Hg. v. Cornelia Dockter/Martin Diirn-
berger/Aaron Langenfeld. Paderborn 2021. S.18-19, hier: S.18f.

906 Heldt, Beten S.37.

907 Insolchen Fillen wird letztlich»Transzendenz auf Immanenz reduziert«. Brieden, Paradoxien Kap.
3.1.3.1.

908 Vgl. abermals Kap. 5.1.1.3.

909 Brieden, Paradoxien Kap. 4.3.2.

910 Foerster, Anfang S. 50. Fiir eine ausfiihrlichere Darstellung vgl. Kap. 2.3.1.

hittps://dol.org/1014361/9783839462171-031 - am 14.02.2026, 16:54:3! /dee - [



https://doi.org/10.14361/9783839462171-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfahigen Theologie

stande, feststellen zu kénnen, ob er wirklich hinter den Schleier seiner eigenen Kon-
struktionen zu schauen vermag.”™ Ubertragen auf die Gottesfrage bedeutete es deshalb
eine unzulissige Trivialisierung, die Moglichkeit eines eingreifenden Gottes mit letz-
ter Sicherheit auszuschliefen. Dariiber hinaus aber finden sich gerade bei von Foerster
Uberlegungen, die die Unerklirbarkeit mit einer so positiven Sinndeutung versehen,
dass der Sprung in die Annahme eines schopferischen Grundprinzips vergleichsweise
nahe zu liegen scheint. Erinnern mochte ich lediglich an von Foersters Wunderbegriff,
der in Kap. 3.1 Thema war. Auch das Zeichen Gott konnte in dieser Lesart als eine Er-
innerung an die Nicht-Trivialitit der Welt verstanden werden. Wer Gott betend um
etwas bittet, adressiert eine maximal nicht-triviale Gréfie. Ein Gott, der sich niemals
vollig fassen lisst, widersteht jeder Trivialisierung. Bei Kristinova begegnet dieser As-
pekt als Perspektive der Unverfiigharkeit. Er wird gegen eine Perspektive der Verfiigharkeit in
Stellung gebracht, die nichts mehr als entzogen anerkennt und mit positivistischem
Anspruch auf Vollstindigkeit auftritt.”** Mit Gott lisst sich eine solche Perspektive ir-
ritieren, weil sie — erneut in der Diktion von Foersters — auf die Unentscheidbarkeit von
Fragen hinweist. Die paradoxale Idee einer alles umfassenden Grofie leitet die Einsicht
in die eigene Kontingenz an und macht Vollstindigkeitsfantasien briichig:

Die Transzendenz stellt deswegen auch eine Bedrohungdarfiiralle Ordnungen, die auf
dem Prinzip der Verfigbarkeit griinden. Sie bricht in diese ein, indem sie die Elemente
der Wirklichkeit, welche sie mit diesen Ordnungen gemeinsam hat, neu qualifiziert

und so aus der hermeneutischen Gewalt dieser Ordnungen herausreifit.”"3

Auch hier aber bleibt anzumerken, dass der Superlativ Gott iiber diese Wirkung seiner
grofRen Transzendenz noch hinausgeht.

Die kurze Erinnerung an diese radikalkonstruktivistische Weichenstellung macht
deutlich, dass ein Handeln Gottes nicht ausgeschlossen werden muss. Die erkenntnis-
theoretische Kritik an allzu starken Festlegungen erdffnet hier abermals Riume, die in
der theologischen Rezeption auch schon hinreichend diskutiert wurden.’* Dass auch
die Pramisse eines handelnden Gottes nur als Konstrukt und Zuschreibung erreicht
werden kann, diirfte sich angesichts der bisherigen Uberlegungen von selbst verste-
hen. Interessant ist, dass dieses Bewusstsein fiir die Konstruktionalitit aber wiederum
mit dem konstruierten Zeichen Gott in Verbindung gebracht werden kann. Klein hat auf
diesen Punkt in einem der oberen Zitate bereits hingewiesen: »D.h., dafy das Handeln
Gottes nur iiber konstruktionale Beschreibungsvorginge darstellbar bzw. aussagbar ist,
von denen dann aber behauptet wird, dafd sie allererst durch dieses Handeln Gottes her-
vorgebracht wurden.«*”® Der Superlativ Gott kommt in dieser Uberblendung zu einer

1 Dass diese Aussage die Form einer Paradoxie hat, weil sie letztlich selbst eine Trivialisierung vor-
nimmt, durfte angesichts der mehrfach festgestellten Grundparadoxalitit des radikalen Konstruk-

9

=

tivismus kaum verwundern. Vgl. zur Paradoxalitit des radikalen Konstruktivismus u.a. Kap. 2.2.
912 Vgl. Kristinova, Wirklichkeit S. 71-73
913 Ebd.S.72.
914 Abermals erinnere ich an die Bemerkungen zur Relativierung als Potential in Kap. 4.3.1.
915 Klein, Wahrheit S. 431.

hittps://dol.org/1014361/9783839462171-031 - am 14.02.2026, 16:54:3! /dee - [

403


https://doi.org/10.14361/9783839462171-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

404

Konstruktion von Verbindlichkeit

nichsten Stufe seiner Steigerungslogik. Das Zeichen greift nicht nur auf die Unzu-
linglichkeit des eigenen Ausdrucks zu, sondern tibersteigt auch diese Einsicht noch
einmal. Das erkennende System kann sich selbst so als Teil eines gottlichen Schép-
fungshandelns begreifen, es kann seine gesamte Perspektive als abhingig von einem
existierenden und handelnden Gott behaupten. Auch die eigenen erkenntnistheoreti-
schen Begrenzungen konnten so auf einen géttlichen Plan zuriickgefithrt und theo-
logisch weiterfithrend etwa als Bedingung dafiir interpretiert werden, itberhaupt mit
Gott in ein freies Beziehungsgeschehen eintreten zu kénnen.**® Von der gesetzten Pri-
misse eines existenten und handelnden Gottes her lassen sich deshalb auch die eigenen
Unsicherheiten einordnen. Ein solches Verfahren lisst sich etwa bei Kristinova beob-
achten, die »Gott als das Woher der (Perspektive der) Unverfiigbarkeit<®™” bezeichnet. Die
Unmoglichkeit eindeutiger Gotteserkenntnis wird in dieser Weise selbst theologisch
aufgeladen.®™® Auch solche Verfahren bleiben aber unmittelbar daran gebunden, dass
die Gottespramisse zunichst einmal gesetzt werden muss. Diesem Aspekt lisst sich mit
Oliver Reis genauer nachspiiren:

Wenn wir die Selbstreferentialitat religioser Kommunikation akzeptieren, dann ist un-
sere Argumentation notwendig zirkular. D.h., wir gebrauchen in unseren Argumenten
Begriffe und Wahrheitsbehauptungen, die wir nur wieder innerhalb des Systems be-
griinden kénnen. Jedes Argument ist selbst hoch voraussetzungsvoll, so dass Sie nie,
aber auch wirklich nie an einen selbst nicht mehr voraussetzungsvollen Punkt gelan-
gen werden. Fiir die religiose Kommunikation heifdt das insbesondere: Sie werden an
keinen Punkt gelangen, an dem nicht der Glaube notwendig ist, um ein Argument

iiberhaupt als Argument zu werten.®'®

Reis macht folglich darauf aufmerksam, dass es eines Eintritts in die religiése Dynamik
bedarf, um die dort vorgetragenen Plausibilititen als solche akzeptieren zu kénnen.%*°
In dieser Linienfithrung wire auch die Offenbarung als theologische Kategorie zu be-
stimmen. Die Unterscheidung zwischen géttlichem und menschlichem Anteil bleibt an
menschliche Operationen gebunden. Die von der eigenen Titigkeit abhingende Erfah-
rung von Transzendenz lisst sich in dieser Weise mit Gott identifizieren. Zumindest
radikalkonstruktivistisch kann diese Identifikation als Setzung des Systems aber nur
zirkuldr beschrieben werden. In erster Linie fithrt sie zu dem System zuriick, das sie
vornimmt. Ob sie dariiber hinaus das Wesen eines Gottes erreicht, bleibt erkenntnis-
theoretisch offen. Das lost aber nicht die Méglichkeit auf, zutiefst davon iiberzeugt zu

sein, dass diese Unterscheidung weiterfithrt. Damit wird erneut das Zusammenspiel

916 Ein solches Verfahren kommt dem nahe, was Andreas Odenthal im Rekurs auf Uberlegungen He-
ribert Wahls als »inversen Ansatz« bezeichnet. Vgl. Andreas Odenthal, Rituelle Erfahrung. Prak-
tisch-theologische Konturen des christlichen Gottesdienstes. (Praktische Theologie heute Bd. 161).
Stuttgart 2019. S. 130-132.

917  Kristinova, Wirklichkeit S. 203.

918  Ahnliche Verfahren lieRen sich daneben vor allem an geheimnistheologischen Entwiirfen zeigen.
Vgl. v.a. Rahner, Grundkurs S. 67-69.

919 Reis, Cott S. 323.

920 Fiir einen dhnlichen Gedanken vgl. Wallich, Autopoiesis S. 449f.

hittps://dol.org/1014361/9783839462171-031 - am 14.02.2026, 16:54:3! /dee - [



https://doi.org/10.14361/9783839462171-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfahigen Theologie

von Beobachtungen erster und zweiter Ordnung beriihrt. Reis arbeitet diese Erkennt-
nis in einer Unterscheidung zwischen inhaltlichen und formalen Argumenten auf. Die
inhaltliche Seite bezeichnet dabei den Innenraum von Sprachspielen, wihrend sich die
formale Seite auf kritische Riickfragen von auflen bezieht:

Nur innerhalb des Sprachspiels selbst ist inhaltlich verstandlich, dass

... das menschliche Wort Gottes Wort sein kann.

... der Heilige Ceist uns im Glauben starkt.

.. Gott uns ermachtigt in der Welt frei zu leben.

.. Gottes Zorn Uber die Welt berechtigt ist.

Auch wenn formal klar ist, dass

... wir Gottes Willen, Gottes Wort nicht von unserem unterscheiden kénnen [...].

... wir auch einen Gott wollen konnten, den wir nicht wollen [...].

... wir fiir Gott keinen Grund in der Welt haben, und jede Verankerung sehr vorausset-

zungsvoll ist [..].%7

Die inhaltliche Seite ist damit nicht einfach von der formalen Seite abgekoppelt.”** Sie
weist aber die Moglichkeit auf, iiber die kritischen Anfragen hinaus interne Plausibilita-
ten auszubilden.®*? So bleibt es bei der Méglichkeit, »die Perspektive Gottes von derje-
nigen der Menschen zu unterscheiden — im Bewusstsein davon, dass auch diese Unter-
scheidung von menschlicher Beobachtung (und damit dem Gebrauch der Unterschei-
dungsform) abhingt.«*** Auch wenn die Unterscheidung in formaler Hinsicht (radikal-
konstruktivistisch) an ihren eigenen operationalen Hintergrund zu erinnern wire, blie-
be sie inhaltlich dennoch méglich. Menschen kénnen sich so auf einen géttlichen Wil-
len beziehen, auch wenn sie grundsitzlich (formal) wissen, dass die Erkenntnis dieses
Willens an ihre eigenen Operationen gebunden bleibt. In dieser Weise bleibt auch ein
religios motivierter Protest gegen Einrichtungen der Welt moéglich, die mit der antizi-
pierten gottlichen Perspektive als unvereinbar erlebt werden. Radikalkonstruktivistisch
wire dem hinzuzufiigen, dass ja auch die Welt selbst nur als Konstrukt zuginglich ist.

921 Reis, Gott S. 337.

922 So hilt Reis fest: »formale Anfragen sind hilfreich, damit sich ein Sprachspiel neu ausrichten kann,
es erfahrt etwas tiber die Fragen der Zeit. Aber man sollte nie vergessen, dass die formalen Anfra-
gen selbst von anderen Sprachspielen herriihren, die auch nicht auRerhalb ihrer selbst begriinden
sind.« Ebd. S. 340. Die Verbindung von inhaltlicher und formaler Seite ist also nicht nur als Inter-
aktion zwischen zwei statischen Einheiten zu verstehen, sondern auch hinsichtlich gemeinsamer
Voraussetzungen. In beiden Fillen gehtes um erkenntnistheoretisch unvollstindige Perspektiven,
die auf der Annahme spezifischer Axiome aufbauen.

923 Einen solchen Schritt beschreiben auch Schiitz und Luckmann: »Nur wenn wir die natiirliche Ein-
stellung aufgeben und uns in eine religiose Weltsicht versetzen, steht der Annahme nichts im
Weg, daf? sich auRerweltlich Transzendentes dem Menschen unmittelbar enthiillen kdnnte. Und
wenn man einmal diese Stellung bezogen hat, wird die Alltagswirklichkeit selbst so bedingungs-
los in Frage gestellt, dafd Denkwiderspriiche, die in der natiirlichen Einstellung uniiberbriickbar
sind, unbedeutend erscheinen missen.« Schiitz/Luckmann, Strukturen S. 594.

924 Brieden, Paradoxien Kap. 3.3.3.1. Nach Fresacher besteht genau darin die paradoxale Grundopera-
tion der Theologie: »Weder kann sie die Gottesposition einnehmen noch von ihr absehen.« Fresa-
cher, Kommunikation S. 333.

hittps://dol.org/1014361/9783839462171-031 - am 14.02.2026, 16:54:3! /dee - [

405


https://doi.org/10.14361/9783839462171-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

406

Konstruktion von Verbindlichkeit

Eine letzte korrespondenztheoretische Verifikation der Konstruktionen ist dabei we-
der radikalkonstruktivistisch noch theologisch zu erwarten. Radikalkonstruktivistisch
wird das System auf sich zuriickgeworfen, theologisch wird ein eschatologischer Vorbe-
halt angefiihrt, der auf den Unterscheidungen zwischen Mensch (Immanenz) und Gott
(Transzendenz) sowie Schopfung und Vollendung basiert. Beide Perspektiven schrin-
ken die Erkenntnismoglichkeiten in dieser Weise ein. Auf unterschiedlichen Wegen for-
dern sie doch gemeinsam eine epistemische Bescheidenheit ein, die jeweils im Rekurs
auf die Limitationen des Menschen begriindet wird.

B) Hoffnung

Gezeigt wurde bislang, dass es auch vor einem radikalkonstruktivistischen Hintergrund
médglich bleibt, an die Existenz eines eingreifenden Gottes zu glauben. Ahnliches wur-
de zuvor fiir Religiositit (erste Replik) und Mystik (zweite Replik) behauptet. In einem
letzten Schritt mochte ich nun exemplarisch zeigen, wie dem radikalen Konstruktivis-
mus iiber die reine Méglichkeitsbehauptung hinaus ein christlich-theologisches Ange-
bot unterbreitet werden kann. Als Angebot geht es dabei freilich nicht darum, von einer
Moglichkeit auf eine Notwendigkeit zu schliefen. Ein solches Verfahren wire nicht nur
radikalkonstruktivistisch, sondern auch theologisch verdichtig, wie mit Hans-Joachim
Hohn argumentiert werden kann:

Fiir die Entstehung der Welt, fiir die Begriindung moralischer Normen, fiir die Legiti-
mation politischer Herrschaft, fiir das methodische Vorgehen in Technik und Wissen-
schaft ist Gott (bzw. der Rekurs auf Gott) nicht mehr notwendig (d.h. nicht unabding-
bar, zwingend, alternativlos), sondern entbehrlich. In all diesen Bereichen kann der
Mensch agieren etsi deus non daretur«. Es gibt keinen innerweltlichen Sachverhalt, zu

dessen Erklarung oder Bewiltigung die Bezugnahme auf Gott geboten wire.?

Trotzdem bedarf es mehr als einer bloflen Mdglichkeitsbehauptung, weil diese eben
nicht nur Gott betrifft. Der radikale Konstruktivismus schliefdt mit seiner ontologischen
Neutralitit ebenso Riume fiir vollig andere Konzepte auf. Um es konkret zu machen:
Warum sollte man an die Existenz des christlichen Gottes glauben, nicht aber an Ge-
spenster oder das sog. fliegende Spagettimonster? Das radikalkonstruktivistische Postulat
der ontologischen Neutralitit betrifft sie gleichermafen. Eine ontologisch fundierte
Widerlegung der Existenzmoglichkeit dieser Grofen ergibt vor diesem Hintergrund
keinen Sinn. Die Begriindung eines Angebots muss deshalb funktional bzw. operational
geleistet werden. Auch auf diesem Weg wird sich aber keine Notwendigkeit erreichen
lassen. Deutlich kénnte damit lediglich werden, dass die Annahme einer religidsen, ni-
herhin christlichen Innenperspektive gewisse Vorziige aufweist. Dies aber erfordert —
wie Reis anmahnt (s.0.) — den Schritt von der formalen Anfrage in die inhaltliche Aus-
gestaltung. Konkret mochte ich dies leisten, indem ich mich im Folgenden auf einen

925 Hans-Joachim Héhn, Beim Wort genommen. Uber die Zwecklosigkeit des Betens. In: Hilft beten?
Schwierigkeiten mit dem Bittgebet. Hg. v. Magnus Striet. Freiburg/Basel/Wien 2010. S. 59-86, hier:
S. 64. Vgl. dazu auflerdem: Hans-Joachim Hohn, Der fremde Gott. Glaube in postsakularer Kultur.
Wiirzburg 2008. S. 51. [= H6hn, Gott.]

hittps://dol.org/1014361/9783839462171-031 - am 14.02.2026, 16:54:3! /dee - [



https://doi.org/10.14361/9783839462171-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfahigen Theologie

Aspekt konzentriere, von dem ich meine, dass er in besonderer Weise fiir radikalkon-
struktivistisches Denken nutzbar gemacht werden konnte.

In der Einleitung dieses Unterkapitels wurden mit Paulus und den Frauen am Grab
zwei mogliche Reaktionsformen auf die Primisse eines handelnden Gottes eingefiihrt.
Beide Optionen setzen auf der Beobachtungsebene erster Ordnung die Existenz ei-
nes handelnden Gottes voraus, deuten diese Annahme anschlieRend aber véllig un-
terschiedlich aus. Auch wenn der Option der Frauen historisch wie systematisch ein
hoher Stellenwert eingeriumt werden sollte®?°, scheint es insgesamt doch die paulini-
sche Option zu sein, von der das theologische Profil des Christentums ausgeht. Paulus
steht fiir eine Theologie, die sich an der Hoffnung ausrichtet. Den Ankerpunkt dieser
Hoffnung bildet der Glaube an die allgemeine Relevanz der Auferstehung Jesu. Von
dort aus wird die Botschaft von seinem Wirken zum ebayyéhiov, zur frohen Botschaft.
Das Handeln Gottes wird mit einer umfassend positiven Deutung versehen und mit
der Zuversicht verkniipft, dass hinter der Welt eine Grofie steht, die es gut mit den
Menschen meint. Freilich ist dies eine etwas hastige Charakterisierung des christlichen
Glaubens. Die wenigen Sitze sollten lediglich andeuten, wie stark der christliche Glau-
be Hoffnung involviert und hervorbringt. Die Frauen am Grab machen in ihrer Reaktion
deutlich, dass dieser Weg keineswegs alternativlos ist. Sie konfrontieren den christli-
chen Glauben mit der eigenen Unselbstverstindlichkeit. Entscheidend ist, dass diese
Unsicherheit nicht zum Anlass fiir Resignation wird, sondern stattdessen Zuversicht
motiviert. Von einem fragilen Ausgangspunkt wird die Entscheidung fiir eine positive
Deutung getroffen. Nach meinem Dafiirhalten liegt genau in diesem Motiv ein Vorzug
des christlichen Glaubens, der auch den radikalen Konstruktivismus bereichern kénn-
te. Zur Prizisierung dieses Angebots mochte ich einen kurzen Seitenblick auf einen
>Diskursverwandten« des radikalen Konstruktivismus einstreuen: Richard Rorty.**

In seinem Band Hoffnunyg statt Erkenntnis schligt Rorty exakt die Ersetzung vor, die
er im Titel ankiindigt. Er begriindet diesen Vorschlag u.a. mit einer Kritik dualisti-
scher und realistischer Erkenntnis- und Wahrheitskonzepte. So méchte er bspw. »die

928 weil sie auf der

Ubereinstimmungstheorie der Wahrheit aus dem Weg zu riumenc
Vorstellung basiere, man kénne zu nicht-relationaler Erkenntnis iiber das Wesen von

Dingen kommen. Rorty hilt dem entgegen:

Nach pragmatischer Anschauung gibt es so etwas wie ein nichtrelationales Merkmal
von X ebensowenig wie dessen intrinsische Natur, also das Wesen von X. Demnach
kann es auch keine Beschreibung geben, die dem eigentlichen Sosein von X entspricht,
also der Beschaffenheit von X | unabhangig von seiner Beziehung zu den Bediirfnissen,
dem BewuRtsein oder der Sprache der Menschen.9%°

926 Keul entnimmt dieser Option etwa ebenfalls einen ibergreifenden Sinn: »Die Sprachlosigkeit der
Frauen am Crab wirft die Leserinnen und Leser des Evangeliums auf ihre eigene Sprachlosigkeit in
Cottesfragen zuriick.« Keul, Gravuren S. 235.

927 In Kap. 2.6 wurde bereits darauf hingewiesen, dass Rorty mit dem radikalen Konstruktivismus
wichtige Argumentationsschritte teilt.

928 Rorty, Hoffnung S. 38.

929 Ebd.S. 42.

hittps://dol.org/1014361/9783839462171-031 - am 14.02.2026, 16:54:3! /dee - [

407


https://doi.org/10.14361/9783839462171-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

408

Konstruktion von Verbindlichkeit

Das Zitat macht ersichtlich, wie nah Rorty dem radikalen Konstruktivismus trotz
durchaus bestehender Differenzen kommt.”*° Sein Vorschlag, Erkenntnis durch Hoff-
nung zu ersetzen, steht vor dem Hintergrund einer skeptischen Grundhaltung. Es
geht Rorty darum, »eine befriedigendere Zukunft an die Stelle einer unbefriedigenden
Gegenwart und so die Hoffnung an die Stelle der Gewif’heit treten zu lassen.«*>* Er
mochte damit letztlich eine Flexibilisierung des Denkens erreichen: »Man sollte sich
nicht mehr darum kiimmern, ob das, was man glaubt, gut fundiert ist, sondern sich
allmihlich darum kiimmern, ob man geniigend Phantasie aufgebracht hat, um sich
interessante Alternativen zu den gegenwirtigen Uberzeugungen auszudenken.«%3*
Fir diese kreative Zukunftsorientierung setzt Rorty den Hoffnungsbegriff ein. Im
Anschluss an John Dewey konzentriert er

Hoffnung auf die Fahigkeit, eine neue Welt zu schaffen, in der unsere Nachkommen
leben kénnen, eine Welt mit mehr Vielfalt und Freiheit, als wir uns zur Zeit ausma-
len kénnen. Die Einzelheiten dieser in héherem Mafie erwachsenen und entwickelten
menschlichen Welt kdnnen wir uns ebensowenig vorstellen, wie unsere Vorfahren in
der Bronzezeitimstande waren, sichvon den Einzelheiten unserer heutigen Welt einen

Begriff zu machen.?33

Rorty setzt auf das zukunftsgestaltende Potential der Hoffnung und erdftnet ihr durch
seine Erkenntniskritik Gestaltungsriume. Ihm geht es nicht um das, was man heute
schon zu wissen meint, sondern um das, was morgen zu den nutzbringenderen Losun-
gen fithren kénnte.”** Dabei grenzt er sich zugleich explizit von teleologischen Versu-
chen ab:

Weder in der Physik noch in der Ethik kann man es darauf absehen, am Ende der For-
schung zu stehen. Das wire so dhnlich, als hdtte man vor, am Ende der biologischen
Evolution zu stehen, so als wollte man nicht blofs der letzte Erbe aller Zeiten sein, son-

dern auch das Wesen, in dem zu gipfeln jene Zeitalter bestimmt waren 23>

Trotz der Einbindung in unabschliefbare Prozesse sollte es nach Rorty darum gehen,
immer wieder positive Zukunftsvisionen aufzulegen. Seine Hoffnung bleibt insofern an
die Moglichkeiten des Menschen und seine Zukunft gebunden. Sie bezieht sich hochs-
tens auf nachfolgende Generationen, nicht aber auf ein nachirdisches Leben. Von Hoft-
nungskonzepten, die auf eine solche Existenz abzielen, grenzt sich Rorty explizit ab.
Entsprechende Versuche setzten »die Hoffnung auf Erlésung durch eine nichtmensch-
liche Macht an die Stelle der utopischen Hoffnungen auf eine selbstgeschaffene Zukunft
des Menschen.«3® Fiir Rorty stellt eine solch religivse Aufladung des Hoffnungsbegriffs

930 Soweit ich sehe, weist er keine besondere Sensibilitit fir Zirkularititen und Paradoxien auf. Ge-
rade dies aber gehort neben der Erkenntnisskepsis zum radikalkonstruktivistischen Profil.

931 Ebd.S.22.

932 Ebd.S. 25.

933 Ebd.S.36

934 Vgl.u.a. ebd.S.16.

935 Ebd.S.82.

936 Ebd.S. 47.

hittps://dol.org/1014361/9783839462171-031 - am 14.02.2026, 16:54:3! /dee - [



https://doi.org/10.14361/9783839462171-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfahigen Theologie

keinen gangbaren Weg dar. Sein Beispiel erweist sich in der Begriindung meines Ange-
bots dennoch in zweifacher Weise als hilfreich. Zum einen zeigt es, wie die Destabilisie-
rung von Erkenntnis zu einer Aufwertung vermeintlich fragilerer Denkformen fiithren
kann. Zum anderen markiert es einen deutlichen Ubergang von skeptisch-relativisti-
schen Ausgangsthesen zu einer wertorientierten Zukunftsperspektive, der sich nicht
biindig aus dem grundgelegten Theoriematerial ableiten lisst. Von der Dekonstrukti-
on substantieller bzw. ontologischer Dualismen geht Rorty zu einer Wertentscheidung
iiber. Seine Hoffnung zielt auf eine zukiinftige »Welt mit mehr Vielfalt und Freiheit«?3”
fiir die nichsten Generationen der Menschbheit. In einer solch zukiinftigen Welt solle die

938 sein. Damit sind unterschiedliche Werturteile

»Liebe so ziemlich das einzige Gesetz«
verbunden: Zunichst wird vorausgesetzt, dass das Wohl nachfolgender Generationen
ein erstrebenswertes Ziel darstellt. Dieses Wohl wird dann mit den Attributen Viel-
falt, Freiheit und Liebe konkretisiert. Eine nihere Begriindung dieser Wertentscheide
findet sich bei Rorty — soweit ich es sehe — nicht. Angesichts seines relativistischen
Profils ist dies auch kaum verwunderlich. Ein dhnliches Problem wurde fiir den ra-
dikalen Konstruktivismus am Beispiel des ethischen Imperativs Heinz von Foersters
bereits diskutiert. Zur Erinnerung: Zunichst formulierte von Foerster ad extra: »Hand-
le stets so, daR die Anzahl der Moglichkeiten wichst.«”>° Auch in diesem Fall werden
aber Wertentscheidungen gesetzt (Wachstum von Méglichkeiten), die in theoretische
Inkonsistenzen fithren. Von Foerster musste begriinden, wie er den normativen Zugrift
auf andere Personen angesichts seiner theoretischen Vornahmen begriinden kann. Aus
der Einsicht in dieses Problem korrigierte er sich schliefilich: »Heinz, handle stets so,
dass die Anzahl der Moglichkeiten wichst.«**° Hinter den Beispielen steht eine grund-
satzliche Schwierigkeit: Relativistische Theorien fithren unweigerlich zu Problemen der

941

Geltungsbegriindung.”*' Maturana und Varela sprechen in diesem Zusammenhang von

einem »Schwindelgefiihl«, das daher rithrt, »da wir keinen festen Bezugspunkt mehr ha-
ben, | an dem wir unsere Beschreibungen verankern und mit Bezug auf den wir ihre

942

Giiltigkeit behaupten und verteidigen konnen.«’** Auch Rorty miisste ein solch fester

Bezugspunkt fehlen. Entscheidend ist, dass er sich davon nicht lihmen lasst. Trotz des

937 Ebd.S.36

938 Richard Rorty, Antiklerikalismus und Atheismus. In: Richard Rorty/Gianni Vattimo, Die Zukunft
der Religion. Hg. v. Santiago Zabala. Ubers. v. Michael Adrian/Nora Frohder. Frankfurt a.M. 2006.
S.33-47, hier: S. 47.

939 Foerster/Porksen, Liigner S. 36.

940 Ebd.S.36.

941  Erinnern mochte ich in diesem Zusammenhang daran, dass Pérksen zumindest versucht hat, die
inhaltlichen Bestandteile des ethischen Imperativs formal aus dem radikalen Konstruktivismus
heraus zu begriinden: »Passend erscheint, dass die Vergrofierung von Moéglichkeiten unvermeid-
lich die Zahl der Alternativen des Denkens und Handelns erhéht, also ein formales Kriterium dar-
stellt, um Freiheitsgrade zu steigern und somit die Chancen eigenverantwortlicher Entscheidung
zu maximieren. Unpassend erscheint jedoch die Prasentationsform des Imperativs, weil der Be-
griff des Imperativs (wenn auch nicht der Inhalt dieser Vorgabe) zumindest irrefithrende Konno-
tationen besitzt, die der eigenverantwortlichen Reflexion entgegenstehen.« Pérksen, Konstrukti-
vismus S. 8.

942 Maturana/Varela, Baum S. 258f.

hittps://dol.org/1014361/9783839462171-031 - am 14.02.2026, 16:54:3! /dee - [

409


https://doi.org/10.14361/9783839462171-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Konstruktion von Verbindlichkeit

Eingestindnisses epistemischer Unsicherheit macht er Vorschlige zur Zukunftsgestal-
tung. Im Hoffnungsbegriff wird von daher eine positive, wertorientierte Uberwindung
der eigenen Fragilitit greifbar. Anders als bei Rorty wird dieses Muster im radikalen
Konstruktivismus nicht in gleicher Weise expliziert. Dennoch meine ich, dass es auch
hier angewandt wird.

Diese Beobachtung macht sich an einem Grundproblem des radikalen Konstruk-
tivismus fest, das in dieser Untersuchung bereits mehrfach angesprochen wurde. Es
geht um die Frage nach dem Warum radikalkonstruktivistischer Kommunikation. Sie
erwichst aus der radikalkonstruktivistischen Paradoxalitit: »wenn der Konstruktivis-
mus absolut wahr ist, dann ist er falsch«®*3. Trotz dieser Einsicht stellt der radika-
le Konstruktivismus Geltungsanspriiche auf, indem er etwa Thesen formuliert, die die
Unzulinglichkeit anderer Theorien behandeln. Wenn also etwa realistische Erkenntnis-
theorien kritisiert werden, setzt dies voraus, dass die Leistungsfihigkeit der Kritik die
Leistungsfihigkeit der kritisierten Position tibersteigt. Damit aber riickt die kommu-
nikative Praxis des radikalen Konstruktivismus in den Fokus, insofern sie darauf beob-
achtet wird, in welchem Verhiltnis Inhalt und Form einer Aussage zueinander stehen.
Kurzum: Widerlegt sich der radikale Konstruktivismus nicht performativ selbst, wenn
er Geltungsanspriiche dekonstruiert, indem er Geltungsanspriiche aufstellt? Maturana
und Varela wurden kritisch darauf hingewiesen, »dass sich der Duktus der Argumen-
tationen [..] eng an Paradoxien der Art >Tod allen Fanatikern« oder skompromissloseste
Toleranz« annihert«®**, Insgesamt zeigt sich daran, dass es eine wichtige Rolle spielt,
wie radikale Konstruktivist*innen auftreten: »Importantly, this is not to say that RC is
>more true« than other philosophies. To claim that something is more true than some-
thing else means to neglect a basic principle of RC, namely the self-applicability of its
findings.«”* Roths Neurokonstruktivismus taugt als Beispiel fiir das Aussetzen kriti-
scher Selbstapplikation.?#® Der radikale Konstruktivismus bedarf deshalb einer sanfte-
ren Form, die die eigene Paradoxalitit thematisieren kann. Hinter der Frage nach dem
Wie aber steht die grundlegende Reflexion auf das Warum radikalkonstruktivistischer
Kommunikation. Worin griindet die Motivation dafiir, mit radikalkonstruktivistischen
Einsichten iberhaupt in eine zwischenmenschliche Kommunikation einzutreten? Die-
se Frage verschirft sich noch einmal, wenn hinzugedacht wird, dass Kommunikati-
on radikalkonstruktivistisch darauf angewiesen ist, dass das Gegeniiber iitberhaupt als
solches gesetzt wird: Sie »kann nur funktionieren, weil Beobachter mit anderen Syste-
men interagieren, von denen sie unterstellen, daf sie selbst Beobachter sind«*¥’. Diese
Unterstellung aber konnte doch auch einfach unterlassen werden. Wie lisst sich der
doppelt unsichere Schritt in die Kommunikation hinein also begriinden?

Die Spur fithrt zuriick zu Rorty und seinem Hoffnungsbegriff. Auch der radikale
Konstruktivismus gibt fir seinen Schritt in die Kommunikation nimlich keine letz-
ten Griinde an. Die erkenntnistheoretische Fragilitit wird vielmehr handlungspraktisch

943 Porksen, Beobachtung S. 21.
944 Miiller, Versuchung S. 259.
945 Riegler, Constructivism S. 246.
946 Vgl. Kap. 2.4.

947 Schmidt, Paradigma S. 34.

hittps://dol.org/1014361/9783839462171-031 - am 14.02.2026, 16:54:3! /dee - [



https://doi.org/10.14361/9783839462171-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfahigen Theologie

iiberwunden, ohne dass dies eigens argumentativ eingeholt wiirde. Zwar wird reflek-
tiert, dass der performative Widerspruch des radikalen Konstruktivismus diesen nicht
widerlegt, weil es ja gerade darum geht, Zirkularitit und Paradoxalitit zu rehabilitieren
(Kap. 2.5.1), ein klarer Auftrag kann vor diesem Hintergrund aber nicht begriindet wer-
den. Wie bei Rorty steht auch im radikalen Konstruktivismus eine Wertentscheidung
im Hintergrund, die nicht vollig aus den theoretischen Pramissen und Axiomen her-
vorgeht. Radikalkonstruktivistisch wird der Kommunikation performativ ein Wert zu-
gestanden, obwohl die doppelte erkenntnistheoretische Problemstellung nicht biindig
ausgerdumt werden kann. Die Unsicherheiten, die aus der eigenen theoretischen Refle-
xion hervorgehen, miinden somit nicht in Lihmungserscheinungen, sondern werden
optimistisch gehandhabt. Fiir von Foerster bleibt »die Sprache eine unerhérte Zauber-

948 _ er verwendet sie trotzdem oder gerade deshalb. Die fundamentale Un-

nummer
erklirbarkeit wird damit in eine Handlungsweise iiberfithrt, die Rortys Ersetzung von
Erkenntnis durch Hoffnung iiberaus nahekommt. Wallich hat diesen Zusammenhang
explizit benannt: »Erfahrungen der Mitmenschlichkeit bleiben auch auf konstruktivisti-
schem Hintergrund unverfiigbar. Sie sind auf einem konstruktivistischen Hintergrund
als das andere, nicht geplante Unverfiigbare herauszustellen, das nur erhofft werden
kann.®%

An diesem Punkt setzt mein theologisches Angebot ein. In der kommunikativen
Uberwindung der eigenen Paradoxalitit dhnelt der radikale Konstruktivismus den reli-
giosen sowie besonders den mystischen Paradoxien, die in den vorigen beiden Repliken
behandelt wurden. Die Unsicherheit der eigenen Erkenntnis wird in dieser Weise nicht
nur postuliert, sondern mit einer positiven Note versehen. Im radikalen Konstruktivis-
mus geschieht dies rein performativ, auf der Ebene der Beobachtung zweiter Ordnung

959 Im christlichen Glauben hingegen wird der Schritt

zeigt sich hier ein blinder Fleck.
von der Unsicherheit in die affirmative Bezugnahme stirker bearbeitet. Als Antwort auf
das Warum wird hier Gott als Superlativ eingesetzt, der iiber die Entzogenheit hinaus so
attribuiert wird, dass er zum Grund der Hoffnung wird. Mit Gott wird eine GréRe ein-
gefithrt, die erlaubt, was nach Luhmann zum Spezifikum von Religiositit gehort: Kon-
tingenz wird hier nicht einfach konstatiert, sondern mit einem Sinnbezug unterlegt,
der so weit reicht, dass er die paradoxale Operation ermdglicht, mit partiellen Mitteln

iiber alles zu reden.”*

Religiositit und radikalen Konstruktivismus verbindet ihre Pa-
radoxalitit ebenso wie ihren Versuch, diese handhaben zu kénnen, ohne verstummen
zu miissen. Anders als der radikale Konstruktivismus legt der christliche Glaube aber
Theorien auf, die sich auf die Reflexion dieser Hoffnung beziehen. Dies berithrt dann
die von Reis angesprochene inhaltliche Innenseite des Glaubens, die trotz formaler An-
fragen versucht, plausible Modelle ihrer Hoffnung aufzubauen. Diese Modelle kénnen

die eigene Unzulinglichkeit angesichts gedachter Unendlichkeit implizieren, steigen

948 Foerster, Anfang S.183.

949 Wallich, Autopoiesis S. 448.

950 Das passt zu einer These, die Fresacher am Ende seiner Habilitationsschrift formuliert: »Die Kom-
munikation ist der blinde Fleck ihrer Beschreibungen und Erkldrungen.« Fresacher, Kommunika-
tion S.332.

951 Vgl. u.a. Luhmann, Semantik S. 314. Vgl. aufderdem Kap. 5.1.1.1.

hittps://dol.org/1014361/9783839462171-031 - am 14.02.2026, 16:54:3! /dee - [

4


https://doi.org/10.14361/9783839462171-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

412 Konstruktion von Verbindlichkeit

deshalb aber nicht aus der Kommunikation aus. Sander hat dieses Zusammenspiel fiir
die Offenbarung wie folgt umschrieben:

Dann wird aus der Offenbarung, die Gott prasent macht, eine Wissensform tber die
Sprachlosigkeit von Subjekten, die jedoch auf neue Sprechweisen angelegt ist, in de-
nen das bedringende Moment des Ortes in eine erregende Zumutung tiberfiihrt wird;
statt stumm zu werden, beginnt man nach den richtigen Worten zu suchen, die die ei-
gene Erfahrung (iberzeugend zu Wort bringen und in denen andere ihre Erfahrungen

mit dhnlich bedringenden Orten gestalten kénnen.?>?

Jenseits der topologischen Ausrichtung von Sanders Offenbarungsverstindnis ist ent-
scheidend, dass die Vorstellung géttlicher Entzogenheit produktiv umgesetzt wird.”>?
Sie fithrt zu einer »erregende[n] Zumutung«®>*. Offenbarung involviert damit zwei As-
pekte. Sie beinhaltet (1) die Anerkenntnis einer fundamentalen Entzogenheit und legt
sich (2) zugleich fest, diese Entzogenheit zum Anlass fiir eine positive Deutung zu neh-
men. Fiir diese spezifische Konstellation steht der Hoffnungsbegriff als Gegenbegriff
zur Resignation. Wo in diesem Sinne allen Unsicherheiten zum Trotz von Gott ge-
sprochen wird, wird diese Hoffnung umgesetzt, werden — mit Wallich gesprochen —

955 geschlagen. Offenbarung wird hier zu einer iiberaus fragi-

»Hoffnungsschneisen«
len Wissensform, die in ihrem Bezug zu Kontingenz und menschlicher Sprachlosigkeit
dem radikalen Konstruktivismus dhnelt.

Uber den Umweg Rortys kann der radikale Konstruktivismus in dieser Weise dar-
aufhingewiesen werden, dass auch erkenntniskritische und relativistische Theorien zu-
mindest einer performativen Wertorientierung bediirfen. Kommunikativ setzt der ra-
dikale Konstruktivismus Wertentscheidungen voraus, wo er Geltungsanspriiche adres-
siert und die Sinnhaftigkeit von Kommunikation unterstellt. An diesen Ubergingen
von der Relativierung zur konkreten Sinnbehauptung kann theologisch angesetzt wer-
den. Rorty zeigt, dass ein solcher Ubergang Hoffnung voraussetzt, also auf unsicherer
Grundlage doch zuversichtlich agiert. Theologisch wird diese Annahme radikalisiert.
Sie bezieht sich nicht nur auf die eigene Zukunft oder diejenige einiger Generationen,

sondern setzt umfassend an.%*®

Im Superlativ Gott wird die paradoxale Aussage eines
alles umfassenden, totalen Sinns behauptet. Das geht sogar iiber das hinaus, was der
Mensch als Grenze seines eigenen Lebens erahnt. Die Auferstehungsbotschaft setzt die-

se Totalitit inhaltlich um.

952 Sander, Gotteslehre S. 31.

953 Zu Sanders topologischem Konzept vgl. Hans-Joachim Sander, Glaubensraume — Topologische
Dogmatik. Bd. I/1: Glaubensraumen nachgehen. Ostfildern 2019.

954 Sander, Cotteslehre S. 31.

955 Wallich, Autopoiesis S. 449.

956 Noch einmal sei darauf hingewiesen, dass Rorty diesen Schritt explizit ablehnt. Vgl. Rorty, Hoff-
nung S. 46f. An Rortys Hoffnungskonzept kniipft Gbrigens auch Wallich in seiner Untersuchung
an:»Wenn Rorty vom richtigen Hoffen spricht als dem Vertrauen in die Fahigkeiten des Menschen
und nichtals Erwartung in konkrete spezielle Ziele, so kann sich diese Hoffnung gerade an den von
der relationalen Theologie aufgezeigten Sinnmoglichkeiten des Menschen orientieren.« Wallich,
Autopoiesis S. 600.

hittps://dol.org/1014361/9783839462171-031 - am 14.02.2026, 16:54:3! /dee - [



https://doi.org/10.14361/9783839462171-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfahigen Theologie

Diese Uberlegungen lassen sich auch auf die Offenbarung iiberspielen. Sie mar-
kiert in diesem Verstindnis einen Vollzug, innerhalb dessen eine Grofie gesetzt wird,
der im Modus hoffnungsvoller Zuversicht schlichtweg alles zugetraut wird. Dieser Gro-
Be kann dann weiterhin zugeschrieben werden, dass sie selbst fiir die Erkenntnis ihrer
Transzendenz verantwortlich ist, sich also selbst als Transzendenz (oder Geheimnis)
offenbart. Dennoch sind es in dieser Lesart zunichst die eigenen Begrenzungen, die
dazu fithren, dass der Mensch »beginnt [..] nach den richtigen Worten zu suchen, die
die eigene Erfahrung iiberzeugend zu Wort bringen«®*”. Von solchen Versuchen zeugt
auch die Bibel. Sie macht in ihrer strukturellen Vielstimmigkeit bereits darauf aufmerk-
sam, dass theologisches Reden zwischen den Erfahrungen von Nihe und Entzogenheit
oszilliert: »Die Bibel erzihlt immer wieder diese Spannung, dass sich Gott der Welt
aussetzt, damit auch verfigbar macht und dass Gott sich dieser Verfiigung bewusst
entzieht.«*>® Uberaus vielfiltig wird dabei von Gott und seinem Handeln gesprochen.
So entstehen Spannungen und Ambiguititen, die einer einfachen Harmonisierung wi-
derstehen. Man denke exemplarisch an die beiden Schépfungserzihlungen zu Beginn
der Genesis oder die Polyphonie der vier Evangelien. In der theologischen Linie die-
ses Unterkapitels konnte gerade darin aber ein Anreiz liegen, der Bibel Verbindlichkeit
zuzugestehen: Sie zeigt an, dass immer wieder neu versucht werden muss, Gott her-
vorzudenken und bietet so vielfiltige Inspirationsgelegenheiten fiir den Umgang mit
einer GrofRe, iiber die letztlich doch niemand verfiigen kann.®*® Nach Hohn realisiert
gerade das Alte Testament diese Spannung, indem es Gottes

Prisenz stets als Gottes verborgene Gegenwart zu denken aufgibt. Selbst in jenen Er-
fahrungen, die als Offenbarung Cottes gedeutet werden, wird die Verborgenheit Got-
tes nicht durch eine schlechthinnige Unverborgenheit ersetzt. Vielmehr wird nun die
Verborgenheit Gottes prazisiert und konkret: Es wird nun sagbar, wo und worin Gott
sich verbirgt, d.h., wo und wie Gott als Verborgener anwesend ist.?°

Entscheidend ist, dass Gott nicht in der Abwesenheit aufgeht. Thm wird eine Prisenz
zugeschrieben, die iiber die Entzogenheit hinausreicht. Von den biblischen Erzihlun-
gen muss es deshalb moglich sein, Gott als paradoxalen Superlativ zu entdecken, der
immer wieder neu bestimmt werden muss, von dem aber zugleich etwas fir die jewei-
lige Gegenwart zu erwarten steht. In diesem Sinne wire das biblische Zeugnis etwa auf
seine Hoffnungsverheiflungen zu untersuchen.®®* Von dieser Lesart lassen sich auch

957 Sander, Gotteslehre S. 31.

958 Reis, Gott S. 327.

959 Dies kommt den Uberlegungen Kristinovas nahe. Die entscheidende Textstelle sei hier noch ein-
mal zitiert: »Ein Indiz fir Prasenz und Wirkung der Transzendenz als eines angemessenen, d.h.
verantwortlichen und schopferischen Umgangs des Menschen mit seiner Wirklichkeit, wire dann
also die Zielvorstellung einer solchen Wirklichkeit, die sich durch Komplexitdt und Differenziert-
heit auszeichnet und tber die notwendige Dynamik im Sinne einer kritischen Offenheit gegen-
Uber Neuem verflgt.«Kristinova, Wirklichkeit S. 145. Auch Lampe hat die Verbindlichkeit der Bibel
indirekt mit der in ihr enthaltenen Pluralitit verbunden. Vgl. Lampe, Bild S. 93; 140.

960 Hohn, Gott S.100.

961 Dieses Kriterium ldsst sich in einem nachsten Schritt unterschiedlich ausgestalten. In seiner theo-
logischen Beschaftigung mit dem konstruktivistischen Denken greift Bornhauser diesen Aspekt

hittps://dol.org/1014361/9783839462171-031 - am 14.02.2026, 16:54:3! /dee - [

43


https://doi.org/10.14361/9783839462171-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Konstruktion von Verbindlichkeit

Anschlussméglichkeiten fiir den radikalen Konstruktivismus behaupten (s.0.). Dies gilt
freilich nicht nur fir die Bibel, sondern etwa auch fir die Dogmen, die die Span-
nung von Nihe und Entzogenheit, Sagbarkeit und Unsagbarkeit versichern. Radikal-
konstruktivistisch dient das Adjektiv dogmatisch zur Kennzeichnung vollig itberzogener
Wahrheitsanspriiche.?®? Eine auf Paradoxien geeichte Theologie fokussiert demgegen-
tiber auf Weite und Offenheit:

Entgegen einem populdren Verstidndnis von Dogma als Eingrenzung des Denkens und
Zementierung einer Teilwahrheit wird somit deutlich, dafl Dogma im christlichen Sin-
ne im Gegenteil die Zurlickweisung verkiirzender Interpretationen darstellt und die
Befreiung und Weitung des Ceistes auf das liberraschend neue und vom Menschen
unausdenkbare Geheimnis hin. Dieses Paradox hat nichts zu tun mit Widersprichlich-
keit, Widersinnigkeit oder gar einer>Quadratur des Kreises« (so Spinoza iber das Dog-

ma von der Einheit von Gott und Mensch in Jesus Christus).963

Ohne einen expliziten Paradoxienbezug formuliert auch Sander: »Dogmen stellen inso-
fern Abenteuer des Geistes dar, die sprachlich riskant sind, weil sie zu den Grenzen des
Sagbaren fithren, und sie konnen existentiell riskant werden, weil sie tiber die Grenzen
des in der Gesellschaft noch Sagbaren hinausfithren.«*** Damit soll keineswegs gesagt
werden, dass Dogmen nicht auch Verbindlichkeitsanspriiche beinhalten, die mit guten
Griinden problematisiert werden kénnen.%% Es geht lediglich darum, auf offenere In-
terpretationsangebote hinzuweisen. Gerade vor dem Hintergrund der bisherigen theo-
logischen Erwigungen der drei Repliken wird das Bild einer positivistischen Religio-
sitit zumindest fiir das Christentum briichig. Uber die reine Kompatibilitit zeichnen
sich Moglichkeiten ab, den Theoriekontakt von (Fundamental-)Theologie und radika-
lem Konstruktivismus fiir beide Seiten produktiv zu machen. Das christlich-theologi-
sche Angebot an den radikalen Konstruktivismus besteht dabei vor allem darin, sich
intensiv mit der Hoffnung auseinanderzusetzen, die in einer abgeschwichten Form
auch den radikalen Konstruktivismus selbst unterlegt. Es konnte in den drei Repliken
zumindest angedeutet werden, dass das Christentum (aber auch andere Religionen)

6

iiber einen reichen »Motivspeicher«°®® zum Umgang mit Kontingenz und Paradoxalitit

auf: »Wenn wir akzeptieren, dafd auch Gegensatzliches zu Gott gehort — wo ist dann die Grenze?
Ist dann alles Mégliche Gott? Gesucht ist darum ein >nota deis, ein Erkennungsmerkmal, an dem
sich glltige Cottesbilder erkennen lassen. Ich entscheide mich fir das Leben als snota dei« [..].
Gottesbilder, die sich lebensgemaR (lebensdienlich, lebensférderlich) auswirken, sind demnach
akzeptabel und lassen sich aufgrund des Kriteriums >Leben<von abzulehnenden unterscheiden.«
Bornhauser, CottS. 20. An spaterer Stelle ergdnzt er noch einmal: »Wir miissen den Mut erwerben,
lebensfeindliche Gottesvorstellungen zur Seite zu schieben, auch wenn sie in der Tradition noch
so fest verankert sind.« Ebd. S.105. Systematisch lieRe sich dieser Gedanke etwa mit der Vorstel-
lung einer »unbegrenzten schopferischen Lebensmacht« verbinden. Hoff, Glaubensraume S. 24.
Ausfiihrlicher vgl. ebd. S.198-204.

962 Vgl. Kap.3.2.

963 Voderholzer, LubacS. 92.

964 Sander, Gotteslehre S. 74.

965 Vgl. dazu noch einmal Kap. 5.1.1.4 und die dort angesprochenen Schwierigkeiten im Umgang mit
der Kategorie des ius divinum.

966 Graf, Vermichtnis S. 22.

hittps://dol.org/1014361/9783839462171-031 - am 14.02.2026, 16:54:3! /dee - [



https://doi.org/10.14361/9783839462171-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfahigen Theologie

verfiigt. Neben der formalen Moglichkeit, die fuir Religiositit, Mystik und Gottesglau-
ben jeweils dargelegt wurde, liegen hier teils sehr konkrete Moglichkeiten, theologische
Spuren aufzunehmen. Fiir die Religiositit wurde dies am Beispiel der Relativierungs-
option gezeigt, fiir die Mystik wire besonders auf unio und Kontingenz hinzuweisen.
Mit dem Hoffnungsbegriff, der sich besonders im Glauben an einen existenten und
handelnden Gott verdichtet, lassen sich diese Ankniipfungspunkte aber noch einmal
zuspitzen. Dies gilt auch in Abgrenzung von anderen Angeboten wie dem fliegenden
Spaghettimonster, dessen formale Moglichkeit theoretisch in gleicher Weise herzustellen
wire. Im Gegensatz zu diesem Konzept, das einzelne Motive verschiedener Weltreli-
gionen aufgreift und religionsparodistisch verfremdet®®’, greift der christliche Glaube
aber eine bisherige Leerstelle des radikalen Konstruktivismus auf. Das Christentum
bearbeitet die Frage, wie von der Anerkenntnis von Unsicherheit und Entzogenheit zu
einer wertorientierten Handlung tibergesetzt werden kann. Es generiert von dort aus
Moglichkeiten, sich trotz der Anerkenntnis von Kontingenz existentiell auf einen alles
umspannenden Sinn zu beziehen und sein Leben danach auszurichten. Genau dafir
steht der denkerische Superlativ Gott.9®8

967 Bobby Henderson, Das Evangelium des Fliegenden Spaghettimonsters. Ubers. v. Jérn Ingwersen.
Miinchen 22008.

968 Esistnicht Aufgabe dieser Arbeit, im Einzelnen auszufiihren, welche Motive ein alles umfassender
Sinn in christlicher Perspektive beinhaltet. Dieser Studie geht es darum, Moglichkeiten theologi-
scher Rede vor dem Hintergrund des radikalen Konstruktivismus auszuloten und eine anschluss-
fahige Bestimmung religiéser Operationen vorzulegen. Diese Denklinie konnte selbstverstand-
lich weiter ausgestaltet werden, indem starker auf die inhaltlichen Bestimmungsmomente christ-
lich-religioser Operationen geschaut wird. Zu fragen ware hier, wie Sinn und Hoffnung im Innen-
raum des christlichen Glaubens hergeleitet werden. In dieser Untersuchung wurden diesbeziig-
lich lediglich Andeutungen gemacht (v.a. Auferstehung). Weiterfithrend konnte hier etwa an eine
These Hans-Joachim Héhns angekniipft werden: »Der Gottesglaube [..] griindet nicht in der Ein-
sicht in die Notwendigkeit Gottes fiir etwas Innerweltliches und einem darauffolgenden Akt der
Affirmation Gottes. Hinsichtlich seines >Weltbezugs« artikuliert er eine Negation, d.h. ein Nicht-
Einverstandensein, ein Aufbegehren, einen Protest, ein Nein zum Ja zur Welt (wie sie ist) und ein
Ja zum Nein der Welt (wie sie ist). Er wurzelt nicht in einem Vollzug der Behauptung, sondern in
der Praxis der Bestreitung. Wenn es zutrifft, dass der Glaube an Gott nicht dem Menschen >von
aufenc<andemonstriert werden kann, sondern existenziell verwurzelt sein muss, dann wird die-
se existenzielle Grundierung mit jenen Erfahrungen und Widerfahrnissen zu tun haben, in denen
sich die spezifische Verfassung des Daseins in der Zeit spiegelt.« Hohn, Gott S. 57. Nach H6hn wen-
det sich die Bestreitungspraxis des christlichen Glaubens zuallererst gegen den Tod: »Es ist allein
Cott, der den Unterschied von Leben und Tod, von Sein und Nichts zugunsten des Lebens begriin-
det und wahrt.« Ebd. S. 244. Auf der Grundlage dieser zentralen Unterscheidungen lieRe sich wei-
ter begriinden, wo die christliche Hoffnungsperspektive ihren Ausgang nimmt. Hohn arbeitet sie
in seiner Untersuchung anhand biblischer Zeugnisse heraus. In der Bibel findet er die narrativen
Vorlagen fiir seine inhaltliche Herleitung des christlichen Sinn- und Hoffnungsangebots. Er be-
stimmt sie schopfungstheoretisch und rekonstruiert sie existential-pragmatisch anhand der Sinn-
dynamiken menschlicher Existenz. Methodisch wie inhaltlich gibt er damit eine Richtung vor, der
auch eine radikalkonstruktivistisch orientierte Theologie folgen kdnnte. Eine solche Weiterfiih-
rung wiirde das Pensum dieser Studie tiberschreiten. Der kurze Exkurs macht darauf aufmerksam,
dass die formalen Uberlegungen dieser Arbeit die inhaltliche Dynamik des christlichen Glaubens
nicht hinreichend beschrieben haben.

hittps://dol.org/1014361/9783839462171-031 - am 14.02.2026, 16:54:3! /dee - [

415


https://doi.org/10.14361/9783839462171-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

