
398 Konstruktion von Verbindlichkeit

recht.890 Oben habe ich es bereits angedeutet: Auch in funktionaler Perspektive invol-

viert Gott mehr als bloße Entzogenheit.891

5.1.3.2 Hoffen und Handeln

Ein wichtiges Indiz für diese Einschätzung lässt sich (abermals) den religiösen und

mystischen Paradoxien ablesen. In erster Linie geht es dabei um die basale Beobach-

tung, dass – vor allem in derMystik – trotz der Anerkenntnis einer Entzogenheit Gottes

nicht ins Schweigen gewechselt, sondern weiter kommuniziert wird. In der zweiten Re-

plik wurde zu diesem performativen Widerspruch bereits Überlegungen angestellt.892

Mit Bernard McGinn lässt sich ein zentraler Befund noch einmal wiederholen: »Selbst

jene Mystiker, die paradoxerweise besonderen Nachdruck auf Unaussprechlichkeit ge-

legt haben, nutzen alle Möglichkeiten der Sprache aus – und entwickeln oft sogar neue

–, um diesen Transformationsvorgang zu fördern.«893 Die performative Überwindung

der selbst postulierten Unfähigkeit, die nicht schweigt, sondern spricht, fügt der re-

lativierenden Wirkung des Zeichens Gott ein entscheidendes Moment hinzu. In der

Spannung zwischen propositionaler Aussage einerseits und sprachlicher Handlung an-

dererseits wird ein Sinnbezug ausgedrückt, der die paradoxale Rede vom Verstummen

abhält. Trotz der eigenen Begrenztheit wird dem Sprechen der Vorzug vor dem Schwei-

gen oder Verstummen gegeben. Diese Einstellung durchzieht nicht nur die mystischen,

sondern auch die religiösen Paradoxien. Besonders eindrucksvoll geschieht dies etwa

in der Auferstehungsparadoxie, die nicht einfach die eigentümliche Gleichzeitigkeit

von Leben und Tod kolportiert, sondern eine theologisch-produktive Sinnspitze hin-

zufügt.894 Auch wenn die Details der Gleichzeitigkeit von Leben und Tod unklar blei-

ben, so wird zumindest von Paulus festgestellt: »Gott hat den Herrn auferweckt; er wird

durch seineMacht auch uns auferwecken« (1 Kor 6,14). Paulus verknüpft die verstörende

Botschaft der Auferstehung Jesu mit der Hoffnung, dass ein Gott des Lebens für die-

ses Geschehen verantwortlich ist und über Jesus hinaus Menschen auferwecken wird.

Während Paulus damit für eine hoffnungsgeleitete Fortsetzung der Kommunikation

890 Diesbezüglich sei noch einmal an eine Beobachtung Zanders erinnert: »Religionskonzepte wie-

derum, die mit negativen Definitionen arbeiten und den Kern einer Religion im Nichtsagbaren

sehen, verfehlen die Praxis und weite Teile der Reflexion in allen Religionen.« Zander, Religions-

geschichte S. 20.

891 Theologisches Anschauungsmaterial einer solchen Erweiterung liefert Wallich in seiner Unter-

suchung. Sein funktionales Gottesverständnis geht klar über die Zuschreibung von Entzogenheit

hinaus: »DemWort ›Gott‹ kommt eine neue Funktion zu: Es dient zur Artikulation tiefer Erfahrun-

gen zweckfreier Mitmenschlichkeit, beinhaltet zugleich aber auch eine gesellschaftlich relevante

Option auf die Verwirklichung von Mitmenschlichkeit.« Wallich, Autopoiesis S. 446. Wallich weist

mit dieser Bestimmung auf die Möglichkeit einer spezifischen Erweiterung über die Entzogenheit

hinaus hin. Konkret spielt er hier ein Argument seines relational-theologischen Ansatzes durch.

Damit nimmt er eine Auswahlentscheidung vor, der ich im Folgenden nichtweiter nachgehenwer-

de. Entscheidend ist sein methodisches Beispiel, an dem ich mich orientiere.

892 Vgl. Kap. 5.1.2.4.

893 McGinn, Mystik S. 16.

894 Nach Fößel liegt in der Auferstehung »der alles bewegend intentional motivierende Grund des

christlichen Glaubens«. Fößel, Auferstehung S. 13.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-031 - am 14.02.2026, 16:54:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfähigen Theologie 399

steht, lässt sich am biblischen Zeugnis auch eine Alternative illustrieren: das Verstum-

men. Für diese Option stehen die Frauen am Grab am Ende des Markus-Evangeliums:

»Da verließen sie das Grab und flohen; denn Schrecken und Entsetzen hatte sie ge-

packt. Und sie sagten niemandem etwas davon; denn sie fürchteten sich« (Mk 16,8).

Während Paulus im Korintherbrief eine kollektive Hoffnung formuliert, reagieren die

Frauen verängstigt. Die Furcht treibt sie in das Verstummen hinein. An der Auferste-

hungsparadoxie lassen sich damit zwei Reaktionsformen von einander unterscheiden.

In formaler Hinsicht ist entscheidend, dass beide Formen die Wirksamkeit Gottes be-

stätigen.895 Sie reagieren lediglich unterschiedlich auf die Demonstration göttlicher

Handlungsmacht.896 Statt eines ungläubigen Verschweigens geht es bei den Frauen

am Grab eher um ein ängstliches Verstummen angesichts eines schier unglaublichen

Geschehens. Auch sie verfallen in dieser Weise nicht einfach in Margreiters »›leeres‹

Schweigen«897. Im Hintergrund beider Möglichkeiten steht damit zunächst die basale

Voraussetzung, dass Gott handelnd in die Geschichte eingreifen kann und es auch tut.

Wie aber lässt sich diese Prämisse im Rahmen einer radikalkonstruktivistisch orien-

tierten Theologie bearbeiten?

A) Gottes Handeln

Die Prämisse eines handelnden Gottes durchzieht den gesamten biblischen Befund

und verbindet zumindest die drei großenmonotheistischen Religionenmiteinander.898

Vom Eingreifen und Handeln Gottes wird dabei durchaus unterschiedlich erzählt. Für

den Gang dieser Untersuchung sind dabei weniger die konkreten Gott zugeschriebenen

Handlungsweisen von Interesse als vielmehr die Prämisse selbst. Sie setzt sich in den

vielfältigen religiösen Praktiken der einzelnen Gemeinschaften fort. Besonders spür-

bar wird dies am Beispiel des Gebets, das »in biblischen Zeiten zu den Grundvollzügen

menschlichen Daseins«899 zählte. In den monotheistischen Religionen wird das Gebet

auf Gott als Adressaten ausgerichtet. Das gilt grundsätzlich auch für das Zeugnis der

Bibel, das mit der Bitte um, dem Dank für und der Klage über göttliches Handeln ein

weites Spektrummöglicher Gebetsformen kennt.900 In all diesen Formen wird Gott als

895 Gott selbst wird in dieserWeise nicht als Schweigender dargestellt. Das passt zumgesamten bibli-

schen Befund: »Nirgends in derHeiligen Schrift, auch nicht in den gefühlsstarken Psalmen und bei

Hiob, dem Skeptiker (Hiob 13), wird das ›Schweigen/Stummsein Gottes‹ als solches proklamiert.«

Möde, Spiritualität S. 167.

896 Diese Interpretation spitzt freilich zu. Dass auch Paulus zunächst eingeschüchtert auf die Auf-

erstehungsbotschaft reagiert, zeigt das Damaskuserlebnis. Gleich dreimal erzählt die Apostelge-

schichte davon, wie der Auferstandene Paulus begegnet. Dieser reagiert geschockt und fällt zu

Boden (Apg 22,1-19; 22,3-21; 26,4-23).

897 Margreiter, Mystik S. 98.

898 Vgl. RomanA. Siebenrock/Christoph J. Amor, Einleitung. In:HandelnGottes. Beiträge zur aktuellen

Debatte. (QD Bd. 262). Hg. v. Roman A. Siebenrock/Christoph J. Amor. Freiburg i.Br. 2014. S. 12-19,

hier: S. 12.

899 Franz Sedlmeier, Beten im und mit dem Alten Testament. In: Theologie und Spiritualität des Be-

tens. Handbuch Gebet. Hg. v. Matthias Arnold/Philipp Thull. Freiburg i.Br. 2016. S. 25-36, hier: S. 25.

900 Vgl. ebd. sowie Petra Heldt, Beten und Gebet imNeuen Testament. In: Theologie und Spiritualität

des Betens. Handbuch Gebet. Hg. v. Matthias Arnold/Philipp Thull. Freiburg i.Br. 2016. S. 37-46. [=

Heldt, Beten.]

https://doi.org/10.14361/9783839462171-031 - am 14.02.2026, 16:54:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


400 Konstruktion von Verbindlichkeit

Handelnder angesprochen. Die Prämisse von der Möglichkeit des Handelns Gottes er-

weist sich religiös insofern als zentral.Martin Breul verknüpft sie sogarmit der Vitalität

religiöser Systeme. Zumindest für das Christentum stellt er fest:

Wurzel der christlichen Glaubenspraxis ist die Annahme der Möglichkeit, mit Gott in

einer Beziehung zu stehen, ihn um bestimmte Dinge zu bitten oder Konflikte mit ihm

auszufechten. Die Glaubhaftigkeit der christlichen Religion hängt daran, die Rede vom

Handeln Gottes rational rechtfertigen zu können – gelingt dies nicht, droht demChris-

tentum mittelfristig das Schicksal der antiken polytheistischen Mythologie, die zwar

eine Menge faszinierender Geschichten bietet, aber natür|lich von niemandem mehr

ernsthaft als existenziell belangvolle und rational rechtfertigbare Selbst- und Welt-

deutung betrachtet wird.901

Theologisch gehtmit dieser Beobachtung der Anspruch auf ein rational verantwortbares

Konzept göttlichen Handelns einher. Zu einem solchen Konzept gehören Möglichkei-

ten der Generalisierung. Das Handeln Gottes soll hier nicht nur punktuell festgelegt,

sondern in seiner Allgemeinheit erfasst werden. Gesucht wird ein belastbares Muster.

In der konkreten theologischen Modellbildung führt gerade dieser Anspruch nun aber

zu erheblichen Problemen. Deutlich wird das, wenn die beiden möglichen Antworten

auf die Grundfrage handelt Gott in der Welt? generalisiert werden: Ein Gott, der immer

eingreift, führt in dieser Lesart ebenso zu Problemen wie ein Gott, der nie eingreift. In

der erstgenannten Generalisierung wird Gottes Handlungsmacht so ausgeweitet, dass

er als Akteur hinter jedem Vollzug dieser Welt steckt. Das theologische Problem dieser

Vorstellung besteht darin, dass hier überhaupt keine Freiheit mehr denkbar wäre, weil

der Mensch durch das umfassende Handeln Gottes völlig determiniert würde. Zudem

müssten in dieser Lesart auch alle als leidvoll erlebten Einrichtungen der Welt direkt

auf Gott zurückgeführt werden. Mit der ersten Generalisierung ist deshalb auch die

Theodizee-Frage verbunden. In der zweiten Generalisierung kommt es zu Problemen

mit dem Konzept der göttlichen Allmacht, weil mit dem Eingreifen in die Geschichte eine

Handlung vorgegeben würde, die Gott explizit nicht ausführen könnte.

Um mit diesem doppelten Generalisierungsproblem theologisch umgehen zu kön-

nen, wurden verschiedene Auswege entworfen. Von Stosch hat in seiner Beschäftigung

mit derTheodizee etwa versucht, einenMittelweg zwischen den beiden Polen zu finden.

Gott greift in diesem Modell manchmal ein, sofern bestimme Bedingungen erfüllt sind.

Die bedeutsamste Voraussetzung sieht von Stosch darin, dass Gott niemals gegen den

Willen eines Menschen handeln könne, weil dies der liebenden Zuwendung des Schöp-

fers zu seinen Geschöpfen widersprechen würde. Konkret macht er dies an Situationen

im Konzentrationslager Auschwitz fest, die er als Eingreifen Gottes deutet:

Sie scheinen mir auch angesichts von Auschwitz das Bekenntnis zu ermöglichen, dass

Gott auch im tiefsten Elend die Menschen für sich zu gewinnen und sie aus ihrem bar-

barischen Vernichtungswahn zu befreien sucht. Aber er zwingt nicht. Er verhindert

901 Martin Breul, Handelt Gott in der Pandemie? In: Geist und Leben 93 Heft 4 (2020). S. 378-386, hier:

S. 378f.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-031 - am 14.02.2026, 16:54:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfähigen Theologie 401

nicht durch einen Eingriff in die Naturgesetze insgesamt, dass das Gas ausströmt, son-

dern versucht durch die Konfrontation mit dem Antlitz des Mädchens dem mörde-

rischen Tun Einhalt zu gebieten. Wenn die SS-Leute sich nicht herauslocken lassen

aus den Panzern ihrer Angst und Mordgier, sind auch Gottes Rettungsmöglichkeiten

erschöpft, weil er in seiner unbedingten Liebe keinen Menschen definitiv aufzugeben

bereit ist und auch beim schlimmsten Verbrecher allein mit Mitteln der Liebe für die

Liebe wirbt.902

Göttliches Handeln könne die menschliche Freiheit folglich niemals übergehen, son-

dern nur von außen anreizen. Doch auch für diese Anreize lässt sich kein lückenloses

Muster beschreiben. Von Stosch macht das anhand einer Analogie deutlich:

Wenn zu einer Ärztin auf einer Krankenstation im Dschungel fünf Patienten mit der-

selbenKrankheit kommenund sie nur sowenigeMedikamente zur Verfügunghat, dass

sie nur einen von ihnen heilen kann, sollte sie dann etwa dieMedikamente wegwerfen

und niemandem helfen?903

Gott handle wie die Ärztin und tue, was er könne.904 Seine Möglichkeiten aber seien

limitiert – vor allem eben durch den freien Willen seiner Geschöpfe.

Von Stoschs Versuch, zwischen den beiden Formen der Generalisierung eine Bre-

sche für das Handeln Gottes zu schlagen, muss wiederum an diesen Generalisierungen

gemessen werden, weil sie auf dem Anspruch des christlichen Gottesbilds basieren.

So zielt etwa Anselms Steigerungsargument auf eine umfassende Generalisierung der

Attribute Gottes. Dem Zeichen Gott werden so etwa Allmacht und Allgüte eingeschrie-

ben. Eine Einschränkung dieser Eigenschaften sieht zumindest Anselm nicht vor, weil

uneingeschränkte Attribute eingeschränkte Attribute im Vergleichsfall überbieten. Von

Stoschs Angebot schlägt nun aber erhebliche Einschränkungen vor, die sich vor allem

an der Kategorie der Allmacht festmachen. Mit der Freiheit des Menschen wird eine

Größe eingespielt, die die göttlichenMöglichkeiten begrenzt. Schließlich kannGott die-

se Hürde nicht überschreiten.905 Letztlich läuft von Stoschs Angebot auf den Versuch

902 Klaus von Stosch, Theodizee. (UTB Bd. 3867). Paderborn 22018. S. 143.

903 Ebd. S. 147.

904 »Genauso wie von der Ärztin muss m.E. auch von einem Gott, der die Liebe ist und in ein von

Freiheit bestimmtes dialogisches Liebesverhältnis zur Welt eintreten will, gefordert werden, dass

er so oft wie möglich in besonderer Weise handelt, ohne dabei die menschliche Willensfreiheit

einzuschränken oder die geschöpfliche Selbstbestimmung aufzuheben.« Ebd. S. 147.

905 Mit dieser Zuschreibung entspricht von Stosch der theologisch etablierten Auffassung, dass die

göttliche Allmacht durchaus von Einschränkungen betroffen ist. In einem kürzlich erschiene-

nen Handbuch heißt es dazu etwa: »Gottes Allmacht wird durch logisch notwendige Wahrhei-

ten und durch metaphysisch notwendige Wahrheiten beschränkt. Andere essenzielle göttliche

Eigenschaften wie notwendige Existenz oder moralische Perfektion werden […] heute eher zu den

metaphysisch als zu den logisch notwendigen Wahrheiten gezählt. So kann Gott beispielsweise

keinen eckigen Kreis | erschaffen, nicht bewirken, dass 2 + 2 = 5 ist, aber auch nicht Selbst-

mord begehen oder grundlos unschuldige Kinder quälen. Wenn es metaphysisch unmöglich ist,

die Vergangenheit zu verändern, ist dies auch für Gott unmöglich (Gott und die Zeit). Wenn es

logisch unmöglich ist, freie Entscheidungen von Geschöpfen im Voraus zu wissen, dann ist dies

auch für Gott unmöglich (Allwissenheit). Wenn Gott sich selbst zu etwas verpflichtet hat und es

für einmoralisch perfektesWesen unmöglich ist, ein Versprechen zu brechen, dann kannGott eine

https://doi.org/10.14361/9783839462171-031 - am 14.02.2026, 16:54:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


402 Konstruktion von Verbindlichkeit

hinaus, den Allmachtsbegriff einer Re-Definition zu unterziehen, um Determinismus

undTheodizee einerseits sowie Deismus andererseits ausweichen zu können. Es ließen

sich zahlreiche weitere Versuche dieser Art anführen. Deutlich dürfte aber schon an-

hand dieses einen Beispiels sowie der ihm vorausliegenden theologischen Auslassungen

geworden sein, dass die Prämisse eines handelnden Gottes in erhebliche Spannungen

führt. Die religiöse Selbstverständlichkeit der Prämisse wird gewissermaßen mit ihrer

theologischen Unselbstverständlichkeit kontrastiert. Das wirkt sich auch auf die Ge-

betspraxis aus, innerhalb derer diese Spannung durchaus bearbeitet wird: »Zwei Ele-

mente stützen das Gebet paradoxerweise mehr als andere Attribute: die Wortlosigkeit

und die Intention.«906 Auch daran zeigt sich, dass die Paradoxalität eines alles über-

steigenden Gedankens erahnt, aber handlungspraktisch überwunden wird. Die Entzo-

genheit Gottes wird damit zwar thematisiert, sie hält zugleich aber eben nicht davon

ab, diesen entzogenen Gott bittend anzusprechen. Religiöse Praxis geht in dieserWeise

über die Unsicherheit ihrer Erkenntnis hinaus.

Erneut führt die Spur damit zurück zur Paradoxalität des Zeichens Gott. Dem Ver-

such, ein Wesen zu denken, das die eigenen Möglichkeiten unendlich übersteigen soll,

wird der Versuch hinzugefügt, die Wirkungen dieses Wesens möglichst präzise und

logisch belastbar angeben zu können. Beide Versuche aber bleiben menschlich limi-

tiert.907 Das wird vor allem daran deutlich, dass sie auf Paradoxien wie das Stein-

Paradox zulaufen.908 Eine klare Festlegung der Handlungen Gottes wird entsprechend

erschwert: »Die Paradoxien können nicht in eine allgemeine standpunktlose Wahr-

heit aufgelöst werden, sondern markieren die Notwendigkeit von Kommunikation.«909

Aussagen, die für sich in Anspruch nehmen, ein direktes Eingreifen Gottes eindeutig

festlegen zu können, werden in dieser Sicht fragil, weil sie Gefahr laufen, die epistemi-

sche Belastbarkeit ihrer Argumente zu überziehen. Ein Handeln Gottes wird damit aber

auch nicht einfach ausgeschlossen. Radikalkonstruktivistisch würde ein solcher Schritt

in Konflikte zu zentralen Leitsätzen der eigenen Theoriearbeit führen. Man denke hier

an von Foersters Überlegungen zur Nicht-Trivialität der Welt, die u.a. auf die folgende

Spitzenaussage zulaufen: »Ich würde sogar sagen, nichts ist voraussagbar. Alle Syste-

me, die wir aus dem Universum herausschneiden, sind nicht-triviale Systeme. Unse-

re Hoffnung, daß sie trivial sind, ist genau betrachtet ein naiver Glaube.«910 Die vom

erkennenden System ausgehende Trivialisierung der erfahrenen Umwelt wird immer

wieder durch die Erfahrung von Komplexität irritiert. Noch die scheinbar trivialsten

Maschinen können an dieser Komplexität scheitern. Im Konzept der Nicht-Trivialität

drückt sich die Erwartungshaltung einer fundamentalen Unerklärbarkeit aus, die letzt-

lich mit der Differenz von System und Umwelt zusammenhängt. Kein Mensch ist im-

solche Selbst-Beschränkung seiner Allmacht nicht zurücknehmen.« Johannes Grössl, Allmacht. In:

Theologische Grundbegriffe. Ein Handbuch. (UTB Bd. 5395). Hg. v. Cornelia Dockter/Martin Dürn-

berger/Aaron Langenfeld. Paderborn 2021. S. 18-19, hier: S. 18f.

906 Heldt, Beten S. 37.

907 In solchen Fällenwird letztlich »Transzendenz auf Immanenz reduziert«. Brieden, Paradoxien Kap.

3.1.3.1.

908 Vgl. abermals Kap. 5.1.1.3.

909 Brieden, Paradoxien Kap. 4.3.2.

910 Foerster, Anfang S. 50. Für eine ausführlichere Darstellung vgl. Kap. 2.3.1.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-031 - am 14.02.2026, 16:54:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfähigen Theologie 403

stande, feststellen zu können, ob er wirklich hinter den Schleier seiner eigenen Kon-

struktionen zu schauen vermag.911 Übertragen auf die Gottesfrage bedeutete es deshalb

eine unzulässige Trivialisierung, die Möglichkeit eines eingreifenden Gottes mit letz-

ter Sicherheit auszuschließen. Darüber hinaus aber finden sich gerade bei von Foerster

Überlegungen, die die Unerklärbarkeit mit einer so positiven Sinndeutung versehen,

dass der Sprung in die Annahme eines schöpferischen Grundprinzips vergleichsweise

nahe zu liegen scheint. Erinnern möchte ich lediglich an von Foersters Wunderbegriff,

der in Kap. 3.1 Thema war. Auch das Zeichen Gott könnte in dieser Lesart als eine Er-

innerung an die Nicht-Trivialität der Welt verstanden werden. Wer Gott betend um

etwas bittet, adressiert eine maximal nicht-triviale Größe. Ein Gott, der sich niemals

völlig fassen lässt, widersteht jeder Trivialisierung. Bei Kristinová begegnet dieser As-

pekt als Perspektive der Unverfügbarkeit. Er wird gegen eine Perspektive der Verfügbarkeit in

Stellung gebracht, die nichts mehr als entzogen anerkennt und mit positivistischem

Anspruch auf Vollständigkeit auftritt.912 Mit Gott lässt sich eine solche Perspektive ir-

ritieren, weil sie – erneut in der Diktion von Foersters – auf die Unentscheidbarkeit von

Fragen hinweist. Die paradoxale Idee einer alles umfassenden Größe leitet die Einsicht

in die eigene Kontingenz an und macht Vollständigkeitsfantasien brüchig:

DieTranszendenz stellt deswegenaucheineBedrohungdar für alleOrdnungen, die auf

demPrinzip der Verfügbarkeit gründen. Sie bricht in diese ein, indem sie die Elemente

der Wirklichkeit, welche sie mit diesen Ordnungen gemeinsam hat, neu qualifiziert

und so aus der hermeneutischen Gewalt dieser Ordnungen herausreißt.913

Auch hier aber bleibt anzumerken, dass der Superlativ Gott über diese Wirkung seiner

großen Transzendenz noch hinausgeht.

Die kurze Erinnerung an diese radikalkonstruktivistische Weichenstellung macht

deutlich, dass ein Handeln Gottes nicht ausgeschlossen werden muss. Die erkenntnis-

theoretische Kritik an allzu starken Festlegungen eröffnet hier abermals Räume, die in

der theologischen Rezeption auch schon hinreichend diskutiert wurden.914 Dass auch

die Prämisse eines handelnden Gottes nur als Konstrukt und Zuschreibung erreicht

werden kann, dürfte sich angesichts der bisherigen Überlegungen von selbst verste-

hen. Interessant ist, dass dieses Bewusstsein für die Konstruktionalität aber wiederum

mit dem konstruierten ZeichenGott in Verbindung gebracht werden kann. Klein hat auf

diesen Punkt in einem der oberen Zitate bereits hingewiesen: »D.h., daß das Handeln

Gottes nur über konstruktionale Beschreibungsvorgänge darstellbar bzw. aussagbar ist,

von denen dann aber behauptet wird, daß sie allererst durch dieses Handeln Gottes her-

vorgebracht wurden.«915 Der Superlativ Gott kommt in dieser Überblendung zu einer

911 Dass diese Aussage die Form einer Paradoxie hat, weil sie letztlich selbst eine Trivialisierung vor-

nimmt, dürfte angesichts dermehrfach festgestelltenGrundparadoxalität des radikalen Konstruk-

tivismus kaum verwundern. Vgl. zur Paradoxalität des radikalen Konstruktivismus u.a. Kap. 2.2.

912 Vgl. Kristinová, Wirklichkeit S. 71-73

913 Ebd. S. 72.

914 Abermals erinnere ich an die Bemerkungen zur Relativierung als Potential in Kap. 4.3.1.

915 Klein, Wahrheit S. 431.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-031 - am 14.02.2026, 16:54:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


404 Konstruktion von Verbindlichkeit

nächsten Stufe seiner Steigerungslogik. Das Zeichen greift nicht nur auf die Unzu-

länglichkeit des eigenen Ausdrucks zu, sondern übersteigt auch diese Einsicht noch

einmal. Das erkennende System kann sich selbst so als Teil eines göttlichen Schöp-

fungshandelns begreifen, es kann seine gesamte Perspektive als abhängig von einem

existierenden und handelnden Gott behaupten. Auch die eigenen erkenntnistheoreti-

schen Begrenzungen könnten so auf einen göttlichen Plan zurückgeführt und theo-

logisch weiterführend etwa als Bedingung dafür interpretiert werden, überhaupt mit

Gott in ein freies Beziehungsgeschehen eintreten zu können.916 Von der gesetzten Prä-

misse eines existenten und handelnden Gottes her lassen sich deshalb auch die eigenen

Unsicherheiten einordnen. Ein solches Verfahren lässt sich etwa bei Kristinová beob-

achten, die »Gott als das Woher der (Perspektive der) Unverfügbarkeit«917 bezeichnet. Die

Unmöglichkeit eindeutiger Gotteserkenntnis wird in dieser Weise selbst theologisch

aufgeladen.918 Auch solche Verfahren bleiben aber unmittelbar daran gebunden, dass

die Gottesprämisse zunächst einmal gesetzt werdenmuss.Diesem Aspekt lässt sichmit

Oliver Reis genauer nachspüren:

Wennwir die Selbstreferentialität religiöser Kommunikation akzeptieren, dann ist un-

sere Argumentation notwendig zirkulär. D.h., wir gebrauchen in unseren Argumenten

Begriffe und Wahrheitsbehauptungen, die wir nur wieder innerhalb des Systems be-

gründen können. Jedes Argument ist selbst hoch voraussetzungsvoll, so dass Sie nie,

aber auch wirklich nie an einen selbst nicht mehr voraussetzungsvollen Punkt gelan-

gen werden. Für die religiöse Kommunikation heißt das insbesondere: Sie werden an

keinen Punkt gelangen, an dem nicht der Glaube notwendig ist, um ein Argument

überhaupt als Argument zu werten.919

Reis macht folglich darauf aufmerksam, dass es eines Eintritts in die religiöse Dynamik

bedarf, um die dort vorgetragenen Plausibilitäten als solche akzeptieren zu können.920

In dieser Linienführung wäre auch die Offenbarung als theologische Kategorie zu be-

stimmen. Die Unterscheidung zwischen göttlichem und menschlichem Anteil bleibt an

menschliche Operationen gebunden. Die von der eigenen Tätigkeit abhängende Erfah-

rung von Transzendenz lässt sich in dieser Weise mit Gott identifizieren. Zumindest

radikalkonstruktivistisch kann diese Identifikation als Setzung des Systems aber nur

zirkulär beschrieben werden. In erster Linie führt sie zu dem System zurück, das sie

vornimmt. Ob sie darüber hinaus das Wesen eines Gottes erreicht, bleibt erkenntnis-

theoretisch offen. Das löst aber nicht die Möglichkeit auf, zutiefst davon überzeugt zu

sein, dass diese Unterscheidung weiterführt. Damit wird erneut das Zusammenspiel

916 Ein solches Verfahren kommt dem nahe, was Andreas Odenthal im Rekurs auf Überlegungen He-

ribert Wahls als »inversen Ansatz« bezeichnet. Vgl. Andreas Odenthal, Rituelle Erfahrung. Prak-

tisch-theologische Konturen des christlichen Gottesdienstes. (Praktische Theologie heute Bd. 161).

Stuttgart 2019. S. 130-132.

917 Kristinová, Wirklichkeit S. 203.

918 Ähnliche Verfahren ließen sich daneben vor allem an geheimnistheologischen Entwürfen zeigen.

Vgl. v.a. Rahner, Grundkurs S. 67-69.

919 Reis, Gott S. 323.

920 Für einen ähnlichen Gedanken vgl. Wallich, Autopoiesis S. 449f.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-031 - am 14.02.2026, 16:54:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfähigen Theologie 405

von Beobachtungen erster und zweiter Ordnung berührt. Reis arbeitet diese Erkennt-

nis in einer Unterscheidung zwischen inhaltlichen und formalen Argumenten auf. Die

inhaltliche Seite bezeichnet dabei den Innenraum von Sprachspielen, während sich die

formale Seite auf kritische Rückfragen von außen bezieht:

Nur innerhalb des Sprachspiels selbst ist inhaltlich verständlich, dass

… das menschliche Wort Gottes Wort sein kann.

… der Heilige Geist uns im Glauben stärkt.

… Gott uns ermächtigt in der Welt frei zu leben.

… Gottes Zorn über die Welt berechtigt ist.

Auch wenn formal klar ist, dass

… wir Gottes Willen, Gottes Wort nicht von unserem unterscheiden können […].

… wir auch einen Gott wollen könnten, den wir nicht wollen […].

… wir für Gott keinen Grund in der Welt haben, und jede Verankerung sehr vorausset-

zungsvoll ist […].921

Die inhaltliche Seite ist damit nicht einfach von der formalen Seite abgekoppelt.922 Sie

weist aber dieMöglichkeit auf, über die kritischen Anfragen hinaus interne Plausibilitä-

ten auszubilden.923 So bleibt es bei der Möglichkeit, »die Perspektive Gottes von derje-

nigen der Menschen zu unterscheiden – im Bewusstsein davon, dass auch diese Unter-

scheidung von menschlicher Beobachtung (und damit dem Gebrauch der Unterschei-

dungsform) abhängt.«924 Auch wenn die Unterscheidung in formaler Hinsicht (radikal-

konstruktivistisch) an ihren eigenen operationalen Hintergrund zu erinnern wäre, blie-

be sie inhaltlich dennoch möglich. Menschen können sich so auf einen göttlichen Wil-

len beziehen, auch wenn sie grundsätzlich (formal) wissen, dass die Erkenntnis dieses

Willens an ihre eigenen Operationen gebunden bleibt. In dieser Weise bleibt auch ein

religiös motivierter Protest gegen Einrichtungen der Welt möglich, die mit der antizi-

pierten göttlichen Perspektive als unvereinbar erlebt werden. Radikalkonstruktivistisch

wäre dem hinzuzufügen, dass ja auch die Welt selbst nur als Konstrukt zugänglich ist.

921 Reis, Gott S. 337.

922 So hält Reis fest: »formale Anfragen sind hilfreich, damit sich ein Sprachspiel neu ausrichten kann,

es erfährt etwas über die Fragen der Zeit. Aber man sollte nie vergessen, dass die formalen Anfra-

gen selbst von anderen Sprachspielen herrühren, die auch nicht außerhalb ihrer selbst begründen

sind.« Ebd. S. 340. Die Verbindung von inhaltlicher und formaler Seite ist also nicht nur als Inter-

aktion zwischen zwei statischen Einheiten zu verstehen, sondern auch hinsichtlich gemeinsamer

Voraussetzungen. In beiden Fällen geht es umerkenntnistheoretisch unvollständige Perspektiven,

die auf der Annahme spezifischer Axiome aufbauen.

923 Einen solchen Schritt beschreiben auch Schütz und Luckmann: »Nur wenn wir die natürliche Ein-

stellung aufgeben und uns in eine religiöse Weltsicht versetzen, steht der Annahme nichts im

Weg, daß sich außerweltlich Transzendentes dem Menschen unmittelbar enthüllen könnte. Und

wenn man einmal diese Stellung bezogen hat, wird die Alltagswirklichkeit selbst so bedingungs-

los in Frage gestellt, daß Denkwidersprüche, die in der natürlichen Einstellung unüberbrückbar

sind, unbedeutend erscheinen müssen.« Schütz/Luckmann, Strukturen S. 594.

924 Brieden, Paradoxien Kap. 3.3.3.1. Nach Fresacher besteht genau darin die paradoxale Grundopera-

tion der Theologie: »Weder kann sie die Gottesposition einnehmen noch von ihr absehen.« Fresa-

cher, Kommunikation S. 333.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-031 - am 14.02.2026, 16:54:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


406 Konstruktion von Verbindlichkeit

Eine letzte korrespondenztheoretische Verifikation der Konstruktionen ist dabei we-

der radikalkonstruktivistisch noch theologisch zu erwarten. Radikalkonstruktivistisch

wird das System auf sich zurückgeworfen, theologisch wird ein eschatologischer Vorbe-

halt angeführt, der auf den Unterscheidungen zwischen Mensch (Immanenz) und Gott

(Transzendenz) sowie Schöpfung und Vollendung basiert. Beide Perspektiven schrän-

ken die Erkenntnismöglichkeiten in dieserWeise ein. Auf unterschiedlichenWegen for-

dern sie doch gemeinsam eine epistemische Bescheidenheit ein, die jeweils im Rekurs

auf die Limitationen des Menschen begründet wird.

B) Hoffnung

Gezeigt wurde bislang, dass es auch vor einem radikalkonstruktivistischenHintergrund

möglich bleibt, an die Existenz eines eingreifenden Gottes zu glauben. Ähnliches wur-

de zuvor für Religiosität (erste Replik) und Mystik (zweite Replik) behauptet. In einem

letzten Schritt möchte ich nun exemplarisch zeigen, wie dem radikalen Konstruktivis-

mus über die reine Möglichkeitsbehauptung hinaus ein christlich-theologisches Ange-

bot unterbreitet werden kann. Als Angebot geht es dabei freilich nicht darum, von einer

Möglichkeit auf eine Notwendigkeit zu schließen. Ein solches Verfahren wäre nicht nur

radikalkonstruktivistisch, sondern auch theologisch verdächtig, wie mit Hans-Joachim

Höhn argumentiert werden kann:

Für die Entstehung der Welt, für die Begründung moralischer Normen, für die Legiti-

mation politischer Herrschaft, für das methodische Vorgehen in Technik und Wissen-

schaft ist Gott (bzw. der Rekurs auf Gott) nicht mehr notwendig (d.h. nicht unabding-

bar, zwingend, alternativlos), sondern entbehrlich. In all diesen Bereichen kann der

Mensch agieren ›etsi deus non daretur‹. Es gibt keinen innerweltlichen Sachverhalt, zu

dessen Erklärung oder Bewältigung die Bezugnahme auf Gott geboten wäre.925

Trotzdem bedarf es mehr als einer bloßen Möglichkeitsbehauptung, weil diese eben

nicht nur Gott betrifft. Der radikale Konstruktivismus schließtmit seiner ontologischen

Neutralität ebenso Räume für völlig andere Konzepte auf. Um es konkret zu machen:

Warum sollte man an die Existenz des christlichen Gottes glauben, nicht aber an Ge-

spenster oder das sog. fliegende Spagettimonster? Das radikalkonstruktivistische Postulat

der ontologischen Neutralität betrifft sie gleichermaßen. Eine ontologisch fundierte

Widerlegung der Existenzmöglichkeit dieser Größen ergibt vor diesem Hintergrund

keinen Sinn.Die Begründung eines Angebotsmuss deshalb funktional bzw. operational

geleistet werden. Auch auf diesem Weg wird sich aber keine Notwendigkeit erreichen

lassen. Deutlich könnte damit lediglich werden, dass die Annahme einer religiösen, nä-

herhin christlichen Innenperspektive gewisse Vorzüge aufweist. Dies aber erfordert –

wie Reis anmahnt (s.o.) – den Schritt von der formalen Anfrage in die inhaltliche Aus-

gestaltung. Konkret möchte ich dies leisten, indem ich mich im Folgenden auf einen

925 Hans-Joachim Höhn, BeimWort genommen. Über die Zwecklosigkeit des Betens. In: Hilft beten?

Schwierigkeitenmit dem Bittgebet. Hg. v. Magnus Striet. Freiburg/Basel/Wien 2010. S. 59-86, hier:

S. 64. Vgl. dazu außerdem: Hans-Joachim Höhn, Der fremde Gott. Glaube in postsäkularer Kultur.

Würzburg 2008. S. 51. [= Höhn, Gott.]

https://doi.org/10.14361/9783839462171-031 - am 14.02.2026, 16:54:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfähigen Theologie 407

Aspekt konzentriere, von dem ich meine, dass er in besonderer Weise für radikalkon-

struktivistisches Denken nutzbar gemacht werden könnte.

In der Einleitung dieses Unterkapitels wurden mit Paulus und den Frauen am Grab

zwei mögliche Reaktionsformen auf die Prämisse eines handelnden Gottes eingeführt.

Beide Optionen setzen auf der Beobachtungsebene erster Ordnung die Existenz ei-

nes handelnden Gottes voraus, deuten diese Annahme anschließend aber völlig un-

terschiedlich aus. Auch wenn der Option der Frauen historisch wie systematisch ein

hoher Stellenwert eingeräumt werden sollte926, scheint es insgesamt doch die paulini-

sche Option zu sein, von der das theologische Profil des Christentums ausgeht. Paulus

steht für eine Theologie, die sich an der Hoffnung ausrichtet. Den Ankerpunkt dieser

Hoffnung bildet der Glaube an die allgemeine Relevanz der Auferstehung Jesu. Von

dort aus wird die Botschaft von seinem Wirken zum εὐαγγέλιον, zur frohen Botschaft.

Das Handeln Gottes wird mit einer umfassend positiven Deutung versehen und mit

der Zuversicht verknüpft, dass hinter der Welt eine Größe steht, die es gut mit den

Menschenmeint. Freilich ist dies eine etwas hastige Charakterisierung des christlichen

Glaubens. Die wenigen Sätze sollten lediglich andeuten, wie stark der christliche Glau-

beHoffnung involviert und hervorbringt.Die Frauen amGrabmachen in ihrer Reaktion

deutlich, dass dieser Weg keineswegs alternativlos ist. Sie konfrontieren den christli-

chen Glauben mit der eigenen Unselbstverständlichkeit. Entscheidend ist, dass diese

Unsicherheit nicht zum Anlass für Resignation wird, sondern stattdessen Zuversicht

motiviert. Von einem fragilen Ausgangspunkt wird die Entscheidung für eine positive

Deutung getroffen. Nach meinem Dafürhalten liegt genau in diesem Motiv ein Vorzug

des christlichen Glaubens, der auch den radikalen Konstruktivismus bereichern könn-

te. Zur Präzisierung dieses Angebots möchte ich einen kurzen Seitenblick auf einen

›Diskursverwandten‹ des radikalen Konstruktivismus einstreuen: Richard Rorty.927

In seinem Band Hoffnung statt Erkenntnis schlägt Rorty exakt die Ersetzung vor, die

er im Titel ankündigt. Er begründet diesen Vorschlag u.a. mit einer Kritik dualisti-

scher und realistischer Erkenntnis- und Wahrheitskonzepte. So möchte er bspw. »die

Übereinstimmungstheorie der Wahrheit aus dem Weg zu räumen«928, weil sie auf der

Vorstellung basiere, man könne zu nicht-relationaler Erkenntnis über das Wesen von

Dingen kommen. Rorty hält dem entgegen:

Nach pragmatischer Anschauung gibt es so etwas wie ein nichtrelationales Merkmal

von X ebensowenig wie dessen intrinsische Natur, also das Wesen von X. Demnach

kann es auch keine Beschreibung geben, die demeigentlichen Sosein vonX entspricht,

also der Beschaffenheit vonX | unabhängig von seiner Beziehung zu denBedürfnissen,

dem Bewußtsein oder der Sprache der Menschen.929

926 Keul entnimmt dieser Option etwa ebenfalls einen übergreifenden Sinn: »Die Sprachlosigkeit der

Frauen amGrab wirft die Leserinnen und Leser des Evangeliums auf ihre eigene Sprachlosigkeit in

Gottesfragen zurück.« Keul, Gravuren S. 235.

927 In Kap. 2.6 wurde bereits darauf hingewiesen, dass Rorty mit dem radikalen Konstruktivismus

wichtige Argumentationsschritte teilt.

928 Rorty, Hoffnung S. 38.

929 Ebd. S. 42.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-031 - am 14.02.2026, 16:54:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


408 Konstruktion von Verbindlichkeit

Das Zitat macht ersichtlich, wie nah Rorty dem radikalen Konstruktivismus trotz

durchaus bestehender Differenzen kommt.930 Sein Vorschlag, Erkenntnis durch Hoff-

nung zu ersetzen, steht vor dem Hintergrund einer skeptischen Grundhaltung. Es

geht Rorty darum, »eine befriedigendere Zukunft an die Stelle einer unbefriedigenden

Gegenwart und so die Hoffnung an die Stelle der Gewißheit treten zu lassen.«931 Er

möchte damit letztlich eine Flexibilisierung des Denkens erreichen: »Man sollte sich

nicht mehr darum kümmern, ob das, was man glaubt, gut fundiert ist, sondern sich

allmählich darum kümmern, ob man genügend Phantasie aufgebracht hat, um sich

interessante Alternativen zu den gegenwärtigen Überzeugungen auszudenken.«932

Für diese kreative Zukunftsorientierung setzt Rorty den Hoffnungsbegriff ein. Im

Anschluss an John Dewey konzentriert er

Hoffnung auf die Fähigkeit, eine neue Welt zu schaffen, in der unsere Nachkommen

leben können, eine Welt mit mehr Vielfalt und Freiheit, als wir uns zur Zeit ausma-

len können. Die Einzelheiten dieser in höheremMaße erwachsenen und entwickelten

menschlichen Welt können wir uns ebensowenig vorstellen, wie unsere Vorfahren in

der Bronzezeit imstandewaren, sich vondenEinzelheiten unserer heutigenWelt einen

Begriff zu machen.933

Rorty setzt auf das zukunftsgestaltende Potential der Hoffnung und eröffnet ihr durch

seine Erkenntniskritik Gestaltungsräume. Ihm geht es nicht um das, was man heute

schon zu wissen meint, sondern um das, was morgen zu den nutzbringenderen Lösun-

gen führen könnte.934 Dabei grenzt er sich zugleich explizit von teleologischen Versu-

chen ab:

Weder in der Physik noch in der Ethik kann man es darauf absehen, am Ende der For-

schung zu stehen. Das wäre so ähnlich, als hätte man vor, am Ende der biologischen

Evolution zu stehen, so als wollte man nicht bloß der letzte Erbe aller Zeiten sein, son-

dern auch das Wesen, in dem zu gipfeln jene Zeitalter bestimmt waren.935

Trotz der Einbindung in unabschließbare Prozesse sollte es nach Rorty darum gehen,

immer wieder positive Zukunftsvisionen aufzulegen. Seine Hoffnung bleibt insofern an

die Möglichkeiten des Menschen und seine Zukunft gebunden. Sie bezieht sich höchs-

tens auf nachfolgende Generationen, nicht aber auf ein nachirdisches Leben. Von Hoff-

nungskonzepten, die auf eine solche Existenz abzielen, grenzt sich Rorty explizit ab.

Entsprechende Versuche setzten »die Hoffnung auf Erlösung durch eine nichtmensch-

licheMacht an die Stelle der utopischenHoffnungen auf eine selbstgeschaffene Zukunft

desMenschen.«936 Für Rorty stellt eine solch religiöse Aufladung desHoffnungsbegriffs

930 Soweit ich sehe, weist er keine besondere Sensibilität für Zirkularitäten und Paradoxien auf. Ge-

rade dies aber gehört neben der Erkenntnisskepsis zum radikalkonstruktivistischen Profil.

931 Ebd. S. 22.

932 Ebd. S. 25.

933 Ebd. S. 36

934 Vgl. u.a. ebd. S. 16.

935 Ebd. S. 82.

936 Ebd. S. 47.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-031 - am 14.02.2026, 16:54:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfähigen Theologie 409

keinen gangbarenWeg dar. Sein Beispiel erweist sich in der Begründung meines Ange-

bots dennoch in zweifacherWeise als hilfreich. Zum einen zeigt es, wie die Destabilisie-

rung von Erkenntnis zu einer Aufwertung vermeintlich fragilerer Denkformen führen

kann. Zum anderen markiert es einen deutlichen Übergang von skeptisch-relativisti-

schen Ausgangsthesen zu einer wertorientierten Zukunftsperspektive, der sich nicht

bündig aus dem grundgelegten Theoriematerial ableiten lässt. Von der Dekonstrukti-

on substantieller bzw. ontologischer Dualismen geht Rorty zu einer Wertentscheidung

über. Seine Hoffnung zielt auf eine zukünftige »Welt mit mehr Vielfalt und Freiheit«937

für die nächsten Generationen derMenschheit. In einer solch zukünftigenWelt solle die

»Liebe so ziemlich das einzige Gesetz«938 sein. Damit sind unterschiedlicheWerturteile

verbunden: Zunächst wird vorausgesetzt, dass das Wohl nachfolgender Generationen

ein erstrebenswertes Ziel darstellt. Dieses Wohl wird dann mit den Attributen Viel-

falt, Freiheit und Liebe konkretisiert. Eine nähere Begründung dieser Wertentscheide

findet sich bei Rorty – soweit ich es sehe – nicht. Angesichts seines relativistischen

Profils ist dies auch kaum verwunderlich. Ein ähnliches Problem wurde für den ra-

dikalen Konstruktivismus am Beispiel des ethischen Imperativs Heinz von Foersters

bereits diskutiert. Zur Erinnerung: Zunächst formulierte von Foerster ad extra: »Hand-

le stets so, daß die Anzahl der Möglichkeiten wächst.«939 Auch in diesem Fall werden

aber Wertentscheidungen gesetzt (Wachstum von Möglichkeiten), die in theoretische

Inkonsistenzen führen. Von Foerster musste begründen, wie er den normativen Zugriff

auf andere Personen angesichts seiner theoretischen Vornahmen begründen kann. Aus

der Einsicht in dieses Problem korrigierte er sich schließlich: »Heinz, handle stets so,

dass die Anzahl der Möglichkeiten wächst.«940 Hinter den Beispielen steht eine grund-

sätzliche Schwierigkeit: RelativistischeTheorien führen unweigerlich zu Problemen der

Geltungsbegründung.941Maturana und Varela sprechen in diesem Zusammenhang von

einem »Schwindelgefühl«, das daher rührt, »daß wir keinen festen Bezugspunkt mehr ha-

ben, | an dem wir unsere Beschreibungen verankern und mit Bezug auf den wir ihre

Gültigkeit behaupten und verteidigen können.«942 Auch Rorty müsste ein solch fester

Bezugspunkt fehlen. Entscheidend ist, dass er sich davon nicht lähmen lässt. Trotz des

937 Ebd. S. 36

938 Richard Rorty, Antiklerikalismus und Atheismus. In: Richard Rorty/Gianni Vattimo, Die Zukunft

der Religion. Hg. v. Santiago Zabala. Übers. v. Michael Adrian/Nora Fröhder. Frankfurt a.M. 2006.

S. 33-47, hier: S. 47.

939 Foerster/Pörksen, Lügner S. 36.

940 Ebd. S. 36.

941 Erinnern möchte ich in diesem Zusammenhang daran, dass Pörksen zumindest versucht hat, die

inhaltlichen Bestandteile des ethischen Imperativs formal aus dem radikalen Konstruktivismus

heraus zu begründen: »Passend erscheint, dass die Vergrößerung von Möglichkeiten unvermeid-

lich die Zahl der Alternativen des Denkens und Handelns erhöht, also ein formales Kriterium dar-

stellt, um Freiheitsgrade zu steigern und somit die Chancen eigenverantwortlicher Entscheidung

zu maximieren. Unpassend erscheint jedoch die Präsentationsform des Imperativs, weil der Be-

griff des Imperativs (wenn auch nicht der Inhalt dieser Vorgabe) zumindest irreführende Konno-

tationen besitzt, die der eigenverantwortlichen Reflexion entgegenstehen.« Pörksen, Konstrukti-

vismus S. 8.

942 Maturana/Varela, Baum S. 258f.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-031 - am 14.02.2026, 16:54:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


410 Konstruktion von Verbindlichkeit

Eingeständnisses epistemischer Unsicherheit macht er Vorschläge zur Zukunftsgestal-

tung. Im Hoffnungsbegriff wird von daher eine positive, wertorientierte Überwindung

der eigenen Fragilität greifbar. Anders als bei Rorty wird dieses Muster im radikalen

Konstruktivismus nicht in gleicher Weise expliziert. Dennoch meine ich, dass es auch

hier angewandt wird.

Diese Beobachtung macht sich an einem Grundproblem des radikalen Konstruk-

tivismus fest, das in dieser Untersuchung bereits mehrfach angesprochen wurde. Es

geht um die Frage nach dem Warum radikalkonstruktivistischer Kommunikation. Sie

erwächst aus der radikalkonstruktivistischen Paradoxalität: »wenn der Konstruktivis-

mus absolut wahr ist, dann ist er falsch«943. Trotz dieser Einsicht stellt der radika-

le Konstruktivismus Geltungsansprüche auf, indem er etwa Thesen formuliert, die die

Unzulänglichkeit andererTheorien behandeln.Wenn also etwa realistische Erkenntnis-

theorien kritisiert werden, setzt dies voraus, dass die Leistungsfähigkeit der Kritik die

Leistungsfähigkeit der kritisierten Position übersteigt. Damit aber rückt die kommu-

nikative Praxis des radikalen Konstruktivismus in den Fokus, insofern sie darauf beob-

achtet wird, in welchem Verhältnis Inhalt und Form einer Aussage zueinander stehen.

Kurzum: Widerlegt sich der radikale Konstruktivismus nicht performativ selbst, wenn

er Geltungsansprüche dekonstruiert, indem er Geltungsansprüche aufstellt? Maturana

und Varela wurden kritisch darauf hingewiesen, »dass sich der Duktus der Argumen-

tationen […] eng an Paradoxien der Art ›Tod allen Fanatikern‹ oder ›kompromissloseste

Toleranz‹ annähert«944. Insgesamt zeigt sich daran, dass es eine wichtige Rolle spielt,

wie radikale Konstruktivist*innen auftreten: »Importantly, this is not to say that RC is

›more true‹ than other philosophies. To claim that something is more true than some-

thing else means to neglect a basic principle of RC, namely the self-applicability of its

findings.«945 Roths Neurokonstruktivismus taugt als Beispiel für das Aussetzen kriti-

scher Selbstapplikation.946 Der radikale Konstruktivismus bedarf deshalb einer sanfte-

ren Form, die die eigene Paradoxalität thematisieren kann. Hinter der Frage nach dem

Wie aber steht die grundlegende Reflexion auf das Warum radikalkonstruktivistischer

Kommunikation. Worin gründet die Motivation dafür, mit radikalkonstruktivistischen

Einsichten überhaupt in eine zwischenmenschliche Kommunikation einzutreten? Die-

se Frage verschärft sich noch einmal, wenn hinzugedacht wird, dass Kommunikati-

on radikalkonstruktivistisch darauf angewiesen ist, dass das Gegenüber überhaupt als

solches gesetzt wird: Sie »kann nur funktionieren, weil Beobachter mit anderen Syste-

men interagieren, von denen sie unterstellen, daß sie selbst Beobachter sind«947. Diese

Unterstellung aber könnte doch auch einfach unterlassen werden. Wie lässt sich der

doppelt unsichere Schritt in die Kommunikation hinein also begründen?

Die Spur führt zurück zu Rorty und seinem Hoffnungsbegriff. Auch der radikale

Konstruktivismus gibt für seinen Schritt in die Kommunikation nämlich keine letz-

tenGründe an.Die erkenntnistheoretische Fragilität wird vielmehr handlungspraktisch

943 Pörksen, Beobachtung S. 21.

944 Müller, Versuchung S. 259.

945 Riegler, Constructivism S. 246.

946 Vgl. Kap. 2.4.

947 Schmidt, Paradigma S. 34.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-031 - am 14.02.2026, 16:54:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfähigen Theologie 411

überwunden, ohne dass dies eigens argumentativ eingeholt würde. Zwar wird reflek-

tiert, dass der performative Widerspruch des radikalen Konstruktivismus diesen nicht

widerlegt, weil es ja gerade darum geht, Zirkularität und Paradoxalität zu rehabilitieren

(Kap. 2.5.1), ein klarer Auftrag kann vor diesem Hintergrund aber nicht begründet wer-

den. Wie bei Rorty steht auch im radikalen Konstruktivismus eine Wertentscheidung

im Hintergrund, die nicht völlig aus den theoretischen Prämissen und Axiomen her-

vorgeht. Radikalkonstruktivistisch wird der Kommunikation performativ ein Wert zu-

gestanden, obwohl die doppelte erkenntnistheoretische Problemstellung nicht bündig

ausgeräumt werden kann. Die Unsicherheiten, die aus der eigenen theoretischen Refle-

xion hervorgehen, münden somit nicht in Lähmungserscheinungen, sondern werden

optimistisch gehandhabt. Für von Foerster bleibt »die Sprache eine unerhörte Zauber-

nummer«948 – er verwendet sie trotzdem oder gerade deshalb. Die fundamentale Un-

erklärbarkeit wird damit in eine Handlungsweise überführt, die Rortys Ersetzung von

Erkenntnis durch Hoffnung überaus nahekommt. Wallich hat diesen Zusammenhang

explizit benannt: »Erfahrungen derMitmenschlichkeit bleiben auch auf konstruktivisti-

schem Hintergrund unverfügbar. Sie sind auf einem konstruktivistischen Hintergrund

als das andere, nicht geplante Unverfügbare herauszustellen, das nur erhofft werden

kann.«949

An diesem Punkt setzt mein theologisches Angebot ein. In der kommunikativen

Überwindung der eigenen Paradoxalität ähnelt der radikale Konstruktivismus den reli-

giösen sowie besonders denmystischen Paradoxien, die in den vorigen beiden Repliken

behandelt wurden. Die Unsicherheit der eigenen Erkenntnis wird in dieser Weise nicht

nur postuliert, sondern mit einer positiven Note versehen. Im radikalen Konstruktivis-

mus geschieht dies rein performativ, auf der Ebene der Beobachtung zweiter Ordnung

zeigt sich hier ein blinder Fleck.950 Im christlichen Glauben hingegen wird der Schritt

von der Unsicherheit in die affirmative Bezugnahme stärker bearbeitet. Als Antwort auf

dasWarumwird hier Gott als Superlativ eingesetzt, der über die Entzogenheit hinaus so

attribuiert wird, dass er zum Grund der Hoffnung wird. Mit Gott wird eine Größe ein-

geführt, die erlaubt, was nach Luhmann zum Spezifikum von Religiosität gehört: Kon-

tingenz wird hier nicht einfach konstatiert, sondern mit einem Sinnbezug unterlegt,

der so weit reicht, dass er die paradoxale Operation ermöglicht, mit partiellen Mitteln

über alles zu reden.951 Religiosität und radikalen Konstruktivismus verbindet ihre Pa-

radoxalität ebenso wie ihren Versuch, diese handhaben zu können, ohne verstummen

zu müssen. Anders als der radikale Konstruktivismus legt der christliche Glaube aber

Theorien auf, die sich auf die Reflexion dieser Hoffnung beziehen. Dies berührt dann

die von Reis angesprochene inhaltliche Innenseite des Glaubens, die trotz formaler An-

fragen versucht, plausible Modelle ihrer Hoffnung aufzubauen. Diese Modelle können

die eigene Unzulänglichkeit angesichts gedachter Unendlichkeit implizieren, steigen

948 Foerster, Anfang S. 183.

949 Wallich, Autopoiesis S. 448.

950 Das passt zu einer These, die Fresacher am Ende seiner Habilitationsschrift formuliert: »Die Kom-

munikation ist der blinde Fleck ihrer Beschreibungen und Erklärungen.« Fresacher, Kommunika-

tion S. 332.

951 Vgl. u.a. Luhmann, Semantik S. 314. Vgl. außerdem Kap. 5.1.1.1.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-031 - am 14.02.2026, 16:54:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


412 Konstruktion von Verbindlichkeit

deshalb aber nicht aus der Kommunikation aus. Sander hat dieses Zusammenspiel für

die Offenbarung wie folgt umschrieben:

Dann wird aus der Offenbarung, die Gott präsent macht, eine Wissensform über die

Sprachlosigkeit von Subjekten, die jedoch auf neue Sprechweisen angelegt ist, in de-

nen das bedrängendeMoment des Ortes in eine erregende Zumutung überführt wird;

statt stumm zu werden, beginnt man nach den richtigenWorten zu suchen, die die ei-

gene Erfahrung überzeugend zu Wort bringen und in denen andere ihre Erfahrungen

mit ähnlich bedrängenden Orten gestalten können.952

Jenseits der topologischen Ausrichtung von Sanders Offenbarungsverständnis ist ent-

scheidend, dass die Vorstellung göttlicher Entzogenheit produktiv umgesetzt wird.953

Sie führt zu einer »erregende[n] Zumutung«954. Offenbarung involviert damit zwei As-

pekte. Sie beinhaltet (1) die Anerkenntnis einer fundamentalen Entzogenheit und legt

sich (2) zugleich fest, diese Entzogenheit zum Anlass für eine positive Deutung zu neh-

men. Für diese spezifische Konstellation steht der Hoffnungsbegriff als Gegenbegriff

zur Resignation. Wo in diesem Sinne allen Unsicherheiten zum Trotz von Gott ge-

sprochen wird, wird diese Hoffnung umgesetzt, werden – mit Wallich gesprochen –

»Hoffnungsschneisen«955 geschlagen. Offenbarung wird hier zu einer überaus fragi-

len Wissensform, die in ihrem Bezug zu Kontingenz und menschlicher Sprachlosigkeit

dem radikalen Konstruktivismus ähnelt.

Über den Umweg Rortys kann der radikale Konstruktivismus in dieser Weise dar-

auf hingewiesenwerden, dass auch erkenntniskritische und relativistischeTheorien zu-

mindest einer performativen Wertorientierung bedürfen. Kommunikativ setzt der ra-

dikale Konstruktivismus Wertentscheidungen voraus, wo er Geltungsansprüche adres-

siert und die Sinnhaftigkeit von Kommunikation unterstellt. An diesen Übergängen

von der Relativierung zur konkreten Sinnbehauptung kann theologisch angesetzt wer-

den. Rorty zeigt, dass ein solcher Übergang Hoffnung voraussetzt, also auf unsicherer

Grundlage doch zuversichtlich agiert. Theologisch wird diese Annahme radikalisiert.

Sie bezieht sich nicht nur auf die eigene Zukunft oder diejenige einiger Generationen,

sondern setzt umfassend an.956 Im Superlativ Gott wird die paradoxale Aussage eines

alles umfassenden, totalen Sinns behauptet. Das geht sogar über das hinaus, was der

Mensch als Grenze seines eigenen Lebens erahnt.Die Auferstehungsbotschaft setzt die-

se Totalität inhaltlich um.

952 Sander, Gotteslehre S. 31.

953 Zu Sanders topologischem Konzept vgl. Hans-Joachim Sander, Glaubensräume – Topologische

Dogmatik. Bd. I/1: Glaubensräumen nachgehen. Ostfildern 2019.

954 Sander, Gotteslehre S. 31.

955 Wallich, Autopoiesis S. 449.

956 Noch einmal sei darauf hingewiesen, dass Rorty diesen Schritt explizit ablehnt. Vgl. Rorty, Hoff-

nung S. 46f. An Rortys Hoffnungskonzept knüpft übrigens auch Wallich in seiner Untersuchung

an: »Wenn Rorty vom richtigen Hoffen spricht als dem Vertrauen in die Fähigkeiten desMenschen

und nicht als Erwartung in konkrete spezielle Ziele, so kann sich dieseHoffnung gerade an den von

der relationalen Theologie aufgezeigten Sinnmöglichkeiten des Menschen orientieren.« Wallich,

Autopoiesis S. 600.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-031 - am 14.02.2026, 16:54:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfähigen Theologie 413

Diese Überlegungen lassen sich auch auf die Offenbarung überspielen. Sie mar-

kiert in diesem Verständnis einen Vollzug, innerhalb dessen eine Größe gesetzt wird,

der im Modus hoffnungsvoller Zuversicht schlichtweg alles zugetraut wird. Dieser Grö-

ße kann dann weiterhin zugeschrieben werden, dass sie selbst für die Erkenntnis ihrer

Transzendenz verantwortlich ist, sich also selbst als Transzendenz (oder Geheimnis)

offenbart. Dennoch sind es in dieser Lesart zunächst die eigenen Begrenzungen, die

dazu führen, dass der Mensch »beginnt […] nach den richtigen Worten zu suchen, die

die eigene Erfahrung überzeugend zu Wort bringen«957. Von solchen Versuchen zeugt

auch die Bibel. Siemacht in ihrer strukturellen Vielstimmigkeit bereits darauf aufmerk-

sam, dass theologisches Reden zwischen den Erfahrungen von Nähe und Entzogenheit

oszilliert: »Die Bibel erzählt immer wieder diese Spannung, dass sich Gott der Welt

aussetzt, damit auch verfügbar macht und dass Gott sich dieser Verfügung bewusst

entzieht.«958 Überaus vielfältig wird dabei von Gott und seinem Handeln gesprochen.

So entstehen Spannungen und Ambiguitäten, die einer einfachen Harmonisierung wi-

derstehen. Man denke exemplarisch an die beiden Schöpfungserzählungen zu Beginn

der Genesis oder die Polyphonie der vier Evangelien. In der theologischen Linie die-

ses Unterkapitels könnte gerade darin aber ein Anreiz liegen, der Bibel Verbindlichkeit

zuzugestehen: Sie zeigt an, dass immer wieder neu versucht werden muss, Gott her-

vorzudenken und bietet so vielfältige Inspirationsgelegenheiten für den Umgang mit

einer Größe, über die letztlich doch niemand verfügen kann.959 Nach Höhn realisiert

gerade das Alte Testament diese Spannung, indem es Gottes

Präsenz stets als Gottes verborgene Gegenwart zu denken aufgibt. Selbst in jenen Er-

fahrungen, die als Offenbarung Gottes gedeutet werden, wird die Verborgenheit Got-

tes nicht durch eine schlechthinnige Unverborgenheit ersetzt. Vielmehr wird nun die

Verborgenheit Gottes präzisiert und konkret: Es wird nun sagbar, wo und worin Gott

sich verbirgt, d.h., wo und wie Gott als Verborgener anwesend ist.960

Entscheidend ist, dass Gott nicht in der Abwesenheit aufgeht. Ihm wird eine Präsenz

zugeschrieben, die über die Entzogenheit hinausreicht. Von den biblischen Erzählun-

gen muss es deshalb möglich sein, Gott als paradoxalen Superlativ zu entdecken, der

immer wieder neu bestimmt werden muss, von dem aber zugleich etwas für die jewei-

lige Gegenwart zu erwarten steht. In diesem Sinne wäre das biblische Zeugnis etwa auf

seine Hoffnungsverheißungen zu untersuchen.961 Von dieser Lesart lassen sich auch

957 Sander, Gotteslehre S. 31.

958 Reis, Gott S. 327.

959 Dies kommt den Überlegungen Kristinovás nahe. Die entscheidende Textstelle sei hier noch ein-

mal zitiert: »Ein Indiz für Präsenz und Wirkung der Transzendenz als eines angemessenen, d.h.

verantwortlichen und schöpferischen Umgangs des Menschen mit seiner Wirklichkeit, wäre dann

also die Zielvorstellung einer solchen Wirklichkeit, die sich durch Komplexität und Differenziert-

heit auszeichnet und über die notwendige Dynamik im Sinne einer kritischen Offenheit gegen-

überNeuemverfügt.« Kristinová,Wirklichkeit S. 145. Auch Lampe hat die Verbindlichkeit der Bibel

indirekt mit der in ihr enthaltenen Pluralität verbunden. Vgl. Lampe, Bild S. 93; 140.

960 Höhn, Gott S. 100.

961 Dieses Kriterium lässt sich in einem nächsten Schritt unterschiedlich ausgestalten. In seiner theo-

logischen Beschäftigung mit dem konstruktivistischen Denken greift Bornhauser diesen Aspekt

https://doi.org/10.14361/9783839462171-031 - am 14.02.2026, 16:54:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


414 Konstruktion von Verbindlichkeit

Anschlussmöglichkeiten für den radikalen Konstruktivismus behaupten (s.o.). Dies gilt

freilich nicht nur für die Bibel, sondern etwa auch für die Dogmen, die die Span-

nung von Nähe und Entzogenheit, Sagbarkeit und Unsagbarkeit versichern. Radikal-

konstruktivistisch dient das Adjektiv dogmatisch zur Kennzeichnung völlig überzogener

Wahrheitsansprüche.962 Eine auf Paradoxien geeichte Theologie fokussiert demgegen-

über auf Weite und Offenheit:

Entgegen einem populären Verständnis von Dogma als Eingrenzung des Denkens und

Zementierung einer Teilwahrheit wird somit deutlich, daß Dogma im christlichen Sin-

ne im Gegenteil die Zurückweisung verkürzender Interpretationen darstellt und die

Befreiung und Weitung des Geistes auf das überraschend neue und vom Menschen

unausdenkbare Geheimnis hin. Dieses Paradox hat nichts zu tunmitWidersprüchlich-

keit, Widersinnigkeit oder gar einer ›Quadratur des Kreises‹ (so Spinoza über das Dog-

ma von der Einheit von Gott und Mensch in Jesus Christus).963

Ohne einen expliziten Paradoxienbezug formuliert auch Sander: »Dogmen stellen inso-

fern Abenteuer des Geistes dar, die sprachlich riskant sind, weil sie zu den Grenzen des

Sagbaren führen, und sie können existentiell riskant werden, weil sie über die Grenzen

des in der Gesellschaft noch Sagbaren hinausführen.«964 Damit soll keineswegs gesagt

werden, dass Dogmen nicht auch Verbindlichkeitsansprüche beinhalten, die mit guten

Gründen problematisiert werden können.965 Es geht lediglich darum, auf offenere In-

terpretationsangebote hinzuweisen. Gerade vor demHintergrund der bisherigen theo-

logischen Erwägungen der drei Repliken wird das Bild einer positivistischen Religio-

sität zumindest für das Christentum brüchig. Über die reine Kompatibilität zeichnen

sich Möglichkeiten ab, den Theoriekontakt von (Fundamental-)Theologie und radika-

lem Konstruktivismus für beide Seiten produktiv zu machen. Das christlich-theologi-

sche Angebot an den radikalen Konstruktivismus besteht dabei vor allem darin, sich

intensiv mit der Hoffnung auseinanderzusetzen, die in einer abgeschwächten Form

auch den radikalen Konstruktivismus selbst unterlegt. Es konnte in den drei Repliken

zumindest angedeutet werden, dass das Christentum (aber auch andere Religionen)

über einen reichen »Motivspeicher«966 zumUmgangmit Kontingenz und Paradoxalität

auf: »Wenn wir akzeptieren, daß auch Gegensätzliches zu Gott gehört – wo ist dann die Grenze?

Ist dann alles Mögliche Gott? Gesucht ist darum ein ›nota dei‹, ein Erkennungsmerkmal, an dem

sich gültige Gottesbilder erkennen lassen. Ich entscheide mich für das Leben als ›nota dei‹ […].

Gottesbilder, die sich lebensgemäß (lebensdienlich, lebensförderlich) auswirken, sind demnach

akzeptabel und lassen sich aufgrund des Kriteriums ›Leben‹ von abzulehnenden unterscheiden.«

Bornhauser, Gott S. 20. An späterer Stelle ergänzt er noch einmal: »Wirmüssen denMut erwerben,

lebensfeindliche Gottesvorstellungen zur Seite zu schieben, auch wenn sie in der Tradition noch

so fest verankert sind.« Ebd. S. 105. Systematisch ließe sich dieser Gedanke etwa mit der Vorstel-

lung einer »unbegrenzten schöpferischen Lebensmacht« verbinden. Hoff, Glaubensräume S. 24.

Ausführlicher vgl. ebd. S. 198-204.

962 Vgl. Kap. 3.2.

963 Voderholzer, Lubac S. 92.

964 Sander, Gotteslehre S. 74.

965 Vgl. dazu noch einmal Kap. 5.1.1.4 und die dort angesprochenen Schwierigkeiten im Umgang mit

der Kategorie des ius divinum.

966 Graf, Vermächtnis S. 22.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-031 - am 14.02.2026, 16:54:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfähigen Theologie 415

verfügt. Neben der formalen Möglichkeit, die für Religiosität, Mystik und Gottesglau-

ben jeweils dargelegt wurde, liegen hier teils sehr konkrete Möglichkeiten, theologische

Spuren aufzunehmen. Für die Religiosität wurde dies am Beispiel der Relativierungs-

option gezeigt, für die Mystik wäre besonders auf unio und Kontingenz hinzuweisen.

Mit dem Hoffnungsbegriff, der sich besonders im Glauben an einen existenten und

handelnden Gott verdichtet, lassen sich diese Anknüpfungspunkte aber noch einmal

zuspitzen. Dies gilt auch in Abgrenzung von anderen Angeboten wie dem fliegenden

Spaghettimonster, dessen formale Möglichkeit theoretisch in gleicher Weise herzustellen

wäre. Im Gegensatz zu diesem Konzept, das einzelne Motive verschiedener Weltreli-

gionen aufgreift und religionsparodistisch verfremdet967, greift der christliche Glaube

aber eine bisherige Leerstelle des radikalen Konstruktivismus auf. Das Christentum

bearbeitet die Frage, wie von der Anerkenntnis von Unsicherheit und Entzogenheit zu

einer wertorientierten Handlung übergesetzt werden kann. Es generiert von dort aus

Möglichkeiten, sich trotz der Anerkenntnis von Kontingenz existentiell auf einen alles

umspannenden Sinn zu beziehen und sein Leben danach auszurichten. Genau dafür

steht der denkerische Superlativ Gott.968

967 Bobby Henderson, Das Evangelium des Fliegenden Spaghettimonsters. Übers. v. Jörn Ingwersen.

München 22008.

968 Es ist nicht Aufgabe dieser Arbeit, im Einzelnen auszuführen, welcheMotive ein alles umfassender

Sinn in christlicher Perspektive beinhaltet. Dieser Studie geht es darum, Möglichkeiten theologi-

scher Rede vor dem Hintergrund des radikalen Konstruktivismus auszuloten und eine anschluss-

fähige Bestimmung religiöser Operationen vorzulegen. Diese Denklinie könnte selbstverständ-

lich weiter ausgestaltet werden, indem stärker auf die inhaltlichen Bestimmungsmomente christ-

lich-religiöser Operationen geschaut wird. Zu fragen wäre hier, wie Sinn und Hoffnung im Innen-

raum des christlichen Glaubens hergeleitet werden. In dieser Untersuchung wurden diesbezüg-

lich lediglich Andeutungen gemacht (v.a. Auferstehung). Weiterführend könnte hier etwa an eine

These Hans-Joachim Höhns angeknüpft werden: »Der Gottesglaube […] gründet nicht in der Ein-

sicht in die Notwendigkeit Gottes für etwas Innerweltliches und einem darauffolgenden Akt der

Affirmation Gottes. Hinsichtlich seines ›Weltbezugs‹ artikuliert er eine Negation, d.h. ein Nicht-

Einverstandensein, ein Aufbegehren, einen Protest, ein Nein zum Ja zur Welt (wie sie ist) und ein

Ja zum Nein der Welt (wie sie ist). Er wurzelt nicht in einem Vollzug der Behauptung, sondern in

der Praxis der Bestreitung. Wenn es zutrifft, dass der Glaube an Gott nicht dem Menschen ›von

außen‹ andemonstriert werden kann, sondern existenziell verwurzelt sein muss, dann wird die-

se existenzielle Grundierung mit jenen Erfahrungen undWiderfahrnissen zu tun haben, in denen

sich die spezifische Verfassung des Daseins in der Zeit spiegelt.« Höhn, Gott S. 57. NachHöhnwen-

det sich die Bestreitungspraxis des christlichen Glaubens zuallererst gegen den Tod: »Es ist allein

Gott, der den Unterschied von Leben und Tod, von Sein und Nichts zugunsten des Lebens begrün-

det und wahrt.« Ebd. S. 244. Auf der Grundlage dieser zentralen Unterscheidungen ließe sich wei-

ter begründen, wo die christliche Hoffnungsperspektive ihren Ausgang nimmt. Höhn arbeitet sie

in seiner Untersuchung anhand biblischer Zeugnisse heraus. In der Bibel findet er die narrativen

Vorlagen für seine inhaltliche Herleitung des christlichen Sinn- und Hoffnungsangebots. Er be-

stimmt sie schöpfungstheoretisch und rekonstruiert sie existential-pragmatisch anhand der Sinn-

dynamiken menschlicher Existenz. Methodisch wie inhaltlich gibt er damit eine Richtung vor, der

auch eine radikalkonstruktivistisch orientierte Theologie folgen könnte. Eine solche Weiterfüh-

rungwürde das Pensumdieser Studie überschreiten. Der kurze Exkursmacht darauf aufmerksam,

dass die formalen Überlegungen dieser Arbeit die inhaltliche Dynamik des christlichen Glaubens

nicht hinreichend beschrieben haben.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-031 - am 14.02.2026, 16:54:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

