
Axiom III | 265 

 

3.  DEMONSTRATIO II: GEBÄRMUTTER ALS WELTLOSE 

GATTUNG: DAS SURREALE BEHÄLTNIS  

ALLER SEIENDEN 

 

3.1  Spekulative umfassende kosmogonische Gattung:  

„Alles in Eins“ 

 

Während das kosmogonische Ei ein weltanschauliches Bild zum Aufbau der me-

sopotamischen und hochmythologischen Kultur war
69

, ist dieses Motiv in der 

platonischen Lehre eher ein mythisches Ideal und Vorbild zur Darstellung einer 

kosmologischen Grundordnung. Es gibt bei Platon eine einzige Form, die alles in 

sich enthält: der Kreis. Er umgibt alle existierenden Dinge und Elemente des 

Universums. Die Figur der einzigen Form enthält alle Figuren. 

Es ist offensichtlich, wie das kosmogonische und spekulative Mythem des 

kugelförmig Lebenden das philosophische Denken so bestimmt hat, dass dieses 

Bild in sich geschlossener Vollständigkeit zum Ansatzpunkt vielfältiger kosmo-

gonischer Spekulationen wurde – nicht zuletzt für die metaphysische Tradition, 

in der Denken und Sein als Inbegriff der Beschaffenheit des vollkommensten 

Seienden (Gott) zusammengefügt sind. Der Einfluss von Wissenschaft, Technik 

und Mythologie des Orients ist bei Platon deutlich. Berücksichtigt man seine 

Richtlinien für die kosmologische Stadtplanung
70

, findet sich der Anspruch, die 

vollkommene Vollständigkeit des Himmelsreiches in der Stadt abzubilden. 

Nach Platon ist die kreisförmige Gestalt die vollkommenste Form zur Be-

schreibung der ersten Lebensform. 

 

                                                             
69  Die sumerische Mythologie rechnet mit dem babylonischen Bild vom Weltenei als ur-

sprünglichem Ganzen. Das Symbolbild des kosmogonischen Eis ist auch in der hindu-

istischen, zoroastrischen und altägyptischen Weltentstehungslehre zu finden.  

70  Topisch: „So hat Platon, dessen Abhängigkeit vom Geiste des Orients noch immer 

unterschätzt wird, nicht nur die Vorstellung der Himmelsstadt philosophisch spiritua-

lisiert, sondern auch Richtlinien für eine kosmologische Stadtplanung gegeben, deren 

Verwandtschaft mit nahöstlichen Vorbildern, aber auch mit den Theorien des indi-

schen Arthashastra und des Tschou-li unverkennbar ist. In seinen ‚Gesetzen‘ verlangt 

er, die Akropolis der Idealstadt, auf welcher die Heiligtümer der Hestia, des Zeus und 

der Athene ihren Platz haben, solle mit einer Ringmauer umgeben werden, von der 

aus die Stadt und das ganze Land in zwölf Teile einzuteilen sei.“ E. Topitsch: Vom 

Ursprung und Ende der Metaphysik, S. 91. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-023 - am 14.02.2026, 11:47:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


266 | Matrixiale Philosophie 

Von diesen vieren aber hat das Weltgefüge jedes einzelne ganz in sich aufgenommen. Aus 

dem gesamten Feuer, Wasser, Luft und Erde fügte es nämlich derjenige, welcher es zu-

sammenfügte, zusammen, ohne außerhalb desselben einen Teil oder die Kraft irgendeines 

jener zurückzulassen, in der Absicht, dass erstens ganz, so sehr möglich, das vollkommene 

Lebende sei und aus vollkommenen Teilen bestehend und außerdem ein Eines, da ja nichts 

übrig gelassen war, woraus ein anderes der Art gebildet werden konnte, sowie ferner, da-

mit es unalternd und keinem Siechtum unterworfen sei, indem er erwog, dass Warmes und 

Kaltes und alles, was eine große Kraft übt, wenn es auf einen zusammengesetzten Körper, 

von außen ihn umgebend, zur Unzeit einwirkt, ihn auflöst und durch Herbeiführung von 

Alter und Krankheiten untergehen lässt. Aus diesem Grunde und durch solche Schlüsse 

bestimmt, gestaltete er es aus lauter Ganzen als ein vollkommenes, nie alterndes noch er-

krankendes Ganzes und verlieh ihm die ihm angemessene und verwandte Gestalt.
71 

 

 

Das kugelige Lebende umfasst danach sämtliche Teile des Kosmos, sodass alle 

Elemente, alle Seienden, umfasst sind in der Vollkommenheit und Einheit des 

kreisförmig runden Lebenden. Die kugelförmige Gestalt hat eine zentrale Bedeu-

tung bei der Erklärung des kosmologischen Entstehungsgrundes, da sie dem 

vollkommen Lebenden das verleiht, was alle Seienden in sich ohne Differen-

ziertheiten enthalten. 

 

Dem Lebenden aber, das bestimmt war, alles Lebende in sich zu umfassen, dürfte wohl 

die Gestalt angemessen sein, welche alle irgend vorhandenen Gestalten in sich schließt; 

darum verlieh er ihm die kugelige, vom Mittelpunkte aus nach allen Endpunkten gleich 

weit abstehende kreisförmige Gestalt, die vollkommenste und sich selbst ähnlichste aller 

Gestalten, indem er das Gleichartige für unendlich schöner ansah als das Ungleichartige.
72

 

 

Das vollkommene Ganze enthält in sich alle möglichen Seienden. Es ist, in Ana-

logie zum ourobotischen Symbol, ein Ganzes, außerhalb dessen nichts ist. Das 

kugelförmig Lebende stellt sich als eine Gattung dar, aus der nach der platoni-

schen Emanationslehre die Elemente ausdifferenziert, geformt und gebildet wer-

den: 

 

Denn nirgendwoher fand ein Zugang oder Abgang statt, war doch nichts vorhanden, son-

dern ein Sichselbstverzehren gewährt der Welt ihre Nahrung; sie ist kunstvoll so gestaltet, 

dass sie alles in sich und durch sich tut und erleidet, da ihr Bildner meinte, als sich selbst 

genügend werde sie besser sein als eines andern bedürftig. Auch Hände, deren sie weder 

                                                             
71  Platon: Tim 33a-33b, S. 43 ff. 

72  Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-023 - am 14.02.2026, 11:47:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom III | 267 

 

um etwas zu fassen noch zur Abwehr bedurfte, ihr zwecklos anzufügen, hielt er für unnö-

tig, desgleichen auch Füße oder überhaupt Gehwerkzeuge.
73

 

 

3.2  Eine Amme für das kosmogonische Werden:  

Vom chaos zum ordo 

 

Platons Dialog Timaios, bekannt auch unter der Überschrift „Über die Natur“, 

widmet sich unter anderem der Untersuchung der Frage nach der Entstehung des 

Kosmos. Die philosophische Annährung an das Problem beinhaltet drei Anhalts-

punkte: einen kosmogonischen, einen physischen und einen anthropologischen. 

Die kosmogonische Fragestellung untersucht das Problem der Entstehung des 

Universums als solches. 

Timaios hält einen Vortrag über die Genesis der Welt und ihre Beschaffen-

heit. Seine naturphilosophischen Spekulationen handeln von der Beschreibung 

des Ursprungs, der Entstehung und Entwicklung der Welt. Die Spekulationen 

über die Entstehung und Entwicklung des Kosmos bergen unmittelbar die teleo-

logische Fragestellung in sich, ob die erschaffene Weltordnung auf sich selbst 

oder auf eine äußerliche Ursache zurückgeführt werden kann. Nach Timaios hat 

der Demiurg den bestmöglichen Kosmos erschaffen. Er ist jedoch kein allmähli-

cher Schöpfer, der aus dem Nichts Naturgeschöpfe hervorbringt, sondern er gab 

dem Kosmos nur die bestmögliche Ordnung. Die Fragestellung der Genese, das 

heißt der Entstehung des Seienden, wird nicht als schöpferische Aussage behan-

delt, sondern ontogenetisch und morphogenetisch: Wie gewinnt das Seiende 

Form, Struktur und Ordnung? Der Figur des Demiurgen steht für die Anordnung 

der Welt und die Wandlung von einem Zustand chaotischer Bewegungen hin 

zum geordneten Kosmos. Die kosmogonische Fragestellung befasst sich infolge-

dessen mit der Problematik der In-formierung der Seienden und Substanzen, al-

so, wie sich das undifferenziert kugelförmig Lebende ausdifferenziert. 

Um diese Frage zu beantworten, entwirft Timaios eine klare ontologisch-

taxonomische Systematik, nach der jeder Form eine ontologische Qualität ent-

spricht, die hierarchisch geordnet ist. Diese „ontologische Eskalation“ beruht bei 

Platon in der Differenz zwischen Seiendem und Werdendem. Die kosmologische 

Morphogenese in „Timaios“, die auf ein formloses Zugrundliegendes zurückge-

führt wird, ist jedoch nicht „metaphysikfrei“. Im Gegensatz zu den Vorsokrati-

ken lässt sich die Bildung der Weltordnung bei Platon nicht auf ein stoffliches 

Urprinzip zurückführen, da dies zu einem reinen Aggregatzustand führt, sondern 

wird vielmehr im Sinne einer Emanationslehre formuliert. Timaios beschreibt 

                                                             
73  Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-023 - am 14.02.2026, 11:47:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


268 | Matrixiale Philosophie 

eine Ursubstanz, eine formlose Ursubstanz, in der alle Formen enthalten sind 

und welcher der Demiurg Form gibt.  

Dieses Prinzip wird der Amme des Werdens zugeschrieben, „Chora“ ge-

nannt. Es tritt als eine Art gestaltlose, bestimmungslose dritte Gattung, auf, die 

als das Aufnehmende ausgezeichnet ist. Wie eine Amme ist sie der Ausprä-

gungsstoff für alles und gewährt jedem Entstehenden einen Ort. Ob unter Chōra 

nun ein abstrakter oder noetischer Raum zu verstehen ist, bleibt offen.
74

 Sie ist 

das Behältnis des Werdens, der Verwandlung und Veränderung, der Ort für die 

Nichtseienden.
75

 

 

4.  Problem: Allegorische Liason zwischen geschlossenem 

Kosmos und Amme/Kosmos-Sorgerin 

 

Wie bereits angedeutet, verleiht Platon in „Timaios“ dem formlos Zugrundlie-

genden einen matrixialen Charakter. Diese Analogie wird von der feministischen 

Theorie als zentraler Punkt für eine Kritik am patriarchalischen Weltanschau-

ungsmodell herangezogen. Im Rahmen der feministischen Theorie widmet sich 

Julia Kristeva der platonischen Chōra. Ihre Interpretation des Begriffs, in der die 

utopische Konstruktion dessen entlarvt wird, was als das „ewige Weibliche“
76

 

angesehen wurde, übte entscheidenden Einfluss auf die feministischen Theorien 

aus, dergestalt, dass der Körper der Mutter und dessen Signifikant von nun an als 

Aufstandsmetapher gegen die Widerlegung des sogenannten „väterlichen Geset-

zes“ verstanden wurde.
77

  

                                                             
74  T. Kratzert: Die Entdeckung des Raums: Vom hesiodischen „chaos“ zur platonischen 

„chora“, S. 90. 

75  Platon: Tim (49a.b), S. 87. 

76  Margaroni: „In the area of feminist theory in particular, the semiotic chōra was re-

peatedly dismissed as ‚one of the most problematic aspects‘ of Kristeva’s work, one 

lending itself to utopian constructions of ‚a quasi-mystical realm‘ that, as Gerardine 

Meaney puts it, ‚look suspiciously like eternal feminine.‘“ M. Margaroni: „The Lost 

Foundation. Kristeva’s Semiotic Chōra and its Ambiguous Legacy“, in: Hypatia, 20/1 

(2005), S. 79. 

77  Margaroni: „In her own essay on chōra Elizabeth Grosz draws attention to the familiar 

tendency in Western philosophy, „to depend on the resources and characteristics of a 

feminity disinvested of its connections with the female, and especially the maternal 

body (and) made to carry the burden of what it is that men cannot explain, cannot ar-

ticulate or know.“ Vgl. ebd, S. 94. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-023 - am 14.02.2026, 11:47:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

