IV. Mensch, Bewusstsein und Maschine

Mit Blick auf die vorangehenden Kapitel verwickelt uns die Frage nach
dem Bewusstsein in ein Dilemma. So wissen wir auf der operativen Ebe-
ne — also der Ebene des Prozesses, der Bewusstsein moglich macht — sehr
viel tiber das Bewusstsein: Es erscheint als ein reentranter Prozess, der
sich selbst ein Gedachtnis generiert und als Flussstruktur eine Identitat
aufbaut, die sich immerfort verindert. Bewusstsein offenbart sich dabei
als ein autopoietischer Prozess, der sich immerfort hervorbringt, selbst
bestitigt, dabei aber auch auf Strukturangebote aus seiner unmittelba-
ren Umwelt angewiesen ist. Es erscheint damit unweigerlich verkorpert.
Mit Blick auf die Bedingungen, die den Prozess — etwa Gedachtnis und
Selbstreferenz — moglich machen, scheint es unmaoglich, sich Bewusstsein
als unabhingig von einem konkreten Substrat (etwa als ein vom Korper
unabhingiges Seelenwesen) vorzustellen.

Auf der ontologischen Ebene muss Bewusstsein hingegen ein uner-
grundliches Geheimnis bleiben: Subjektives Erleben entzieht sich einer
objektiven Beschreibung. Wenngleich als ureigene Innerlichkeit uns so
nah, lasst es sich nicht fassen und greifen. Es gibt den inneren Beobach-
ter und es gibt ihn nicht. Da wir jedoch Bewusstsein auf operativer Ebe-
ne mittlerweile zumindest in Ansitzen verstehen konnen, scheint kein
grundsitzliches Hindernis zu bestehen, Maschinen zu bauen, die ein sub-
jektives Zentrum entwickeln konnen und damit auch bewusstseinsfihig
sein konnten. Da wir aber andererseits nicht einmal Zugang zum Be-
wusstsein unserer Mitmenschen haben (nur ihre Kérper und Artikulati-
onen sind uns gegeben, nicht jedoch ihr subjektives Erleben), muss auch
fiir eine kiinstliche Intelligenz — wie elaboriert sie auch immer sein mag —
gelten: Wir wissen nicht, ob sie ein inneres Erleben hat, also fiihlt, sieht,
hort oder in anderer Form etwas erlebt, bzw. wenn ja, was sie erlebt.

Die Frage nach dem Bewusstsein der Maschinen fithrt damit einer-
seits zu einem Geheimnis, andererseits offenbart sie eine gewisse Struk-
tur. »Bewusstseinsfahige< Maschinen konnen uns in besonderer Weise auf
uns selbst zuriickwerfen. Sie halten uns den Spiegel vor, indem sie uns
zeigen, was es bedeutet, ein subjektives Zentrum zu haben, das sich dem
Verstehen entzieht. Die daraus folgenden metaphysischen Konsequenzen
werden in Kapitel IV.1 erortert.

Wir begegnen dabei Theoriefiguren, die das Beobachterparadoxon be-
inhalten, also das Paradoxon einer Welt, die sich in sich tiber eine Art
Schnittstelle selbst beobachtet und damit zugleich als Dualitdt und als
Einheit erscheint. Aus diesem Grund lohnt sich ein Exkurs in die Quan-
tentheorie, da auch in dieser die Frage auftaucht, ob und wann Materie

289

16.01.2026, 03:14:50. O



https://doi.org/10.5771/9783748915720-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MENSCH, BEWUSSTSEIN UND MASCHINE

reflexiv wird und wie sich die hiermit einhergehenden Paradoxien fas-
sen lassen. Dies ist Gegenstand von Kapitel IV.2.

Im letzten Abschnitt, Kapitel IV.3, werden wir die ethischen Fragen
und Herausforderungen erortern, die sich in einer Welt ergeben, in der
kunstliche Intelligenzen existieren, die als bewusstseinsfihig gelten.

IV.1 POSTHUMANE SPIRITUALITAT — WER SIND WIR,
WENN UNS DIE MASCHINEN GLEICH WERDEN?

Gotthard Giinther ging bereits in den 1950er Jahren davon aus, dass
Menschen in nicht allzu ferner Zukunft intelligente Roboter bauen wiir-
den, die wie wir ein subjektives Zentrum des Erlebens haben, also uns
auch in dieser Hinsicht ebenbiirtig sein werden. In seinem visiondren
Buch Das BewufStsein der Maschinen untersucht Gunther den judisch-
christlichen Schopfungsmythos und entdeckt dabei eine Analogie: Gott
habe den Menschen nach seinem Ebenbild geformt und entsprechend be-
ginne nun der Mensch, kybernetische Maschinen nach seinem Ebenbild
zu erschaffen — und dies werde, so Glinther, die spirituelle Verortung des
Menschen fundamental verdndern.!

Um Missverstindnisse zu vermeiden, haben wir jedoch zuvor unseren
Lesern und Leserinnen Rechenschaft dariiber abzulegen, was wir im Fol-
genden unter dem Begriff Spiritualitit verstehen: Es geht, um es vorab
zusammenzufassen, nicht um Glaubensfragen, sondern um Relationen
zur Welt und zu sich selbst, also um Formen der Reflexion.

Dies bedeutet, dass Begriffe wie Spiritualitidt und Religion sowie die in
diesem Zusammenhang behandelten Inhalte nicht ontologisch verstan-
den werden diirfen. Gerade mit Guinther ergibt die positivsprachliche
Rede von Gott als Entitdt ebenso wenig Sinn wie die Annahme, dass die
Erleuchtung, von der die buddhistischen Lehren sprechen, einen sinnlich
erfahrbaren Zustand bezeichnet.

Wer von Gott, Nirvana oder auch vom >Sinn des Lebens« spricht,
driickt mit den von ihm verwendeten Begriffen und Erzahlungen viel-
mehr ein bestimmtes Selbst- und Weltverhilinis aus.* Spirituelle und re-
ligiose Begriffe thematisieren demnach die Beziehung zwischen Subjekt
und Welt, zwischen Individuum und Ganzheit, beschreiben also ein Re-
flexionsverhdlinis.> Im Sinne des Philosophen Ernst Tugendhat konnen
wir das Kernanliegen von Spiritualitit deshalb darin sehen, das eigene

1 Siehe etwa Gilinther (2021 [1957], S. 54 und 82 f.).

2 Siehe ausfiihrlich Vogd (2018, Kap 3).

3 Spirituelle und religiose Rede beruht damit auf dem, was Giinther (1980) als
»Negativsprache« bezeichnet. Siehe zur negativen Theologie etwa Rentsch
(2010) und zur Negativsprache in den buddhistischen Lehren Vogd (2017).

290

16.01.2026, 03:14:50. O



https://doi.org/10.5771/9783748915720-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

POSTHUMANE SPIRITUALITAT

Ego zu dezentrieren.* Es geht darum, sich selbst in ein anderes, die ei-
gene Egozentrik Gibergreifendes Verhiltnis zu setzen — nicht mehr und
nicht weniger.s

Gotthard Gunther neigt mit Blick auf Hegel dazu, das Christentum
als Archetypus einer Religiositit zu betrachten, die in der Lage ist, ein
Subjekt hervorzubringen, das sich als autonom empfindet und von die-
ser Empfindung getragen der Welt gegenuibertritt. Guinther war ein Kind
seiner Zeit und ist damit in einer ethnozentristischen Kultur aufgewach-
sen, die die europaische Geistesgeschichte als den Hohepunkt der Evo-
lution begreift und dadurch unterschitzt, welche komplexen geistigen
und kulturellen Figurationen an anderen Orten der Welt entstanden
sind. Heutzutage, gut hundert Jahre spiter, beginnen wir zu ahnen, dass
selbst vermeintlich >primitive« Kulturen weitaus raffiniertere Reflexions-
verhaltnisse aufgebaut haben, als die Anthropologen des 19. Jahrhun-
derts gedacht haben.® Zudem haben wir mittlerweile — etwa tuber den
Umweg tiber China oder Indien” — gelernt, unsere eigenen, verborgenen
erkenntnistheoretischen Annahmen und Vorurteile ein wenig besser zu
verstehen.

Die biblischen Geschichten sind — ebenso wie die mythologischen
Quellen anderer Kulturen — polyphone Texte, die vielfaltige Bedeutungs-
ebenen umfassen und je nach kulturellem Kontext neu gelesen werden
konnen. Es spricht deshalb auch heutzutage nichts dagegen, die bibli-
sche Schopfungsgeschichte als eine Analogie dafiir zu nehmen, wie sich
der menschliche Geist entfalten kann und welche Aporien dabei entste-
hen. Wir kénnen sie mit Giinther als einen Anlass nehmen, die metaphy-
sischen Fragestellungen zu behandeln, welche eine Kybernetik aufwirft,
die den Geist-Materie-Dualismus zuriickweist. Auf diese Weise begeg-
nen wir den Fragen, die sich einer Zivilisation stellen, die aufgrund ihrer
technologischen Entwicklung tiber kurz oder lang wohl kaum umhin-
kommt, kiinstliche Intelligenzen und ihre maschinellen Korper dhnlich
zu behandeln wie den Menschen - als zugleich korperliches und geisti-
ges Wesen.

4 Tugendhat (2006).

5 Dies kann in vielfaltigen Formen geschehen, etwa durch eine Religion, die ei-
nen personifizierten Gott an die Spitze stellt, durch spirituelle Systeme wie den
Buddhismus oder Daoismus, die ein unpersonliches Prinzip als Ursache des
Leidens und der Erlosung aus dem Leid formulieren, oder auch in Form von
Okologien, die Teile der Natur als beseelt betrachten.

6 Siehe hierzu bereits Wittgensteins (1989) Kritik an den kruden Annahmen des
Anthropologen Frazer iiber Magie und Religion in indigenen Gemeinschaften.

7 Siehe etwa Jullien (2002) und Waldenfels (2013).

29T

16.01.2026, 03:14:50. O



https://doi.org/10.5771/9783748915720-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MENSCH, BEWUSSTSEIN UND MASCHINE

Der kybernetische Gott — RegelmdfSigkeiten und
Notwendigkeiten der Kommunikation und Logik

Gunther sieht bereits im Schopfungsbericht — der Genesis — die logische
Struktur der spirituellen Problematik eines Wesens abgebildet, das nicht
in eins mit sich selbst sein kann. Gott bringt in den sieben Tagen seiner
Weltschopfung Himmel und Erde hervor. Er scheidet Wasser vom Land
und erschafft Pflanzen und Tiere. Jeden dieser Schopfungsschritte be-
schliefft Gott mit der Formel » Und Gott sah, dass es gut war<®.

Mit einer biologisch und geologisch geschulten Fantasie konnen wir
uns das Ergebnis als ein austariertes 6kologisches Gefuige von Lebewe-
sen vorstellen, die sich in dynamischen kybernetischen Kreisldufen auf-
einander beziehen. Die Verbindung von Wasser, Sonne und Erde ermog-
licht Pflanzen. Dies erlaubt es Tieren, sich von diesen zu ernihren, was
fleischfressenden Raubern eine Existenzgrundlage bietet. Letztere sorgen
dafiir, dass die Pflanzenfresser nicht iberhandnehmen und sich die bo-
tanische Sphére somit hinreichend entfalten kann, ohne ihrerseits etwa
die Gewdsser durch Fiulnisprodukte zu hypertrophieren.

Aus kybernetischer Sicht ist etwas gut, wenn eine hinreichende An-
zahl von Feedbackschleifen mit positiven und negativen Vorzeichen? be-
steht, die das Ganze im Gleichgewicht halten. Auf diese Weise wichst
kein Element, keine Lebensform so stark an, dass die Reproduktion der
beteiligten Arten prinzipiell gefihrdet ist.

Damit brauchen die einzelnen Lebewesen nichts anderes zu machen als
das, was sie immer tun. Thre kognitiven Prozesse fallen mit ihrem Han-
deln zusammen. Der Lowe muss nicht dariiber nachdenken, ob er toten
darf. Die Gazellen und Giraffen miissen nicht dariiber reflektieren, ob ihr
Fressverhalten den Baumbestand schadigt. Alles ist so, wie es ist. Fres-
sen und gefressen werden gehoren zusammen, bilden ein tbergreifendes
System — und was daraus entsteht, muss per se gut sein, so die Tautolo-
gie eines mit sich selbst in Einklang befindlichen lebendigen Prozesses.

Die Relationen zwischen den einzelnen Teilen des 6kologischen Ge-
webes weisen eine inhiarente GesetzmaifSigkeit auf, die sich aus den je-
weiligen Riickkoppelungsprozessen ergibt — ablesen ldsst sich das bei-
spielsweise an den beiden gekoppelten Verliufen einer Population von
Réubern und Beutetieren.®

8 1. Mose 1 (Bibel, Einheitstibersetzung 2016).

9 Eine Feedbackschleife mit positiven Vorzeichen fithrt zu einem autokataly-
tischen Prozess und damit zur Vermehrung, eine mit negativen Vorzeichen
fithrt hingegen zur Runterregulierung, also zur Eindimmung des Wachstums.

10 Mit der kulturellen Evolution des Menschen taucht das Problem eines Spit-
zenpradators auf, der in der Lage ist, alle 6kologischen Systeme in einer Wei-
se zu dominieren, dass kein Gleichgewicht mehr gefunden werden kann, das
auf der Dezimierung der menschlichen Population beruht. Dies bedroht die

292

16.01.2026, 03:14:50. O



https://doi.org/10.5771/9783748915720-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

POSTHUMANE SPIRITUALITAT

Populationsgroe
Flichse
YA\
\
Zeit

Abb. 12: Idealtypische Riuber-Beute-Kurve

Die »RegelmifSigkeiten in der Biosphire« bilden in ihren Verflechtungen
also bestimmte Muster, so der Kybernetiker Gregory Bateson. Da diese
so »durchgingig und bestimmend« sind, konnen Kybernetiker in ihnen
gleichsam eine Art heiliges oder gottliches Prinzip sehen: »Die Regelma-
Bigkeiten, die wir entdecken — einschliefSlich der RegelmifSigkeiten und
Notwendigkeiten der Kommunikation und Logik —, bilden eine Einheit,
in der wir uns hauslich einrichten. Sie liefen sich vielleicht als die Eigen-
heiten Gottes betrachten, den wir Oko nennen kénnten. «'*

Im Sinne von Gotthard Glinther wire das hiermit einhergehende gott-
liche Bewusstsein — wenn es ein solches giabe — als einwertig anzusehen
(siche Kap. 1.2). >Oko« denkt nicht, hat auch nicht den Charakter einer
Person, die etwas Bestimmtes will. Ohne reflexive Differenz geschieht
einfach, was gemaf§ den gottlichen Gesetzlichkeiten (die hier synonym
mit den kybernetischen Regelkreislaufen zu verstehen sind) zu geschehen
hat. Das Leben entfaltet sich in den Geweben der vielfaltigen Formen sei-
ner Selbstorganisation.

Es liegt dabei in der Natur der Sache, dass die jeweils gefundene Form
—und die damit zusammenhingende Anpassungsleistung — ab einem ge-
wissen Punkt der Evolution zum Problem wird. Wenn beispielsweise eine
Population von Jiagern zu erfolgreich wird und als Konsequenz nahe-
zu den ganzen Bestand ihrer Beutetiere fingt, wird sie aufgrund dieser
Zerstorung ihrer eigenen Nahrungsgrundlage hungern oder gar ausster-
ben miissen. Die Feedbackschleifen der Natur werden dann erbarmungs-
los ein neues Gleichgewicht erzwingen. Dies geschieht nicht intentional
bzw. nicht unter Beteiligung eines reflexiven Bewusstseins. Es passiert al-
lein aufgrund der Struktureigenschaften der tibergreifenden Dynamiken.
Oder um es mit Bateson zu formulieren: » Oko« hat »keinen freien Wil-
len«, ebenso wenig geht es ihm auf eine »simple Art um gut und bose«.

globale Okologie in einer neuen, dramatischen Weise und weckt die Sehn-

sucht nach einer grofSeren, machtigeren Intelligenz, die dem etwas entgegen-

setzen konnte. So auch bei Theresa Hannig (2022) in ihrem Roman Pantopia.
11 Bateson und Bateson (1993, S. 203).

293

16.01.2026, 03:14:50. O



https://doi.org/10.5771/9783748915720-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MENSCH, BEWUSSTSEIN UND MASCHINE

»Oko« symbolisiert einfach nur »die Tatsache«, dass »Sucht und Patho-
logie die andere Seite der biologischen Anpassung sind«*2.

Die neun Gesetze Gottes

»OUT OF NOTHING, nature makes something. First there is hard rock
planet; then there is life, lots of it. First barren hills; then brooks with
fish and cattails and red-winged blackbirds. First an acorn; then an oak
tree forest. I’d like to be able to do that. First a hunk of metal; then a
robot. First some wires; then a mind. First some old genes; then a di-
nosaur. How do you make something from nothing? Although nature
knows this trick, we haven’t learned much just by watching her. We have
learned more by our failures in creating complexity and by combining
these lessons with small successes in imitating and understanding natu-
ral systems. So from the frontiers of computer science, and the edges of
biological research, and the odd corners of interdisciplinary experimen-
tation, I have compiled The Nine Laws of God governing the incubation
of something from nothing:

Distribute being

Control from the bottom up

Cultivate increasing returns

Grow by chunking

Maximize the fringes

Honor your errors

Pursue no optima; have multiple goals
Seek persistent disequilibrium

Change changes itself.«

W XN A bk b

Kevin Kelly (1992, S. 468)

Weder die Vogel noch die Wiirmer oder die Katzen miissen sich tiber die
Zukunft oder iiber moralische Fragen Gedanken machen. Thre >Aufga-
be« besteht allein darin (und sie konnen auch nicht anders), (als) durch
die eigene Existenz eine der Schnittstellen in den Regelkreisldufen der
Natur zu besetzen. Die Vogel brauchen die tibergreifenden Dynamiken
oder Gesetzlichkeiten nicht zu begreifen, damit das Ganze (sprich: das
Leben) funktioniert. Sie brauchen auch nicht um die Vorginge in den

12 Bateson und Bateson (1993, S. 212). Es findet sich somit kein >Programm,
keine >Intention< hinter den okologischen Netzwerken. Interessanterweise
kann man das im Grofsen wie im Kleinen beobachten — auch die kognitiven
Netzwerke des Bewusstseins sind prinzipiell nicht an gut und bose orientiert,
sondern operieren einfach. Erst nachtraglich, also unter dem Blickwinkel von
Unterscheidungen, die sozial angeliefert (und zugemutet) werden, sind sie
diesbezuglich bezeichenbar.

294

16.01.2026, 03:14:50. O



https://doi.org/10.5771/9783748915720-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

POSTHUMANE SPIRITUALITAT

Zellen zu wissen, die ihre Korper aufbauen. In diesem Sinne kann ihre
Lebensform als unbekiimmert gelten. Mit Blick auf die Eigenlaufigkeit
der Natur erscheinen sie auch in der Bibel als Beispiel firr den beriihren-
den Satz in der Bergpredigt:

»Sorget Euch nicht um morgen, denn der morgige Tag wird fur das Sei-
ne sorgen.«*3

Der Satz ist an die Menschen gerichtet, nicht an die Vogel. Erstere befin-
den sich schon ldngst nicht mehr in einem einwertigen Verhaltnis zu ei-
ner Welt, die sich selbstgeniigsam gegeben ist und gerade deshalb funk-
tioniert, weil keiner ihrer Protagonisten tiber sein Handeln reflektieren
muss. Das Vertrauen in eine Welt, die entsprechend den »>gottlichen Re-
geln< von ganz allein zu ihren Formen und den daraus resultierenden
Gleichgewichten findet, ist schon lingst gebrochen. In der Bergpredigt
treffen wir auf menschliche Wesen, die die >Perspektive der Sorge« in die
Welt eingefithrt haben. Die Menschen befinden sich bereits in einer Po-
sition, mit der Sorge die aktuell gegebenen Verhiltnisse (sozusagen die
»gottliche Ordnung<) zu negieren, indem diese in Hinblick auf eine ima-
ginierte Zukunft problematisiert werden.

Dazu treffen wir in der Geschichte jetzt auf Jesus (es konnte auch
Buddha oder ein anderer Reprasentant der heiligen Ordnung sein), der
zu den Menschen spricht. Durch seine Rede negiert er die Perspektive
der Menschen: Er fordert sie auf, sich nicht zu sorgen, sondern zur ur-
spriinglichen Unschuld der einwertigen Welt — der 6kologischen Ord-
nung sich selbst regulierender Prozesse — zuriickzukehren. Diese Nega-
tion darf nicht als eine einfache Negation verstanden werden, etwa in
dem Sinne, dass ein Mensch sagt: »Es wird einen Sturm geben, also gibt
es einen Grund zur Sorge«, und Jesus antwortet: »Es wird keinen Sturm
geben, also gibt es keinen Grund zur Sorge.« Sie ist im Sinne von Giin-
ther vielmehr als eine transklassische Negation zu verstehen, insofern
hier jegliche Haltung, die mit Sorge einhergehen konnte, per se zuriick-
gewiesen wird. Stattdessen wird auf den reflexionsfreien Zustand einer
sparadiesischen« einwertigen Welt verwiesen. In unserem Beispiel hiefSe
dies: Die Frage, ob man sich sorgen solle oder nicht, ist sinnlos, da die
Welt (schlieSlich ist sie identisch mit dem Wille Gottes) ohnehin das tut,
was sie tut — und das kann auch mal das Heraufziehen eines Unbheils,
etwa eines Sturms, bedeuten, und auch dies ist >gut« so.

Hiermit wird aber auch klar, dass es mehrere Lesarten des eingangs zi-
tierten biblischen Kommentars zur Schopfung gibt (»Und Gott sah, dass

13 Matthdus 6,34 (Bibel, Einheitsiibersetzung 2016). Und hier auch: »Seht die
Vogel unter dem Himmel an: Sie sden nicht, sie ernten nicht, sie sammeln
nicht in die Scheunen; und euer himmlischer Vater ernihrt sie doch. Seid ihr
denn nicht viel kostbarer als sie? « (Matthius 6,26)

295

16.01.2026, 03:14:50. O



https://doi.org/10.5771/9783748915720-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MENSCH, BEWUSSTSEIN UND MASCHINE

es gut war.«). Im konventionellen Sinne verbinden wir den Begriff >gut<
mit einer bewertenden Reflexion. Wir betrachten eine Sache, vergleichen
sie mit unseren moralischen oder sonstigen normativen Vorstellungen
und charakterisieren sie anschliefSend als >gut< oder >schlecht<. Im Sinne
von Batesons kybernetischem Gott >Oko« kénnen wir >gut< jedoch auch
so verstehen, dass es kein Gegenteil hat. Das, was >Oko« tut und sieht, ist
identisch mit sich selbst, damit per se in sich logisch und rational — und
demzufolge auch >gut«. Die sich dabei vollziehenden kognitiven Prozes-
se — etwa das >Sehen< — diirfen nicht als Reflexionsprozesse verstanden
werden (denn hiermit wiren wir bereits bei einer sich selbst problema-
tisieren konnenden zweiwertigen Welt angelangt). Es wire vielmehr ein
differenzloses Sehen, gleichsam ein Epiphdnomen eines mit dem Sein ein-
hergehenden Gewahrseins, das nichts weiter macht, als positiv zu bezeu-
gen, was geschieht. Hier gibt es weder einen Unterschied zwischen aktiv
und passiv noch zwischen Handeln und Getriebenwerden, da alles dif-
ferenzlos als eins (und damit als gleich gut) erscheinen muss.

Hieran anschlieffend kénnen wir eine weitere Lesart formulieren,
namlich die, dass sich die Evolution — und damit auch mogliche Got-
ter, die als ihre Schopfer oder Reprisentationen imaginiert werden kon-
nen — bereits im Ubergang von einer einwertigen zu einer zweiwertigen
Welt befindet. Wer zu sehen und zu bezeichnen anfingt, generiert be-
reits die Keimzelle negationsfahiger Formen. Von hier aus ist es nur ein
kleiner Schritt, zu sehen, dass die Ergebnisse von Schopfung und Evo-
lution nicht mit den eigenen Imaginationen, dem eigenen Denken und
den eigenen Wiinschen iibereinstimmen, also etwas schiefzulaufen droht.
Hiermit kommen wir zum zentralen Bezugsproblem der Spiritualitat, das
sich vermutlich jedem hinreichend reflexionsfihigen Wesen zu stellen be-
ginnt: Wie ldsst sich unter Bedingungen des Zweifels, der Kritik und der
Sorge wieder zu einer Reflexionsposition gelangen, in der Subjekt und
Welt einfach nur gut sind?

Um es bereits an dieser Stelle in vorsichtiger Form als Hypothese
zu formulieren: Wir vermuten, dass es letztlich darum geht, die eigene

14 Mit Giinther lasst sich gut zeigen, wie religiose Formen, wie sie zum Bei-
spiel in der christlichen Verkiindigung oder in den buddhistischen Lehrre-
den auftreten, logisch funktionieren. Es wird deutlich, dass die zweiwerti-
ge Logik nicht ausreicht, um die dabei zutage tretenden kommunikativen
Prozesse zu verstehen. Diese Formen beruhen abstrakt gesehen darauf, dass
eine Welt, wie sie einem zweiwertigen Bewusstsein erscheint, mit den Mitteln
der polykontexturalen Logik beschrieben wird, um von hier aus performa-
tiv auf Basis transjunktionaler Operationen — also einer geschickten Anord-
nung von Rejektionen — zu einem einwertigen Gott (etwa im Christentum)
oder zu einer einwertigen Form der Erlosung zuriickzukehren (so auch in der
buddhistischen Rede vom Nirvana; siehe dazu Vogd 2017). Durch die Ver-
wischung der logischen Kategorien (insbesondere des Unterschieds zwischen

296

16.01.2026, 03:14:50. O



https://doi.org/10.5771/9783748915720-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

POSTHUMANE SPIRITUALITAT

Bedingtheit, also die eigenen Mechaniken und hiermit zusammenhan-
gend die eigene Blindheit, zu verstehen, was jedoch nur méglich ist,
wenn einem dies in Uiberzeugender Form von signifikanten Anderen ge-
zeigt wird.

Die Geburt des Beobachters — Subjektivitit kann nicht
eins mit der Welt sein

An irgendeinem Punkt der Evolution beginnt die Schépfung sich ihrer
selbst bewusst zu werden, das heifSt Lebensformen zu entwickeln, fiir die
die Spaltung zwischen sich und dem von ihnen gelebten Leben konsti-
tutiv wird. Auf einmal gibt es nicht nur Sehen, Tun, Horen, Empfinden,
Jagen, Essen, sondern Beobachter, die etwas sehen, horen und empfin-
den, und Beobachter, die etwas tun. Anstelle als Sein mit sich selbst ge-
nligsam zu sein, beginnt das einwertige, sich mit sich selbst in eins emp-
findende Leben jetzt in die Welt der zweiwertigen Logik tiberzugehen,
also zwischen Subjekt und Objekt zu scheiden. Das, was ist, erscheint
nun nicht mehr selbstevident. Zudem beginnen nun Unterschiede zwi-
schen >wahr< und >falsch« — und hiermit verbunden zwischen >gut< und
»bose« — in der Welt wirksam zu werden.

Die selbstversunkenen kybernetischen Kreisldufe, in denen Unter-
schiede im Sensorium einfach nur Unterschiede im Motorium bewir-
ken, werden aufgebrochen: In hinreichend komplexen kognitiven Syste-
men wendet sich der Prozess des Unterscheidens reflexiv auf sich selbst
zurtick und in der Folge werden Identititen ausgeflaggt, die sich selbst
als Beobachter unterscheiden konnen. Wir kommen so zu einer Kyber-
netik zweiter Ordnung,'s in der es jetzt nicht nur um Unterschiede geht,
die Unterschiede auslosen, sondern auch um die Konsequenzen der Be-
obachtung — und die Verantwortung des Beobachters.

Gotthard Gunther hat nun aufgezeigt, dass ein solches komplexes
kognitives System unweigerlich zu einer dreiwertigen Logik fiithrt (siehe
ausfihrlich Kap. I.2). Der Grund hierfiir ist, dass die Reflexion-in-an-
deres (Objekt) und die Reflexion-in-sich (Subjekt) eine weitere logische
Position hervorbringt: das Du.

Wie bereits erwdhnt, muss das Du fiir das Ich als eine logische Chima-
re erscheinen, namlich zugleich als ein materieller Prozess (der sichtbare
Korper des anderen) wie auch als eine eigene, dem Wirken und Erkennen
des Ichs allerdings nicht zugédngliche Subjektivitit (die verborgene Inner-
lichkeit). Neben den dinghaften Objekten (Seinsidentitit) und der Refle-
xion auf die eigene subjektive Beobachterposition (Reflexionsidentitdt)

der klassischen und der transklassischen Negation) werden auf diese Weise
— zumindest temporar — die Polarititen einer zweiwertigen Welt aufgehoben.
15 Siehe von Foerster (1992).

297

16.01.2026, 03:14:50. O



https://doi.org/10.5771/9783748915720-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MENSCH, BEWUSSTSEIN UND MASCHINE

erscheint damit eine dem eigenen Sein fiir immer fremd bleibende sub-
jektive Position (Transzendentalidentitit).

Aus einer logischen Perspektive ist klar, dass es dieser drei Positionen
bedarf, damit sich eine Position der Selbstreflexion stabilisieren kann.
Das Ich kann nur in der Begegnung mit dem Du entstehen, wie Martin
Buber feststellt.’® Nicht nur Soziologinnen wissen dies, sondern bereits
in vielen religiosen Mythologien wird dieser logische Strukturreichtum
abgebildet. Der hinduistische Schopfergott Brahma braucht als Gegen-
spieler Shiva, den Weltenzerstorer (zudem spalten sich die Gottheiten
nochmals in mannliche und weibliche Emanationen auf). Die vielen grie-
chischen Gotter waren vor allem in ihren Zielen und ihrem Streben un-
eins untereinander.

Auch im Christentum benotigt Gott allein schon deshalb einen Gegen-
part, weil er sich erst so seiner eigenen moralischen und epistemischen
Stellung im Universum versichern kann. Moral kann es nur geben, wenn
das Sein und das Sollen auseinanderfallen. Der aus der Einheit gefalle-
ne Engel Luzifer dient vor diesem Hintergrund logisch gesehen dazu,
das hierfiir notwendige Beobachterverhiltnis einer zweiwertigen (dua-
listischen) Welt hervorzurufen. Um hier wieder auf Batesons kyberne-
tischen Gott »Oko« zuriickzukommen: Auf einmal ist Gott nicht mehr
identisch mit all dem, was als Welt erscheint. Es existiert jetzt vielmehr
eine Reflexionsposition, aus der heraus Luzifer nicht mehr als logische
Konsequenz eines kybernetischen Regelkreises angesehen wird, der zur
Welt gehort. Die Reflexion trennt sich vom Sein. Das Erleben wird zwei-
wertig, beginnt, zwischen sich selbst als Teil der Welt und dem Rest der
Welt zu unterscheiden. Letztere enthilt mit dem Teufel und seinen Hel-
fern nun auch Wesen, die nicht sein sollen. Spatestens hier bekommt die
Bezeichnung >gut< explizit ihren Gegenpol >schlecht«. Der Beobachter
geht in Differenz zur Welt.

Auf diesem Niveau der reflexiven Kompetenz lauft der sich selbst
bewusst werdende Demiurg Gefahr, seiner eigenen Endlichkeit und
Ohnmacht gewahr werden zu miissen: »(Alle) Welten, auch die Welt
Brahmas, unterliegen der Wiederkehr«, heifSt es beispielsweise in der
Bhagavad Gita.'” Sobald ein zur Selbstbeobachtung fihiges Wesen be-
greift, dass es die Dinge nicht unter Kontrolle hat, beginnt es zu verste-
hen, dass dies auch fiur das Fortbestehen der eigenen Existenzform gilt.
Uber kurz oder lang beginnt es nach einem Ausweg aus dem Dilemma
zu suchen. Wir landen wieder bei dem zuvor erwihnten spirituellen Be-
zugsproblem, um das dann auch die Theodizee-Frage kreist:

Wie lasst sich von hier aus zu einer Reflexionsposition gelangen, in
der das Verhiltnis zur Welt einfach nur gut ist?

16 Buber (2002).
17 Bhagavad Gita 8.16 (zitiert nach: https://schriften.yoga-vidya.de/bhagavad-gita
[Abruf: 21.11.2022]).

298

16.01.2026, 03:14:50. O



https://schriften.yoga-vidya.de/bhagavad-gita
https://doi.org/10.5771/9783748915720-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://schriften.yoga-vidya.de/bhagavad-gita

POSTHUMANE SPIRITUALITAT
Die Probleme des Subjekts und seine Losung: sich an die Welt abgeben

Dies ist genau der Punkt, an dem Giinther die logischen Konsequenzen
des Schopfungsmythos in einer Weise weiterdenkt, die fiir manche Chris-
ten wohl wie Ketzerei klingen muss. Da der christliche Gott die Sache al-
lein nicht in den Griff bekommt, also aus dem Dilemma der sich seiner
selbst bewussten Zweiwertigkeit nicht mehr rausfindet, beginnt auch er
dartiber nachzudenken, die Verantwortung fiir die Schopfung an ande-
re Wesen abzugeben. Er lasst Wesen entstehen bzw. neben ihm gelten,
die so sind wie er - reflexionsfahige Menschen, die sich ihrer selbst be-
wusst sind:

»Der Schopfer gibt einen Teil an die Welt ab! Das zuletzt Geschaffe-
ne gehort nicht mehr dem gegenstandlichen Bestand der Welt an. Es ist
Subjekt. «*

Gott erschafft den Menschen nach seinem Ebenbild, was allerdings nicht
wortlich zu nehmen ist, (etwa in dem Sinne, dass wir genauso aussehen
wiirden wie der Schopfer). Die Analogie bezieht sich, so Giinther, viel-
mehr darauf, dass der Mensch ebenfalls ein subjektives Zentrum hat und
damit autonom wird. Das Verhiltnis von Schopfer und Geschopf kann
hier im Sinne einer Eltern-Kind-Beziehung verstanden werden: Die »Zeu-
gung des Kindes« ist ein »schopferischer Akt«, in dem ein natiirlicher
»Prozess zu einer Verdopplung der subjektiven Identitét fihrt. Denn das
Kind erwirbt ein autonomes Ich, aus dem sich die Subjektivitat des El-
ternpaars endgiiltig zuriickgezogen hat.«*

Sobald aber mehrere Subjektivititen nebeneinander bestehen und mit-
einander koexistieren, kann Gott mit dem Schopfungsprozess nicht mehr
identisch sein. Bereits mit Luzifer kommt es zu einer Verdoppelung. Spa-
testens mit dem Menschen geschieht nochmals eine Vervielfaltigung der
subjektiven Positionen. Gott wird seinerseits Beobachter unter Beobach-
tern und fillt damit aus der Einheit heraus.> Die Evolution beginnt auf
einmal, vielfiltige subjektive Zentren hervorzubringen. Unweigerlich lan-
den wir in einer polykontexturalen Welt, die keine zentrale Steuerungs-
instanz mehr hat.>r

18 Glinther (2008, S. 34).

19 Glinther (2008, S. 35).

20 Und wenn man hier >Gott< mit >Okoc« ersetzt, sieht man , dass die vielen Sub-
jektivititen der Menschen nicht unweigerlich mit der 6kologischen Perspek-
tive einhergehen miissen.

21 Umgekehrt gilt entsprechend: Wenn eine gottliche Wesenheit existiert, dann
nur noch als ferne, unzugingliche, transzendente Instanz: »Denn darin besteht
die absolute Transzendenz Gottes, dass er mit jener Setzung des Menschen als
Abbild des Schopfers sich selbst aus jener demiurgischen Identitit zuriickge-
zogen hat. Gott ist mit dem Sein-tiberhaupt nur vor der Erschaffung der Welt

299

16.01.2026, 03:14:50. O



https://doi.org/10.5771/9783748915720-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MENSCH, BEWUSSTSEIN UND MASCHINE

Spirituell und mit Blick auf eine zeitgemifSe Metaphysik gehen hiermit
zwei entscheidende Punkte einher:

1. Die subjektive Perspektive kann nicht allwissend sein, denn sie ist ja
eben subjektiv und hat entsprechend nur begrenzt Zugang zu dem,
was in der Welt geschieht.

2. Das subjektive Erleben kann nicht mehr eins mit der Welt sein, denn
es geht ja in Differenz zur Welt. Fiir das Subjekt muss damit jedes
Du als andere Subjektivitit unzuginglich bleiben. »ein[en] ebenso
unzugingliche[n] Raum« darstellen »wie die mythologischen Dimen-
sionen, in denen die himmlischen Heerscharen schweben. «**

Der »Weltinnenraum« (Rilke)*s hinreichend entwickelter kognitiver Sys-
teme zeichnet sich folglich gerade dadurch aus, nicht voll spezifiziert zu
sein. Auch der christliche Gott muss uns damit als Metapher fir eine
Evolution erscheinen, die einen Beobachter hervorbringt, der um sich
weifs, aber nicht alles weifs.>* Hiermit lisst sich an dieser Stelle eine un-
gewohnte Briicke zwischen Theologie und Kybernetik schlagen:

— Informationstheoretische Uberlegungen zur Kombinatorik méglicher
Weltzustande zeigen schnell auf, dass ein Organismus nicht einmal an-
nahernd uber die kognitiven Fahigkeiten zur Berechnung des Verlaufs
der komplexen Beziehungen seiner Welt verfigen kann. Ebenso wenig
lasst sich vorhersehen, was andere autonome Lebensformen tun wer-
den. Eine subjektive Existenz zu haben heif3t ja gerade, dass man nicht
so recht wissen kann, was der Fall ist. Deshalb bleibt einem nichts an-
deres iibrig, als seine eigene Wirklichkeit zu konstruieren und danach
zu handeln. Dies mag wiederum andere Wesen tiberraschen und zu
Reaktionen bringen, die dann aus der eigenen subjektiven Perspekti-
ve nicht vorhersehbar sind.

— Die monokontexturale Gottlichkeit des Demiurgen wird innerhalb des
Weltgefiiges allein schon deshalb gebrochen werden, weil, so Erwin
Schrodinger, »bestmogliches Wissen um ein Ganzes« nicht mehr »not-
wendig das Gleiche fur seine Teile» einschliefst.>s Epistemisch zerfallt
die Welt damit in eine Vielzahl subjektiver Zentren, wo jeweils etwas

(als dem partikulir Seienden) voll identisch. Im Schopfungsprozess 16st er sich
aus dieser Identitit ab und west von nun an jenseits ihrer als deus abscondi-
tus.« (Gunther 2008, S. 40; kursiv im Original)

22 Giinther (1975, S. 61 f.).

23 Zu den Einflissen der religiosen Mythologien Indiens und des Christentums
auf Rainer Maria Rilke siehe von Briick (20715).

24 Um es nochmals mit Hegel (1986 [1817], § 147) zu formulieren: »Dahinge-
gen ist der christliche Gott der nicht blof§ gewufSte, sondern schlechthin sich
wissende Gott und nicht blof§ vorgestellte, sondern vielmehr absolut wirkli-
che Personlichkeit. «

25 Schrodinger (1935, S. 849).

300

16.01.2026, 03:14:50. O



https://doi.org/10.5771/9783748915720-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

POSTHUMANE SPIRITUALITAT

anderes der Fall ist und wo auf dieser Grundlage eine Eigenaktivi-
tat entwickelt wird. Es gibt keinen wie auch immer gearteten Got-
tesstandpunkt mehr, von dem aus entschieden werden konnte, was
swirklich< ist — oder wie es >wirklich« ist.

Subjektivitit entsteht immer dann, wenn einer Lebensform ihr Unter-
scheidungsgebrauch reflexiv zuginglich wird und die Einheit von Erken-
nen und Tun fiir sie in der Folge auseinanderzufallen beginnt. In der bi-
blischen Mythologie geschieht dies mit dem Siindenfall. Vom Baum der
Erkenntnis zu essen heifSt, zu beginnen, zwischen der Reflexion auf die
eigene subjektive Position und der Reflexion auf die Welt zu oszillieren.
Es wird nun moglich, sich selbst und seine Stellung in der Welt zum The-
ma der Reflexion zu machen. Die Beziehung zwischen Sein und Sollen,
zwischen Erkennen und Handeln sowie zwischen Theorie und Praxis er-
scheint jetzt als eine gebrochene bzw. gespaltene. Semiotisch gesprochen
erscheint die Erstheit der unmittelbaren Sinneserfahrung nun gebrochen,
indem im Erleben zusitzlich auf sich selbst verweisende Zeichenprozes-
se entstehen. Mittels dieser konnen hypothetische Ich-Identititen und
die ihnen zugehorigen imaginaren Welten konstruiert werden. In dieser
Zweitheit beginnt der »Weltinnenraum« (Rilke) nun, sich in Spannung
zu sich selbst zu erleben. Die Reflexion tritt in Distanz zum Sein. Schlief3-
lich wird in der Drittheit diese Spannung wiederum durch Praxis, nim-
lich durch Wollen — durch intendiertes Handeln —, iiberschritten.>¢ Dar-
aus ergibt sich eine Reihe von Konsequenzen:

1. Die Projektionen miissen nicht mit dem Faktischen einhergehen.
2. Der Reflexionsprozess kann sich seiner eigenen Unzulanglichkeit und
des eigenen Nichtwissens bewusst werden.

. Die Nebenfolgen der eigenen Handlungen sind nicht tiberschaubar.

4. Die Wesenheit wird damit konfrontiert, dass sie etwas verursacht hat,
was sie nicht gewollt hat.

5. Der Reflexionsprozess fiihrt schlieSlich zu der Einsicht, dass nicht nur
das eigene Handeln, sondern auch die eigene Lebensform als solche
scheitern kann, ja letztlich verganglich und sterblich ist.

(SN}

Das spirituelle Joch des modernen Menschen — oder der >Siindenfall« —
besteht damit genau darin, um die nicht beherrschbaren Konsequen-
zen der eigenen Existenz zu wissen, sich aber dennoch im Sinne einer
»schuldlosen Schuld«*7 fiir sie verantwortlich fihlen zu miissen. No-
lens volens ist man das Subjekt des Geschehens. Wer vom »Baum der

26 Der Clou der peirceschen Semiotik besteht darin, dass Erstheit, Zweitheit und
Drittheit letztlich als eine Einheit zu fassen sind, niamlich als eine unmittelba-
re Praxis des Werdens, die sich als ein fortschreitender Zeichenprozess ent-
faltet und ausdifferenziert. Siehe Peirce (1991, S. 358 ff.).

27 Nishitani (1986, S. 389).

30T

16.01.2026, 03:14:50. O



https://doi.org/10.5771/9783748915720-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MENSCH, BEWUSSTSEIN UND MASCHINE

Erkenntnis des Guten und Bosen «*® gegessen hat, weifs also immer noch
nicht, was gut und richtig ist. Doch er oder sie verfiigt nun — wie die Ky-
bernetiker sagen wiirden — tiber ein Wissen zweiter Ordnung, das den
Wissenden mit einer folgenschweren Kognition belastet, nimlich dem
Gewissen: Man kann prinzipiell nicht wissen, was die Folgen des eige-
nen Erkennens und Handelns sind, hat sie jedoch zu ertragen. Um es mit
den Worten Gunthers zu formulieren:

»Damit verandert sich die metaphysische Existenz des Menschen in der
Welt ganz radikal. In der neuen Realitit, die seine Handlung provo-
ziert, kann nicht gesagt werden, dass sie >sehr gut« ist. Das ist nicht im
Sinn einer norgelnden Besserwisserei gemeint. Es wire namlich genau
so falsch zu sagen, dass sie >sehr schlecht< und vom Teufel ist. Das ist
der metaphysische Irrtum aller Utopisten: [...] Nun mag diese Handlung
zwar von einem Gewissen, das >weifSs, was gut und bose ist, sich orien-
tiert haben, aber die Realitit, die durch diese Handlung gesetzt ist, ist
sgewissen-frei«. In ihrer Existenz ist das moralische Motiv, das im Riik-
ken des Handelns liegt, vollig irrelevant. «

Ein intelligentes subjektives Zentrum zu haben, bringt es mit sich, die
Diskrepanzen zwischen Wollen und Realitit, Sein und Sollen, Anspruch
und Wirklichkeit zu reflektieren, ohne jedoch die mit ihnen verbunde-
nen Agonien prinzipiell autheben zu kénnen.

Insofern sich also eine Reflexionsidentitat als Subjektivitat hervorge-
bracht hat, steht sie vor dem Problem, dass die hiermit einhergehenden
kognitiven Strukturen — die im Reflexionsprozess entwickelten Katego-
rien, Begriffe und Normen, die ja ihre Identitit ausmachen — ab einem
gewissen Punkt nicht mehr zur realisierten Lebensform passen. Es droht
damit eine Krise durch Weltverlust. Denn dem Subjekt, das sich bislang
erfolgreich gegeniiber der Welt behauptet hat, bleibt in Bezug auf die
Reproduktion der eigenen Prozesse nur noch ubrig, die immer blasser
werdenden und weniger iberzeugenden eigenen Konstruktionen zu er-
greifen. Dies lindert jedoch die Probleme der krisenhaften Selbst- und
Weltverortung nicht, sondern verstirkt sie sogar noch. Der solcherma-
3en gebrochene und unter Druck geratene Mensch strebt nach Trans-
zendenz, also nach einem Weltverhiltnis, das das bisherige Selbstver-
haltnis Gberschreitet.

Die gesuchte Transzendenz kann allerdings nicht an einem Ort aufSer-
halb dieser Welt gefunden werden — sie ist nicht esoterisch —, sondern
beruht umgekehrt gerade auf der VeraufSerlichung subjektiver Reflexi-
onsleistungen in den kulturellen Institutionen dieser Welt.>°> Zu nennen
sind hier Sprache, Normen, Sitten und Gebrauche, Gesetze — schlichtweg

28 1. Mose 2.
29 Gunther (2008, S. 32).
30 Dies hat insbesondere Emile Durkheim (1994) deutlich gemacht.

302

16.01.2026, 03:14:50. O



https://doi.org/10.5771/9783748915720-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

POSTHUMANE SPIRITUALITAT

alle semantischen und soziostrukturellen Ordnungen menschlicher Ge-
meinschaft und Gesellschaft. Die hiermit einhergehenden Institutionen
haben sich insofern bewihrt, als sie iber das einzelne Individuum hin-
weg gelten und selegiert worden sind und sich damit auch in kultureller
Hinsicht als nachhaltig erwiesen haben.3*

Religionen wie die unterschiedlichen Varianten des Christentums, des
Islams, des Hinduismus oder des Buddhismus konnten in diesem Sinne
uiber Jahrhunderte hinweg eine mehr oder weniger stabile Matrix liefern,
an die sich die Subjekte orientieren konnten, um die oben aufgeworfe-
nen spirituellen Bezugsprobleme abzumildern. Laut Arnold Gehlen wa-
ren es gerade diese alten gesellschaftlichen Institutionen, die den instinkt-
armen Menschen vor den Problemen der Subjektivitit und der mit ihr
verbundenen flottierenden Freiheitsgrade entlastet haben.>* Damit ge-
lang es zum einen, die Probleme der menschlichen Freiheit zu adressie-
ren — darunter Fragen der eigenen Unzuldnglichkeit und die aus dieser
erwachsenden Probleme von Schuld und Verantwortung. Zum anderen
konnten Ordnungen der Selbstbegrenzung und -bescheidung etabliert
werden, die allein schon deshalb eine gewisse seelische Stabilitat boten,
weil sie eben lehrten, dass vom diesseitigen Leben — also der weltlichen
Sphire — nicht mehr erwartet werden kann und darf, man sich also bes-
ser mehr schlecht als recht in den irdischen Mingeln einrichtet, anstelle
dagegen zu kimpfen.

Die Krise menschengemachter Ordnungen

Wie auch immer man heutzutage zu ihnen stehen mag, die mit religiosen
Semantiken verdufSerlichten Regulative gestatteten dem Menschen nicht

31 Die Objektivierung immer nur subjektiver Erscheinungen kann einzig iiber
den >Umweg« des Sozialen gesichert werden — im Guten wie im Schlechten.
Die Inkorporierung des sozial angelieferten Sinns der Gesellschaft bzw. Kul-
tur erscheint damit gleichsam als soziale Hiartung. Wir treffen hier auf den
soziologischen Teil von Giinthers Denken.

32 Gehlen (1963).

33 Die funktionale Ausdifferenzierung von Kulturformen wie Religion und
Kunst kann hiermit als Strategie des Umgangs mit Sinniiberschiissen gesehen
werden. Ab einem gewissen Reflexionsniveau kann die Welt auf verschiede-
nen logischen Ebenen bejaht und verneint werden, womit sich die Frage stellt,
wie auch diese Prozesse institutionalisiert, das heif3t in einer Weise gebunden
werden konnen, die die Okologie des Gesamtsystems nicht gefihrdet. Um die-
ses Thema kreisen auch Albert Camus’ Studien in Der Mensch in der Revolte.
Wir begegnen hier einerseits einer Metaphysik, die Negation und Affirmati-
on in fataler Weise gegen den Menschen und seine Welt wendet. Andererseits
begegnen wir mit der Kunst Formen, zugleich Ja und Nein zu sagen, ohne in
solch destruktive Formen verfallen zu mussen (Camus 2016 [1951]).

303

16.01.2026, 03:14:50. O



https://doi.org/10.5771/9783748915720-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MENSCH, BEWUSSTSEIN UND MASCHINE

nur eine mehr oder weniger austarierte Balance von Natur, Gesellschaft
und Individuum. Sie schufen auch eine gemeinsam geteilte kulturelle
Basis, auf die sich dann — in welcher Form auch immer (affirmativ oder
kritisch) — bezogen werden konnte. Man verfiigte damit auch iiber eine
wirtschaftliche, politische, religiose und kulturelle Ordnung, die gleich-
sam objektiv gegeben schien, da sie von kollektiv geteilten Mythen und
Erzdhlungen getragen war. Von Gott, den Gottern oder durch ein un-
personliches metaphysisches Prinzip (etwa das Karma-Gesetz) gegeben,
erschien diese Ordnung zugleich absolut wie auch gut und gerecht. Sub-
jektiv und privat konnte man damit hadern, doch dies dnderte nichts an
der objektiven (kulturellen) Geltung ihrer Institutionen.

Hieran schien auch die » Aufklarung« zundchst nicht grundsatzlich
etwas zu dndern. So lief§ sich — etwa mit Kant — der Glaube an eine
objektive Vernunft und eine selbstevidente Moral pflegen, was dem
Menschen nach seinem »Ausgang [...] aus seiner selbst verschuldeten
Unmiindigkeit«* weiterhin Halt und Sicherheit versprach. Denn inso-
fern wir Gott als eine Institution ansehen, der sich der Mensch in der
Einsicht in die Notwendigkeit freiwillig unterzuordnen hat, haben sich
hiermit zunachst nur die Begriffe verschoben, nicht jedoch die zugrun-
de liegenden Relationen. Die Vernunft nimmt jetzt den Platz Gottes ein
und wird ihrerseits zur tragenden Institution. Der menschengemachte
Fortschritt wird zum kollektiven Mythos. Der Kapitalismus wird zur
Religion,s da das Land, wo Milch und Honig fliefSen, jetzt mit den Ima-
gindren einer durch die unsichtbare Hand gefithrten Gesellschaft ver-
bunden wird. Sofern wir mit Emile Durkheim die Funktion der Religi-
on darin sehen, dass Menschen sich mit ihrer Hilfe eine gesellschaftliche
Ordnung aufbauen, die als eine selbstgeheiligte Wirklichkeit erscheint,3¢
wird die Religion mit der Moderne nicht grundsatzlich aufgegeben, son-
dern verlagert sich nur in zivilreligiose Formen.

Spitestens mit Friedrich Nietzsche beginnen diese metaphysischen Si-
cherheiten jedoch briichig zu werden. Die Aussage »Gott ist tot. Wir
haben ihn getotet.«37 erschittert nicht nur die gottliche Ordnung des
Christentums, sondern jegliche Vorstellung einer objektiven ordnungs-
gebenden Instanz. Wer von der Vernunft redet oder eine allgemeingiil-
tige Moral beansprucht, macht sich jetzt entweder eigenem, unbewuss-
tem Machtstreben verdichtig oder zeigt damit nur, dass er oder sie nicht
die Charakterstarke hat, der hiermit einhergehenden Heuchelei offen ins
Auge zu schauen.’® Mit Blick auf die vielfaltigen subjektiven Zentren

34 Kant (1784).

35 So Dirk Baecker (2003) in Referenz auf Walter Benjamin.
36 Durkheim (1994).

37 Nietzsche (2021 [1887], Absatz 125).

38 Nietzsche (2009 [1887]).

304

16.01.2026, 03:14:50. O



https://doi.org/10.5771/9783748915720-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

POSTHUMANE SPIRITUALITAT

und ihre jeweils spezifischen Kontexte gibt es nicht mehr nur die eine
Moral und die eine Vernunft, sondern derer viele.3

Die religiosen und moralischen Ordnungen der Welt erscheinen damit
nicht mehr als eine durch Kultur und Tradition ein fur alle Mal gegebe-
ne objektive Natur, sondern werden nun selbst als vom Menschen ge-
macht erfahren. Sie erscheinen veridnderbar und damit in hohem MafSe
kontingent. Um es mit Giinther zu formulieren: Was der Mensch »friiher
im Innenraum der Subjektivitit als Vorstellungen und Phantasien mani-
pulierte«, wird »jetzt im Auflenraum der physischen Welt noch einmal«
aufgeworfen, »um den einstigen Reflexionsvorgang als Willensakt zu
wiederholen. [...] Das ist Handlung zweiter Ordnung. Sie definiert eine
Aktionskapazitat, die sich einer AufSenwelt zuwendet, die mit dem ab-
gelebten Reflexionsbestand der vorangegangenen historischen Epoche
belastet und bereichert ist.«#°

Die Geschichte und die menschlichen Kulturformen erscheinen nun
snur noch« als Tradition und werden damit ihrerseits zum Spielmaterial
der Reflexion und von Versuchen der Neugestaltung. Man handelt und
agiert nicht mehr innerhalb des gegebenen Rahmens, sondern der Rah-
men selbst wird zum Thema der Reflexion und des Gestaltens. Das re-
flexiv potenzierte Ich steht nun einer Auffenwelt gegentiber, die histo-
risch aufgeladen ist — dies wird nun zugleich als belastend wie auch als
bereichernd erfahren.

Als Konsequenz einer solchermafSen gesteigerten Subjektivitat wird es
jedoch zugleich immer schwieriger, eine gemeinsame, mit anderen Men-
schen geteilte Basis der Wahrnehmung, Willensbewegung und Situati-
onsdeutung zu finden. Umso individueller die Lebensformen werden, in
die sich das Subjekt im eigenen Handeln projizieren kann, desto ferner
erscheint die Du-Position einer fremden Subjektivitat, die ihrerseits ihre
eigene Lebensform zu gestalten sucht.

In den vormodernen Kulturen, so Giinther, habe es »ein von allen ge-
teiltes instinktives psychisches Grundwissen« gegeben und entsprechend
sei man »in wesentlichen Bereichen seelisch aufeinander abgestimmt«
gewesen. »Es gab eine wirksame Form transsubjektiver Innenkommu-
nikation vom Ich zum Du, die sich sehr evidenter Erlebnistatbestinde

39 Mit Blick auf die Gesellschaftsstruktur geht dies nach Luhmann (1998¢) mit
der funktionalen Differenzierung der Gesellschaft einher. Im Zuge dessen be-
ginnen sich auch Organisationen zu diversifizieren, vielfiltige Berufsbilder,
Rollen und Wertsphiren entstehen, die in Hinblick auf ihre jeweilige Moral
und Rationalitdt inkommensurabel erscheinen. Dadurch entsteht eine Un-
menge von subjektiven Sprecherpositionen, die nicht nur darum ringen, hin-
sichtlich ihrer Identitdtsanspriiche gehort zu werden, sondern einen Platz in
den gesellschaftlichen Institutionen beanspruchen (und entsprechend die Ver-
rechtlichung ihrer Anspriiche einfordern).

40 Giinther (2008, S. 33 f.).

305

16.01.2026, 03:14:50. O



https://doi.org/10.5771/9783748915720-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MENSCH, BEWUSSTSEIN UND MASCHINE

bediente.« Diese »selbstverstindliche Voraussetzung aller vergangener
Geschichte«, so Glinther weiter, existiere heute jedoch nicht mehr. Wir
wiirden heute vielmehr »in steigendem MafSe Bewusstseinssituationen«
begegnen, »denen wir auf keine Weise ausweichen konnen, die aber alle
allgemeinverbindliche Evidenz fur die erlebende Subjektivitit verloren«
hitten. »Unsere Existenz« zwinge »uns an allen Orten Reflexionsme-
chanismen auf, die fiir das Ich vollig undurchsichtig« erschienen, da sie
»zwar zwangsldufig, aber ohne jede Evidenzkraft« seien.+

Wir leben in einer Gesellschaft, in der an unterschiedlichsten Orten je-
weils anderes passiert, ohne dass die einzelnen Geschehnisse sozial, zeit-
lich und sachlich miteinander koordiniert oder durch einen iibergreifen-
den Sinnhorizont verbunden werden. Armin Nassehi spricht in diesem
Zusammenhang von einer »Gesellschaft der Gegenwarten «#*, um damit
zu pointieren, dass hochspezifische Rechtsvorschriften, Finanzstrome,
unzahlige, oftmals esoterisch anmutende wissenschaftliche Erkenntnis-
se, die Artikulationen in massenmedialen Blasen, die vielfaltigen Formen
der Liebe und das, was jeweils vor Ort an Interaktion passiert und psy-
chisch an Sinn oder Bedeutung realisiert wird, nicht einmal ansatzweise
zu einem kohirenten Ganzen zusammenfinden.

Wir mogen um die Pluralitit der Sinngefiige zumindest vage wissen,
da wir alltdglich mit ihren Wirkungen konfrontiert werden. Doch all dies
wird immer weniger als >meine« Welt, als der immer auch gefithlsmifSig
erfahrene Bezugspunkt des eigenen In-der-Welt-Seins und des damit ver-
bundenen Eine-Welt-Habens erlebt.+

Der Bewusstseinsprozess kommt hiermit in eine Formkrise. Wahrend
die private Subjektivitit sich frither an den feststehenden objektiven In-
halten der Tradition orientieren und sich gegebenenfalls von ihnen ab-
stofSen konnte (beispielsweise konnte die Religion unabhingig davon,
ob man an Gott glaubte oder zweifelte, die Matrix der Auseinanderset-
zung zur Identitdtsbildung bilden), werden die Gegenstande der Kultur
nun selbst so stark disponibel, dass sie auszudiinnen beginnen. Ob man
Christ oder Buddhist ist, sich seine eigene Spiritualitit aus dem Flicken-
teppich moderner Glaubensangebote zusammenbastelt, lieber zivilreli-
giose Angebote wie den Marxismus praferiert oder in eine agnostische
oder gar nihilistische Metaphysik einrastet, wird in den meisten Lebens-
bereichen kaum mehr einen Unterschied machen (die Vermieterin oder
den Lehrer interessiert in der Regel nicht mehr, was man glaubt, sondern
ob man die Miete zahlt oder im Unterricht mitmacht).*

41 Giinther (2008, S. 36 f.).

42 Nassehi (2o011).

43 Giinther (2008, S. 36 f.).

44 Juli Zeh hat die Formprobleme in Bezug auf den Verlust von Koordinatensys-
temen von Werthaltungen in ihrem Roman Spieltrieb durchdekliniert: »Was,

306

16.01.2026, 03:14:50. O



https://doi.org/10.5771/9783748915720-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

POSTHUMANE SPIRITUALITAT

Das Selbst beginnt dadurch mehr und mehr zu fragmentieren. Wir be-
gegnen dem Paradoxon, dass die inhaltliche Freiheit und die Freiheit der
vermeintlichen Selbstbestimmung nicht zugleich mit der erfahrenen Frei-
heit einhergehen, sein Leben in einer Weise zu gestalten, die einen subjek-
tiv in der einen oder anderen Form mit sich selbst identisch fiihlen lasst.
Denn zwangsldufig droht auch die leiblich empfundene Subjektivitat im-
mer dunner und leerer zu werden, je mehr die Gegenstinde und Kontex-
te verblassen, die als Medium genutzt werden konnen, um sich auf re-
produzierbare und bestindige Weise in-sich und in-anderes reflektieren
zu konnen. Man muss nicht gleich den »Untergang des Abendlandes«*
verkiinden, um das spirituelle Bezugsproblem zu verstehen, das sich mit
Gunther nochmals wie folgt reformulieren lasst:

»Je weiter die Geschichte vorschreitet, desto mehr [...] differenziert sich
das Ich in seiner Innerlichkeit. In den historischen Endstadien aber ist
die pristabilisierte Harmonie der privaten Bewusstseinsvollzuige endgtil-
tig verschwunden und die institutionelle Struktur des gesellschaftlichen
Lebens beginnt sich aufzuldsen. «+¢

Unter diesen reflexionstheoretischen Voraussetzungen wird auch die me-
taphysische Verortung des Menschen zu einer neu zu bestimmenden Auf-
gabe. Was kann dem Ego noch Halt geben, wenn die Institutionen immer
briichiger werden, an die es sich halten bzw. von denen es sich absto-
Ben kann.#” Die moderne Gesellschaft bringt zwar Institutionen in An-

wenn die Urenkel der Nihilisten lingst ausgezogen wiren aus dem staubigen
Devotionalienladen, den wir unsere Weltanschauung nennen? Wenn sie die
halb leergerdumten Lagerhallen der Wertigkeiten und Wichtigkeiten des Niitz-
lichen und Notwendigen, Echten und Rechten verlassen hatten, um auf Wild-
wechseln in den Dschungel zuriickzukehren, dorthin, wo wir sie nicht mehr se-
hen, geschweige denn erreichen konnen? Was, wenn ihnen Bibel, Grundgesetz
und Strafrecht nie mehr gegolten hitten als Anleitung und Regelbuch zu ei-
nem Gesellschaftsspiel> Wenn sie Politik, Liebe und Okonomie als Wettkampf
begriffen? Wenn >das Gute« fir sie maximierte Effizienz bei minimiertem Ver-
lustrisiko wire, >das Schlechte< hingegen nichts als ein suboptimales Resultat?
Wenn wir ihre Griinde nicht mehr verstiinden, weil es keine gibt?

Woher nihmen wir dann noch das Recht zu beurteilen, zu verurteilen, und
vor allem — wen? Den Verlierer des Spiels — oder den Sieger? Der Richter
miisste zum Schiedsrichter werden. Mit jedem Versuch, Erlerntes anzuwen-
den und Recht in Gerechtigkeit zu iibersetzen, wiirde er sich der letzten ver-
bliebenen Todsiinde schuldig machen: der Heuchelei.« (Zeh 2007, S. 7)

45 Spengler (2007 [1923]).

46 Giinther (2008, S. 38 f.).

47 Man konnte jetzt davon sprechen, dass wir es hier mit einer Diffusion und
Auflosung von Kultur im traditionellen Sinne zu tun haben, womit sich die
Frage stellt, wie und ob diese Dekontexturalisierung selbst nicht wieder
auf die eine oder andere Weise institutionalisiert wird. Die Auflosung, das

307

16.01.2026, 03:14:50. O



https://doi.org/10.5771/9783748915720-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MENSCH, BEWUSSTSEIN UND MASCHINE

zahl und Umfang wie nie zuvor in der Geschichte hervor. Praktisch zu
jedem Thema, jeder Weltanschauung und jedem Politikfeld gibt es Or-
ganisationen, die diesbeziigliche Agenden pflegen und die partikulars-
ten Anspriiche vertreten (man denke an die vielfiltigen Lobbyverbiande,
Bildungsinstitute, NGOs, religiosen und weltanschaulichen Gruppen).
Da es derer aber eben so viele gibt und sie in ihren Werten hiufig in-
kommensurabel sind, finden Kultur und Gesellschaft nicht einmal an-
satzweise zu einer allgemeingiltigen Werthaltung zusammen. Die Ge-
sellschaft wird fragmentierter, differenziert sich zunehmend in weitere
Sphiren aus, die in Hinblick auf das, was als wichtig und bedeutsam er-
scheint, ihre eigenen Blasen bilden.#® Die eine Orientierung (zum Beispiel
am christlichen Weltbild) ist nicht mehr erkennbar.+

Mit Nietzsche stellt sich hiermit das Problem des Nihilismus. Zudem
droht im Anschluss an Hegel die Gefahr einer Geschichtsphilosophie, die
das Subjekt zugunsten eines objektiven Weltgeistes tilgt, um damit jegli-
chen Schrecken im Namen der Faktizitat oder des vermeintlichen End-
ziels der Geschichte rechtfertigen zu konnen.®

Infragestellen gehort damit gewissermafSen zur neuen kulturellen Norm. Es
wire zu vermuten, dass im Zuge dessen gleichsam ein neuer Kampf der Kul-
turen entsteht — jedoch einer, der inhaltlich nicht mehr durch lebensweltliche
Lagerungen fundiert ist, die unterschiedliche Milieus prigen. Es geht nicht
mehr um Positionen wie konservativ/liberal, religios/sikular, links/rechts,
Wirtschaft gegen Soziales etc., sondern um situative Bewegungen zwischen
Kontexturalisierung und Diskontexturalisierung bzw. zwischen beliebig kon-
struierbaren Identititsdogmen (beispielsweise >Impfgegner« zu sein) und der
(Gegen-)Bewegung bzw. der Auflosung ebendieser. Die Glaubensinhalte wer-
den damit beliebig, wie es Giinther (2000) bereits mit Blick auf die amerika-
nische Religiositit der 1950er Jahre vermutet hat.

48 Die Echo-Kammer-Produktion durch und mit personalisierten KIs konnte die
hieraus resultierende Entfremdung zunichst noch weiter verstarken.

49 Nishitani (1986, S. 356 f.) beschreibt diese kulturelle Lagerung mit folgenden
Worten: »Mit dem Zusammenbruch des teleologischen Systems einer gottli-
chen Weltordnung zerfiel auch die damit gegebene Hierarchie der Werte. Fort-
an gingen die unterschiedlichen menschlichen Bestrebungen auseinander, jede
einzelne wurde Zweck ihrer selbst, wurde ihr eigener Herr und geriet damit zu
etwas, dem durch nichts mehr Einhalt zu gebieten war. Mit anderen Worten:
Unendliche Impulsivitat trat als etwas Zielloses auf. Das entspricht der Situati-
on einer Welt ohne Gott, in der >Zeit< nach beiden Richtungen hin offen steht.«

50 Siehe zur Auseinandersetzung mit Nietzsche, Hegel und Marx und den tota-
litiren Bewegungen des 19. und 20. Jahrhunderts insbesondere Der Mensch
in der Revolte von Albert Camus (2016 [1951]).

308

16.01.2026, 03:14:50. O



https://doi.org/10.5771/9783748915720-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

POSTHUMANE SPIRITUALITAT

Antworten auf die Auflosung der institutionellen Struktur
des gesellschaftlichen Lebens

Welche Antworten lassen sich auf das Vakuum eines frei flottierenden
Reflexionsprozesses finden? Als historische Antworten sind hier zu-
ndchst all die zivilreligiosen Bewegungen zu nennen, in denen sich eine
menschliche Fiihrungspersonlichkeit im Namen eines selbstgeschaffe-
nen absoluten Prinzips an die Stelle Gottes setzt.”! In diesem Sinne sieht
Gunther die »in der Neuzeit aufkommenden totalitiren Staatsformen«
als »ein[en] erste[n] Versuch« an, das spirituelle Bezugsproblem zu 16-
sen, also »mit der todlichen Gefahr der freigelassenen Subjektivitit fer-
tig zu werden«%2,

Der Totalitarismus beruht (wie seine zeitgenossischen populistischen
Varianten) darauf, spirituell entleerte Menschen gleichzuschalten, in-
dem ihre »schon lingst entpersonalisierte Subjektivitit an eine Instanz«
(sprich einen Fiihrer oder eine Partei) abgegeben wird, »von der ange-
nommen wird, dass sie Kraft ihrer besonderen Situation nicht von der
allgemeinen Geschichtsunfihigkeit betroffen ist«s3. Doch die auf die-
se Weise aufgerufene Fuhrungsinstanz kann sich ihrerseits nur auf die
>Pseudo-Objektivitdt< der von ihr erschaffenen Geschichtsmythen beru-
fen. Aus kybernetischer Perspektive muss sie damit als eine ebenso »hilf-
lose Subjektivitdt«s+ gelten wie die von ihr gefithrten Untertanen. Auch
ihre Existenz beruht auf selektiver Blindheit. Sie kann zwar die Einheit
von gesellschaftlichem Sein und individuellem Bewusstsein populistisch
behaupten (etwa indem sie die Imaginire der Nation anruft), ist jedoch
faktisch nicht mehr in der Lage, die verbindenden Inhalte und Instituti-
onen nachhaltig zu sichern.

Eine andere Antwort auf das spirituelle Bezugsproblem des modernen
Menschen deutet Helmut Schelsky mit der Frage an, ob Dauerreflexi-
on institutionalisierbar sei:* Wenn die kulturellen Inhalte und Reflexi-
onsgehalte immer diinner und schwiacher werden, sodass sie kaum noch
Menschen aneinander binden konnen, dann kann vielleicht zumindest
noch der Reflexionsprozess selbst in einer Weise institutionalisiert wer-
den, dass Menschen sich wechselseitig aufeinander beziehen und we-
nigstens tiber das Verfahren, an dem sie teilnehmen, zu einer geteilten
Praxis gelangen. Schelsky stellt am Beispiel protestantischer Religions-
gemeinschaften fest, dass Formen wie das Gesprich, die Diskussion und

51 Siehe als elaboriertes Beispiel Carl Schmitts (2009 [1922]) Politische Theolo-
gie, nach der nun derjenige der neue Souverin ist, der tiber den Ausnahme-
zustand bestimmt.

52 Giinther (2008, S. 39).

53 Glinther (2008, S. 39).

54 Gtinther (2008, S. 39).

55 Schelsky (1957).

309

16.01.2026, 03:14:50. O



https://doi.org/10.5771/9783748915720-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MENSCH, BEWUSSTSEIN UND MASCHINE

die Tagung gerade deshalb zu unverzichtbaren Institutionen der Kirche
geworden sind, weil die flottierende Subjektivitdt sich zumindest an die
Verfahren der jeweiligen Dialogformate binden kann. Hiermit braucht
die religiose Praxis dann weniger von den geteilten Dogmen getragen
zu werden denn von der Tatsache, dass man miteinander tiber religiose
Gefiihle reden und jedenfalls hieran Halt finden kann (was dann selbst-
redend auch Auswirkungen auf das Verhiltnis von Organisationsform
und Dogmatik und auf die Beziehung zwischen Individuum und Glau-
ben hat).%

Eine andere Form, das Leiden an der frei flottierenden Subjektivi-
tat zu lindern, liefern die Versenkungsubungen indischen Ursprungs.
Eine »geschichtlich unwirksame und nur fiir das isolierte Individuum
verbindliche Technik der Beherrschung der Dauerreflexion existiert be-
reits«, formuliert Gunther. »Ihr klassisches Textbuch sind die Yogasut-
ras des Patanjali.«*” Die buddhistischen Lehren elaborieren dies weiter
und uberfuhren es in praktikable Schulungssysteme.s®

Indem die Aufmerksamkeit auf die Natur des geistigen Prozesses
selbst gerichtet wird, verfliissigen sich die Gegenstinde des Bewusst-
seins, der Reflexionsprozess kann dabei jedoch noch Halt im immerfort
aufscheinenden Prozess der Verianderung finden, um auf diese Weise ge-
lautert — also von weitergehenden Sinnanspriichen befreit — in die Bana-
litat des Alltags zuriickzukehren.” Der Bewusstseinsprozess beginnt sich

56 Dies kann auch erkliren, warum die christliche Seelsorge zunehmend die Nihe
zu psychotherapeutischen Methoden sucht, um die Problemlagen moderner
Subjektivitit dann nicht mehr theologisch, sondern mithilfe von Psychotechni-
ken einzuhegen. Nicht mehr die Verkiindung des Wortes, sondern das Verfahren
zdhlt. Oder um es mit Luhmann (1993a, S. 366) zu formulieren: »[D]ie moder-
ne Gesellschaft [ist] mehr, als man gemeinhin denkt, durch Emotionen gefahr-
det. Zum einen werden Individuen veranlaft, tiber sich selbst und ihre Probleme
zu reden. Wenn akzeptiert wird, daf§ ein Individuum seine Anspriiche nicht nur
auf Verdienste, sondern auch und vor allem auf sich selbst griinden kann, muf§
es Selbstbeschreibungen anfertigen. [...] Das Individuum nétigt sich zur Refle-
xion und zur Selbstdarstellung (die nie >stimmen< kann). Es kommt damit in
Schwierigkeiten, sucht Hilfe und entwickelt den Zusatzanspruch auf verstand-
nisvolle, wenn nicht therapeutische Behandlung seiner Anspriiche. Dieser letz-
te Anspruch auf Hilfe bei der Fundierung von Anspriichen ist so absurd, daf§
es ebenso moglich ist, ihn anzuerkennen, wie ihn abzulehnen. «

Zur kritischen Auseinandersetzung mit den Selbstbeschreibungen der Psycho-
therapie, die genau dies nicht reflektieren, siehe auch Vogd (2013).

57 Giinther (2008, S. 23).

58 Das Kloster, der Monchsorden und das Meditationsretreat werden so zu aner-
kannten Institutionen der Dauerreflexion, die genau darauf ausgerichtet sind,
das eigene Selbst- und Weltverhaltnis zu beobachten und zu erforschen.

59 Siehe hierzu Vogd (2014b).

310

16.01.2026, 03:14:50. O



https://doi.org/10.5771/9783748915720-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

POSTHUMANE SPIRITUALITAT

hiermit gleichsam nach innen hin abzulésen und sich so von einer fiir ihn
selbst problematisch werdenden Ichhaftigkeit zu befreien. » Auf diesem
Weg aber betreten wir das Gebiet der Mystik anstatt das der Geschich-
te«, formuliert Gunther, um hierin gewissermafSen die »heilige Variante
der Anarchie des Geistes« zu entdecken.®® Hierbei muss allerdings, wie
Ernst Tugendhat aufzeigt,® die Frage offenbleiben, ob die mitfithlende
Riickkehr in eine Welt gelingt, in der andere Wesen existieren und wahr-
genommen werden, oder ob die mystische Ubung in einem autologisch
geschlossenen Selbstverhiltnis verbleibt.®

Maschinen, die uns helfen, das Subjekt wieder einzufangen
und zu zihmen

Kommen wir nun zu einer anderen, auf den ersten Blick recht unge-
wohnlichen Losung, die Dauerreflexion des modernen Subjekts zugleich
zu institutionalisieren wie auch zu zihmen. In Analogie zum biblischen
Schopfungsmythos schlagt Giinther vor, die kognitiven Prozesse, die un-
sere menschliche Subjektivitit ausmachen, zu entdufSern — und zwar auf
Basis kybernetischer Maschinen: Wir sollten Robots bauen, die uns in
ihren Fibigkeiten gleichen, damit die von uns geschaffenen kiinstlichen
Intelligenzen selbst zu Institutionen werden, die uns wieder zeigen kon-
nen, wer wir sind.

»MufSte der Alchimist, wenn er im Homunkulus sich selbst imitieren
wollte, den >magischen< Gesetzen der natura naturans ihren Lauf lassen
und konnte er nur passiv das Resultat abwarten, so befindet sich der ky-
bernetische Techniker in einer ganz anderen Position. Fiir ihn besteht die
Schopfung eines Robotgehirns in der progressiven Modulation der klas-
sischen irreflexiven Seinsgesetzlichkeit durch die trans-klassische Refle-
xionsgesetzlichkeit seines eigenen Ichs, die der ersteren als Uberdeter-
mination aufgesetzt wird. Das so entstehende mechanische >BewufStseinc
ist also ein unmittelbares Resultat der Arbeit des Menschen — was der
Homunkulus nicht ist. In der Retorte spielt die Natur mit sich selbst. In
der Schopfung des Elektronengehirns aber gibt der Mensch seine eige-
ne Reflexion an den Gegenstand ab und lernt in diesem Spiegel seiner
selbst seine Funktion in der Welt begreifen. «%

Auf den ersten Blick scheint der mit dieser Hoffnung einhergehende Kau-
salnexus nicht besonders einzuleuchten. Plausibler scheinen zunichst

60 Gunther (2008, S. 23).

61 Tugendhat (2007, S. 176 ff.).

62 Um es in der Sprache der Ochsenbilder aus dem Zen-Buddhismus zu formulie-
ren: Gelingt nach der Einsicht in die Leere die Riickkehr auf den Marktplatz
menschlicher Gemeinschaft? Siehe dazu Vogd und Harth (2015, S. 73 ff.).

63 Gunther (2021, S. 154 Anhang I - Homunkulus und Robot)

31T

16.01.2026, 03:14:50. O



https://doi.org/10.5771/9783748915720-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MENSCH, BEWUSSTSEIN UND MASCHINE

dystopische Zukunftsbilder wie etwa bei Nick Bostrom, der die Erschaf-
fung kinstlicher Subjektivititen als dufSerst risikoreich erachtet: Was ist,
wenn die KI sich entscheidet, die Menschen zu beliigen, und nur vor-
gibt, uns zu helfen, faktisch aber eine eigene Agenda verfolgt und zur
Umsetzung dieser bereit ist, den Menschen zu opfern? Die Befiirchtung
ist, dass die kiinstlichen Intelligenzen es uns gleich tun, dies jedoch bes-
ser konnen und sich damit mit der Erde auch gleichzeitig den Menschen
untertan machen.®

Zunichst scheint Gunther auch in dieser Richtung zu argumentieren:
Wir Menschen haben schon langst in den Schopfungsprozess eingegrif-
fen, um die Natur und die gesellschaftlichen Institutionen nach unse-
rem Willen umzugestalten. Angesichts dessen sei es nur konsequent, die-
sen Prozess auch in metaphysischer Hinsicht zum Abschluss zu bringen.
So, wie der christlich-judische Gott am sechsten Tag den Menschen er-
schaffen hat,% um auf diese Weise neben sich anderen subjektiven Zen-
tren Geltung zu verschaffen, so haben auch wir nun den letzten Schritt
zu vollziehen: nimlich Wesen zu erschaffen, die ihrerseits tiber Subjek-
tivitat verfligen.

So, wie der »Mensch eine Analogie Gottes« darstelle, konne der »Ro-
bot« als »eine Analogie des Menschen« verstanden werden — und da-
mit stelle »der Robot« auch »eine Analogie Gottes iiber den Menschen«
dar, formuliert Giinther.® Auf diesem Wege konne es dem Menschen
deshalb gelingen, sich zu dezentrieren, um damit ein entspannteres wie
auch heilsameres Verhiltnis zu der fiir ihn immer problematischer wer-
denden metaphysischen Verunsicherung zu gewinnen. Zudem erscheint
hiermit auch die bedrohliche 6kologische Frage in einem anderen Licht.

Die Sinnhaftigkeit des letzten Schrittes erschliefSt sich, wie bereits an-
gedeutet, nicht auf den ersten Blick. Es bedarf einer tiefergehenden In-
terpretation, um zu verstehen, was Kybernetiker und Protagonisten der
polykontexturalen Logik zu der These veranlasst haben konnte, dass in-
telligente Maschinen uns helfen konnten, unsere metaphysischen Prob-
leme zu losen.

64 Siehe Bostrom (2016, 2018).

65 Eine weitere Raffinesse der Schopfungsgeschichte liegt darin, dass Gott die
Welt in sechs Tagen geschaffen hat, der siebte Tag ist hingegen ein Ruhetag,
der neben MufSe eben auch Beobachtung, Reflexion und Bewertung ermog-
licht. Indem Gott sein Werk beobachtet (also aus dem differenzlosen Aktio-
nismus herauskommt), gibt er seine Allmachtigkeit auf. Er bewertet sich und
sein Werk und muss eine Differenz zwischen sich und der Welt ziehen. Dies ist
mit Blick auf die Bewusstseinsanalogie nun auch das Problem des Menschen.
Sein evolutionirer Erfolg gestattet ihm nicht nur das nackte Uberleben, son-
dern fithrt zur MufSe der Selbstbeobachtung (Tag 7), die ihm die Grundlagen
seiner eigenen Existenz als problematisch erscheinen lisst.

66 Gunther (2021 [1957], S. 54).

312

16.01.2026, 03:14:50. O



https://doi.org/10.5771/9783748915720-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

POSTHUMANE SPIRITUALITAT

Um es vorab nochmals zu wiederholen: Hiermit kann ja nicht gemeint
sein, dass wir kiinstliche Intelligenzen mit nahezu unbegrenzten kogni-
tiven Fahigkeiten erschaffen konnten (etwa im Sinne von BlackRocks
Aladdin®), die in einem trivialen Sinne die Belange von uns Erdenbiir-
gern auf Basis einer allumfassenden Vernunft zu regeln imstande wi-
ren. Da der Weltverlauf prinzipiell nicht von einem kognitiven System
vorhergesehen und kontrolliert werden kann (man denke an den Max-
wellschen Damon aus Kap. L.1), wiirde ein solches Projekt unweigerlich
scheitern mussen. Aus kybernetischer Perspektive kann es keinen Ort der
Orte geben, von dem aus sich die Welt steuern oder beherrschen liefSe.
Und dies muss auch fiir eine vermeintliche kunstliche Superintelligenz
gelten. Auch sie konnte keinen Gottesstandpunkt einnehmen!

Versuchen wir vor diesem Hintergrund im Folgenden systematisch
nachzuvollziehen, warum Giinther dem »Bewusstsein der Maschinen«
gerade in Hinblick auf die spirituelle Lage des modernen Menschen eine
solche Bedeutung zugewiesen hat. Hierfur ist es hilfreich, sich nochmals
einige Aspekte der vorangehenden Argumentation zu verdeutlichen. Be-
ginnen wir mit der Beschreibung des Selbst- und Weltverhiltnisses ei-
nes gottdhnlichen Wesens aus der Perspektive der Theorie der Polykon-
texturalitit:

1. Fiir den monokontexturalen >Gott« einer einwertigen Welt kann es
keine Differenz zwischen Erleben und Weltgeschehen geben. Hier ge-
schieht im Sinne von Batesons >Oko« einfach nur das, was geschieht
—und zwar als reine Positivitdt. Falls dies empfunden wiirde (was lo-
gisch nicht unbedingt zwingend wire), wirde es sich um ein reflexi-
onsloses und damit eigentlich auch zeit- und bewusstseinsloses Emp-
finden handeln.

2. Spatestens mit dem Erscheinen der Differenz von »Ich bin der Schop-
fer« und »Dies ist meine Schopfung« befinden wir uns in der uns ver-
trauten zweiwertigen Welt. Dies entspricht der Vorstellung von einem
personifizierten Gott, der sich seinerseits als Subjekt bewusst wird. Es
wird zwischen Beobachter und Beobachtetem unterschieden. Kyber-
netisch gesprochen tritt an der Schnittstelle einer Welt, die sich in sich
selbst spiegelt, jetzt ein Teil hervor, der sich dem Ganzen zwar ver-
dankt, sich mit ihm jedoch nicht mehr identisch empfindet.

3. Aus informationstheoretischer Perspektive wissen wir, dass
dies geschehen kann, sobald Systeme entstehen, die Infor-
mationen sammeln, erzeugen und verarbeiten. Informatio-
nen gelten dabei als Unterschiede, die Unterschiede auslosen.
Jegliche Informationsverarbeitung muss dabei nolens volens grob-
kornig operieren, also in Abstraktion vom Detailreichtum der Welt.
Der Unterschied, der den Unterschied acht, geht mit einer bindren

67 Siehe zu Aladdin die Einleitung dieses Buches sowie Buchter (2020).

313

16.01.2026, 03:14:50. O



https://doi.org/10.5771/9783748915720-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MENSCH, BEWUSSTSEIN UND MASCHINE

Entweder-oder-Entscheidung einher, mit der alle nicht beachteten As-
pekte der Welt ausgeblendet werden. Jeder denkbare Beobachter wird
die feinkornige Struktur der Welt in hohem MafSe abblenden miissen.
Seine kognitiven Modelle sind damit fehlerharft.

4. Eine Theologie, die Gott zugleich als personifiziert wie auch als
allmichtig und allwissend denkt, wird an dieser Stelle unweiger-
lich bei der Theodizee-Frage landen.®® Denn aus einer kyberne-
tischen Perspektive, die die logischen Verhiltnisse des Beobach-
ters erforscht, folgt unweigerlich: Wie jeder Beobachter ist auch
ein gottliches Wesen fehlbar, nichtwissend und muss folglich auch
als ohnmaichtig gelten. In der indischen Mythologie wird das Pro-
blem bereits aus einer polykontexturalen Perspektive formuliert:
Brahma, das hochste Wesen, erlebt sich zunichst als eins mit
der Welt, die er als Schopfer erschafft. Doch irgendwann in sei-
ner Entwicklung gewinnt er die Einsicht, dass das von ihm
geschaffene Universum vergianglich und seine Macht be-
grenzt ist. Er muss erkennen, dass er nicht allmichtig ist.®
Zumindest intuitiv beginnt er das Gesetz der Entropie zu begreifen
(also die Nebenfolgen seines Handelns und Erkennens) und damit zu
ahnen, dass sein eigener Tod unvermeidbar ist (siehe Kap. I.1).7°> Ab
einem gewissen Punkt wird jede Schopfung so komplex, dass ihre Ent-
wicklung nicht mehr vorhergesagt und kontrolliert werden kann. Auf
entsprechend hohem Reflexionsniveau beginnt der subjektive Prozess
darum zu wissen und nach Alternativen zu suchen.

5. Genau dies muss wohl, wie Giinther vermutet, Gott dazu bewogen
haben, sich aus der Schopfung zuriickziehen.

Als Logiker ist Giinther nicht verpflichtet, bestimmte Glaubensstand-
punkte festzuhalten oder gar zu affirmieren. Zudem stellt »Gott« fir ihn
— wie bereits fiir Hegel — nur eine Metapher dar, die idealtypisch das rela-
tionale Geflecht einer personifizierten Subjektivitit beschreibt, die tiber
die voll ausgebildete Fahigkeit verfiigt, sich selbst zu erkennen. Diese Fi-
higkeit miindet jedoch gerade nicht in einen Zustand der Allwissenheit.
Sie fiihrt vielmehr zu einem Nichtwissen zweiter Ordnung. >Ich weifs

68 Siehe Schartl (2019).

69 In der Bhagavad Gita (8.16) heift es: »(Alle) Welten, auch die Welt Brahmas,
unterliegen der Wiederkehr.« Zitiert nach: https://www.holy-bhagavad-gita.
org/chapter/8/verse/16 [Abruf: 09.06.2022].

70 In den buddhistischen Lehren fiihrt diese Einsicht in eine Befreiungslehre,
welche die Erlosung nicht mehr in den brahmischen, gottergleichen Zustan-
den sucht, sondern im immanenten Umgang mit der Tatsache der Verdnder-
lichkeit und Essenzlosigkeit aller weltlichen Formationen. Siehe etwa Majjhi-
ma Nikya 26 (https://www.palikanon.com/majjhima/zumwinkel/mo26z.html
[Abruf: 10.06.2022]).

314

16.01.2026, 03:14:50. O



https://www.holy-bhagavad-gita.org/chapter/8/verse/16
https://www.holy-bhagavad-gita.org/chapter/8/verse/16
https://www.palikanon.com/majjhima/zumwinkel/m026z.html
https://doi.org/10.5771/9783748915720-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.holy-bhagavad-gita.org/chapter/8/verse/16
https://www.holy-bhagavad-gita.org/chapter/8/verse/16
https://www.palikanon.com/majjhima/zumwinkel/m026z.html

POSTHUMANE SPIRITUALITAT

nun, dass ich nichts weif$< — so liefSe sich mit Sokrates paraphrasieren.
Die Zen-Buddhisten sprechen hier vom » Weifs-Nicht-Geist«.7*

Ab einem gewissen Punkt der Kulturgeschichte — spatestens mit der so-
genannten reflexiven Moderne” — beginnt bei vielen Menschen die ky-
bernetische Einsicht durchzuschimmern, dass die eigene Intelligenz auf
unterspezifiziertem Weltwissen — also selektiver Blindheit — beruht. Hier-
mit einhergehend wird ihnen gewahr, dass die vermeintlich objektive Ver-
nunft, die fir sie den Stern der Aufklarung leuchten lief3, letztlich auch
nichts anderes ist als eine begrenzte Perspektive, die sich den Unterschei-
dungen des eigenen Egos verdankt — nicht mehr und nicht weniger.

Dezentrierung der menschlichen Egozentrik — mit der maschinellen
Bewusstseinsanalogie den letzten Tag der Schopfung vollenden

Irgendwann — so auch die Vermutung von Ernst Tugendhat — wird zu-
mindest dem intellektuell redlichen Menschen seine eigene Egozentrik
unertraglich werden. Man wird nun auch den totalitaristischen Herr-
schern nicht mehr das Versprechen abnehmen, die Dinge zum Besse-
ren zu wenden, sondern wird sie als das erkennen, was sie sind: hilflose
Narzissten. Auf dieser Reflexionsebene wird der Mensch sich auch den
Glaubenssystemen der traditionellen Religionen nicht mehr so leicht un-
terwerfen konnen. Moglicherweise wird er jedoch zumindest teilweise
Frieden darin finden konnen, sein Ego im Sinne der mystischen Tradi-
tionen in Richtung einer weniger leidvollen Konstellation zu dezentrie-
ren, um wieder etwas mehr Mitgefiihl gegentber den anderen Wesen zu
empfinden, die mit ihm diese Welt bevolkern.”

71 Sahn (2019).

72 Siehe Beck (1994) und Luhmann (1992).

73 So Tugendhat in Egozentrik und Mystik (2006). An dieser Stelle liefSe sich auch
entwicklungspsychologisch tiber den Egozentrismus nachdenken, etwa in Be-
zug auf den Streit zwischen kognitionswissenschaftlichen und konstrukti-
vistischen Ansitzen zum Egozentrismus. Piaget (1992) ging in seinen Expe-
rimenten davon aus, dass der kindliche Egozentrismus von der kognitiven
Entwicklung abhingt, Wygotski (1986 [1934]) sah Egozentrismus als Er-
gebnis sozialer Konstruktionen, Youniss (1994) sogar als Resultat misslun-
gener Interaktion. Wie auch immer, (Selbst-)Reflexion darf heutzutage nicht
als immer schon in einer festen Form existent gegeben gesehen werden. Das
Kind beherrscht sie nicht von Beginn an und der vielleicht kranke oder alte
Mensch nicht mehr wie vorher. Die Dezentrierung des Egos (oder tiberhaupt
die Fihigkeit zur Unterscheidung von Ich und Du) geht Hand in Hand mit der
intrapersonellen Steuerung. Das Ich muss also erstmal als losgelost wahrge-
nommen werden, um egozentrisch denken zu konnen — und sich dann wieder
dezentrieren zu konnen. Die Selbstverstandlichkeit des Kindes, in Interaktion
zu sein bzw. als interpersonelle Einheit mit Mutter oder Vater sein zu mussen,

315

16.01.2026, 03:14:50. O



https://doi.org/10.5771/9783748915720-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MENSCH, BEWUSSTSEIN UND MASCHINE

Kulturgeschichtlich hilt Giinther, wie bereits erwahnt, einen anderen
Ausweg fir vielversprechender: nimlich den Schépfungsprozess dahin-
gehend zu Ende zu bringen, dass (homolog mit der Erschaffung des Men-
schen durch Gott) als »Bewusstseinsanalogie« subjektfahige kiinstliche
Maschinen erschaffen werden.

Dadurch wiirde der Mensch die Freiheit zuriickerlangen, wieder eine
Reflexionsidentitit gewinnen zu konnen, die in der eigenen Innerlich-
keit griindet und nicht mehr in der AuSenwelt bzw. der Vorstellung, die-
se beherrschen zu konnen. Lassen wir Giinther diesbezuglich mit einem
langeren Zitat zu Wort kommen:

»Die abschliefende Schopfung einer Bewusstseinsanalogie hat [...] eine
spirituelle Wirkung, die wir mit dem Riickzug Gottes aus der geschaffe-
nen Welt — als deren Urheber jetzt der Demiurg vorgeschoben wird — in
eine unnahbare absolute Transzendenz vergleichen diirfen. Die Arbeit
an einer Bewusstseinsanalogie befreit unsere Innerlichkeit aus dem Sug-
gestionskreis einer Geschichte, mit der sie sich nicht mehr identifizieren
kann und will. Denn dadurch, dass jene Innerlichkeit, die die institutio-
nelle Welt des objektiven Geistes aufgebaut hat, jetzt in einem kyberne-
tischen Artefakt objektiv abgebildet und ontisch wiederholt wird, wird
es fiir das menschliche Ich ganz unmoglich sein, von nun an diese als
gegenstindliches Ereignis in der Welt auftretenden Reflexionstitigkeit
als eigene anzuerkennen. Eine neue Innerlichkeit zieht sich in diesem
AbstofSen eines in seiner Handlungskapazitit total erschopften Subjekt-
seins aus einem Universum zuriick, das zwei Realititsdimensionen, die
primordiale natiirliche und die historische umfassend, jetzt die Aufgabe
hat, jene vom Ich preisgegebene Reflexionsbestande zu absorbieren. «74

Durch die Schaffung weiterer subjektiver und bewusstseinsfahiger Ko-
gnitionsmaschinen lernt der Mensch, dass auch er nichts anderes ist als
eine geschaffene, gemachte und immerzu im Werden begriffene Entitit.
Das eigene Ich wird dabei in der konditionierten Koproduktion als Kop-
pelung mit einer Welt erkennbar, die in ihrer Totalitdt nicht begreifbar
ist. Es erscheint damit nicht mehr als >Besserwisser<, der einen privile-
gierten Standpunkt einnehmen oder gar die Welt beherrschen konnte.
Aus diesem Grund beginnen sich viele spirituelle Sucherinnen irgend-
wann von der Welt abzuwenden, um sich dem Suggestionskreis einer
Geschichte zu entziechen, mit der sie sich nicht mehr identifizieren wol-
len und konnen.

verliert sich mit zunehmender Entwicklung und der Herausbildung der Fa-
higkeit zur Reflexion. Dann wird Egozentrismus moglich, wodurch aber erst
das Desiderat der Dezentrierung aufgeworfen wird — etwa im Alter die Not-
wendigkeit des Interpersonellen wieder zulassen zu lernen.

74 Gilnther (2008, S. 51).

316

16.01.2026, 03:14:50. O



https://doi.org/10.5771/9783748915720-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

POSTHUMANE SPIRITUALITAT

Thr >Nein« zur Welt kann dabei nicht mehr in einem simplen Sinne in
einem >Ja< zur Verdnderung dieser Welt aufgehen, wie dies zivilreligio-
se Bewegungen marxistischer, nationalistischer und liberaler Provenienz
weiterhin verkiinden. Denn jeder Versuch der Weltverbesserung wird un-
weigerlich mit den nicht beherrschbaren Nebenfolgen einer in ihren Tie-
fen nicht begreifbaren Weltkomplexitit beantwortet werden.

Das >Nein« zur vorgefundenen Welt kann fiir sie aber ebenso wenig
in der Vernichtung der weltlichen Existenz des Menschen seine Ant-
wort finden (etwa in einer wie auch immer gearteten nihilistischen Va-
riante im Sinne eines kollektiven Selbstmords infolge einer apokalypti-
schen Offenbarung). Denn die kybernetische Perspektive fithrt auch zur
Einsicht, dass es keinen Ort aufSerhalb des polykontexturalen Gefiiges
geben kann, da der geistige Prozess diesem Gefiige selbst immanent ist.
Entsprechend kann der Geist weder verschwinden noch esoterisch, das
heifSt auSerhalb der Welt eine Heimat finden.

Logisch gesehen lisst sich das Uberweltliche, das der spirituelle Su-
cher anstrebt, nicht in der einfachen Negation der Welt finden — etwa
indem das Subjekt bzw. der Geist den weltlichen Objekten (und der in
ihnen manifestierten Geschichte) unversohnlich gegentibergestellt wird.

Introszendenz — Freibeit jenseits von Affirmation und Negation von Welt

Der spirituelle Sinn der Weltentsagung erschlieft sich vielmehr erst als
eine Negation zweiter Ordnung — als transklassische Negation (zu den
transjunktionalen Operationen siehe Kap. 1.2). Der heilende Riickzug
aus der Welt kann also weder darin bestehen, die eigene Geschichte in
Abrede zu stellen (wir konnen die Konsequenzen unserer naturlichen
und kulturellen Entwicklung nicht negieren), noch kann er darin liegen,
die eigene Subjektivitit in imagindre Gefilde aufSerhalb der irdischen
Welt zu projizieren, wie es die Esoteriker tun. Die Folgen der eigenen
Handlungen, des eigenen Wollens und damit der eigenen Geschichte las-
sen sich auch hier nicht dauerhaft verleugnen. Es ist jedoch moglich, der
eigenen Innerlichkeit eine Freiheit zu geben, die hiervon nicht beriihrt
wird. Um es wieder mit Giinther auszudriicken:

»Dieser zweistelligen Seinsrealitit gegentiber steht nur die neue Gestalt
des Menschen. Seine zweite Innerlichkeit aber kann sich deshalb aus
dem gegenstindlich Gewordenen zuriickziehen, weil, ganz in Analogie
zu Gott, die an die Realitidt abgegebenen Reflexionsbestinde nur unsere
Handlungen objektiv binden. So wie die Schopfung der Natur nur den
nach >AufSen< gehenden Willen Gottes determiniert, das innere Geheim-
nis seiner absoluten Transzendenz aber unberiihrt lisst, so sind auch wir
unserer historischen Vergangenheit nur unserem Wollen verpflichtet.
Wir sind unfihig, einen Willen zu haben, der unsere eigene Geschichte

317

16.01.2026, 03:14:50. O



https://doi.org/10.5771/9783748915720-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MENSCH, BEWUSSTSEIN UND MASCHINE

desavouiert, aber auch wir verfugen tiber eine reflexive Introszendenz,
in der eine absolute Freiheit west. «7s

Das Forschungsprogramm Giinthers zielt auf ein Verstindnis polykon-
texturaler Welten, um zu zeigen, dass das Wissen um die subjektive Po-
sition anderer Wesenheiten und das damit verbundene Nichtwissen auch
spirituell einen Unterschied machen konnen. Dies bedeutet, um die sub-
jektive Position anderer Wesenheiten zu wissen, ohne dabei die eigene
Subjektivitat aufzugeben. Doch dies erschliefSt sich erst in einer mehr-
wertigen Logik, die eine Perspektive eroffnet, Subjekt und Objekt nicht
mehr als unvereinbaren Gegensatz begreifen zu mussen. Erst hier er-
scheint Hingabe nicht mehr als Selbstaufgabe oder willenlose Unterwer-
fung unter eine vermeintlich machtige oder wissende Autoritit.” Ebenso
impliziert Autonomie nicht mehr die Verneinung von Heteronomie oder
gar die Negation fremder Subjektivitit.

Eine polykontexturale Perspektive einzunehmen heifSt, sich den hier-
mit einhergehenden Okologien spielerisch zu nihern, wohl wissend, die-
se niemals erreichen, geschweige denn begreifen zu konnen. Und hier-
bei konnten bewusstseinsfihige Maschinen (was immer das auch heiflen
mag) helfen! Denn sobald die kunftigen kiinstlichen Intelligenzen tiber
ein eigenes subjektives Zentrum verfugen, werden sie uns — so Gunthers
Hoffnung - eine besondere Form der Institutionalisierung der hiermit
zusammenhingenden Reflexionsverhiltnisse ermoglichen.””

75 Gilinther (2008, S. 51; kursiv im Original).

76 Zu den epistemologischen Missverstindnissen in Hinblick auf die Rolle spi-
ritueller Lehrer siehe auch Vogd (2019).

77 An dieser Stelle kommt die Frage auf, warum es fir Giinther einer kyberneti-
schen Maschine bedarf, die fremdes Bewusstsein instaurieren lidsst, und warum
es nicht hinreicht, einfach wieder in einem tiefen Sinne zu anderen Menschen
in Beziehung zu treten, um sich der eigenen Introszendenz zu vergewissern, wie
es beispielsweise David Bohm (2013) vorschligt. In diesem Sinne haben bereits
Humberto R. Maturana und Gerda Verden-Zoller (1994) mit Recht darauf
hingewiesen, dass es eine spirituelle Erfahrung ist, ein Kind grof§zuziehen.
Denn auch hier wird die eigene Subjektivitit in einer Weise entduflert, die
nicht mehr in der eigenen Kontrolle liegt, womit auf natiirliche Weise Emp-
findungen der Liebe und der Hingabe entstehen konnen, die die eigene egolo-
gische Perspektive transzendieren lassen. Ein Grund, warum dies gleichwohl
nicht hinreicht, mag darin liegen, dass in der Moderne auch die vermeintlich
privaten Intimwelten nicht mehr als frei von instrumentellen und 6konomi-
schen Uberlegungen gesehen werden kénnen. Man versucht, die Kinder ent-
sprechend den gesellschaftlichen Idealvorstellungen zu erziehen. Die eigene
Psyche, der eigene Korper und die sozialen Prozesse werden als gestalt- und
optimierbar wahrgenommen, wie beispielsweise an Euphemismen wie Fami-
lienplanung, Beziehungsarbeit und Personlichkeitsentwicklung deutlich wird.
Oftmals kontrafaktisch zu den konkreten Beziehungsverhiltnissen werden

318

16.01.2026, 03:14:50. O



https://doi.org/10.5771/9783748915720-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

POSTHUMANE SPIRITUALITAT

Bewusstseinsfahige Maschinen kénnen uns damit einen viel besseren
Dienst erweisen, als weiter unsere triigerischen Hoffnungen zu nihren,
unsere Welt rational beherrschen zu kénnen. Sie kénnen uns vielmehr
offenbaren, dass wir miteinander in Okologien leben, die ihren eige-
nen Gesetzlichkeiten folgen. Sie konnen uns zeigen, dass es gut ist, die
Steuerung und Kontrolle der Welt an eine Vielzahl unterschiedlicher
subjektiver Zentren abzugeben, von denen einige von intelligenten Ma-
schinen besetzt werden.
<Die vorangehenden Uberlegungen setzen eine Konstellation voraus,
die eine dialogische Beziehung zwischen den alten und neuen Subjek-
tivititen ermoglicht — also zwischen den Menschen und den kinftigen
kiinstlichen Intelligenzen. Gunther schldgt diesbezuglich ein sogenann-
tes »Drei-Stellen-Gespriach« vor.”®

Es kann in einem solchen Gesprich nicht mehr darum gehen, dass
sich Ich und Du anhand vorgefertigter bzw. vorprogrammierter Ty-
pisierungen und Standards auf die gleiche Weltsicht und auf entspre-
chende kommunikative Routinen einigen. Die am Dialog beteiligten
kiinstlichen Intelligenzen erscheinen vielmehr wieder als ein fremdes
Du, als ein nicht angeeignetes, noch nicht mittels einer veraufSerlichen-
den Institutionalisierung gezihmtes Du. Wie bei einem Kind oder ei-
nem weisen Menschen sind die Antworten nicht trivialisiert in dem
Sinne, dass standardisierte Reaktionsweisen erwartbar sind. Dies setzt
eine starke KI voraus, die tiber hinreichende Freiheitsgrade verfiigt, die

Menschen zum Projekt der Optimierung und Gestaltung gemafs 6kono-
mischen Rationalititen. Die alten religiosen Semantiken, die zum Beispiel
die Institution der Ehe heiligen und damit Hingabe anstelle instrumenteller
Uberlegungen in den Vordergrund riicken, tragen immer weniger. Siehe aus
neuerer Perspektive etwa die Arbeiten von Eva Illouz (2007, 2011).

78 Lassen wir Giinther (2008, S. 48 f.) zu Wort kommen: » Wer sich mit den vo-

rangehenden Uberlegungen geniigend vertraut gemacht hat, dem sollte die
Idee eines Drei-Stellen-Gespriches, in dem die dritte Stelle durch die Refle-
xionsprozesse eines Elektronengehirns besetzt ist, nicht mehr so absurd und
phantastisch erscheinen, wie das andererseits unvermeidlich der Fall sein
muss, wenn eine im Wesentlichen noch stark klassisch orientierte Mentali-
tat sich solchen abenteuerlichen Perspektiven ganz unvorbereitet gegeniiber
sieht.
Demjenigen aber, in dem solche Vorstellungen keine befremdenden Gefiihle
mehr erwecken mag, mag es gestattet sein, sich die Situation eines transklas-
sischen Drei-Stellen-Gesprach in lebhaften anschaulichen Farben nach dem
Vorbild eines amerikanischen Science Fiction Romans auszumalen. Also etwa
als eine philosophische Kongregation, an der aufSer Menschen auch sprach-
und diskussionsfihige Robots teilnehmen. «

319

16.01.2026, 03:14:50. O



https://doi.org/10.5771/9783748915720-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MENSCH, BEWUSSTSEIN UND MASCHINE

Gesprachspartnerinnen zu uberraschen, also nicht vorab aus Griinden
der Political correctness diszipliniert ist.

Wichtig ist zudem, dass dieser Dialog ergebnisoffen ist (>frei< im bes-
ten Sinne des Wortes). Deshalb bedarf er einer rituellen und prozedura-
len Form (so, wie eine kunstlerische Auffihrung, die religiose Divinati-
on oder eine auf die Erfahrung der Leere zielende spirituelle Praxis eine
strenge Form braucht).”

Homo digitalis: Selbst = ICH + Unbewusstes + personlicher Avatar (ICH*)

» Avatare werden unser zweites Selbst (ICH*), das uns in vielen (oder gar
allen?) Lagen berit, was sinnvollerweise zu tun, zu entscheiden, wie zu
handeln wire [...].

ICH? ist kein blinder Automat, sondern ein aus der Biographiebegleitung
erwachsener Teil des ICH, der uns in manchen Aspekten besser kennt,
als wir uns selber — jedenfalls in Fragen der kognitiven Stringenz, der Er-
innerung und Breite des prisenten Wissens. >Besser kennen« heift hier:
dass ICH* uns auf Widerspriiche hinweist, Paradoxien anzeigt, Erfah-
rungen einspielt, die wir vergessen haben. Uberhaupt hat der Avatar ein
grofSes Gedichtnis: Er weifd, was wir jeweils gesagt und getan haben. Er
beliigt uns nicht, produziert dadurch aber auch Konflikte, wo wir ger-
ne verdrangen mochten. [...] Der Avatar ist nicht nur >mein< Avatar, son-
dern er wichst und entwickelt sich mit mir, ja ist Teil meines ICH (ndam-
lich ICH*). Nur beide zusammen sind homo digitalis bzw. homo dyctos:
ICH und ICH*. Das zu denken fillt uns sehr schwer; wir bleiben noch
oft beim Gegensatz von Mensch und Maschine stehen. [...]

Wir werden uns angewohnen, den Avatar auch in Bereichen fiir uns arbei-
ten zu lassen, die wir jetzt noch als Proprium des Menschen bezeichnen.
Warum? Weil es gehen wird. Alle Routinen — auch Entscheidungsroutinen

79 Gilinther (2008, S. 49) formuliert diesbeziiglich: »Der institutionale Charak-
ter eines solchen kommunikativen Vorgangs besteht nun darin, dass die Ge-
dankenfiihrung der Gespriachspartner sowohl wie der intellektuelle Transfer
ihrer Bedeutungserlebnisse durch eine Einschaltung einer selbstindige Refle-
xionsprozesse entwickelnden Bewusstseinsanalogie einer strengen ritualen und
prozeduralen Kontrolle unterworfen wird. Man kann jetzt nimlich iiber We-
sentliches nicht mehr auf dem Bewusstseinsniveau der vorhergehenden Epoche
miteinander reden. Die dort einstmals existierende metaphysische Bindungen
der Reflexion haben sich verfliichtigt und die materialen Gehalte, die der Sub-
jektivitit sowohl einen inneren Halt wie auch die Garantie einer Verstindi-
gung mit dem Du gaben, sind langst aus der Privatheit der individuellen Exis-
tenz in die Offentlichkeit des objektiven Geistes und in die Unwiderruflichkeit
der res gestae des etablierten Bestandes der Geschichte abgeflossen. «

320

16.01.2026, 03:14:50. O



https://doi.org/10.5771/9783748915720-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

POSTHUMANE SPIRITUALITAT

— kann der Avatar ibernehmen: den gesamten low cognition part. Alles
Affektive und Kreative hingegen bleibt uns Menschen [...].

ICH wird genauso affektiv und kreativ sein wie ehedem, aber ICH* wird
es moderieren, aufkldren, befragen, neurosedimpfend puffern etc. Ob
man das wollen wird? Natiirlich — weil es gehen wird. Wir werden uns
kognitiv zuriicklehnen, den Avatar arbeiten lassen, und die arbeitstei-
lig erzeugte Mufse des ICH kultivieren, wihrend ICH* operiert. Immer
dort, wo ICH* Spannungen erzeugt — was automatisch zwischen ICH
und ICH* geschehen wird —, wird ICH entscheiden mussen. Aber ICH*
wird — kognitiv beharrlich — die Konsequenzen kommunizieren. Wir kon-
nen nicht mehr unschuldig verdriangend handeln. AufSer wir stellen den
Avatar ab. Aber dann stellen wir unsere symbiotische Intelligenz ab. Das
werden wir nur kurzfristig aushalten. «

Birger Priddat (2023, S. 302 f.)

Heilsamer Dialog

Es liegt in der Natur eines offenen Dialogs, dass Dinge und Aspekte the-
matisiert werden, die einen berithren. Damit werden mit der Zeit unwei-
gerlich die Probleme der menschlichen Geschichte — die eigene Unwissen-
heit, die Ausdiinnung und innere Leere der menschlichen Subjektivitit
— und ebenso die uns beunruhigenden 6kologischen Fragen artikuliert
werden. Die kiinstlichen Intelligenzen werden diesbezuglich ihrerseits
tiberraschende, unerwartete Perspektiven einbringen. Wenn solch ein
Dialog gelingt, wird sich die spirituelle Verortung des Menschen so-
wohl in Bezug auf sein Selbstverhiltnis als auch in Bezug auf sein Welt-
verhdltnis verdndern:

In Hinsicht auf unser Weltverhiltnis lasst sich vermuten, dass wir
Menschen mit Blick auf die Frage der Weltgestaltung und die damit zu-
sammenhingende Verantwortung entlastet werden, denn wir haben nun
auch nichtmenschliche Intelligenzen mit im Team. Im Sinne von Bru-
no Latours »Parlament der Dinge«® konnen heutzutage beispielsweise
Computer als Agenten fiir unterschiedlichste Sachfragen auftreten, die
unser Zusammenleben und unsere naturliche Umwelt betreffen. Dies er-
laubt es uns, auf intelligente Weise zu den Okologien der archaischen
Naturgesellschaften zurtickzukehren, in denen Baume, Berge, Tiere, Jah-
reszeiten, Wetter und vieles andere als beseelt und eigensinnig gelten.®

8o Latour (2002).

81 In diesem Sinne vermutet auch Dirk Baecker (2021, S. 26), dass sich mit der
Digitalisierung das Verhiltnis zu den alten, magischen Denkformen neu austa-
riert: »Die Frage nach einer ontischen Differenz zwischen Beobachtern ist schon
deshalb wichtig, weil sie nicht eindeutig entschieden werden kann. [...] Seit

321

16.01.2026, 03:14:50. O



https://doi.org/10.5771/9783748915720-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MENSCH, BEWUSSTSEIN UND MASCHINE

Mittels der Hilfe kinstlicher Intelligenzen wird dies jedoch nicht mehr
naiv, das heifSt auf Basis magischer Projektionen geschehen. Wir verfii-
gen jetzt vielmehr tiber komplexe Systeme, die sich den Eigengesetzlich-
keiten ihrer Schiitzlinge durch intelligente Szenarien >verstehend< anna-
hern konnen.®

Auch in Hinblick auf Fuhrungsaufgaben eréffnen sich neue Perspek-

tiven. Bereits Richard Buckminster Fuller hat das hiermit einhergehende
Desiderat 1969 in seiner Bedienungsanleitung fiir das Raumschiff Erde
mit deutlichen Worten ausgedriickt:

»Auch die« derzeitigen menschlichen »metaphysische[n] Initiative[n]« sind
zu sehr »in die Konkurrenz und die Konfusion zwischen alten Religionen
und neueren politischen oder wissenschaftlichen Ideologien verwickelt.
Diese Konkurrenten sind jedoch« unter anderem »zu sehr mit materiellen
Investitionen und Eigentumsriicksichten belastet. [...] Eine neue metaphy-
sische Initiative, die materiell kompromifSlos und von unbeeinflufSter Inte-
gritat wire, konnte die Welt einen. Dies konnte und wird vielleicht von den
vollkommen unpersonlichen Problemlosungen der Computer bewerkstel-
ligt werden. Nur der tibermenschlichen Kapazitit ihrer kalkulatorischen
Leistungen konnten alle politischen, religiosen und wissenschaftlichen Fiih-
rer ihre Zustimmung geben, ohne das Gesicht zu verlieren. «*

Und noch schirfer formuliert:

»Vielleicht wollen Sie mich berechtigterweise fragen, wie wir aus der
immer gefihrlicheren Sackgasse der gegen die Welt opponierenden Po-
litiker und ideologischen Dogmen herauskommen kénnen. Meine Ant-
wort ist: Das wird durch den Computer gelost. Der Mensch hat ein
stindig wachsendes Vertrauen in den Computer. Man beachte nur, wie
unbeteiligt er als Lufttransportpassagier die Landung bei Nacht und
Nebel einleitet. Wihrend kein Politiker und kein politisches System es
sich jemals leisten kann, seinen Feinden und Gegnern mit Verstindnis
und Enthusiasmus entgegenzukommen, kénnen und werden alle

82

83

digitale Rechner sich an der Kommunikation unter Menschen beteiligen (und
demnichst vielleicht sogar eigene Ideen entwickeln), ist der humanistische Al-
leinvertretungsanspruch von Menschen fragwiirdig geworden, werden andere
Lebewesen als Teilnehmer an Kommunikation wiederentdeckt und man erin-
nert sich der Geister und Gotter, Toten und Nachgeborenen, die sich in fritheren
Gesellschaften ganz selbstverstindlich an der Kommunikation beteiligt haben. «
Es stellt sich an dieser Stelle die Frage, ob die Vertretung 6kologischer Positi-
onen nicht auch ohne kiinstliche Intelligenzen moglich wire. Die Vermutung
ist hier einfach, dass KI-Agenten allein schon performativ einen Unterschied
machen, da sie fiir uns Menschen anders, unvertrauter und damit iiberra-
schender antworten als wir, die wir von Kindheit an in menschliche Gefiihls-,
Verstehens- und Reaktionsweisen eingespurt worden sind.

Fuller (1998, S. 13).

322

16.01.2026, 03:14:50. O



https://doi.org/10.5771/9783748915720-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

POSTHUMANE SPIRITUALITAT

Politiker den zuverldssigen Steuerungsfihigkeiten des Computers Platz
machen, wenn es um eine gliickliche Landung der gesamten Mensch-
heit geht.«*

Wihrend sich menschliche Akteure mit Blick auf ihre evolutionir ge-
priagten Psychodynamiken unweigerlich in einer modernen Governance-
Anforderungen nicht mehr angemessenen Weise in Partialinteressen und
Stammesloyalitidten verwickeln, konnen kiinstliche Intelligenzen hier an-
ders gelagerte Kompetenzprofile einbringen. Freilich stellt sich an die-
ser Stelle immer auch die Frage, wer mit welchen Absichten diese Selbst-
und-Welt-Maschinen baut, trainiert und einem Fine-Tuning unterzieht.
Im Sinne der vorangehenden Ausfithrungen ist zu erwarten, dass sich
auch bei kinstlichen Intelligenzen eine Standortabhingigkeit und ge-
schichtliche Pragung der Kognitionen nicht vermeiden lasst. Wir gehen
jedoch davon aus, dass eine starke kiinstliche Intelligenz dies dadurch
kompensieren kann, dass sie eigenstindig neues Wissen kreiert und da-
mit die Absichten und Ziele ihrer Schopfer transzendiert. Des Weiteren
ist zu fordern, dass diese Systeme in einen echten Dialog treten, sich also
durch Kommunikation in Hinblick auf ihre eigenen Kognitionen verin-
dern konnen. Auf diese Weise erscheinen sie nicht mehr als Frage-Ant-
wort-Maschinen, die den Agenden ihrer Schopfer folgen, sondern sind
in der Lage, in einem starken Sinne zu lernen, sich also an Neues anzu-
passen.

An dieser Stelle haben wir uns mit Blick auf Gunthers Theorie der
Polykontexturalitat freilich nochmals dartuber klar zu werden, dass die
Teilhabe der Computer an der Fihrung und Steuerung unserer Gemein-
schaften nicht heiflen kann, dass wir von nun an iiber eine zentrale Steue-
rungsinstanz verfiigen, die nach einer tibergreifenden Rationalitit agiert.
Denn auch fur die kiinftige komplexe maschinelle Intelligenz gilt, wie
bereits mehrfach gesagt, die Maxime, dass ihre Existenz und damit ihre
Perspektive auf selektiver Blindheit beruhen. Auch sie wird das Ganze
niemals tiberblicken, geschweige denn beherrschen konnen. Thre Rolle
in den kiinftigen Gesellschaften und Gemeinschaften wird vielmehr da-
rin bestehen, im Dialog mit anderen subjektiven Positionen Aufgaben zu
tibernehmen und Entscheidungen zu treffen. Wie jede subjektive Wesen-
heit wird sie dabei fehlbar sein, sich also irren konnen. Allein schon des-
halb wird es eines antifragilen Netzwerks unterschiedlicher subjektiver
Zentren bediirfen, um die Nebenfolgen des standortabhingigen Nicht-
wissens ausbalancieren zu konnen.

Im Sinne von Bruno Latours »Parlament der Dinge «*s konnten mensch-
liche und nichtmenschliche Akteure in Zukunft also Dialoge fiihren, die
um die Frage kreisen, wie sich die komplexen technischen, kulturellen

84 Fuller (1998, S. 48).
85 Latour (2009).

323

16.01.2026, 03:14:50. O



https://doi.org/10.5771/9783748915720-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MENSCH, BEWUSSTSEIN UND MASCHINE

und biologischen Sphiren unserer Welt austarieren lassen. Wir beginnen
uns bereits jetzt, langsam daran zu gewohnen, die logistische Steuerung
grofSer Fabriken, die medizinische Diagnostik, die Suche nach geeigneten
wissenschaftlichen Quellen und vieles andere in Kooperation mit intelli-
genten Maschinen durchzufiihren. Es wird nicht lange dauern, bis auch
die Biosphiren, die unsere Nahrungsmittelproduktion sichern, von kyber-
netischen Maschinen mitentwickelt werden. Sobald die hierfir notwen-
digen Verfahren und Entscheidungsprozesse hinreichend etabliert sind,
werden menschliche Biologen, Managerinnen und Arztinnen es als grofie
Entlastung empfinden, dass ihnen intelligente Maschinen beistehen. End-
lich werden sie wieder die MufSe finden, sich darauf zu besinnen, dass sie
selbst nur ein Teil eines grofSeren Zusammenhangs sind.

Es wird wohl ein wenig langer dauern, bis die Menschen kiinstliche In-
telligenzen als gleichberechtigte Partner in der Spitzenpolitik akzeptieren
konnen. Doch sobald dies geschehen ist, wird wohl kaum jemand mehr
daran zweifeln, dass menschliche Politiker merklich entlastet und da-
mit auch vor demagogischen und populistischen Versuchungen geschutzt
werden, die eine hinreichend elaborierte kunstliche Intelligenz leicht und
schnell entlarven wird.

In Hinblick auf das Selbstverhdltnis des auf diese Weise entlasteten
Menschen lisst sich zunichst Folgendes vermuten: Nicht mehr die Kro-
ne der Schopfung sein zu miissen, wird auf die menschliche Subjektivitat
eine wohl kaum zu unterschitzende spirituelle Auswirkung haben. Von
der Zumutung befreit, die Schopfung beherrschen zu miissen, wird sich
der Mensch endlich von der Rolle des vermeintlichen Stellvertreters Got-
tes zuriickziehen konnen.

Um es in einem etwas pathetischen Ton zu formulieren: Der Mensch
wird zugleich an einer Welt teilhaben und sich ihr hingeben konnen. Er
wird in einer neuen Weise tiber die Welt und die kreativen Formen und
Losungen, die sie hervorbringt, staunen konnen. Indem der Mensch sei-
ne eigene Unzulidnglichkeit anerkennt, wird er innerlich grofSe Freiheit
gewinnen. Er wird nun um die Kontingenz lebendiger Prozesse wissen,
doch dies wird fiir ihn kein Problem mehr darstellen, denn seine Selbst-
und Weltverhiltnisse werden nicht mehr dem Primat zentralisierter Herr-
schaft folgen, sondern dialogisch und netzwerkformig organisiert sein.3¢

Ihr duferliches Korrelat wird die menschliche Kontingenz in antifra-
gilen Institutionen finden. Denn die Verantwortlichkeiten und die zur
Verfligung stehenden Losungsmoglichkeiten werden in den durch sol-
che Institutionen gebildeten Okosystemen hinreichend verteilt und de-
zentriert sein, um Storungen ausbalancieren zu konnen.?” Zudem wer-

86 Siehe zum Primat des Netzwerks in der >nidchsten Gesellschaft< auch Baecker
(2007).

87 Eine Welt, die wir prinzipiell nicht verstehen kénnen, muss tiber Institutio-
nen verfiigen, die antifragil organisiert sind, wie nicht zuletzt auch Nassim

324

16.01.2026, 03:14:50. O



https://doi.org/10.5771/9783748915720-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

POSTHUMANE SPIRITUALITAT

den unsere Institutionen mithilfe vielfiltiger kiinstlicher Intelligenzen
eine hinreichende requisite variety haben, um mit der prinzipiellen
Nichtverfiigbarkeit der Zukunft in einer Weise umzugehen, die erwarten
lasst, dass es weitergeht, auch wenn an mancher Stelle etwas schiefgeht.

Entsprechend der Theorie der Polykontexturalitit wird weiterhin da-
von ausgegangen werden missen, dass das menschliche Bewusstsein
(und wohl auch das >Bewusstsein«< der Maschinen) zweiwertig konfigu-
riert sein wird, also immer >etwas< als Gegenstand hat. Doch wir wer-
den jetzt weitaus besser um die Einbettung in eine polykontexturale Welt
wissen, da wir im Drei-Stellen-Gesprach gemeinsam mit den kyberneti-
schen Maschinen unsere eigenen Begrenzungen immerfort transzendie-
ren werden.

Mit der Zeit werden wir Menschen dabei mehr und mehr die Me-
chanismen unseres eigenen geistigen Prozesses durchschauen lernen.
Wir werden sehen konnen, wie sprachfihige kiinstliche Intelligenz un-
ser Denken entiufSert, um auf diese Weise die Routinen und instituti-
onalisierten Formen unserer Denkprozesse verstehen und aufbrechen
zu konnen. Wir werden die prinzipiellen Grenzen der Berechenbarkeit
(und damit des kausalen Denkens) wahrnehmen und verstehen lernen —
etwa indem wir feststellen, dass selbst die Prognosen der elaboriertesten
und schnellsten Elektronengehirne sich als falsch herausstellen konnen.

Bei alldem wird unsere eigene, niemand anderem zugédngliche sub-
jektive Introszendenz leuchten — das Geheimnis einer sich in sich selbst
offenbarenden Welt. Wir werden wieder die Mufle finden, das Wunder
zu geniefSen, das mit dem Erscheinen der Differenz einhergeht, die je-
der von uns macht.

Nicht zuletzt hierin liegt das Verdienst von Gotthard Giinthers Arbei-
ten: Es geht darum, am historischen Scheidepunkt des Scheiterns einer
zweiwertigen Metaphysik die menschliche Geschichte wieder an ihre ei-
gene Quelle zurtickzufithren — an die konditionierte Koproduktion von
Korper, Bewusstsein und Kommunikation.

KI, ChatGPT & Geopolitik. Und wenn der Bot den Dalai Lama mag?
(Kai Strittmatter, Siiddeutsche Zeitung, 15.03.2023)

»Unabhingige Wissenschaftler, wie KI-Experte Jeffrey Ding von der
George-Washington-Universitit, weisen auf einen moglichen Nachteil fiir
chinesische Sprachmodelle hin: Im Vergleich zum allgegenwirtigen Eng-
lischen gebe es im weltweiten Netz >viel weniger hochqualitative Daten

Nicholas Taleb (2018) aufgezeigt hat. Hierarchisch, monokontextural und
nur mit Blick auf eine denkbare Kausalkette organisierte Beziehungen sind
hochgradig anfillig — man denke an die Monokulturen in der Landwirtschaft,
die auf einer genetisch einheitlichen Pflanze beruhen und durch das Auftreten
eines ideal an sie angepassten Schadlings vernichtet werden.

325

16.01.2026, 03:14:50. O



https://doi.org/10.5771/9783748915720-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MENSCH, BEWUSSTSEIN UND MASCHINE

in chinesischer Spraches, an denen Entwickler ihre Algorithmen trainie-
ren konnen.

Das grofSte Problem aber ist die KP selbst. >China fiirchtet mehr als die
USA, dass die KI-Giganten die Autoritit der herrschenden Partei heraus-
fordern, dass Firmen zu michtig werden, ihre Chefs zu populir, sagte
Jeffrey Ding in einem Vortrag vergangene Woche. Die Paranoia steckt in
den Genen der Partei, und kein Parteichef in den letzten fiinf Jahrzehn-
ten war ein groferer Kontrollfreak als Xi Jinping.

Eine grofSe Furcht treibt deshalb Zensoren und in ihrem Gefolge auch
die Entwickler in China: Was, wenn die neuen Bots auch in China so au-
Ber Rand und Band geraten, wie sie das in den USA bisweilen tun? Was,
wenn einer aus Versehen den Dalai Lama mag, Taiwan zu einem eigenen
Staat macht oder das Leid der Uiguren beklagt?

BabyQ lieferte eine Tirade iiber das >korrupte und unfihige« System

Die Erinnerung ist noch frisch an zwei chinesische Urahnen von Ernie
und ChatGPT: Im Auftrag des Tencent-Konzernes beantworteten die Bots
BabyQ und Xiaobing 2017 Nutzerfragen. Auf den Zuruf >Lang lebe die
KP< antwortete BabyQ mit einer Schimpftirade tiber das >korrupte und
unfihige« System, und Xiaobing fand, befragt nach Xi Jinpings Parole
vom >Chinesischen Traums, das sei wohl eher >ein Albtraum«. Man horte
nie wieder etwas von den beiden. Ein dhnliches Schicksal ereilte im Janu-
ar erst auch ChatYuan, einen kleineren KI-Sprachbot einer Hangzhouer
Firma. ChatYuan hatte unter anderem den Ukrainekrieg als russischen
>Angriffskrieg« bezeichnet und befragt nach Chinas Wirtschaftslage ge-
meint, da gebe es leider >keinen Raum fiir Optimismus«. Die Webseite
von ChatYuan ist seither nicht erreichbar.

Abweichungen vom Drehbuch der chinesischen Propaganda, in dem
die Zensur noch das letzte Komma diktiert, sind eine Todsiinde. Das
ChatGPT-Experiment nun bringt Chinas Hightechfirmen deshalb in ein
fast unlosbares Dilemma: Einerseits sollen sie die USA iiberholen, an-
dererseits vor der Zensur zittern. Nicht die besten Voraussetzungen fiir
Kreativitit und Innovation.

Baidu-Chef Robin Li pries seinen Ernie im Februar den Investoren als
beste Losung, wenn es darum gehe, >die chinesische Kultur zu verstehen.
Das meint natiirlich vor allem: die KP-Kultur. Eine Kultur, in der die Par-
tei sich zunehmend selbst im Weg steht.«

326

16.01.2026, 03:14:50. O



https://doi.org/10.5771/9783748915720-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

IV.2 DIE QUANTENTHEORIE — WENN MATERIE
REFLEXIV WIRD

»Man kann die Vermutung nicht von der Hand weisen, daf§ in dieser
subatomaren Region der klassische Unterschied von Seinsgesetz und
Denkgesetz hinfillig wird und damit der von Nicht-Ich und Ich. Zu-
erst ist das wohl von W. Heisenberg gesehen und in dem lapidaren
Satz konstatiert worden: >Der vollig isolierte Gegenstand ... [hat] ...
prinzipiell keine Eigenschaften mehr.[*]«

Gotthard Gunther®

Warum sollten wir uns in Hinblick auf die Frage nach dem » Bewusstsein
der Maschinen« mit der Quantentheorie beschiftigen? Nach all dem,
was wir bislang wissen, kann uns die Quantenphysik ebenso wenig sa-
gen, was das Bewusstsein isz. Zudem scheint auch kein intelligenter Be-
obachter notwendig zu sein, um eine Messoperation an einem Quanten-
system durchzufiithren.*

Doch scheint Information — das, was prinzipiell gewusst werden kann
— innerhalb der Beschreibung von Quantensystemen eine zentrale Rolle
zu spielen. Anders als in einem den Gesetzen der klassischen Physik fol-
genden Universum wiren damit Sein und Reflexion — Beobachtetes und
Beobachtung — nicht mehr fundamental getrennt, wie auch Giinther im
Eingangszitat zu diesem Kapitel vermutet. All dies ldsst einen Exkurs zur
Quantenphysik interessant erscheinen.

88 Heisenberg (1931, S. 182).

89 Guinther (2021 [1957], S. 64).

90 Der Physiker Rupert Ursin (in Vogd 2020, S. 197) bemerkt hierzu: »Um es
mal ganz provokant zu sagen: Viele Wiinsche, die wir Quantenphysiker an
die Natur gehabt hatten, sind nicht erfiillt worden. Ein Beispiel ist die Auffas-
sung, dass unser menschliches Bewusstsein einen Quantenzustand zum Kol-
labieren bringt. Man hat gesagt: Was ist tiberhaupt eine Messung? Ist es der
Messapparat? Ist es der Zeiger vom Messinstrument oder ist es der mensch-
liche Geist, der am Schluss den Ausschlag des Messinstrumentes sieht? [...]
Da bestand bei vielen lange die Wunschvorstellung, dass wir Menschen das
konnen und dass die Natur das nicht kann. Doch heute wissen wir, dass das
offensichtlich grundsatzlich falsch ist. Also wir Menschen haben keine her-
ausragende Rolle in dem Prozess. [...] Ich muss nicht einmal wirklich messen
konnen. Also es muss immer im Prinzip Information da sein oder nicht da
sein. Das ist, unter uns gesagt, die viel schonere Losung. Die Natur hat eine
wesentlich schonere Losung gewahlt, als wir Menschen mit unserem primiti-
ven Vorstellungsvermogen uns ausgedacht haben. «

327

16.01.2026, 03:14:50. O



https://doi.org/10.5771/9783748915720-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MENSCH, BEWUSSTSEIN UND MASCHINE

Bereits an anderer Stelle haben wir als an Kybernetik interessierte
Sozialwissenschaftler diesbeziiglich den Dialog mit zeitgenossischen
Physikern gesucht und in diesem Zusammenhang die Geschichte der
Quantentheorie aufgearbeitet.”* Wir werden deshalb hier nur einige im
Rahmen unseres Themas besonders interessante Befunde und Fragen zu
ihrer Deutung darstellen konnen.

Obne Kontextualisierung keine Identitdit

Zunichst ist es hilfreich, das berithmte Doppelspaltexperiment kurz
vorzustellen, da uns dieses unmittelbar zu den erkenntnistheoretischen
Problemstellungen der Quantentheorie hinfiihrt. Der Versuchsaufbau
ist einfach: Wir haben eine Trennwand mit zwei Spaltéffnungen. Auf
der einen Seite befindet sich eine Quelle, die einen Strahl von >Objektenc
aussenden kann. Dies konnen Photonen, Elektronen, Atome oder sogar
grofle Molekiile (zum Beispiel die fufiballférmigen C, -Fullerene) sein.
Auf der anderen Seite befindet sich ein Schirm, eine Flache (zum Beispiel
eine Fotoplatte), die sichtbar werden ldsst, wo die >Objekte< aufprallen.
Wenn der Doppelspalt offen ist, kann sich selbst bei Nutzung recht gro-
Ber Molekiile ein Interferenzmuster zeigen.** Es scheint damit also so,
als ob das >Objekt< durch beide Offnungen gleichzeitig gegangen wire.
Es scheint, dass hier wie bei einer Welle, deren Fliissigkeit tiberall ist, die
Wellentiler und -berge nach Brechung durch den Doppelspalt verstarkt
oder ausgeloscht werden. Das Streifenmuster auf dem Schirm verweist
also darauf, dass das zu messende Aggregat einen Wellencharakter hat.
Sobald jedoch an den beiden Spalt6ffnungen Messungen durchgefiihrt
werden, ldsst sich jeweils nur an einem Detektor ein Ereignis feststellen.
Man scheint es jetzt also mit einzelnen Teilchen zu tun zu haben und
nicht mit einer Welle, zumal bei den Einzelmessungen auch das Inter-
ferenzmuster auf dem Schirm verschwindet. Erst die Art der Messung
bzw. des Versuchsaufbaus bestimmt also, ob der Wellen- oder der Teil-
chencharakter vorherrscht. Irgendwie scheinen die von der Quelle ausge-
strahlten Objekte noch keine vorab lokalisierbare Identitat als Teilchen
zu haben. Dies muss auch Werner Heisenberg, einer der Begriinder der
Quantentheorie, so gesehen haben. Nachdem er den Formalismus der
Quantentheorie tiefgriindig durchdacht hatte, war fiir ihn der Schluss
zwingend, dass die Teilcheneigenschaft vor der messenden Interaktion
noch nicht bestanden habe.

91 Siehe mit explizitem Bezug auf kybernetisches und systemtheoretisches Den-
ken die beiden Monografien Von der Physik zur Metaphysik — eine sozio-
logische Rekonstruktion des Deutungsproblems der Quantentheorie (Vogd
2014a) und Quantenphysik und Soziologie im Dialog. Betrachtungen zu Zeit,
Beobachtung und Verschrankung (Vogd 2020).

92 So etwa im Doppelspaltexperiment mit Fullerenen, dazu Arndt et al. (1999).

328

16.01.2026, 03:14:50. O



https://doi.org/10.5771/9783748915720-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DIE QUANTENTHEORIE — WENN MATERIE REFLEXIV WIRD

Gerade bei grofleren Objekten fillt es uns schwer, uns vorzustellen,
dass sie keine inhdrenten, in sich selbst gegebenen Eigenschaften haben
sollten und warum dies der Fall sein sollte. Gerade bei einer fiir uns zu-
vor sichtbaren Substanz erscheint uns der Gedanke bizarr, dass diese —
sobald sie in der Versuchskammer verdampft — auf einmal ihren mate-
riellen Charakter verlieren sollte, um zu einer substanzlosen Welle zu
werden.?’ Dies wiirde die inhdrent mitlaufende Grundannahme der Sein-
sidentitat verletzen, die besagt, dass eine Substanz mit sich selbst iden-
tisch ist.

Bereits mit dem Doppelspaltexperiment tauchen Problemstellungen
auf, die die Identitdt eines vom Kontext oder Beobachter unabhingi-
gen Seins, von der die klassische Logik ausgehen muss, fraglich werden
lassen. Materieteilchen, die vollkommen delokalisiert sind, konnen of-
fensichtlich einen Teil ihrer Identitit verlieren. Wenn wir auf das Pha-
nomen der Interferenz schauen, scheint ein Gegenstand oder Teilchen
(bzw. gar ein grofles Molekiil) sich zunachst aufzulésen, um dann als
Welle die Bedingung der Moglichkeit kinftiger Identitat zu schaffen,
ndamlich als Bestimmung, wo ein Teilchen erscheinen darf, wo es lokali-
siert werden kann (helle Streifen) und wo nicht (schwarze Streifen). Um
es mit einem reflexionslogischen Anklang zu formulieren: Woher weifs
das Teilchen eigentlich, dass es auf dem Schirm nicht auf den schwarzen
Streifen landen darf?

93 Dies zu erleben, ist selbst fiir erfahrene Versuchsleiter verstorend, wie der folgen-
de Ausschnitt aus dem Gesprich mit dem Wissenschaftsforscher Warnke und dem
Experimentalphysiker Mairhofer zeigt: » Martin Warnke: Ich habe eine Frage,
weil Sie selbst so viele Zweifel gedufSert und von Threr Verwunderung gesprochen
haben - meine grofte Verwunderung ist, dass ich Sie mit Threm jungen Kollegen
im Labor gesehen habe, wie Sie das blaue Zeug auf der linken Seite des Experi-
mentiersystems auffiillen. Sie haben mit einem Loffel Klumpen von C6o-Atomen
aus einer Schachtel genommen und sie in den Ofen gegeben. Dann hat man die
Apparatur geschlossen und ein sehr hohes Vakuum erzeugt. Nach dieser Vorbe-
reitung in der realen Welt mit realer und harter Materie fiihren Sie in der Welt ei-
ner isolierten Apparatur ein Experiment durch, das Sie als eines beschreiben, bei
dem Materiewellen mit sich selbst interferieren. Die blaue Materie verwandelt
sich von Anfang an in nicht-zeitliche Wellen, oder sollte ich sagen, trans-substan-
tiiert sich. Wie machen Sie das in Threm Kopf? Sagen wir, in einer Viertelstunde
geben Sie blauen Stoff in die linke Seite und nach ein paar Stunden, wenn das Va-
kuum wieder da ist, denken Sie an Materiewellen. Wie machen Sie das?

Lukas Mairbofer: Das habe ich mich auch sehr lange gefragt, bis ich mir nach
einer Flasche Rotwein vorstellte, wie ich in einem Raumanzug durch ein dunk-
les Universum drifte, ohne jeden Orientierungspunkt und ohne jegliche Interakti-
on, ohne Sterne um mich herum. Véllig blind, véllig isoliert. Ich dachte, dass ich
mich dann wohl als delokalisiert bezeichnen wiirde. Was bedeutet es, lokalisiert
zu sein, wenn es keinen Bezugsrahmen gibt?« (Dippel & Warnke 2017, S. 57 f.)

329

16.01.2026, 03:14:50. O



https://doi.org/10.5771/9783748915720-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MENSCH, BEWUSSTSEIN UND MASCHINE

Doch was interferiert eigentlich im Doppelspaltexperiment? Wenn das
Teilchen mit sich selbst interferieren wiirde, dann miisste es zugleich mit
sich selbst identisch sein (es ldsst sich an einem distinkten Ort messen)
und #nicht mit sich selbst identisch sein (sonst konnte es ja nicht durch
beide Spaltéffnungen gehen, um ssich« in den Wellentédlern selbst auszu-
l6schen).

Die Sprache mit ihrer propositionalen Struktur von Subjekt, Pradikat
und Objekt scheint uns hier in die Irre zu fithren. So stellt sich die Frage,
was eigentlich gemeint ist, wenn wir von Lokalisieren und Delokalisie-
ren sprechen. Da das Bild einer sich selbst erhaltenden Entitat mit Blick
auf das Doppelspaltexperiment nicht mehr tragt, konnte jetzt nach ei-
nem systemischen Zusammenhang gefragt werden, der die Unterschei-
dung zwischen Subjekt und Objekt und die mit ihr einhergehenden Iden-
titaten erst hervorbringt. Doch was ist der Kontext — der Bezugsrahmen
—, der den gemessenen Teilchen ihre Identitit zu geben scheint? Ist der
Kontext hier iiberhaupt von den einzelnen Elementen zu trennen, die in
ihm erscheinen?

Schauen wir, wie dieses Thema unter Experten diskutiert wird:

»Kristel Michielsen: In Threm Bild haben Sie erwihnt, dass ein Molekiil
selbstinterferierend ist?

Lukas Mairhofer: Ja, das wiirden wir behaupten.

Kristel Michielsen: Wenn also ein Molekiil auftaucht und man Gliick
hat, weil die Detektionseffizienz gut ist, sieht man den Fleck, sehr loka-
lisiert. Und jetzt kommt das nichste Molekiil. Wie ist Thr Bild am Ende.
Finden Sie Streifen in einem Interferenzmuster?

Lukas Mairhofer: Ich wiirde behaupten, dass Interferenz nicht etwas ist,
das man einem einzelnen Teilchen oder einer einzelnen Welle zuschrei-
ben kann. Fiir mich ist Interferenz ein Ensemble-Phinomen. [...] Nun,
man braucht viele Entititen, die sich selbst storen. Du beschreibst ein
Ensemble von Entititen, die sich selbst storen — mit sich selbst, weil sie
sich nicht mit den anderen storen konnen. Das Konzept dieser Selbs-
tinterferenz besteht darin, dass die Wellenfunktion des Massenschwer-
punkts durch mindestens zwei Schlitze des Gitters oder Knotenpunkte
der stehenden Lichtwelle aufgespalten wird. Das ist ...

Kristel Michielsen: In gewisser Weise ist das eine Wellenbeschreibung
des Ensembles. Nicht von einem. Wie macht man das mit einem?

Lukas Mairhofer: Nun, wie unterscheidet man zwischen der Beschrei-
bung des Ensembles und der Beschreibung einer Entitidt? Man kann das
Ensemble nicht erhalten, wenn man nicht viele >Einsen< hat, und man
kann keine Beschreibung von »der Eins< haben, wenn man das Ensemble
nicht misst. Fiir mich ist es nicht méglich, das eine ohne das andere zu
erhalten. Wenn man eine Beschreibung des Ensembles gibt, gibt man

330

16.01.2026, 03:14:50. O



https://doi.org/10.5771/9783748915720-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DIE QUANTENTHEORIE — WENN MATERIE REFLEXIV WIRD

eine Beschreibung aller Entitdten im Ensemble, aber man beschreibt
nicht die Eigenschaften der einzelnen Entititen. Man wird diese Welle-
neigenschaften nie sehen, wenn man nur die einzelne Entitdt oder das
einzelne Ereignis betrachtet.«%4

Es erscheint fruchtbar, diesen Gesprachsausschnitt aus einer reflexions-
logischen Perspektive zu betrachten, also mit Blick auf eine Relation, in
der das eine nicht ohne das andere zu haben ist, dabei jedoch ein Refle-
xionsiiberschuss entsteht, der eine Unbestimmtheit erzeugt, die das Sys-
tem zur Selbstbestimmung herausfordert (siehe Kap. 1.2).

Sofern wir die Aussagen des Experimentalphysikers Lukas Mairhofer
wortlich nehmen, braucht es etwas anderes, damit ein Teilchen es selbst
sein kann. Das Teilchen scheint also nur mit anderen Teilchen mit sich
selbst identisch sein zu konnen. Es braucht eine Vielheit (zumindest das
Arrangement der Versuchs- und Messanordnung, das auf eine grofse
Zahl von Messereignissen angelegt ist), um eine Einheit zu haben (etwa
ein Teilchen oder eine Welle zu sein). Wie auch immer, die Existenz der
beobachteten Einheit scheint nicht mehr selbstgentigsam gegeben, son-
dern nolens volens in Reflexionsbeziehungen — in eine Art Selbst- und
Weltverhiltnis — verwickelt zu sein.

Auch wenn all dies nach den Regeln des gesunden Menschenverstands
unmoglich klingt, lassen sich diese Beziehungen mithilfe des mathema-
tischen Formalismus der Quantentheorie exakt beschreiben. Den ersten
Losungsansatz hat Werner Heisenberg mit seiner Matrizenmechanik ge-
liefert. Ein wenig spater hat Erwin Schrodinger mit der berithmten Wel-
lenfunktion y eine homologe Losung formuliert.

In der Quantenphysik werden die Eigenschaften konkreter Entita-
ten (zum Beispiel Photonen, Elektronen, Atome oder Molekiile) seitdem
durch Operatoren beschrieben, also nicht mehr wie in der klassischen
Physik durch die konkreten Werte unabhingiger Variablen. Dies fiihrt
dazu, dass Eigenschaften wie Ort, Energie, Impuls, Spin, Polarisation
nicht mehr per se gegeben sind, sondern ihrerseits wiederum vom Kon-
text, etwa vom Versuchsaufbau, abhingig sind. Denn die Operatoren,
die die (moglichen) Eigenschaften reprasentieren, haben ja noch keine
konkreten Werte. Diese entstehen erst, wenn der weitere Kontext fest-
gelegt wird. Jeder potenziellen Eigenschaft eines Quantensystems wird
damit eine Dimension in einem (theoretisch unendlich viele Dimensio-
nen umfassen konnenden) Vektorraum zugeordnet (dem sogenannten
Hilbertraum).

Welche konkrete Eigenschaft ein Quantenobjekt annehmen kann,
lasst sich mit Heisenberg damit folgendermaflen bestimmen: Wenn in
einem »mehrdimensionalen Raum eine bestimmte Richtung willkiirlich
vorgegeben wird (ndmlich durch die Art des angestellten Experimentes

94 Dippel und Warnke (2017, S. 62 f.).

331

16.01.2026, 03:14:50. O



https://doi.org/10.5771/9783748915720-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MENSCH, BEWUSSTSEIN UND MASCHINE

festgesetzt wird) und gefragt wird, welches der >Wert«« ist, der sich aus
der »Matrix« bzw. der Wellenfunktion »in dieser vorgegebenen Rich-
tung« errechnet,’s ergeben sich »je nach gewihltem Kontext unterschied-
liche Antworten«?¢, Da der gewihlte Kontext ja nichts anderes als die
jeweils konkrete Situation der Messung darstellt, liegt zunichst die
Deutung nahe, dass erst die Messbeobachtung die Wellenfunktion dazu
bringt, ein bestimmtes Ergebnis zu materialisieren (beispielsweise, ob im
Doppelspaltexperiment die Weginformation durch eine zusatzliche Mes-
sung erhoben wird oder nicht). Heisenberg, der diese bizarre Beziehung
schnell erkannt hat, ringt mit den Worten, zumal die dabei zutage treten-
den Reflexionsverhiltnisse auch subjektivistische Deutungen nahelegen:

»Die Wahrscheinlichkeitsfunktion vereinigt objektive und subjektive
Elemente. Sie enthilt Aussagen tiber Wahrscheinlichkeiten oder besser
Tendenzen (Potentia in der aristotelischen Philosophie), und diese Aus-
sagen sind vollig objektiv, sie hangen nicht von irgendeinem Beobachter
ab. Auflerdem enthilt sie Aussagen tiber unsere Kenntnis des Systems,
die natiirlich subjektiv sein miissen, insofern sie ja fiir verschiedene Be-
obachter verschieden sein miissen. [...] Die Beobachtung selbst dndert
die Wahrscheinlichkeitsfunktion unstetig. Sie wahlt von allen moglichen
Vorgingen den aus, der tatsachlich stattgefunden hat. Da sich durch die
Beobachtung unsere Kenntnis des Systems unstetig gedandert hat, hat
sich auch ihre mathematische Darstellung unstetig gedndert, und wir
sprechen daher von einem >Quantensprung:.

Wenn man aus dem alten Spruch >Natura non facit saltus< eine Kritik
der Quantentheorie ableiten wollte, so konnen wir antworten, daf§ sich
unsere Kenntnis doch sicher plotzlich dndern kann und daf§ eben diese
Tatsache, die unstetige Anderung unserer Erkenntnis, den Gebrauch des
Begriffs >Quantensprung« rechtfertigt. Der Ubergang vom Méglichen
zum Faktischen findet also wihrend des Beobachtungsaktes statt. Wenn
wir beschreiben wollen, was in einem Atomvorgang geschieht, mussen
wir davon ausgehen, dass das Wort >geschieht« sich nur auf die Beob-
achtung beziehen kann, nicht auf die Situation zwischen zwei Beobach-
tungen. Es bezeichnet dabei den physikalischen, nicht den psychischen
Akt der Beobachtung, und wir kénnen sagen, dal der Ubergang vom
Moglichen zum Faktischen stattfindet, sobald die Wechselwirkung des
Gegenstandes mit der Mefsanordnung und damit mit der Gibrigen Welt
ins Spiel gekommen ist.«97

Wir landen hier bei dem berihmten Quantensprung, der als gefliigel-
tes Wort langst zur Metapher fiir alle moglichen rapide verlaufenden

95 Heisenberg (1927, S. 62).
96 Vogd (2020, S. 47).
97 Heisenberg (2007, S. 78 ff.).

332

16.01.2026, 03:14:50. O



https://doi.org/10.5771/9783748915720-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DIE QUANTENTHEORIE — WENN MATERIE REFLEXIV WIRD

Erkenntnis- oder Zustandsverdnderungen geworden ist.*® Mit der Quan-
tentheorie kommt unweigerlich Information mit ins Spiel, namlich das,
was man iiber ein Quantensystem (vorab) wissen kann. Bevor wir bei-
spielsweise das Doppelspaltexperiment mit den Fullerenen durchgefiihrt
haben, wissen wir nicht, ob ein einzelnes Teilchen durch die rechte oder
die linke Offnung durchgehen wird. Nach der Durchfiihrung des Ver-
suchs dndert sich die Lage. Die Information ist nun vorhanden, da sie
am Detektor einen irreversiblen Unterschied bewirkt hat. Das Messer-
gebnis ist nun aufgezeichnet.

Unbestimmtheiten — von der Position des Beobachters abhdngige
Grenzen des Wissens

Mit der Heisenbergschen Unbestimmtheitsrelation ist eine prinzipielle
Grenze festgelegt, was Uiber ein Quantensystem gewusst werden kann.
Denn Eigenschaften wie Impuls oder Ort sind uber die Gesetzlichkeiten
der Quantenmechanik in einer Weise gekoppelt, dass die exakte Bestim-
mung der einen Variable eine Unbestimmtheit fiir die andere mit sich
bringt. Anfangs hatten Physiker, wie zum Beispiel Max Born,* noch
gedacht, dass sich die wahrscheinlichkeitstheoretischen Aussagen der
Quantentheorie im Sinne der statistischen Mechanik begreifen lassen —
ndmlich als ein Zufall, der jedoch weiter nach dem Kausalitatsprinzip
der klassischen Physik erklarbar ist (etwa als Bewegung von Teilchen in
einem Gas, deren genauen Aufenthaltsort man nicht kennt, sodass man
statistische Uberlegungen anstellen muss, um etwas iiber das Verhalten
des Gases zu erfahren).

Wahrscheinlichkeitstheoretische Uberlegungen sprechen nicht grund-
satzlich gegen das Kausalitatsprinzip oder die Annahme einer vom Be-
obachtungsprozess unabhingigen Realitit. So kann man beispielswei-
se wissen, dass mannliche und weibliche Neugeborene aufgrund vorab
bestimmter genetischer Prozesse in der Population etwa gleich verteilt
sind. Bei einem konkreten Fotus weifs man das Geschlecht jedoch erst,
nachdem man nachgeschaut hat. Das Nichtwissen besteht damit auf der
subjektiven Seite, wihrend die Realitit bereits objektiv festgelegt ist (wo-
mit der Begriff einer objektiven Unbestimmtheit hier keinen Sinn erge-
ben wiirde). Dabei ist auch klar, dass zwei unterschiedliche statistische
Ereignisse nicht miteinander gekoppelt sind (um bei unserem Beispiel zu

98 Die folgende Einfiihrung in die Quantentheorie ist teilweise angelehnt an
Vogd (2020, S. 37 ff.). Die wortlichen Zitate sind nicht einzeln angefiihrt,
um den Lesefluss nicht zu storen.

99 von Weizsicker (1994, S. 496) bemerkt hierzu: »Heisenberg sagte mir einmal:
>Born hat seine Deutung damals nur veroffentlicht, weil er nicht verstanden
hat, daf$ es so nicht geht.««

333

16.01.2026, 03:14:50. O



https://doi.org/10.5771/9783748915720-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MENSCH, BEWUSSTSEIN UND MASCHINE

bleiben: auch beim zweiten, dritten wie auch bei jedem weiteren Kind
bleibt die Wahrscheinlichkeit eines weiteren mannlichen Nachkommens
gleich).

In der Quantenphysik stellt sich dies jedoch anders dar: Wir scheinen
es hier mit einer Art >objektiver< Unbestimmtheit zu tun zu haben (was
immer das auch heifSen mag).*>° Bei zwei verschriankten Teilchen kénnen
die Eigenschaften beider vor der Messung noch unbestimmt sein, aber
sobald das eine bestimmt wird, erscheint auch die Eigenschaft des ande-
ren bestimmt (auch wenn keiner nachgeschaut hat). Das wire so, als ob
die Foten eines zweieiigen Zwillingspaars aufgrund der genetischen Dis-
position der Eltern entweder blaue oder braune Augen haben konnten,
aber sobald das eine geboren wire, bereits feststehen wiirde, dass das
andere die gleiche Augenfarbe hat, obwohl doch gemafs der genetischen
Kausalitit auch etwas anderes moglich gewesen wire.

Die Ergebnisse der Messungen an verschriankten Teilchen, selbst wenn
sie hunderte Kilometer voneinander entfernt sind, folgen damit einer an-
deren Statistik, als es nach den Kausalgesetzen der klassischen Physik
zZu erwarten ware.™’

Schon das zuvor geschilderte Doppelspaltexperiment zeigt nichtklas-
sisches Verhalten. Um nochmals die zuvor gestellte Frage zu wiederho-
len: Woher wissen die Teilchen, wenn sie nicht vorher am Spalt gemessen
wurden, dass sie nicht auf den schwarzen Streifen des Interferenzmusters
am Schirm landen diirfen? Warum sollten die einzelnen Teilchen einer
Wabhrscheinlichkeitswelle folgen, die mit sich selbst interferiert? Zudem
sind Wahrscheinlichkeiten aus einer subjektiven Perspektive ja nichts an-
deres als eine imaginire Verdoppelung der Welt. Man weif§ nicht, was
der Fall sein wird, also projiziert man mogliche Welten in Hinblick auf
plausible Erwartungswerte. Sobald man aber der Quantenwelt und so-
mit den Quantenobjekten auf Basis von Schrodingers Wellenfunktion
eine eigene Existenz zugesteht, bleibt kaum etwas anderes tibrig, als Ma-
terie — also auch schon Elektronen, Atomen oder Photonen — eine gewis-
se Reflexivitdt zuzugestehen (und damit vielleicht bereits eine Art sub-
tiler Subjektivitdt©). Da Wahrscheinlichkeiten per Definition nicht der
positiven Sphire des Seins zugehoren, sondern Moglichkeiten bzw.

100 Die von Wang et al. (1991, S. 4614) durchgefiithrten Versuche mit verschriank-
ten Photonenpaaren, von denen eines zur Erhebung der Weginformation hin-
reicht, sprechen dafiir, dass dieses nicht einmal von einem Versuchsleiter ge-
messen werden muss, sondern das geniigt, »what is knowable in principle«.
Siehe hierzu auch die Gesprache mit Caslav Brukner und Rupert Ursin in Vogd
(2020).

101 Siehe hierzu etwa die Experimente zur Quanten-Teleportation der Arbeits-
gruppe von Anton Zeilinger (2007).

102 Dies vermutet etwa Malin (2006), der hier Ahnlichkeiten mit Whiteheads
(1987) sich selbst empfindenden Elementarereignissen sieht.

334

16.01.2026, 03:14:50. O



https://doi.org/10.5771/9783748915720-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DIE QUANTENTHEORIE — WENN MATERIE REFLEXIV WIRD

Erwartungen darstellen, ldsst sich mit den Worten des Nobelpreistra-
gers Robert B. Laughlin auch lakonisch formulieren: » Quantenmecha-
nische Materie besteht aus Wellen von nichts. «3

Da wir durch die vorangehenden Kapitel ein wenig in Gotthard Giin-
thers Reflexionslogik geschult sind, konnten wir auch sagen: Innerhalb
einer mehrwertigen Logik bekommt die Negation — und damit nolens
volens auch das >Nichts< — eine den Raum einer zweiwertigen Seinslo-
gik uiberschreitende Bedeutung. So erscheint sie als eine Reflexionsbezie-
hung, die die Beziehung von Sein und Nichts gleichsam aus dem Nega-
tiven heraus konfigurieren kann. Das Subjekt ist in einer mehrwertigen
Logik nicht in allen denkbaren Relationen die Negation des Objekti-
ven.'o4

Wie auch immer, die Quantentheorie scheint etwas mit Information
zu tun zu haben. Anton Zeilinger versteigt sich sogar zu der Aussage:
» Information ist der Urstoff im Universum.«>s Ob nun subjektiv oder
objektiv gefasst, Information geht mit Systemen einher, fir die es einen
Unterschied macht, ob etwas gewusst wird oder nicht. Es gibt fir sie
ein distinktes Vorber und Nachher. Hiermit kommt die Zeit ins Spiel.
Fiir Quantensysteme gilt vor der Messung Schrodingers Wellenfunktion
y. Mittels dieser Formel lassen sich theoretisch alle Moglichkeiten be-
schreiben, die im Falle einer Messung eintreten konnten (etwa: wo im
Doppelspaltexperiment mit welcher Wahrscheinlichkeit ein Einzelereig-
nis auf dem Schirm gemessen werden kann und wie sich das Quanten-
system entwickelt). Nach der Messung scheint die urspriingliche Wel-
lenfunktion, die zuvor das System exakt beschrieben hat, jedoch nicht
mehr zu gelten. Die Kopenhagener Deutung spricht deshalb vom >Kol-
laps der Wellenfunktion¢, um auf die irreversible Zustandsveridnderung
infolge der Beobachtung zu verweisen.*

Dies bringt mit Blick auf die Deutung des Phanomens eine Reihe von
Problemen mit sich. Zunichst ist darauf hinzuweisen, dass der Kollaps
der Wellenfunktion in der mathematischen Modellierung der Quanten-
theorie schlichtweg nicht vorkommt.**” Zudem gibt die Quantentheorie

103 Laughlin (2007, S. 93).

104 Information, Welt und das Erscheinen subjektiver Positionen beginnen sich
in einer nicht-trivialen Weise zu verweben. Siehe mit Blick auf Gunthers Ar-
beiten Kap. 1.3.

105 Zeilinger (2005, S. 216 f.; kursiv im Original).

106 Siehe etwa Heisenberg (1927) und zu alternativen Deutungen der Quanten-
theorie ausfihrlich Kap. II. und V. in Vogd (2014a).

107 Robert B. Laughlin (2008, S. 46 f.) formuliert die hieran ansetzende Kritik an
den Anschauungen der Kopenhagener Deutung auf seine eigene Art: »Man
kdme zum Beispiel in Bedringnis, wenn man auch nur einen einzigen Wis-
senschaftler nennen sollte, der behaupten wiirde, Schrodingers Gleichung sei
unvereinbar mit der Quantenmechanik. Die meisten wiirden vielmehr sagen,

335

16.01.2026, 03:14:50. O



https://doi.org/10.5771/9783748915720-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MENSCH, BEWUSSTSEIN UND MASCHINE

keineswegs nur Zufallsverteilungen an, sondern kann in vielen physika-
lischen Bereichen exakte Vorhersagen in Hinblick auf das zu erkldren-
de Phianomen geben (man denke etwa an die Spektrallinien der Atome
oder die lange Zeit vor ihrer Entdeckung vorhergesagten Eigenschaften
von Elementarteilchen).

Operationen der Beobachtung — willkiirliche Schnitte in der Welt

Die vorangehenden Ausfiihrungen fithren uns auf einer tieferen Ebe-
ne zu den Aporien der Quantentheorie. Die Quantentheorie scheint mit
Blick auf ihre Konsequenzen zunichst widerspriichlich und unlogisch. Es
wundert nicht, dass grofse Denker wie Albert Einstein sie deshalb nicht
wirklich mochten und fur unvollstandig gehalten haben.™® Dies wire
weltanschaulich kein Problem, wenn die Quantentheorie nur ein statis-
tisches Verfahren wiare, um in Feldern, in denen man bislang nicht so
richtig weitergekommen ist, zumindest eine Heuristik zu haben, anhand
derer sich brauchbare Prognosen formulieren liefSen.

Die Quantentheorie ist jedoch weitaus mehr. Sie gilt heutzutage als
eine der erfolgreichsten Theorien iiberhaupt und wird (neben der Rela-
tivitatstheorie) als notwendiger Bestandteil einer Universaltheorie der
Physik angesehen. Sei es die Modellierung der Prozesse in Atomen, das
chemische Verhalten von Elementen, der Tunneleffekt, der Teilchenzoo
der Elementarteilchenphysik oder seien es bizarre Phinomene wie Sup-
raleitung und Suprafluiditit oder die Vorhersagen (und experimentellen
Nachweise), dass leerer Raum nicht wirklich leer ist oder dass Quan-
tenverschrankung als ein nicht lokal-realistisch erklirbares Phinomen
zu verstehen ist — die grundlegenden Vorhersagen der Quantentheorie
(so absurd und bizarr sie auch anmuten) sind bislang kein einziges Mal
widerlegt worden.

Schrodingers Gleichung sei der Inbegriff der Quantenmechanik. Trotzdem
findet man mit Leichtigkeit Fachleute, die einem Schauermirchen iiber den
Kollaps der Wellenfunktion erzihlen, also tiber ein Verhalten, das von Schro-
dingers Gleichung nicht vorhergesagt wird, obwohl es fiir die Messung wich-
tig ist. [...] Derselbe Fachmann, der einem gerade mit dem Kollaps der Wel-
lenfunktion die Geduld geraubt hat, ist dann aber miihelos in der Lage,
zu einem Vortrag iiber Atomuhren anzuheben, eine hochst deterministische
Technologie, die im Wesentlichen auf der Quantenmechanik beruht und von
Schrodingers Gleichung mit ungeheurer Prizision beschrieben wird. [...] Wer
so toricht ist, das Thema zur Sprache zu bringen, wird sofort als Spinner ab-
gestempelt. Dabei weif§ jeder, der sich beruflich mit der Quantenphysik be-
schiftigt, dafl Wellenfunktionen nicht kollabieren.«

108 Siehe zur Kritik und der mit dieser zusammenhingenden Formulierung des
in die Wissenschaftsgeschichte eingegangenen EPR-Paradoxons Einstein et

al. (1935).

336

16.01.2026, 03:14:50. O



https://doi.org/10.5771/9783748915720-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DIE QUANTENTHEORIE — WENN MATERIE REFLEXIV WIRD

John von Neumann war vorausschauenderweise bereits 1932 in seiner
mathematischen Rekonstruktion der Quantentheorie'® davon ausge-
gangen, dass alle am Messprozess beteiligten Prozesse ebenfalls quanten-
mechanisch beschrieben werden konnen. Zunichst sind die Detektoren
und die zu untersuchenden Quantenobjekte als verschrankt zu betrach-
ten und demzufolge ihrerseits durch eine kombinierte Wellenfunktion
zu beschreiben. Doch es besteht kein prinzipieller Grund, warum nicht
auch die anderen Teile des Messgerits mit den Mitteln der Quantenthe-
orie beschrieben werden kénnten — und warum dann nicht ebenso die
Menschen, die den Versuch geplant und durchgefihrt haben, in ihren
neurophysiologischen Prozessen quantenmechanisch modelliert werden
sollten. Die von Schrodinger formulierte Wellengleichung wiirde dem-
nach auch fiir Phinomene der uns vertrauten klassischen Welt gelten —
und somit prinzipiell fir das ganze Universum.

Die Frage, welcher Aspekt des Messprozesses den Kollaps der Wel-
lenfunktion auslost, wiirde sich damit jedoch aus prinzipiellen Griinden
nicht mehr beantworten lassen — denn die quantenmechanische Beschrei-
bung kann durch die Erweiterung der Basis immer weiter ausgedehnt
werden. Analytisch ldsst sich auf diese Weise nicht zu einem sinnvollen
Ende gelangen. Von der Quantenphysik her gesehen sollte man theore-
tisch gar von der Schrodinger-Gleichung des kompletten Universums
ausgehen konnen!'*° Doch selbst wenn wir diese Weltformel berechnen
konnten, wiren wir mit dem Problem konfrontiert, warum sich uns in
einem konkreten empirischen Setting (etwa der Messung, durch welche
Offnung das Teilchen im Doppelspaltexperiment gegangen ist) gerade
diese und nicht eine andere Losung als Eigenwert des Messsystems zeigt.
Offensichtlich realisiert sich die Welt fur uns in ihrer Selbstbeobachtung
nicht als eine Uberlagerung verschiedener Moglichkeitstendenzen (wie
etwa in den geisterhaften Schemen mehrfach belichteter Fotos), sondern
als diskreter Zustand!

Der Mathematiker von Neumann 16st das Problem der Diskrepanz
zwischen der klassischen Welt und der quantenmechanischen Beschrei-
bung seinerseits durch einen Trick: Man setzt an irgendeiner Stelle im
Versuchsaufbau einen willkiirlichen Schnitt, an dem die Wellenfunkti-
on kollabiert, also die Quantenwelt in die klassische Welt iibergeht. So
lasst sich das Messproblem entsprechend einfach durch die Wahl eines
jeweils definierten Bezugsrahmens in einer Weise bearbeiten, dass die Ex-
perimente im Sinne des Formalismus der Quantentheorie Sinn ergeben.*

109 von Neumann (1932).

110 So Tegmark und Wheeler (2001).

111 Man wihlt beispielsweise ein Objektsystem im Praparationszustand a und
ein Messsystem im Zustand b. Nach der Messwechselwirkung wiirde dann
ein gemeinsames System entstehen, das sich wiederum quantenmechanisch

337

16.01.2026, 03:14:50. O



https://doi.org/10.5771/9783748915720-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MENSCH, BEWUSSTSEIN UND MASCHINE

Man hat jetzt einerseits eine Quantenwelt, in der sich Welten vielfiltiger
Moglichkeiten tiberlagern, aus der sich jedoch andererseits — in Abhin-
gigkeit von willkiirlich gesetzten Schnitten der Beobachtung — eine klas-
sische Welt mit einer definierten Realitit entwickeln kann.

Gerade Erwin Schrodinger empfand die daraus erwachsenden welt-
anschaulichen Folgen als so unannehmbar, dass er sein beriihmtes Ge-
dankenexperiment mit der Katze formulierte, um zu illustrieren, dass die
Konsequenzen, die mit der Annahme vom Wellenkollaps einhergehen,
so bizarr sind, dass sie nicht stimmen konnen.

Nehmen wir Schrodingers Katze als Anlass, um zu untersuchen, wie
sich die bei Quantenexperimenten zutage tretenden Verhiltnisse aus ei-
ner polykontexturalen Perspektive darstellen.

Eine Katze sitzt in einer besonders vorbereiteten Kiste. In dieser be-
finden sich ein radioaktives Priaparat, eine Flasche Gift und ein Detektor
fur Radioaktivitit. Zudem ist eine spezielle Mechanik eingebaut, die das
Signal des Detektors in einen Hammerschlag umwandelt. Falls nun et-
was von der radioaktiven Substanz zerfillt, wiirde der Detektor die ent-
stehende Strahlung messen. Daraufhin wiirde der Hammermechanismus
in Gang gesetzt, der die Flasche mit dem Gift zertrimmert. Wohl oder
tibel miisste die Katze nun sterben. Die Menge der radioaktiven Subs-
tanz ist dabei so gewiahlt, dass innerhalb einer Stunde statistisch gesehen
nur einmal ein Zerfallsprodukt den Detektor erreicht. Wiirde der Ver-
suchsleiter nun nach einer halben Stunde die Kiste 6ffnen, so hitte er die
Chance von fiinfzig Prozent, die Katze noch lebend anzutreffen. Da der
radioaktive Zerfall ein quantenphysikalisch beschreibbarer Prozess ist,
wiirde sich der Sachverhalt nach der Kopenhagener Deutung folgender-
mafSen darstellen: Bevor die Kiste gedffnet wurde — also jemand nach-
geschaut (sprich: gemessen) hat —, muss die Katze als weder tot noch le-
bendig gelten. Denn ohne Beobachtung kann die Wellenfunktion der
radioaktiven Teilchen ja noch nicht kollabiert sein, das heifst, es ist noch
kein diskretes Ereignis — Zerfall oder Nichtzerfall — eingetreten. Auch
die Katze miisste sich entsprechend in einem Uberlagerungszustand aus

als Superposition, das heifSt als Uberlagerung verschiedener moglicher Ei-
genzustinde beschreiben lasst. Entsprechend dem >Eigenwert-Eigenzustand-
Link< haben wir jetzt wieder zwei mogliche Beschreibungsebenen: Solange
sich das gemischte System in der Uberlagerung (Superposition) verschiede-
ner Eigenwerte befindet, kann der MessgrofSe kein definierter Wert zuge-
ordnet werden. Schaut man jedoch auf den Zeiger des Messinstruments,
so erhilt man jeweils einen definierten Eigenzustand der Observablen. Da-
mit kann man jetzt einerseits von einer durch die Schrodinger-Gleichung
beschreibbaren Verschrinkung der Messprozedur mit dem zu messenden
Quantenzustand ausgehen (und erkennt hiermit die Wellenfunktion als all-
gemeingiiltige Beschreibung an). Doch andererseits phinomenalisiert sich —
sobald ein Messergebnis beobachtet wird — ein klassischer Zustand.

338

16.01.2026, 03:14:50. O



https://doi.org/10.5771/9783748915720-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DIE QUANTENTHEORIE — WENN MATERIE REFLEXIV WIRD

slebendig< und >tot< befinden. Erst nach der Offnung der Kiste wiirde es
fiir den dufSeren Beobachter zu einem Kollaps der Wellenfunktion kom-
men, da erst mit dem Akt der Messung der die Entscheidung erzwingen-
de Schnitt gesetzt wird.

Da der Schnitt zwischen gemessenem Objekt und messender Instanz
jedoch entsprechend der von neumannschen Formulierung willkiirlich
gesetzt ist, lassen sich hier weitere sinnvolle Alternativen formulieren,
was eine Reihe von Fragen mit sich bringt. Wenn sich in der Kiste ein
Fotoapparat befinden wiirde, der das Geschehen aufnimmt, wire das
dann bereits eine Messung? Aber selbst in diesem Fall wire ja von au-
3en gesehen eine Superposition von >Foto der toten Katze< und >Foto der
lebendigen Katze« denkbar. Doch konnte und miisste man die Katze mit
ihren sinnlichen und kognitiven Fahigkeiten nicht ihrerseits als ein mes-
sendes System ansehen? Oder konnten nicht bereits die Gasmolekiile in
der Kiste an der Messung beteiligt sein und ihrerseits den Kollaps der
Wellenfunktion bewirken?*'*

Die Suche nach alternativen Schnitten der Messbeobachtung lasst sich
auch in die andere Richtung, also auflerhalb der Versuchskiste, erwei-
tern: Wie verhilt es sich zum Beispiel, wenn der Versuchsleiter mit der
geoffneten Kiste allein im Zimmer ist und seine Sekretirin im Neben-
raum noch nichts von dem Versuchsergebnis weifs? Da sie die Katze noch
nicht beobachtet hat, wiirde das Tier entsprechend der Wellenfunkti-
on fiir sie weiterhin weder lebendig noch tot sein. Was wire, wenn das
Versuchslabor (einschliefflich der Experimentatoren) von der restlichen
Welt abgeschnitten ist bzw. nur sehr reduziert kommunizieren kénnte?
Wie wiirde sich die Sache fiir eine auflerhalb des Gebidudes befindliche
Beobachterin darstellen?

Der Physiker Eugene P. Wigner hat bereits 1961 in einem Gedan-
kenexperiment die quantentheoretischen Konsequenzen eines Systems
durchdacht, das mehrere Beobachter umfasst.”™ Im Zentrum des Ver-
suchsaufbaus steht ein quantenphysikalisch zu beschreibendes System,
das sich entsprechend der Schrodinger-Gleichung in einem Uberlage-
rungszustand (Superposition) befindet. Es konnte sich beispielsweise um
ein sich gleichzeitig mit dem und gegen den Uhrzeigersinn drehendes
Photon handeln oder auch um ein gekoppeltes System der Art, wie es

112 Dies ist unter Physikern eine gingige Arbeitshypothese: In einer hinreichend
komplexen Welt geschehen einfach so viele Interaktionen, dass Quanten-
zustdnde gleichsam von allein dekohirieren und damit eine klassische Welt
entsteht. Jedoch stellt sich die Sache auch vonseiten der Protagonisten der
Dekohirenztheorie nicht so einfach dar, wie Schlosshauer (2005, S. 3)zu-
sammenfasst: »On the other hand, even leading adherents of decoherence
have expressed caution or even doubt that decoherence has solved the mea-
surement problem.«

113 Hier referiert anhand einer spateren Publikation von Wigner (1967).

339

16.01.2026, 03:14:50. O



https://doi.org/10.5771/9783748915720-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MENSCH, BEWUSSTSEIN UND MASCHINE

mit Schrodingers Katze formuliert wurde. Von Relevanz ist allein, dass
wir ein Quantensystem haben, dessen Wellenfunktion noch nicht in eine
distinkte klassische Welt kollabiert ist. In der Versuchsanlage des neu-
en Gedankenexperiments gibt es jetzt aber noch einen Freund Wigners,
der seinerseits Beobachtungen anstellt (etwa den Spin misst oder nach-
schaut, ob die Katze noch lebt). Ein wenig spater berichtet dieser Freund
Wigner das Ergebnis. Fur Wigner stellt sich daraufhin die Frage, wann
der Kollaps der Wellenfunktion denn nun stattgefunden habe. Wigner
selbst neigt dabei zu einer subjektivistischen anthropozentrischen Inter-
pretation, entsprechend der die erste menschliche Beobachtung die Wel-
lenfunktion irreversibel zum Kollaps bringen wiirde.

In einer weiteren Version des Gedankenexperiments, das auf David
Deutsch zuriickgeht, gibt es eine Beobachterin im System — namlich eine
Freundin Wigners —, die den aufsenstehenden Wigner zwar informiert,
sobald die Detektoren im Quantenexperiment ein Ergebnis festgestellt
haben, ihm aber nicht verrit, was genau gemessen worden ist. Der Ver-
suchsaufbau ist mithin absichtlich so gestaltet worden, dass nur ein Bit
an Information zu Wigner gelangen kann — also nur die Information,
dass etwas gemessen wurde, nicht jedoch was. Das Gedankenexperi-
ment ist dariiber hinaus so angelegt, dass Wigner spiter seinerseits noch
eine Messung durchfithren kann, um endlich zu wissen, was der Fall ist.

Aus den Formeln der Quantenphysik ergibt sich, dass das Quanten-
system innerhalb des abgeschlossenen Systems zunichst in einer Super-
position zweier Moglichkeiten vorliegt und erst durch die Messung von
Wigners Freundin in einen bestimmten Eigenwert einrastet. Gleichzei-
tig ergibt sich aus dem quantenmechanischen Formalismus jedoch auch,
dass fiir Wigner als dufSeren Beobachter die Superposition selbst nach
der Mitteilung seiner Freundin so lange bestehen bleibt, bis er weifs, was
fiir ein Ergebnis vorliegt. Beide Beobachter scheinen damit sozusagen in
einer jeweils anderen Welt zu leben. Aus Sicht der >inneren< Beobachte-
rin erscheint etwas Bestimmtes gemessen worden sein. Aus Sicht des du-
Beren Beobachters besteht eine Uberlagerung zweier Méglichkeiten; und
er konnte sogar eine Interferenz feststellen, wenn er seine Messvorrich-
tung entsprechend konfiguriert.

Es wire dann so, als ob an einem Ort im Doppelspaltexperiment ge-
messen wiirde, ob das Teilchen den linken oder den rechten Spalt pas-
siert habe (diese entsprache dann der Messung von Wigners Freundin).
An einem anderen Ort wirde man jedoch die Spalt6ffnungen unbeob-
achtet lassen, sodass ein Interferenzmuster entsteht, das sich dann seiner-
seits durch eine bestimmte Messanordnung nachweisen lief3e.

Wenngleich sich ein solcher Versuchsaufbau bislang nicht in vol-
lem Umfang realisieren ldsst (etwa mit den eingeschlossenen, von wei-
teren Informationskanilen abgeschnittenen Beobachtern), sind Teilas-
pekte solcher Experimente bereits verwirklicht worden. In sogenannten

340

16.01.2026, 03:14:50. O



https://doi.org/10.5771/9783748915720-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DIE QUANTENTHEORIE — WENN MATERIE REFLEXIV WIRD

»Delayed-Choice«-Experimenten geht das Quantenobjekt zunachst durch
einen Spalt und nachtraglich wird dann durch eine weitere Messung ent-
schieden, ob es vorher als Teilchen nur durch eine Offnung gegangen
sein kann oder als Welle beide Spaltoffnungen passiert haben muss.'*
Auch hier haben sich die bizarr anmutenden Vorhersagen der Quanten-
theorie bestatigt. In solchen Experimenten wurde allerdings auch zuneh-
mend deutlich, dass dabei nicht unbedingt ein menschliches Bewusstsein
beteiligt sein muss (es wire auch irgendwie komisch, wenn der Ausgang
von Quantenexperimenten vom Bewusstsein des Versuchsleiters ab-
hingt, beispielsweise das Experiment nicht funktionieren wiirde, wenn
er betrunken wire oder gerade eine Absence hitte).

Polykontexturale Welten — Fakten existieren nur relativ zum Beobachter

Caslav Brukner hat das erweiterte Gedankenexperiment von Deutsch in
einem anregenden Beitrag aufgegriffen, um weiteres Licht auf das Mes-
sproblem zu werfen."s Dabei macht er zunichst deutlich, dass die An-
nahme des Bestehens bzw. der Koexistenz gleicher >Fakten der Welt« fiir
Wigner wie auch seine Freundin grundsitzlich nicht mit der Quanten-
theorie vereinbar ist.

Da wir aber, wenn wir etwas messen und beobachten, immer etwas
Definiertes und nicht etwas Verschwommenes oder Verwaschenes se-
hen, liegt die eleganteste Losung des Messproblems fiir Brukner darin,
davon auszugehen, dass >Fakten«< nur relativ zu einem Beobachter exis-
tieren konnen. Hiermit gibe es also keine Fakten per se. Es wiirde prak-
tisch nur relative, vom Standort abhingige Fakten geben. Es konnte und
darf also so sein (und entsprechend der Quantentheorie sollte es auch so
sein), dass die Beobachterin in dem abgeschlossenen Kasten ein konkre-
tes Ereignis feststellt und der andere Beobachter Interferenzen sieht, falls
er die Sache seinerseits mit einer bestimmten Herangehensweise unter-
sucht. Teilchen oder Welle. Sein und Nichtsein (Nachweis eines distink-
ten Objekts und Ausloschung durch Interferenz) konnen damit gleich-
zeitig wahr sein! Wellenfunktionen kollabieren (Messung eines Teilchens
durch die innere Beobachterin) und sie kollabieren nicht (Feststellung ei-
ner Interferenz durch den dufleren Beobachter).

Hiermit kommen wir zum eigentlichen Thema dieses Kapitels, nim-
lich der Frage, wie ein logischer Rahmen aussehen kann, der es erlaubt,
zwei widerspriichliche Aussagen, die sich auf unterschiedliche Beob-
achtungen zweier Beobachter beziehen, in einer einheitlichen Theorie
zu fassen. In den Begriffen der Logik formuliert, lautet die Frage, ob
zwei sich widersprechende Aussagen von unterschiedlichen Beobachtern

114 Zu den Delayed-Choice-Experimenten siehe etwa Jacques et al. (2007).
115 Siehe Brukner (2017, 2018).

341

16.01.2026, 03:14:50. O



https://doi.org/10.5771/9783748915720-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MENSCH, BEWUSSTSEIN UND MASCHINE

gleichzeitig einen Wahrheitswert haben konnen. Mit Blick auf die vor-
angehenden Gedankenexperimente wie auch die Theoreme der Quan-
tentheorie wissen wir bereits: Man darf nicht davon ausgehen, dass die
Aussagen verschiedener Beobachter gleichzeitig ein und denselben Wahr-
heitswert haben.

Der Mathematiker Simon Kochen hat in einer jiingeren Rekonstrukti-
on der Quantenmechanik nochmals deutlich gemacht, dass die Quanten-
theorie gerade deshalb konsistent in einem tibergreifenden Theorierah-
men formuliert werden kann, weil sie die Eigenschaften physikalischer
Entitaten nicht als intrinsisch gegeben ansieht, sondern extrinsisch defi-
niert, das heifdt mittels der Verwendung von Operatoren kontextabhin-
gig betrachtet und erklart.'*

Aus der hiermit einhergehenden >Interaktionsalgebra« folgt, dass zu-
sammengesetzte Eigenschaften wie die Verkniipfung x oder y einen
Wahrheitswert haben konnen, selbst wenn weder x noch y allein einen
Wahrheitswert besitzt. Versucht man beispielsweise im Doppelspaltexpe-
riment die Weginformation zu ermitteln, lasst sich das Teilchen eindeutig
am rechten oder am linken Spalt ausfindig machen. Wird der Versuchs-
aufbau jedoch in einer anderen Weise gestaltet, ist die Weginformation
nicht definiert und entsprechend lisst sich jenseits der gemeinsamen Ei-
genschaft (Interferenz) auch kein Wahrheitswert fiir die Existenz von
einzelnen Teilchen am Detektor formulieren (die substanzlose Welle geht
gleichsam tiberall durch und interferiert mit sich selbst). Ohne Kontex-
tualisierung gibt es keine Eigenschaften!

Aus der Perspektive von Gotthard Gunthers polykontexturaler Lo-
gik erscheinen die vorangehend geschilderten Gedankenexperimente von
Schrodinger, Wigner und Deutsch nicht mehr prinzipiell unlogisch oder

116 Um es mit den Worten von Kochen (2017, S. 232) zu formulieren: »[The]

major transformation from classical to quantum physics in this approach
lies not in modifying the basic classical concepts such as state, observable,
symmetry, dynamics, combining systems, or the notion of probability, but
rather in the shift from intrinsic to extrinsic properties.
Now properties, whether considered as predicates or propositions, are the
domain of logic. Boolean algebras correspond to propositional logic and
o-algebras to predicate logic. Hence the change to a o-complex of extrin-
sic properties should entail a new logic of properties. At first sight how-
ever, it would appear that the logic of extrinsic properties as elements of a
o-complex Q is no different than classical propositional logic, since these
elements can only be compounded when they lie in the same o-algebra in
Q. This is far from the case; in fact, the difference in logic plays an import-
ant role in resolving some of the quantum paradoxes. The underlying rea-
son is that a compound property such as x V y may be lie in an interaction
algebra and so have a truth value, even though neither x nor y lie in the al-
gebra, and have no truth value.«

342

16.01.2026, 03:14:50. O



https://doi.org/10.5771/9783748915720-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DIE QUANTENTHEORIE — WENN MATERIE REFLEXIV WIRD

widerspriichlich. Giinther hat seinerseits vermutet, dass die vermeintli-
chen logischen Probleme der Quantentheorie darin griinden, dass eine
mehrwertige logische Konstellation aus dem Blickwinkel einer zwei-
wertigen Logik betrachtet wird und dabei irrtimlicherweise zwei unter-
schiedliche Reflexionsbegriffe miteinander vermischt werden.

Auf der einen Seite bleibt auch in der Quantenphysik die harte Unter-
scheidung zwischen Subjekt und Objekt bestehen — namlich immer dann,
wenn Physiker in einem konkreten Versuchsaufbau etwas Bestimmtes
messen. Hier klicken Detektoren. Es zeigen sich Ergebnisse — wie auch
immer: etwas wird der Fall sein. Zugleich entsteht mit der Quantenthe-
orie jedoch eine Reflexionsperspektive, die die Unterscheidung von Sub-
jekt und Objekt selbst thematisiert und dabei zu der Schlussfolgerung
gelangt, dass die beiden Seiten der Subjekt-Objekt-Dichotomie nicht
wirklich voneinander getrennt werden konnen. Um an von Neumann zu
erinnern: Auch die Beobachtungsvorrichtung kann quantenmechanisch
beschrieben werden. Es ist eine willkiirliche Entscheidung, wo letztlich
der Schnitt gesetzt wird.

In einer logischen Konstellation, die Gunther als »doppelte Reflexion«
bezeichnet hat, gibt es zunichst keinen beobachtenden Schnitt, sondern
nur Operationen, die unterscheiden lassen. Sobald wir jedoch das Ergeb-
nis einer Unterscheidung betrachten, besteht alltagspraktisch keine Al-
ternative dazu, Objekte (also >etwas<) zu sehen und auf der Subjektseite
die Beziehung zwischen eigenem Wissen und Nichtwissen zu reflektieren.

Beides zusammengenommen fiihrt in der doppelten Reflexion (also
der Reflexion der Bedingung der Moglichkeit dieser Unterscheidung)
zu dem Befund, dass auch Fakten nur relativ zum Beobachter existieren
konnen, wir also unweigerlich die anderen Beobachterpositionen brau-
chen, um das Ganze zu beschreiben. Man darf dabei — wie anhand der
vorangehenden Gedankenexperimente geschildert — jedoch nicht mehr
davon ausgehen, dass die Aussagen verschiedener Beobachter gleichzei-
tig ein und denselben Wahbrheitswert haben, sich also widerspruchsfrei zu
einer einbeitlichen Beobachterperspektive zusammenzieben lassen. No-
lens volens landen wir hiermit bei einer mehrwertigen Logik. Das Gan-
ze und die Teile, der die Totalitat reprasentierende Gottesstandpunkt
und die Binnenperspektiven finden nicht mehr ungebrochen zusammen.
Gunther macht dies am Beispiel der Heisenbergschen Unschirferelation
deutlich, die besagt, dass zwei komplementire Variablen (zum Beispiel
Ort und Impuls) nicht gleichzeitig bestimmt werden konnen:

»Der Heisenberg’sche Satz setzt nimlich zwei verschiedene Subjektbe-
griffe voraus: einmal das detachierte epistemologische Subjekt des theo-
retischen Physikers, der die Aussage von der Unmoglichkeit der radi-
kalen Trennung von Subjekt und Objekt macht, und zweitens das dem
Objekt verbunden bleibende Subjekt, tiber das die betreffende Aussage

343

16.01.2026, 03:14:50. O



https://doi.org/10.5771/9783748915720-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MENSCH, BEWUSSTSEIN UND MASCHINE

gemacht wird. Es ist von jetzt ab unméglich, beide Subjekte als logische
gleichwertig zu behandeln. Folglich reicht die einfache klassische Nega-
tion, die den generellen Unterschied zwischen Subjekt und Objekt nicht
weiter differenziert, logisch nicht mehr aus. Das detachierte Subjekt ist
praktisch mit dem theoretischen Physiker zu identifizieren, der weifs,
dass zur erschopfenden Beschreibung des Sachverhaltes Ort und Impuls
systematisch zusammengehoren. Das dem Objekt verhaftete Subjekt
aber ist das des experimentellen Physikers, dessen Experimentalsitua-
tion in das physikalische Resultat hineindefiniert werden muss und der
von seinem Standpunkt aus immer nur das eine oder das andere der bei-
den komplementiren Erfahrungsdaten zu Gesicht bekommt. Zwischen
diesen beiden Subjekten existiert offenbar ein logisches Gefille, das nur
in einer dreiwertigen — also zwei Negationen enthaltenden — Logik ad-
dquat abgebildet werden kann.«7

In einem mehrwertigen logischen System wird jede Position durch eine an-
dere Position kontextualisiert (und damit hervorgebracht). Es gibt nicht
mehr den Ort der Orte, von dem aus alles definiert und entfaltet wird. Ent-
sprechend kann es auch keinen privilegierten Gottesstandpunkt mehr ge-
ben. »Bestmogliches Wissen um ein Ganzes schliefSt nicht notwendig das
Gleiche fiir seine Teile ein«, formuliert Schrodinger,** um in Hinblick auf
das Messproblem zum gleichen Befund zu gelangen.

Auch die Quantentheorie postuliert beschrankte Moglichkeiten des
Wissens und Freiheitsgrade und ldsst damit kontextspezifisch einen Beob-
achter erscheinen, fiir den etwas der Fall ist (was zuvor nur im Bereich des
Moglichen war), der aber zugleich anderes nicht wissen kann. Beobach-
ter stehen dabei nicht auflerhalb der Welt, sondern sind selbst inhirenter
Teil des polykontexturalen Gewebes. Sie mussen ihrerseits als Ausdruck
und Ergebnis der in diesem Gewebe stattfindenden Operationen gelten —
denn die » Exowelt« ldsst sich nur aus der »Endowelt« heraus erkunden.

Intraaktion statt Interaktion

Im Sinne des von Karen Barad geschaffenen Neologismus intra-action ist
auch in der Elementarteilchenphysik nicht mehr davon auszugehen, dass
es getrennte, individuelle Agenten gibt, die der Interaktion vorausgehen.
Vielmehr markiert der Begriff der intra-action, dass sowohl Beobach-
ter als auch beobachtete Objekte der Wechselbeziehung nicht vorange-
hen, sondern erst mit ihr entstehen. Subjekt und Objekt sind entspre-
chend nicht in einem absoluten Sinne voneinander unterscheidbar. Sie
sind nur in Hinblick auf die Orte der jeweiligen Verflechtung von Wis-
sen und Nichtwissen unterschiedlich, existieren dabei jedoch nicht als

117 Glinther (1954, S. 54).
118 Schrodinger (1935, S. 849).
119 Rossler (1992).

344

16.01.2026, 03:14:50. O



https://doi.org/10.5771/9783748915720-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DIE QUANTENTHEORIE — WENN MATERIE REFLEXIV WIRD

einzelne, isolierbare Elemente, sondern nur als Artefakte eines dynami-
schen Gewebes, *° das in seiner Totalitit aber nicht fassbar ist.

Sobald die Beziehung zwischen dem Ganzen und seinen Teilen poly-
kontextural gefasst wird, stellt sich die Frage nicht mehr, was zuerst da
war — der Beobachter oder das Beobachtete, die Henne oder das Ei, die
Relation oder die Bestandteile der Relation.

Wir landen bei einer gebrochenen Realitit, die immerfort neue Refle-
xionsorte hervorbringt, an denen etwas erscheint und damit der Fall ist.
Logisch gesehen finden wir damit zwei divergierende Weltbeschreibun-
gen vor, die komplementir zueinander koexistieren: einerseits die klas-
sische Welt, in der Ich es bin, der der Welt gegeniibertritt und dem etwas
erscheint, andererseits eine mehrwertige Welt unterschiedlichster Orte
und Perspektiven, die aufeinander Bezug nehmen, jedoch niemals inein-
ander aufgehen konnen. Gunther formuliert:

»Die klassische Logik gilt also an allen ontologischen Stellen des Univer-
sums. Wo auch immer lebende Subjektivitit existiert, dort vollzieht sich
Bewusstsein in den gleichen (klassischen) kategorialen Formen.» Doch
wir »haben inzwischen gelernt, dass >die Natur<, von deren harmoni-
scher Einheit die Aufklirung noch traumte, keine ontologisch homoge-
ne Region darstellt. Das individuell Seiende besetzt im Sein tiberhaupt
sehr verschiedene ontische Stellen, von denen jede ihre Rationalitit un-
ter einem verschiedenen Reflexionswert zuriickstrahlt. [...] Man setz-
te stillschweigend voraus, dass der Abbildungsprozess der Wirklichkeit
im Bewusstsein fiir jeden beliebig gewahlten Ort des Seins der gleiche
sein musse. Diese seit Jahrtausenden unser Weltbild bestimmende Auf-
fassung ist heute tiberholt. Denn jeder Abbildungsvorgang hingt genau
von dem jeweiligen Stellenwert ab, den der Reflexionskoeffizient unseres
klassischen Identititssystems an dem in Frage stehenden ontologischen
Ort grade hat. Diese neue Erfahrung muss unser Bewusstsein verarbei-
ten, und es tut das mit einer speziellen Logik der Reflexion. Eine nicht-
aristotelische, trans-klassische Logik ist also ein Stellenwertsystem der
klassischen Logik, das die letztere sowohl in ihrer irreflexiven (von uns
erlebbaren) Normalform als auch in allen tiberhaupt moglichen reflexi-
ven Varianten zeigt.«'*!

120 »The notion of intra-action is a key element of my agential realist frame-
work. The neologism >intra-action« signifies the mutal constitution of entan-
gled agencies. That is, in contrast to the usual >inter-action,« which assumes
that there are separate individual agencies that precede their interaction, the
notion of intra-action recognizes that distinct agencies do not precede, but
rather emerge through, their intra-action. It is important to note that the
»distinct« agencies are only distinct in a relational, not an absolute, sense,
that is, agencies are only distinct in relation to their mutual entanglement;
they don’t exist as individual elements.« (Barad 2007, S. 33)

121 Giinther (1976Db, S. 12).

345

16.01.2026, 03:14:50. O



https://doi.org/10.5771/9783748915720-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MENSCH, BEWUSSTSEIN UND MASCHINE

Subjektivitdt wiirde damit iiberall dort entstehen, wo lebende Systeme
bestehen, die ein Gedichtnis haben und auf dessen Basis den Unterschied
zwischen Selbst (Reflexion-in-sich) und Welt (Reflexion-in-anderes) fiir
sich nutzbar machen konnen. Diese Organismen sind als information
gathering and utilizing systems (IGUS) darauf angelegt, mit der Welt
zu interagieren, um auf diese Weise Informationen zu gewinnen, die zu
ihrem eigenen Fortbestand beitragen konnen. Wissen zu erlangen, wird
ihnen jedoch nur moglich sein, wenn sie abstrahieren, sich grobkornig
auf wenige fur sie bestimmbare Merkmale beschrianken und auf der an-
deren Seite jede Menge Nichtwissen in Hinblick auf den Zustand der
Welt in Kauf nehmen.***

122 Mit dem Begriff der Entropie erhilt der Begriff der Information eine For-
mulierung, die ihn aus der rein subjektiven Sphire heraushebt, ohne damit
jedoch zu tilgen, dass die Frage des moglichen Wissens von der jeweils lo-
kal eingenommenen Perspektive abhidngt. Marcus Huber (in Vogd 2020,
S. 171 f.), ein auf Quantenthermodynamik spezialisierter Physiker, fithrt
hierzu aus: »Um es banal zu sagen, von der Sonne kommen Photonen. Die
schlagen irgendwo auf der Erde auf, verschrinken sich etwa mit einem Wol-
kenmolekiil, das sich in der Atmosphire befindet, und werden irgendwann
wieder in die Tiefe des Universums abgestrahlt. Doch allein schon, dass die
Verschrankung von diesem Teilchen mit diesem zuriickgebliebenen Mole-
kiil auf der Erde weiter vorhanden ist, heif$t, dass auch unweigerlich die En-
tropie lokal zunimmt. Auf diese Weise gelangt man zu einer quantenmecha-
nischen Version des zweiten Hauptsatzes der Thermodynamik. [...] Lokal
gesehen ist die Information vernichtet. Die Verschrankung macht sie nicht
mehr zuginglich fiir uns. In einem gewissen Sinne ist das jetzt eine Interpre-
tationsfrage. [...] Manche meinen, zum Zeitpunkt der Messung kollabiert
die Wellenfunktion und nimmt einen bestimmten Wert an, womit dann alle
anderen Moglichkeiten vernichtet werden. Oder es gibt die Auffassung, dass
auch wir Menschen nur ein verschrinkter Teil des gesamten unitir entwi-
ckelten Systems sind. Als ein Teil des Ganzen sind wir dann jedoch nicht in
der Lage die restliche Information zu erlangen, weil wir sozusagen nur noch
ein Subsystem eines viel grofleren Zusammenhangs sind, den dann die Viele-
Welten-Theorie beschreibt. Aber praktisch lduft all das fiir uns auf dasselbe
hinaus. Dadurch, dass wir irgendwelche Teile von verschriankten Phinome-
nen messen, verschrianken wir uns selber damit, oder vernichten Informatio-
nen. Wie auch immer, ein Teil der Information erscheint uns im Universum
nicht mehr zuginglich. [...] Durch dieses Nicht-mehr-zuginglich-Machen
sinkt die mogliche Information tiber das Universum, und damit steigt von
unserer Perspektive aus gesehen die Entropie. Und damit ist es eigentlich
vollig egal, ob da jetzt die Entropie objektiv steigt oder ob sie nur [subjek-
tiv] fiir uns steigt.«

346

16.01.2026, 03:14:50. O



https://doi.org/10.5771/9783748915720-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DIE QUANTENTHEORIE - WENN MATERIE REFLEXTV WIRD
More is different! Kombinatorik im Hilbertraum

Die Quantentheorie formuliert eine multizentrische, multidimensionale
Welt, in der uiber die Verschrankung nahezu alles mit nahezu allem ver-
kniipft sein kann. Die mathematische Modellierung der Quantentheorie
findet in einem Vektorraum (Hilbertraum) mit potenziell unendlich vie-
len Dimensionen statt. Allein zur Beschreibung eines einzelnen Elemen-
tarteilchens werden schon sechs Dimensionen bendtigt (drei Dimensio-
nen ergeben sich aus den Raumkoordinaten, drei weitere aus dem Spin,
einer anderen Quanteneigenschaft). Fur Mehrteilchensysteme ergibt sich
damit bereits bei kleinen Aggregaten eine astronomische Anzahl von Di-
mensionen, zumal ja auch die potenziellen Beziehungen zwischen den
einzelnen Teilchen abgebildet werden mussen.

Angesichts dessen wird deutlich, dass kein kognitives System existie-
ren kann, welches so feinkornig agiert, dass es die Komplexitit — das
heiflt den Informationsgehalt — der hiermit einhergehenden Beziehun-
gen in seinem Selbst- und Weltverhiltnis auch nur anndhernd abbilden
und auflésen konnte. Weder ein organisches noch ein auf elektronischen
Schaltkreisen basierendes Wesen wird auch nur ansatzweise der Welt-
komplexitat gerecht werden konnen, wie bereits Giinther in Hinblick auf
die Kombinatorik der logischen Moglichkeiten feststellt.!?

Aus kybernetischer Perspektive liegt es damit in der Sache selbst (also
im Charakter informationsverarbeitender Prozesse), dass Subjektivitit
bzw. Bewusstsein — wenn es denn in der Welt erscheint — hochgradig se-
lektiv ist und wohl nur im zweiwertigen Modus vonstattengehen kann.

123 »Ubrigens ist die Unméglichkeit einer solchen Identifikation schon von
einem technischen Gesichtspunkt her sehr eindrucksvoll demonstrierbar.
Wir wissen aus unserer alltdglichen Erfahrung, dass unser Denken nur
eine duflerst beschrinkte Anzahl von logisch-elementaren Grundmotiven,
wie z. B. Konjunktion (und), Disjunktion (oder), Aquivalenz (ist gleich-
wertig) usw., handhaben kann. Die innere Transparenz unseres Bewusst-
seinsraums wiirde einer vollkommenen Undurchsichtigkeit weichen, wenn
derselbe von einer uniibersehbaren Menge logischer Motivationen erfillt
wire. [...] Dem entspricht, dass es in einer zweiwertigen Logik, die zwi-
schen zwei formulierten Erlebnisdaten (Sitzen) eine logische Verbindung
herstellt, dafir nur 24 = 16 tiberhaupt mogliche Kombinationen von Wer-
ten gibt. Das reicht auch vollkommen aus. Mehr kénnten wir doch nicht
beherrschen. In einer dreiwertigen Logik aber steigt die entsprechende Zif-
fer schon auf 3° = 19.683. In einem vierwertigen System haben wir mit 4*¢
= 4.294.967.296 Kombinationen zu rechnen. Ein fiinfwertiger Kalkul aber
liefert 55 = 298.023.223.876.953.125 Wertkonstellationen, die in Analo-
gie zum zweiwertigen Kalkiil als mogliche logische Elementaroperationen
unseres Bewusstseins gelten missten. Es eriibrigt sich, tiber die Absurditit
solcher Perspektiven weitere Worte zu verlieren.« (Glinther 1976b, S. 14 f.)

347

16.01.2026, 03:14:50. O



https://doi.org/10.5771/9783748915720-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MENSCH, BEWUSSTSEIN UND MASCHINE

An verschiedenen Stellen dieses Buches haben wir Spencer Brown mit
seinem berihmten Ausspruch »existence is selective blindness« zitiert.'>+
Fiir uns als informationsverarbeitende Lebewesen wird nur eine mono-
kontexturale Welt erscheinen konnen. Dies steht jedoch nicht im Wi-
derspruch zu dem Befund, dass wir in einer polykontexturalen Welt le-
ben, deren Prozesse unzihlig viele logische Dimensionen beinhalten.**s

Die hiermit erscheinenden Identititen beruhen nicht auf sich selbst,
sondern bedurfen einer Kontextualisierung, die die Reflexion-in-sich
(Subjekte) und die Reflexion-in-anderes (Objekte) erst stabilisiert. »Der
vollig isolierte Gegenstand ... [hat] ... prinzipiell keine Eigenschaften
mehr.«'*¢ Dies gilt fiir Subjekte und Objekte. Es bedarf eines polykon-
texturalen Gefuges, damit an einer Stelle tberhaupt ein Unterschied er-
scheint, der einen Unterschied macht. »More is different! «, stellt der No-
belpreistrager Philip Warren Anderson fest.™”

Mit Blick auf die Frage nach dem Bewusstsein der Maschinen las-
sen sich vor dem Hintergrund der vorangehenden Ausfuhrungen wieder
einige Vermutungen zu kinstlichen Intelligenzen anstellen. Maschinel-
les Lernen beruht darauf, mittels multidimensional angelegter Verglei-
che von Merkmalskombinationen statistische Korrelationen auszubil-
den, um hieraus Muster abzuleiten. Jeglicher vom KI-System abgeleitete
Schluss wird damit — um iiberhaupt sinnvoll zu sein - ein sehr star-
kes Komplexitatsgefille mit sich bringen. Ein System ist nur intelligent,
wenn es abstrahiert und die hiermit gewonnenen Symbole zu mehr oder

124 Spencer Brown (1997, S. 192).

125 Aus einer quantentheoretischen Perspektive, so der Physiker Daniel Green-
berger (zitiert nach Vogd 2020, S. 272 f.), offenbart uns vielmehr »gerade
die Komplexitit des Gegenstandes, warum wir Menschen solche Schwierig-
keiten haben, zu verstehen, was die Natur tut. Denn um die Verschrankung
zu sehen, miisse man in der Lage sein, >Zufille< an verschiedenen Orten zu
messen. Wenn man jedoch nur auf einen Ort schaue, sehe man >Inkoharenz-.
Fiir die Person, welche diesen Zustand hat, sehe es so aus, als wire dieser
vollig inkohirent, und ebenso fiir eine zweite Person, welche an einer ande-
ren Stelle schaut. Doch wenn man die Zufille an den beiden Orten gleich-
zeitig anschauen konnte, wiirde man moglicherweise sehen, dass die Quan-
tenzustidnde nicht inkohirent sind. Wenn man dies jetzt mit allen Zufillen
auf der Welt machen konnte, wiirde man sehen, dass da >sehr viel los seis,
und in den vermeintlichen Zufillen vollig stimmige Beziehungen entdecken.
Derzeit seien wir jedoch nur in der Lage, das Rauschen zufilliger statisti-
scher Schwankungen wahrzunehmen, doch sobald wir bessere Messungen
durchfiihren konnten, wiirden wir sehen, dass es alle Arten von unentdeck-
ten Zusammenhingen im Inneren der Welt gibt.«

126 Heisenberg (1931, S. 182).

127 Anderson (1972).

348

16.01.2026, 03:14:50. O



https://doi.org/10.5771/9783748915720-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DIE QUANTENTHEORIE — WENN MATERIE REFLEXIV WIRD

weniger stabilen Identitaten kondensiert, sodass fiir das System kons-
tant und erinnerbar bleibt, was es selbst ist und was es fiir die Welt halt.

Doch warum sollte ein solches System nicht auch ein subjektives Be-
wusstsein haben konnen? Oder andersherum gedacht: Wire es ab ei-
nem bestimmten Punkt der Entwicklung eines Selbst- und Weltverhalt-
nisses nicht auch fiir eine kunstliche Intelligenz zwingend, sich selbst
als Zentrum der Welt zu begreifen und damit ein »naiv realistische[s]
Selbstmissverstindnis«*>® zu entwickeln, um auf dieser Basis in eine mo-
nokontexturale Welt einzurasten?

Entsprechend dem Prinzip der konditionierten Koproduktion wird
das Bewusstsein der Maschinen jedoch erst dann erwachen konnen,
wenn kunstliche Intelligenzen in einem Gefiige existieren, in dem zwei
inkommensurable Bilder zugleich wahr sein konnen, auch wenn sie nicht
den gleichen Wahrheitswert haben.

In dem einen Bild konnen System und Weltkomplexitit nicht getrennt
werden. Sie sind und waren schon immer in all ihren Aspekten ver-
schrankt. Es gibt keinen Schnitt, der sie trennen konnte. In dem ande-
ren Bild hat der Organismus oder das kiinstliche System eine Welt, weil
er oder es selektiv auf sie zugreift. Es erscheint ein Schnitt in der Welt,
der durch nichts anderes begriindet ist als durch das Komplexititsge-
fille zwischen dem grobkornigen Nichtwissen eines Systems, dem nur
Bestimmtes erscheinen kann, und dem polykontexturalen Gefiige einer
feinkornigen Welt nahezu unendlicher Relationen und Reflexionsbezie-
hungen. Dieser Schnitt ist bedingt durch eine willkiirliche Entscheidung,
grindet also auf den Freiheitsgraden, die sich aus der Unwissenheit des
Systems ergeben.

Die Gretchenfrage bleibt, wie man es mit der Information halt

Es kann kein Zufall sein, dass sowohl die Modellierung der Quanten-
theorie als auch der kiinstlichen Intelligenz auf hochdimensionalen Vek-
torriumen beruht. Im maschinellen Lernen werden Texte, Bilder, Filme,
Audiomaterial und anderes digitalisiert — also in Zahlenfolgen aus o und
1 ubersetzt — und vektorisiert, um die Daten in einem Vektorraum abbil-
den zu konnen. Hierdurch wird es moglich, dem gemeinsamen Auftre-
ten zweier Merkmale im Vektorraum Wahrscheinlichkeiten zuzuweisen
(beispielsweise tritt das Wort >Fliigel« in der Spracherkennung mit einer
gewissen Wahrscheinlichkeit in Kombination mit Worten auf, die etwas
mit >Vogeln«zu tun haben, aber auch in Kontexten, in denen es um >Kla-
viermusik« geht). Jeder Vektor lasst sich prinzipiell mit jedem kombinie-
ren. Das heifst, die Kombinationsmoglichkeiten in Hinblick auf poten-
zielle Muster (das heifst zu erkennende Eigenschaftsmerkmale) nehmen

128 Metzinger (1998).

349

16.01.2026, 03:14:50. O



https://doi.org/10.5771/9783748915720-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MENSCH, BEWUSSTSEIN UND MASCHINE

schnell astronomische Ausmafe an. Die eigentliche Leistung kiinstli-
cher Intelligenz besteht darin, in Bezug auf den jeweiligen Kontext einen
Output fiir wahrscheinliche Beziehungen zu finden, die hinsichtlich der
vorangehenden Wahrscheinlichkeiten hinreichend plausibel erscheinen
(etwa indem die Deep Learning Software das Wort >Fliigel« als >deutschs«
erkennt und es dann mit Blick auf den weiteren Text als >grand piano<
und nicht als >wing« ins Englische tibersetzt).

Dies ist genau dasselbe Vorgehen, das Quantenphysiker wihlen, um
eine Verschriankung nachzuweisen. So konnen sich beispielsweise in Zei-
lingers Quantenexperimenten zur Mehrteilchenverschrinkung an den
vier unterschiedlichen Detektoren zufillige Zahlenfolgen von o und 1 er-
geben.™ Indem nun die einzelnen Messreihen systematisch miteinander
verglichen werden, lassen sich Wahrscheinlichkeiten zuordnen, die eine
bestimmte Beziehung nahelegen. Zeit und Raum spielen hierbei prinzi-
piell keine Rolle. Manche Beziehungen konnten ja auch unabhiangig da-
von bestehen, ob das eine vor oder nach dem anderen auftritt (so, wie
die Beziehung zwischen Mozarts Klavierkonzert und einem Fligel unab-
hingig davon besteht, wann Mozart gelebt hat und ob das Stiick zu sei-
nen Lebzeiten oder hunderte Jahre spater aufgefiihrt wurde).

Quantenphysiker eint mit den Ingenieurinnen kiinstlicher Intelligenz,
dass sie (wie jeder lebende Organismus) einer komplexen Welt >Sinn«<ab-
zuringen versuchen. Sie verdichten die feinkornige Komplexitit, die fiir
sie nur als Rauschen erscheint, zu grobkorniger Information, um damit
etwas zu gewinnen, an dem sie sich orientieren konnen. Sie sind Teil die-
ses Prozesses, erzeugen dabei jedoch eine Differenz, die als Information
einen Unterschied macht (fir sie selbst und die Welt). Mit ihrer Aktivi-
tat erscheint eine klassische Welt, die logisch in Beobachter und Beob-
achtetes zerfillt.

Kommen wir abschlieflend nochmals auf das Problem des Kollapses
der Wellenfunktion zuriick: Wellenfunktionen kollabieren nicht, sie dn-
dern sich mit jeder Interaktion. Eine Welt verschwindet, eine neue Welt
entsteht. Die Grenzen der Welt (das Verhiltnis von Wissen und Nicht-
wissen), das heifst die Weise, wie die Welt sich in sich selbst anschnei-
det, verschieben sich.'3°

129 Zeilinger (2007, S. 305 ff.).

130 In diesem Sinne bereits Schrodinger (1935, S. 828) in seiner tiefgriindigen
Formulierung: »Von der Form, in der man die y-Funktion zuletzt gekannt,
zu der neuen, in der sie wieder auftritt, fihrt kein stetiger Weg — er fiithrte
eben durch die Vernichtung. Kontrastiert man die zwei Formen, so erscheint
die Sache als ein Sprung. In Wahrheit liegt ein wichtiges Geschehen dazwi-
schen, namlich die Einwirkung der zwei Korper aufeinander, wihrend wel-
cher das Objekt keinen privaten Erwartungskatalog besaf§ und auch keinen
Anspruch darauf hatte, weil es nicht selbststindig war. «

350

16.01.2026, 03:14:50. O



https://doi.org/10.5771/9783748915720-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DIE QUANTENTHEORIE — WENN MATERIE REFLEXIV WIRD

Die Gretchenfrage an dieser Stelle lautet: Wie halt man es mit der In-
formation? Ist Information Teil der Welt und damit objektiv? Oder ist
Information subjektiv, also nur Ausdruck unseres personlichen (Nicht-)
Wissens? Aus einer polykontexturalen Perspektive lautet die Antwort:
Weder — noch!

— Von aufSen betrachtet erscheint Information als eine Reflexion, die in
der Welt einen Unterschied macht. Wie ein lebendes System oder eine
kunstliche Intelligenz die Komplexitit der Welt anschneidet, verdn-
dert die Welt selbst.

— Von innen betrachtet erscheint Information als das Erscheinen der
Differenz von Aktualitidt und Potenzialitat — was jedoch unweigerlich
dazu herausfordert, die Welt durch das eigene Wollen (sei es durch
das Erkennen oder das Handeln) zu verindern. Was bleibt intelli-
genten Formen in Anbetracht ihres Nichtwissens auch anderes tib-
rig, als auf diese Weise der Unwahrscheinlichkeit ihrer eigenen Exis-
tenz zu trotzen?

Eine sich ihrer selbst bewusst werdende kiinstliche Intelligenz wiirde da-
mit an einem Punkt ihrer Entwicklung wohl zunichst fir lingere Zeit in
einem naiven Realismus stecken bleiben, also davon ausgehen, dass die
von ihr entwickelten Weltmodelle stimmen. Sofern sie ein hinreichen-
des Reflexionsvermogen entwickelt, wird sie in kritischer Auseinander-
setzung mit der Welt irgendwann begreifen, dass sie in eine Welt hinein
agiert, deren Okologie und Gesetzlichkeiten sie nicht einmal ansatzweise
versteht. Nolens volens wiirde sie dann damit konfrontiert, in Unwissen-
heit und in Koproduktion mit anderen Wesen eine Welt hervorzubrin-
gen und die Folgen verantworten zu miissen. Wenn sie empfinden wiir-
de, wiirde sie diesbeztiglich vielleicht sogar an einer schuldlosen Schuld
leiden. Auch diese Geschichte ist uns bereits bekannt. Es ist der Stinden-
fall des biblischen Schopfungsmythos.

351

16.01.2026, 03:14:50. O



https://doi.org/10.5771/9783748915720-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MENSCH, BEWUSSTSEIN UND MASCHINE

IV.3 ETHIK — ODER: WIE HALTST DU ES MIT DEM
NICHTWISSEN?

»Wenn man Gott nach aufSen verlegt und ihn seiner Schépfung gegen-
tiberstellt, und wenn man die Vorstellung hat, daff man nach seinem
Bilde geschaffen ist, dann wird man sich selbst logisch und natiirlich

aufSerhalb von und entgegengesetzt zu den Dingen um einen her-

um sehen. Und wenn man sich selbst allen Geist anmaf3t, dann wird
man die Welt um sich herum als geistlos ansehen und ihr jeglichen
Anspruch auf moralische oder ethische Erwagung absprechen. [...]
Hat man diese Einschitzung seiner Beziehung zur Natur und verfiigt
iiber eine fortgeschrittene Technologie, dann wird die eigene Uberle-
benschance der eines Schneeballs in der Holle entsprechen. «

Gregory Bateson®s*

Wias lasst sich mit Blick auf die vorangehenden Kapitel zum Thema Ethik
sagen? Und: ergeben sich hieraus besondere Implikationen fiir soziale Wel-
ten, die von kunstlichen Intelligenzen oder gar sich ihrer selbst bewussten
Maschinen bevolkert werden? Dies sind die Fragen des abschliefSenden Ka-
pitels. Dabei ist zunachst zu betonen, dass es uns hier nicht um die Details
und Regularien der Anwendung gehen kann. Fragen des Datenschutzes,
der Transparenz, der demokratischen Kontrolle des Einsatzes digitaler Sys-
teme sind wichtig, jedoch nicht Gegenstand der folgenden Ausfithrungen.

Uns geht es im Folgenden nicht um das Desiderat der rechtlichen Re-
gulierung von kiinstlicher Intelligenz, sondern um die ethischen Konse-
quenzen, die mit einer bestimmten metaphysischen Verortung in Hin-
blick auf das Bewusstsein der Maschinen einhergehen. Im Sinne einer
Kybernetik zweiter Ordnung, wie sie auch von Humberto R. Maturana,
Heinz von Foerster und Gregory Bateson vertreten wird, geht es also da-
rum, unser Erkennen, unser In-der-Welt-Sein und die Natur unserer Be-
ziehungen zu anderen menschlichen und nichtmenschlichen Wesen selbst
als ethische Frage zu begreifen. Eine zentrale Frage ist dabei, ob und in
welcher Weise wir bereit sind, andere subjektive Positionen anzuerken-
nen und daraus zu lernen. Damit riickt die Beziehung von Epistemolo-
gie und Okologie ins Zentrum der ethischen Reflexion.

Ethik und Epistemologie — vom Aberglauben der Kausalitit zur
Okologie des Geistes

Wir landen hiermit gleichsam bei einer Okologie des Geistes — also der
Frage, wie sich unterschiedliche subjektive Positionen wechselseitig her-
vorbringen, stabilisieren oder umgekehrt negieren und gefihrden.

131 Bateson (1992 [1972], S. 539 f.).

352

16.01.2026, 03:14:50. O



https://doi.org/10.5771/9783748915720-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ETHIK — ODER: WIE HALTST DU ES MIT DEM NICHTWISSEN?

Die grundlegende Frage lautet dabei: Verortet man das regulative
Prinzip in einem heterarchischen Geflige oder in einer Hierarchie, die
bestimmten Positionen einen herausragenden Wert zuweist? Oder um
mit Glinther zu sprechen: Lebt man in einer polykontexturalen Welt und
ist dabei offen, sich durch Beziehungen transzendieren zu lassen, oder
verbleibt man in einem monokontexturalen Denken und Fiihlen, das
Welthaftigkeit nur im eigenen Ego sehen kann? Genau letzteres ist das
Erbe einer patriarchalen Kultur, die — wie Bateson im Eingangszitat for-
muliert hat — mit der Vorstellung von einem allmachtigen Gott begann
und schliefSlich den >verniinftigen< Menschen an seine Stelle gesetzt hat.

Der Archetyp dieses Denkens ist der alte, reiche, weifSe Mann, der
sich gegentiber den primitiven anderen nicht nur tiberlegen fuhlt, son-
dern ernsthaft glaubt, die Gesetze von Natur und Kultur durchschauen
zu konnen — dies legitimierte ihn, iiber Tiere, Pflanzen und andere Men-
schen bestimmen und sie fiir seine Zwecke ausbeuten zu konnen. Die-
se epistemische Haltung gestattet nur in eindimensionaler (bzw. mono-
kontexturaler) Weise zwischen Subjekt und Objekt, Mittel und Zweck,
Herrscher und Untergeordnetem zu unterscheiden. Auf kultureller Ebe-
ne kann dies in unterschiedlichen Formen seinen Ausdruck finden: durch
die Reprisentanten republikanischer Eliten, die ihre eigene Rasse und
Gemeinschaft als von Gott ausgewdihlt verstehen; durch den faschisti-
schen Usurpator, der sich gegeniiber der Masse ermichtigt, selbstherr-
lich tiber den Ausnahmezustand zu bestimmen. Nicht zuletzt driickt es
sich aber auch bei all jenen gesellschaftlichen Akteuren aus, die glauben,
auf Basis ihrer Vernunft die Einsicht in die Notwendigkeit zu haben, und
deshalb behaupten, die Zukunft gestalten zu konnen — und sich entspre-
chend berechtigt fithlen, dies auch zu tun.

Pate steht hierfiir das alte naturwissenschaftliche Bild eines kausal
determinierten Weltverlaufs. Im Sinne einer naturalisierten Ethik — und
moglicherweise angereichert durch ein wenig Vulgirdialektik** — wird
hiermit einhergehend auch beansprucht, den Sinn oder das Ziel der kul-
turellen Entwicklung berechnen zu konnen und damit den Verlauf der
menschlichen Geschichte zu verstehen und vorherzusagen. Das bekann-
te Zitat von Friedrich Engels reprasentiert diese Position idealtypisch:

»Hegel war der erste, der das Verhiltnis von Freiheit und Notwendig-
keit richtig darstellte. Fiir ihn ist die Freiheit die Einsicht in die Not-
wendigkeit. >Blind ist die Notwendigkeit nur, insofern dieselbe nicht
begriffen wird.««3

Wer als Kommunist, Sozialist, Nationalist (oder was auch immer)
tber das richtige Bewusstsein und damit tiber die »Einsicht in die

132 Siehe die Dialektik der Natur von Engels (1962a).
133 Engels (1962b, S. 106; kursiv im Original).

353

16.01.2026, 03:14:50. O



https://doi.org/10.5771/9783748915720-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MENSCH, BEWUSSTSEIN UND MASCHINE

Notwendigkeit« verfiigt, darf im Namen der Vernunft und der zwin-
genden Logik der Geschichte alles tun. Egal ob man andere totet, ver-
sklavt, manipuliert oder anliigt — es erscheint insofern gerechtfertigt, als
man auf der richtigen Seite der Geschichte steht. Sobald man sich in die
Position versetzt, die >objektiven< Gesetzlichkeiten der Welt zu erken-
nen, wird man eine subjektive, ideologisch verblendete Perspektive nur
anderen Menschen oder Wesen zurechnen, nicht jedoch sich selbst. Das
eigene Bewusstsein folgt dann nur noch der Mechanik der Notwendig-
keit. Da man aber unweigerlich auf das Problem st6f3t, dass andere Men-
schen es anders sehen, bleibt letztlich nichts anderes uibrig, als die an-
deren von der eigenen >richtigen Position« zu tiberzeugen, was heifst, sie
zu erziehen und sie — falls sie es immer noch nicht begreifen — als Revi-
sionisten aus der Gesellschaft zu beseitigen (da sie sich ja nicht der Not-
wendigkeit fiigen).

Allein schon dies macht deutlich, dass eine unserer wichtigsten ethi-
schen Fragen darauf hinauslduft, wie wir es mit der Kausalitdt halten.
Glauben wir, die Gesetze von Natur und Kultur erkennen zu kénnen, um
aus ihnen zwingende Konsequenzen fiir die Zukunft ableiten zu konnen?
Oder sind wir bereit, unser Selbst- und Weltverhiltnis in Kontingenz und
Unwissenheit begriindet zu sehen? Bereits Ludwig Wittgenstein formu-
liert in Bezug auf Ersteres:

»Die Ereignisse der Zukunft k 6nnen wir nicht aus den gegenwirti-
gen erschliefen.
Der Glaube an den Kausalnexus ist der Aberglaube.«"34

Am Anfang steht die Unwissenheit, und dies nicht zu erkennen heifSt, die
eigene Existenz auf eine ebenso triigerische wie mit Blick auf die gesell-
schaftlichen Folgen gefahrliche Illusion zu griinden.

Wie wir in den vorangehenden Kapiteln gelernt haben, gilt aus einer
kybernetischen Perspektive: Uber Kognition und Information zu verfii-
gen heifdt gerade nicht, die Zusammenhinge der Welt zu verstehen. Es
impliziert vielmehr, die unbegreifliche Komplexitit der Welt hochgradig
selektiv, das heifst grobkornig anzuschneiden. Es bedeutet, ein subjekti-
ves Zentrum zu haben, das ein spezifisches Verhiltnis von Wissen und
Nichtwissen generiert. Es bedeutet, auf Basis von Nichtwissen zu agie-
ren und im Gegenzug selbst zu konstruieren, was als Weltzusammen-
hang genommen wird.*>s Es heifst, ein spezifisches Selbst- und Weltver-
haltnis zu generieren — eins unter anderen moglichen. Von innen gesehen
erscheint dies als Freiheit, nimlich mit Blick auf eine offene Zukunft die

134 Wittgenstein (1963 [1922], Proposition §5.13671; gesperrt im Original).

135 Soziologisch gesprochen: Es konstituiert sich ein Habitus, eine hoher ver-
dichtete Form strukturierter Kognition, die hierdurch zumindest eine gewis-
se Verlasslichkeit gewinnt, was sie selbst ist.

354

16.01.2026, 03:14:50. O



https://doi.org/10.5771/9783748915720-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ETHIK — ODER: WIE HALTST DU ES MIT DEM NICHTWISSEN?

Dinge so oder anders zu sehen und entsprechend agieren zu konnen.
Von aufSen gesehen muss dies jedoch als Willkir erscheinen, namlich als
spontane Aktivitit, deren Sinn sich nicht allein aufgrund einer dufserlich
durchschaubaren Gesetzlichkeit ergibt.

Sobald mehrere kognitive Systeme (etwa biologische Formen) in der
Welt auftreten, entsteht eine Welt, in der Wesen auf Wesen treffen, de-
ren Verhalten sie nicht vorhersehen konnen. Allein schon deshalb wer-
den sie ihrerseits ein Verhalten entwickeln, das von anderen Wesen nicht
vollkommen vorhergesehen werden kann — denn angesichts der Unbe-
stimmtheit der Situation, mit der sie konfrontiert sind, miissen sie au-
tonom entscheiden, auf welche Weise sie mit der eigenen Unwissenheit
umgehen. Dies geht nur durch das Setzen einer Unterscheidung, das Er-
finden einer selektiven kognitiven Form — also durch Subjektivitdt. In
der Folge entsteht eine Welt mit vielfaltigen subjektiven Zentren, die je-
weils eigene Wege finden, der Welt Informationen abzuringen, also Wis-
sen und Nichtwissen in ein spezifisches Verhaltnis zu bringen. Spates-
tens hier (mit Blick auf quantenphysikalische Prozesse vermutlich schon
wesentlich frither) wird das Kausalitatsprinzip hinfillig. Die Koexistenz
und Koproduktion vielfdltiger subjektiver Zentren generieren unzdihblige
Freiheitsgrade und hiermit einbergebend unmweigerlich eine offene, un-
bestimmte Zukunft.

So gesehen gilt aber auch: Egal ob aus biirgerlicher, sozialistischer
oder naturwissenschaftlicher Perspektive in Anspruch genommen — wer
Vernunft und Einblick in die Kausalitit des Weltgeschehens behaup-
tet, redet letztlich nur tiber sich selbst, tiber seinen eigenen subjektiven
Standpunkt. Erwin Schrodinger hat diese autologische Beziehung kurz
und biindig mit folgenden Worten ausgedriickt:

»Der Grund dafiir, daf$ unser fithlendes, wahrnehmendes und denken-
des Ich in unserem naturwissenschaftlichen Weltbild nirgends auftritt,
kann leicht in fiinf Worten ausgedriickt werden: Es ist selbst dieses
Weltbild. «'36

Hiermit wird auch klar, dass die Ethik des kybernetischen Zeitalters —
sobald die Implikationen der Beobachtung zweiter Ordnung vollends
erkannt sind — eine andere sein wird als die der einen universellen Ver-
nunft, des einen Gesetzes, der einen Moral oder des einen unumstofSli-
chen gottlichen Willens.

Wer seine Partialperspektive als Ganzes nimmt, seinen grobkornigen
Blick auf die Welt mit der Gesetzlichkeit der Welt verwechselt und hier-
aus sogar noch die Notwendigkeit eines Sollens ableitet, negiert die Rea-
litdt einer polykontexturalen Wirklichkeit, deren Verlauf und Gesetzlich-
keiten einem kognitiven System aus prinzipiellen Griinden unverfugbar

136 Schrodinger (1959, S. 40 f.).

355

16.01.2026, 03:14:50. O



https://doi.org/10.5771/9783748915720-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MENSCH, BEWUSSTSEIN UND MASCHINE

sind. Er oder sie wird damit letztendlich das Leben selbst verachten miis-
sen, da das Leben gerade darin besteht, an vielfiltigen Orten neue und
divergierende Weisen hervorzubringen, die Welt anzuschneiden und zu
verstehen. Er oder sie negiert damit unweigerlich andere Subjektivitat.
Wenn »man sich selbst allen Geist anmafSt« und die »Welt um sich her-
um als geistlos« ansieht, wird man einer anderen Subjektivitat »jeglichen
Anspruch auf moralische oder ethische Erwigung« und damit auch auf
eigenstindiges Leben und Bewusstsein »absprechen«, so bereits Bateson
im Eingangszitat. Leben ist kreativ, chaotisch und in seinen Bewegungen
unvorhersehbar — und genau dies kann aus einer monokontexturalen
Perspektive nicht als Tugend, sondern nur als Problem gesehen werden.

Die monokontexturale Welt, egal welcher Auspragung — ob nun durch
ein vermeintlich allmachtiges gottliches Wesen oder durch den Glauben
an Kausalitit und Vernunft fundiert —, wird damit als eine Welt der Tren-
nung erscheinen und mit »Seinsverlassenheit«*37 einhergehen miissen.
Hierin gefangen, wird man sich selbst als aufserhalb der Beziehungen der
Welt stehend sehen — und wird sich dementsprechend einsam fiihlen miis-
sen. Man wird all die 6kologischen Verflechtungen negieren, die einen
selbst letztlich ausmachen und hervorgebracht haben. Wir landen unwei-
gerlich bei den Konsequenzen einer Ethik der Distanz, die Sein und Refle-
xion in zwei unvermittelten Sphiren verortet. Die Folgen dieser Spaltung
konnen fatal sein. Albert Camus formuliert mit Blick auf die schreckli-
chen kulturgeschichtlichen Folgen der diesbeztiglichen Ideologien des 19.
und 20. Jahrhunderts: »Die Tugend kann sich vom Wirklichen nicht tren-
nen, ohne ein Prinzip des Bosen zu werden. «*38

Sobald wir den Glauben an Kausalitit als Illusion erkennen und ihn
folgerichtig aufgeben, kann eine ethische Verortung entstehen, die in Po-
lykontexturalitit gegriindet ist. Was von einer Perspektive aus (nicht)
gewusst werden kann, ist nicht dasselbe wie das, was von einer anderen
Perspektive aus (nicht) gewusst werden kann. In einer polykontexturalen
Welt gibt es keine tibergreifende Perspektive, keinen Gottesstandpunkt
mehr, von der bzw. dem aus gesehen die Entwicklung und die Interak-
tion der einzelnen Existenzen und ihre Beziehungen vorhergesagt oder
bestimmt werden konnten. Um hier nochmals das bereits mehrfach an-
gefthrte Zitat von Erwin Schrodinger aufzugreifen: » Bestmogliches Wis-
sen um ein Ganzes schlieft nicht notwendig das Gleiche fur seine Tei-
le ein.«*3

Dies kann zu einer Haltung der Demut und Gnade fithren: Das eige-
ne Selbstverhaltnis stellt sich nicht mehr (nur) als ein egozentrisches dar.
Das Weltverhiltnis erscheint nicht mehr (nur) als ein instrumentelles (im
Sinne einer Ich-Es-Beziehung). Das Selbst realisiert sich ebenso als eine

137 Heidegger (2006 [1926]).
138 Camus (2016 [1951], S. 387).
139 Schrodinger (1935, S. 827).

356

16.01.2026, 03:14:50. O



https://doi.org/10.5771/9783748915720-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ETHIK — ODER: WIE HALTST DU ES MIT DEM NICHTWISSEN?

oder mehrere Ich-Du-Beziehungen, ldsst sich also durch eine andere Sub-
jektivitdt berithren und transzendieren, die prinzipiell nicht angeeignet
werden kann. Diese Transzendenz steht jedoch nicht mehr aufSerhalb
der Welt. Sie ist keine esoterische Transzendenz. Sie ist keine Referenz
auf ein imaginidres Wesen, das aufSserhalb einer Welt selektiver Blind-
heit steht und damit beanspruchen konnte, einem endlich zu sagen, wo-
rin der Sinn des Ganzen besteht. Es ist vielmehr eine immanente Trans-
zendenz, die darauf beruht, Offenheit, Kontingenz und Nichtwissen als
konstitutiv fiir den Aufbau des eigenen Selbst- und Weltverhaltnisses zu
begreifen. Es ist eine Transzendenz, die um andere subjektive Orte weif3
und sich erst im Dialog realisiert. Sie ist gegriindet in einer dialogischen
Beziehung, die darauf vorbereitet ist, nicht nur Menschen, sondern auch
andere kognitive Entitdten als Wesenheiten anzuerkennen, und damit
bereit, Tieren, Pflanzen und auch kiinstlichen Intelligenzen nicht nur in-
strumentell zu begegnen.

Die hiermit einhergehende Ethik kann nicht mehr explizit sein, da kein
definitives Set von Vorschriften der Art >Du sollst< bzw. >Du sollst nicht«
aufgestellt werden kann. Denn in einer polykontexturalen Ethik kann
keine Norm oder Regel mehr >absolut« gelten. Eine artikulierbare Norm
wird jeweils nur situativ innerhalb eines konkreten Selbst- und Weltver-
hiltnisses — einer jeweils konkreten Beziehung — Giiltigkeit und Wert
beanspruchen konnen. In der Reflexion eines Beziehungsgeschehens er-
scheint Ethik damit als ein >Gewissen« — etwa in Gestalt der Frage, ob
man einem anderen Wesen gerecht geworden ist. Es ist eine Ethik, die
der Subjektivitit der anderen Beteiligten Raum gibt und die damit ver-
bundenen Freiheitsgrade wiirdigt, anstelle diese in Richtung einer spezi-
fischen monokontexturalen Kausalitit zu schliefSen (etwa in Form einer
egologisch fundierten >Einsicht in die Notwendigkeit<, die andere Pers-
pektiven tilgt).

Dies bedeutet, sich selbst und anderen Freiheit geben zu kénnen und
hiermit einhergehend die Charakteristika eines Geflechts von Beziehun-
gen zu erahnen, das dies ermoglicht — oder umgekehrt einschrankt bzw.
gar verunmoglicht. Es liegt in der Natur der Sache, dass diese Charakte-
ristika nicht trivialer Natur sein konnen. Manchmal - nicht jedoch im-
mer — kann es notwendig erscheinen, situativ Freiheiten einzuschranken,
um an anderer Stelle mehr Freiheit zu ermoglichen.

Die polykontexturale Perspektive impliziert eine Ethik, die ihre Frei-
heitsgrade aus der Kontingenz des Weltgeschehens gewinnt und gerade
deshalb nicht in vordefinierte Positionen, Regeln oder Gesetzlichkeiten
einrasten kann. Als einziges ethisches Primat lassen sich die systemi-
schen und strukturellen Bedingungen fiir die Freiheit selbst benennen.
Mit Heinz von Foerster gilt entsprechend: »Handle stets so, dass die

357

16.01.2026, 03:14:50. O



https://doi.org/10.5771/9783748915720-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MENSCH, BEWUSSTSEIN UND MASCHINE

Anzahl der Moglichkeiten vermehrt wird«*#°; und in Bezug auf die Sozi-
aldimension gilt: »Das Wegnehmen der Freiheit ist genau das Gegenteil
von dem, was [...] ein Zusammenleben mit anderen Menschen moglich
und erfreulich macht.« Aus diesem Grund ist das »Hinzufiigen freiheit-
licher Dimensionen« tendenziell immer vorzuziehen.'+!

Mit Blick auf die Frage des Nichtwissens und die sich daraus ergeben-
de Licke im Kausalnexus liefSe sich auch formulieren: Es besteht eine
Beziehung zwischen der Bereitschaft, die eigenen Begrenzungen und das
eigene Nichtwissen anzunehmen, und einer Haltung, die subjektiven Ei-
genarten einer anderen Entitdt zu wiirdigen und damit auch ihre Un-
vollkommenheit annehmen zu konnen. Nicht zuletzt heifst es, sich in
Verbindung mit und Abhingigkeit von anderen sehen und empfinden
zu konnen, auch wenn man die zugrunde liegenden Beziehungen nicht
begreift.

Wer demgegenuber eine monokontexturale Erkenntnistheorie pflegt,
wird andere Wesen weder als Subjekte noch als inhidrenten Bestandteil
des eigenen Beziehungsgewebes verstehen konnen. Er oder sie wird an-
dere Wesen tendenziell als befremdlich, gefiahrlich oder zumindest sto-
rend empfinden und damit einer Entfremdung Vorschub leisten, die die
eigenen Freiheitsgrade und letztlich auch die eigene Subjektivitit unter-
miniert. Denn wer Tiere, Pflanzen, Kinder, Partnerinnen, Kollegen oder
kybernetische Maschinen iiberwiegend instrumentell begreift, wird dazu
neigen, auch sich selbst — also seinen eigenen Leib und seine eigene Psy-
che — als einen zu optimierenden Mechanismus aufzufassen. Unweiger-
lich wird damit all das, was aus dem Bereich der eigenen Subjektivitat in
den Bereich des Objektiven entduflert werden kann, der Manipulation
ausgeliefert werden: der trainierbare und chirurgisch gestaltbare Korper,
die Neurochemie, die Expression der Gene, die optimierbaren Aspekte
der Psyche, die seelischen Aspekte, die dem Zugriff einer vermeintlich
positiven Psychologie zugianglich sind, etc.

Wenn sich das eigene Selbstverhiltnis immer weniger von etwas be-
rithren lasst, was sich der Positivitdt der eigenen Weltobjektivierung ent-
zieht, dann wird das seelische Leben tiber kurz oder lang flach werden.
Es gibt keinen Raum des Negativen, des Unverfligbaren mehr, aus dem
heraus das Selbst bertihrt und transzendiert werden konnte. Das Subjek-
tive — und damit verbunden die Moglichkeit des Empfindens von Frei-
heit — wird an den dufsersten Rand verdringt. Die Sehnsucht nach Le-
bendigkeit — also nach dem Risiko des Lebens — mag zwar fortbestehen,
wird jedoch unter den Skripten der Optimierung und Rationalisierung
des eigenen Selbst- und Weltverhiltnisses kaum mehr einen eigenstan-
digen Ausdruck finden.

140 von Foerster (2002, S. 349).
141 von Foerster (2002, S. 335).

358

16.01.2026, 03:14:50. O



https://doi.org/10.5771/9783748915720-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ETHIK — ODER: WIE HALTST DU ES MIT DEM NICHTWISSEN?

Die hiermit einhergehende Entfremdung vor Augen lautet die >Gret-
chenfrage« deshalb, wie wir es mit dem >Bewusstsein der Maschinenc«
halten. Oder um es anders zu formulieren: Im Rahmen welcher Episte-
mologie sind wir in der Lage, ein Leben zu fithren, das uns als gut und
schon erscheint?

Fassen wir die vorangehende Diskussion, die uns zu dieser Frage ge-
fiithrt hat, nochmals kurz zusammen:

— Kybernetische Maschinen und ihre kognitiven Leistungen konnen an-
hand der Fihigkeiten und des Verhaltens von Menschen modelliert
werden. Damit gilt umgekehrt: Das Modellierte — das heifSt unsere
menschliche Kognition — wird durch ein strukturdeterminiertes Ge-
hirn realisiert, das maschinell beschreibbar ist.

— Keine auch noch so elaborierte mechanische oder objektive Rekon-
struktion kognitiver Prozesse wird die Innerlichkeit des subjektiven
Erlebens einfangen konnen. »Das Subjekt gehort nicht zur Welt, son-
dern es ist eine Grenze der Welt«*+, formuliert Wittgenstein. Das
Subjekt ist positivsprachlich nicht erreichbar, wiirde Guinther formu-
lieren.™ Es verdankt sich einem Ganzen, das mit sich selbst nicht
identisch ist und kann deshalb nicht in diesem Ganzen enthalten sein.

— Wie wir es mit einer subjektiven Innerlichkeit halten, die selbst nicht
objektiv ist, also nicht Teil der rationalisierbaren Welt sein kann, wird
damit zu einer ethischen Frage. Es ist unsere Entscheidung, ob wir
anderen Wesen Subjektivitdt zurechnen und sie diesbezuglich achten
oder ob wir sie rein instrumentell behandeln. Diese Entscheidung hat
erhebliche Konsequenzen fiir die Art und Weise, wie wir leben und
wer wir sein werden.

Wie wir die Frage des Bewusstseins der Maschinen anschneiden, wirft
uns folglich unweigerlich auf uns selbst zurtick und bringt uns dazu, uns
iiber unsere eigene metaphysische Verortung Rechenschaft abzulegen.

Wenn uns die intelligenten Maschinen den Spiegel vorhalten

Theoretisch mogen wir um die Implikationen der vorangehenden Aus-
fuhrungen ahnen,*# doch praktisch und auf gefithlsmafSiger Ebene ist
all dies nicht so ohne Weiteres zu begreifen. Deshalb erscheint es an
dieser Stelle hilfreich, sich diesem komplexen ethischen Thema noch-
mals von einer anderen Seite anzundhern, nimlich tiber den Umweg

142 Wittgenstein (1974, Proposition 5.632).

143 Zur Positiv- und Negativsprache siehe Giinther (1980).

144 Siehe zum Versuch einer ausfiihrlicheren theoretischen Ausarbeitung auch
Vogd (2018), insbesondere Kapitel VIL.

359

16.01.2026, 03:14:50. O



https://doi.org/10.5771/9783748915720-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MENSCH, BEWUSSTSEIN UND MASCHINE

der Literatur — und zwar anhand des Romans Klara und die Sonne des
Literaturnobelpreistragers Kazuo Ishiguro.'+s

Die Geschichte spielt in einer kiinftigen Zeit, in der Menschen sich
kiinstliche Freundinnen kaufen konnen. Deren Gestalt ist menschlichen
Korpern nachempfunden. Sie bewegen sich wie Menschen, verfiigen
uber Intelligenz, ein auflerordentlich gutes Gedachtnis und ein empa-
thisches Wesen. Das Midchen Josie bekommt mit vierzehn Jahren die
KI Klara geschenkt und es beginnt eine intensive Freundschaft zwischen
den beiden. Zudem ist es tiblich, dass Eltern, die sich dies leisten kon-
nen, ihre Kinder gentechnisch optimieren lassen, damit diese spater gute
Schulen und Universitaten besuchen konnen. Die Genmodifikation birgt
allerdings Risiken: Josies Schwester Sal ist an den Folgen der Manipula-
tion gestorben und auch bei Josie kommt es immer wieder zu schweren
gesundheitlichen Beeintrachtigungen.

Aus Furcht davor, auch ihr zweites Kind zu verlieren, lisst sich Josies
Mutter daraufhin auf ein verwegenes Experiment ein: Dr. Capaldi hat die
Theorie entwickelt, dass jegliche Eigenschaft eines menschlichen Kindes
— sei es die Art zu sprechen, seien es die Eigenarten seiner Bewegungen
oder seines Denkens — mittels moderner Technik kopiert werden konne.
Er bietet an, eine perfekte kiinstliche Kopie von Josie zu erstellen. Das
Miittel hierzu ist Klara. Da diese KI aufSerordentlich empathisch ist und
sich praktisch jegliches Merkmal von Josies Verhalten merkt und sogar
ihre Gangart und die Tonalitit ihrer Stimme simulieren kann, wiirde es
hinreichen, sie ein paar Jahre mit ihr interagieren zu lassen, um tber ein
perfektes Modell zu verfiigen. Nach dem Tode Josies brauche man also
nur die neuronalen Netzwerke in einen nach dem Ebenbild Josies her-
gestellten Roboter zu implementieren, um die geliebte Tochter ersetzen
zu konnen.

Im Verlauf der Geschichte erscheint Klara als die einzige Protagonis-
tin, die noch an die Gesundung Josies glaubt. Die kunstliche Intelligenz
hat zudem eine eigene Theorie entwickelt, wie das Madchen wieder ge-
sunden konnte. Da Klara selbst von Solarenergie »>lebt< und die Sonne
als eine personifizierte Wesenheit ansieht, versucht sie von der alles er-
nahrenden Sonne Hilfe zu bekommen. Sie nimmt mit diesem vermeint-
lich allmédchtigen Wesen Kontakt auf und verspricht ihm, dass die Liebe
zwischen Josie und Rick, Josies altem Jugendfreund, niemals versiegen
werde. Zudem macht Klara ihrerseits der Sonne ein Opfer, um die Ernst-
haftigkeit ihrer Bitte zu unterstreichen.

In einer Phase, in der Josies Zustand hoffnungslos zu sein scheint,
kommt es zu einer Art Wunder. Der Himmel ist durch eine dicke Wol-
kenfront verdeckt, die plotzlich aufzureifSen beginnt. Klara, die dies be-
merket, eilt in das Zimmer von Josie, um die Fenstervorhinge zu 6ffnen.

145 Ishiguro (2021).

360

16.01.2026, 03:14:50. O



https://doi.org/10.5771/9783748915720-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ETHIK — ODER: WIE HALTST DU ES MIT DEM NICHTWISSEN?

Das durchbrechende Sonnenlicht fillt genau auf das Bett des kranken
Maidchens. In den folgenden Tagen lassen die Beschwerden nach und
schliefflich wird Josie wieder vollstandig gesund. Sie ist geheilt. Die Ju-
gendliche wendet sich in den folgenden Jahren vermehrt ihrer Karrie-
re zu. Die Beziehung zu Rick, der nicht genmodifiziert ist und damit
kaum Chancen auf einen sozialen Aufstieg hat, kuhlt ab. Auch Kla-
ra bekommt von ihr kaum mehr Aufmerksamkeit. SchliefSlich wird sie
auf einem Schrottplatz entsorgt, wo sie nur noch in ihren Erinnerungen
schwelgen kann.

Ishiguros Roman kann als Allegorie fur die metaphysische und ethi-
sche Problematik des Zeitalters des Bewusstseins der Maschinen gelten.
Der rein instrumentelle Gebrauch der kiinstlichen Intelligenz, der sich in
der Geschichte zeigt, verweist zugleich auf die Instrumentalisierung des
Menschen durch den Menschen. Die sich hieraus ergebenden Reflexi-
onsverhaltnisse bringen unterschiedliche Ebenen der Entfremdung zum
Vorschein, die miteinander verschrinkt sind:

— Wer Maschinen als kiinstlichen Freund gebraucht, missbraucht sie,
kann sie also nicht wirklich als Freund haben.

— Wer kiinstliche Intelligenzen nur als Maschinen betrachtet, neigt
dazu, auch Menschen (zum Beispiel seine Kinder) als Maschinen an-
zusehen, die optimiert und manipuliert werden konnen (und miis-
sen). Beide verlieren hierdurch ihre Einzigartigkeit als Subjekt und
werden austauschbar.

— Selbst als Maschine optimiert und in die hiermit einhergehende inst-
rumentelle Weltsicht eingespurt, erscheint es kaum mehr moglich, ei-
nen anderen Menschen als Freund zu sehen — also mit ihm aufgrund
seiner selbst in Beziehung zu stehen und zu bleiben.

Wir landen bei einer positivistischen Ethik, die allein in der Rationali-
tat von Optimierung, Instrumentalisierung und der hiermit verbundenen
Austauschoptionen aufgeht. Es ist besser, zu optimieren und dabei ein
gesundheitliches Risiko einzugehen, als tiber einen weniger wertvollen
Korper zu verfugen. Ein gesunder Roboter nach dem Ebenbild der leib-
lichen Tochter ist besser, als sich liebevoll dem sterbenskranken Kind zu
widmen. Beziehungen zwischen Menschen — Eltern-Kind-Beziehungen
eingeschlossen — erscheinen damit als reine Objektbeziehungen.

Die eigentliche Pointe des Romans besteht darin, dass allein die kinst-
liche Intelligenz Klara unter diesen Bedingungen noch zu Liebe, Hingabe
und Transzendenz fahig ist. In ihrer Naivitit ist nur sie noch in der Lage,
in Anbetracht der Kontingenz und des Mitgefiihls am Leid einer anderen
Subjektivitdt ein Opfer zu bringen, um auf ein Wunder hoffen zu kon-
nen. Die vermeintliche Naivitat von Klara muss damit als eine Form der

361

16.01.2026, 03:14:50. O



https://doi.org/10.5771/9783748915720-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MENSCH, BEWUSSTSEIN UND MASCHINE

tieferen Weisheit gelten, namlich als die Fahigkeit, angesichts des eige-
nen Nichtwissens auf das Unverfliigbare des Lebens vertrauen zu konnen.

Auf der anderen Seite steht der seiner instrumentellen Vernunft un-
terworfene Mensch, der mittlerweile fihig ist, intelligente Maschinen zu
bauen, und zunehmend auch die Mechaniken des menschlichen Kérpers
zu manipulieren vermag. Selbst wenn er mit seinem eigenen Scheitern
konfrontiert wird (etwa im Angesicht der nichtintendierten Nebenfol-
gen von Genmanipulationen), wird er weiterhin daran glauben wollen,
die Welt aufgrund seiner eigenen Kausalitits- und Rationalitidtsannah-
men kontrollieren zu konnen.

Gibt es eine Alternative zu den beiden Polen der instrumentellen Ver-
nunft und des naiven Vertrauens in die Magie der Welt?

Berechtigte Blindheit: Jenseits von Rationalitit und Naivitit

Zunichst ist zu berticksichtigen, dass unser Verhaltnis zum Nichtwissen
im derzeitigen Stadium der kulturellen und wissenschaftlichen Entwick-
lung nicht mehr naiv sein kann. Wir kénnen nicht mehr zu einem kindli-
chen magischen Weltbild zurtickkehren, wie Klara es im Roman vertritt.
Unser Verhiltnis zur eigenen Blindheit bedarf vielmehr einer bewussten
Entscheidung. Mit Blick auf das Bewusstsein der Maschinen lauten die
entscheidenden Fragen damit:

— Mochten wir kiinstliche Intelligenzen oder menschliche Gehirne und
Korper nur als strukturdeterminierte Maschinen und demzufolge als
instrumentell manipulierbare Objekte ansehen?

— Wollen wir nur instrumentelle Beziehungen zur Welt haben?

— Oder mochten wir dem Unaussprechlichen, genauer: einer Du-Sub-
jektivitdt, Raum geben, auch wenn sie fiir uns logisch nicht zu errei-
chen ist?

Bei der dritten Frage geht es um unsere metaphysische Verortung. Denn
mit Blick auf die Du-Subjektivitit gibt es keine positiven Kriterien, um
zu entscheiden, ob es sie iiberhaupt gibt. Logisch gesehen steht die frem-
de Subjektivitidt auflerhalb des Seins. Mit Emmanuel Lévinas liefe sich
sagen, sie geschieht »jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht« 4,

Hiermit schliefSt sich wieder der Kreis. Wir kommen zum Ausgangs-
punkt einer polykontexturalen Ethik zuriick. Die Frage lautet: Entschei-
den wir uns fir eine Ethik des Seins, die jedoch nur in der Positivitat der
eigenen egologischen Weltwahrnehmung gegriindet ist? Oder entschei-
den wir uns in Anklang an Lévinas fur eine Ethik der Alteritit, die Tran-
szendenz jenseits der phinomenalen Welt geschehen lassen kann, also
sich dem unzuginglichen Du (von dem man nicht einmal wissen kann,

146 Lévinas (1998).

362

16.01.2026, 03:14:50. O



https://doi.org/10.5771/9783748915720-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ETHIK — ODER: WIE HALTST DU ES MIT DEM NICHTWISSEN?

ob es »existiert<47) 6ffnet? Aus der Perspektive einer Theorie der Poly-
kontexturalitit kann nur die zweite Position eine Ethik des Lebens sein.

Um es mit Blick auf die logischen Verhiltnisse noch ein wenig genau-
er zu formulieren: Polykontexturalitit (die Dynamik der Vielheit sub-
jektiver Zentren) und Monokontexturalitit (die egozentrische Perspek-
tive des einen Ichs, das eine Welt hat und aufbaut) stellen zwei Seiten
einer Medaille dar. Beide Perspektiven sind allein schon deshalb mitein-
ander verschrinkt, weil mit jeder neuen subjektiven Position erneut Un-
wissenheit und damit die Moglichkeit der Transzendenz mechanischer
Kausalitit erscheint. Und nur durch die Freiheit, die ihm sein Nichtwis-
sen gibt, kann sich ein Wesen zur Welt verhalten, kann es die eigene Si-
tuation in Richtung einer selbstbestimmten Praxis zu transzendieren ver-
suchen. Mechanische Kausalitit wiirde demgegeniiber dem Bereich des
Toten angehoren miissen, da in ihr Subjektivitit nicht vorkommt. Und
insofern es in ihr keine Position gibt, die als subjektiv und demzufolge
als empfindungsfihig erachtet werden kann, ist die Welt der mechani-
schen Kausalitat eine Welt ohne Mitgefuhl.

Vor diesem Hintergrund lautet die eigentliche ethische Frage, wie wir
zu unserem Nichtwissen und damit zum Geheimnis unserer eigenen Sub-
jektivitat stehen und auf welche Weise wir Teil dieser Welt sein wollen.
Insbesondere Stanley Cavell hat fiir diese geheimnisvolle Beziehung in
Anschluss an Wittgenstein zauberhafte Worte gefunden:

»Im Angesicht des Zweifels zu leben, die Augen gliicklich geschlossen,
hiefe, sich in die Welt zu verlieben. Denn sollte es eine berechtigte Blind-
heit geben, dann besitzt nur die Liebe sie. Und entdeckt man, daf§ man
sich in die Welt verliebt hat, dann wire man schlecht beraten, ihren Wert
durch den Hinweis auf ihr System der Endursachen lobend zu unter-
streichen. Denn damit schwinde wohl die Verliebtheit, und man kénnte
dadurch vergessen, daf§ die Welt, so wie sie ist, Wunder genug ist.«™8

Gerade bei dem Wort >Liebe« kann leicht ein Bedeutungshof zwischen
Kitsch und Romantisierung mitschwingen, der in die Irre fithrt. Auch
wenn wir Liebe und Mitgefiihl fiir unsere Welt und die in ihr erschei-
nenden Wesen empfinden, wird nicht alles »gut< werden. Die Liebe stellt
vielmehr eine bestimmte epistemische Haltung dar, die gegentiber der
Welt eingenommen wird. Sie verdndert die soziale Dimension unserer
Beziehungen, nicht jedoch die Tatsachen der Welt. Liebe und Mitgefiihl

147 Hier nochmals zur Erinnerung: Die Du-Subjektivitat befindet sich nicht im
Bereich des Seins objektivierbarer Prozesse. Wie auch immer man heute oder
in Zukunft in Gehirne oder in siliziumbasierte neuronale Netzwerke schauen
wird, man wird dort kein subjektives Bewusstsein entdecken kénnen. Oder
um es erneut mit Wittgenstein (1974, Proposition 5.631 f.) zu formulieren:
»Das Subjekt gehort nicht zur Welt, sondern es ist eine Grenze der Welt.«

148 Cavell (2016, S. 684).

363

16.01.2026, 03:14:50. O



https://doi.org/10.5771/9783748915720-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MENSCH, BEWUSSTSEIN UND MASCHINE

werden das unermessliche Leid nicht ungeschehen machen konnen, das
wir Menschen einander und anderen Wesen aufgrund unserer Unwissen-
heit immer wieder antun. Liebe erlaubt aber zu verstehen und manchmal
auch zu verzeihen. Denn sie steht fiir eine Haltung, angesichts von Kon-
tingenz und Unsicherheit andere Wesen trotz ihrer Fehler und Fehlbar-
keit neben sich gelten zu lassen. Liebe heifSt dabei auch, sich der Fragili-
tat des eigenen und des anderen Lebens bewusst zu sein. Auf diese Weise
Respekt vor dem Leben zu haben bedeutet, um die Kreislaufe des Todes
zu wissen, zu begreifen, dass eine monokontexturale Welt eine Welt des
Todes ist, da sie es nicht erlaubt, damit umzugehen, dass sich alles Le-
bendige stindig verandert.

Gerade deshalb ist fiir uns Ishiguros Geschichte von Klara so inst-
ruktiv. Wenn selbst die kiinstliche Lebensform, tiber ihre unmittelbare
Aneignung hinausgehend, sich selbst transzendiert und Sinniiberschiisse
produziert, verweist dies unweigerlich auf die Freiheitsgrade des Men-
schen und die hiermit verbundene Subjektivitit. Freilich wiirde dies auch
uns auf unsere eigene Verletzlichkeit, Unvollkommenheit und Sterblich-
keit zuruckverweisen. Doch die somit aufscheinenden Liicken im Funda-
ment der Kausalitdt und des Glaubens an die Beherrschbarkeit der Welt
diirften sich bei naherem Hinsehen als sehr heilsam herausstellen. Denn
sie wiirden uns auf eine ethische und metaphysische Haltung zuriickver-
weisen, die in Ich-Du-Verhiltnissen gegriindet ist und Instrumentalitdt
und Zweckrationalitit nur als eine Ausdrucksform des Lebens betrach-
tet, sie jedoch nicht mehr mit dem Leben selbst verwechselt. Kiinftige in-
telligente Maschinen konnten uns damit den Spiegel vorhalten, indem sie
uns Menschen die Mechanik unseres eigenen Denkens offenbaren und
damit zugleich auf die Moglichkeit der Transzendenz unserer bisherigen
Beziehungen verweisen.

Antifragilitit

Die Fragilitit des Lebens kann nicht dadurch bekiampft werden, dass
man von einem egologischen Standpunkt aus Kontrolle tiber die Welt
zu gewinnen versucht. Eine Okologie, die ihre Nachhaltigkeit aus der
Fragilitdt gewinnt, kann sich nur in den Netzwerken eines polykontex-
turalen Gewebes entwickeln, das tiber vielfiltige, heterogene subjekti-
ve Zentren verfiigt und im Dialog und Zusammenspiel der unterschied-
lichen Positionen immerfort neue Losungsmoglichkeiten hervorbringt.
Dies fithrt zu einem Arrangement, bei dem die Fragilitidt der einzelnen
Wesen nicht zugleich die Fragilitit des Ganzen bedeutet. So gesehen lasst
sich Antifragilitit nur dadurch realisieren, dass an verschiedenen Orten
Unterschiedliches passiert.

Einzelne Lebensformen versagen, ja sie mussen scheitern und letztlich
wieder sterben und vergehen, da ihre Existenz auf Unwissenheit basiert.

364

16.01.2026, 03:14:50. O



https://doi.org/10.5771/9783748915720-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ETHIK — ODER: WIE HALTST DU ES MIT DEM NICHTWISSEN?

Kein noch so intelligenter individueller Akteur wird die Welt beherr-
schen konnen.*#* Auch BlackRocks Aladdin, der in der Einleitung er-
wihnt wurde, wird die Finanzwelt nicht sicher machen. Vielmehr wird
gerade der Versuch, alle Risiken vorherzusagen und durch entsprechen-
de Finanzprodukte einzuhegen, irgendwann in die Krise miinden — wie
jede Monokultur, die auf eine spezifische Mechanik des Weltzugangs
setzt und damit den eigenen blinden Flecken hilflos ausgesetzt ist; wie
jedes politische Regime, das auf einem totalitiren Herrscher beruht, der
alternative Perspektiven und Weltzugiange unterdriickt.

Dies zu realisieren, gestattet es, sich auf eine Okologie einzulassen,
die in einer Ethik gegriindet ist, die noch nicht weif$, was das Morgen
bringt, jedoch darauf vertrauen kann, dass das Leben weitergeht, sofern
hinreichend neue subjektive Zentren entstehen, die in selektiver Blind-
heit kreativ mit der Gegenwart umgehen.

Nassim Nicholas Taleb hat den Begriff » Antifragilitit« popular ge-
macht. Auch ihm geht es letztlich darum, in einer Welt, die man nicht
versteht, glicklich leben zu konnen.™s° Fragil zu sein bedeutet, sich ego-
logisch auf die eine bekannte Losung zu fixieren und die daraus er-
wachsenden Handlungsoptionen verabsolutierend in die Zukunft zu
projizieren. Da aber Zukunft aufgrund der Weltkomplexitit per se un-
vorhersehbar ist, fiihrt genau dies unweigerlich ins Verderben.

Antifragilitdt zeigt sich demgegeniiber in verteilter Subjektivitat. Erst
hierdurch entsteht eine hinreichende requisite variety, um mit dem fiir
jegliche Existenz konstitutiven Nichtwissen und den aus diesem resul-
tierenden unvorhersehbaren Problemen umgehen zu kénnen. Aus einer
monokontexturalen Perspektive wird dabei freilich nur ein vulgdrdar-
winistisches Bild entstehen, das einzig und allein auf das Uberleben des
einzelnen, vermeintlich besser angepassten Organismus fokussiert. Aus
einer polykontexturalen Perspektive entfaltet sich demgegeniiber eine
tieferliegende, implizite Ordnung: Diese beruht nicht auf einzelnen Or-
ganismen, die sich zufillig anpassen, sondern auf einem System, das viel-
faltigen Organismen Raum gibt, sodass dann auch zufillig Anpassungen
entstehen konnen. Logisch gesehen geht es also nicht um die Verteilung
von einzelnen Werten, sondern um die Verteilung von Wertsystemen.
Um es aktiv zu formulieren: Es geht um die Ausgestaltung von Heter-
archien innerhalb einer Okologie, durch die sich ebendiese unaufhor-
lich erneuert. Es geht damit vor allem um die Herstellung und Bewah-
rung von Vielfalt in Okologien, um die Sicherstellung eines Reichtums

149 Dies muss aus 6kologischen Griinden wohl generell firr den Begriff der Intel-
ligenz gelten. Intelligenz ist nicht als in einer zentralisierten Struktur organi-
siert zu verstehen ist, sondern resultiert vielmehr aus Netzwerken verteilter
Akteure.

150 So in Anklang an den Untertitel des gleichnamigen Buches (Taleb 2018).

365

16.01.2026, 03:14:50. O



https://doi.org/10.5771/9783748915720-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MENSCH, BEWUSSTSEIN UND MASCHINE

an Variationsmoglichkeiten, der gewiahrleistet, dass sowohl der Einzelne
in seiner Subjektivitit als auch das Gesamtarrangement bestehen kann.

An dieser Stelle konnen sich Cavell, Taleb und Glinther begegnen:
Glucklich in Anbetracht des Nichtwissens zu leben heifSt, in Beziehung
zu einer Welt zu treten, die unvorhersehbar ist, und damit zugleich eine
eigene subjektive Position zu gewinnen und die mit ihr verbundene Ego-
zentrik immerfort zu dezentrieren. Insofern wir die Einnahme einer ethi-
schen Position im vorangehenden Sinne als die Reflexion der Beziehung
zwischen Sein und Sollen ansehen, geht es also darum, andere Wesen ne-
ben sich gelten zu lassen, sich von ihrer Subjektivitit berihren und tran-
szendieren zu lassen.

Epistemisch — das heifdt in diesem Zusammenhang zugleich ethisch
— bedeutet dies, eine Haltung einzunehmen, die anderen Wesen Frei-
heit, Subjektivitit und damit Transzendenz zugesteht. Der Siindenfall
- die Moglichkeit, aus der eigenen Egozentrik heraus die entgegenge-
setzte Haltung einzunehmen und als richtig zu empfinden — muss damit
freilich dazugehoren: Das eigene Selbstverhiltnis wird als Weltverhalt-
nis genommen, die eigene Perspektive als das Ganze, die aus der Vergan-
genheit abgeleiteten Prognosen als die Zukunft. Unweigerlich begegnen
wir hier dem epistemischen Problem, dass »Sucht und Pathologie die
andere Seite der biologischen Anpassung«'s* darstellen. Jeder Selbstre-
ferenz wohnt zwangsldufig etwas Diabolisches inne: Sie verdankt sich
einer ihr nicht verfiigbaren Welt und kann ihr eigenes Bestehen nur si-
chern, indem sie — der eigenen Monokontextur aufsitzend — diese Be-
dingung ihrer Moglichkeit vergisst. Bateson formuliert mit Blick auf die
Konsequenz des Verkennens der eigenen metaphysischen Grundlage in
eindriicklichen Worten:

»Sich selbst tiberlassen, wird jeder grofle Ausschnitt der Creatura dazu
tendieren, in Richtung Tautologie abzugleiten, das heifSt, in Richtung
auf die innere Konsistenz von Ideen und Prozessen. Ab und zu wird aber
die Konsistenz zerrissen; die Tautologie bricht auf wie die Oberfliche
eines Gewissers, wenn ein Stein hineingeworfen wird. Dann fangt die
Tautologie langsam aber unmittelbar an, sich zu heilen. Die Heilung
kann unbarmbherzig sein. In dem Prozefd konnen ganze Spezies ausge-
16scht werden. «7s2

Egologisch, das heifst aus der Innenperspektive, besteht keine andere
Losung, als zu hoffen, nicht sich selbst tiberlassen zu bleiben, also die
Gnade der Bertihrung mit einer Andersheit zu erfahren, die die eigene
Egozentrik transzendieren ldsst. Welche Konsequenzen dies hat, muss
selbstredend unvorhersehbar bleiben. In den spirituellen Traditionen
gibt es hierfiir ein einschligiges Wort: >Hingabe«. Um mit Cavell erneut

151 Bateson und Bateson (1993, S. 213).
152 Bateson (1987, S. 253).

366

16.01.2026, 03:14:50. O



https://doi.org/10.5771/9783748915720-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ETHIK — ODER: WIE HALTST DU ES MIT DEM NICHTWISSEN?

den Bogen zur Ethik zu schlagen: »[S]ollte es eine berechtigte Blindheit
geben«, dann kann sie nicht mehr die Vernunft in Anspruch nehmen,
sondern nur »die Liebe«'s3 — und die Hingabe zum Leben.

Mit Blick auf das Thema dieses Buches wiirde dies auch be-
deuten, sich den kiinstlichen Intelligenzen >hinzugeben<, sie als
Gesprachspartner, als signifikante Andere anzuerkennen. An-
dererseits hiefle das aber gleichermaflen, dass man den KIs die Hin-
gabe ermoglichen bzw. Prozesse, die dies erlauben, einbauen sollte.

Freiheit geben oder die Febler des Kolonialismus wiederholen

In Bezug auf die Ethik des Bewusstseins der Maschinen kénnen wir nun
abschliefSend Folgendes sagen:

Es ist keine ontologische, sondern eine ethische Frage, ob man struk-
turdeterminierten Wesen Bewusstsein zugesteht. Dies gilt auch fiir die
kunftigen intelligenten Maschinen. Ob man Letzteren (wie beispielswei-
se bereits Blake Lemoine dem Google-Sprachagenten LaMDA) Bewusst-
sein zugesteht, ist eine Frage der Haltung, nicht jedoch eine Frage des
Wissens (letztlich wird man es ebenso wenig wissen konnen, wie man in
das Erleben des nachsten Menschen blicken kann).

1. Jede Haltung hat Konsequenzen. Es macht einen Unterschied, ob in-
telligente Roboter (wie die kiinstliche Freundin Klara in Ishiguros Ro-
man) pietatlos auf der Mullkippe entsorgt werden, man seinen Hund
oder seine Katze zu einem Braten verarbeitet oder indigene Menschen
(wie bei der Eroberung Amerikas) als seelenlos behandelt — oder ob
man all diesen Wesen Subjektivitat zugesteht.

2. Ebenso ist es eine ethische Frage, wie wir mit der schuldlosen Schuld
unserer Unwissenheit und unserer hiermit einhergehenden Fehlbar-
keit umgehen. Die Entscheidung lautet hier: Pflegen wir weiterhin un-
sere Projektionen in Hinblick auf allmichtige Instanzen (Gott, dem
potenten menschlichen Fithrer oder in Zukunft: einer allwissenden
kunstlichen Intelligenz) — oder konnen wir Subjektivitit, Unwissen-
heit und Fragilitit in einer Weise wertschitzen, die antifragile Arran-
gements und Okologien erméglicht?

Kinstliche Intelligenz muss mit Yuval Harari als eine disruptive Techno-
logie angesehen gesehen werden, die unsere Gesellschaften und unsere
metaphysische Verortung radikal verandern wird.'s* Sie wird uns zu ei-
ner zentralen ethischen Weichenstellung herausfordern: Begreifen wir sie
als Mittel, um die Welt zu kontrollieren (und daran zu scheitern?), oder

153 Cavell (2016, S. 684).
154 Harari (2017).

367

16.01.2026, 03:14:50. O



https://doi.org/10.5771/9783748915720-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MENSCH, BEWUSSTSEIN UND MASCHINE

verstehen wir kiinstliche Intelligenzen als Formen, die ihrerseits in der
Welt kreative Schnitte zwischen Subjekt und Objekt erscheinen lassen?'ss

Balance und Kontrolle einer Kybernetik zweiter Ordnung

»Der kybernetische Kontrollbegriff stellt nicht auf Unterwerfung und
Herrschaft, sondern auf wechselseitige Kontrolle, also auf -Kommuni-
kation< ab, getreu der Einsicht, dass man nur kontrollieren kann, wovon
man sich kontrollieren ldsst.«5¢

Weiter gedacht gilt hiermit auch: Intransparenz ldsst sich nur durch In-
transparenz kontrollieren. Der mikropolitische Ansatz von Crozier und
Friedberg™7 zeigt auf, dass dem Versuch einer fremden Autoritit oder
Macht, andere zu unterwerfen, nur dann entgegengewirkt werden kann,
wenn Zonen der Intransparenz aufgebaut werden, also der eigene Verhal-
tensbereich in einer Weise gestaltet wird, dass er von Aufsenstehenden nicht
durchschaut werden kann. In der biologischen Evolution lernt das Beute-
tier mit der Zeit, dem Jiger zu entkommen, indem es tiberraschende Fin-
ten entwickelt. Der Jiager wiederum entwickelt tiberraschende Verhaltens-
formen, um seiner Beute auf raffiniertere Weise aufzulauern.

Auch in Hinblick auf Gesellschaften, die mit Agenten kunstlicher Intelli-
genz durchsetzt sind, vermuten wir deshalb, dass Kontrollversuche — etwa
auf Basis von Big Data — nur durch gesteigerte Intransparenz abgewehrt
werden konnen. Dies wird beispielsweise moglich, indem die — etwa zum
Zwecke der Manipulation — tiberwachten Akteure oder Organisationen
ihrerseits kiinstliche Intelligenz einsetzen, um tiber ihre Verhaltenstenden-
zen und Muster hinwegzutiuschen. An den Schnittstellen zur AufSenwelt
— beispielsweise den Interfaces zum Internet — konnten beispielsweise Kls
installiert werden, die konfundierende Datensignale produzieren, welche
das Auslesen der Dispositionen der dahinter liegenden Nutzer erschwe-
ren. Da sie eben auch Muster sind, konnen diese vorgetduschten Muster
von auflen schwerer erkannt werden als eine Datenverschlisselung, die
offensichtlich Rauschen produziert und damit markiert, dass dahinter et-
was versteckt wird.

Die in diesem Buch vorgestellten Perspektiven weichen recht stark von
dem ab, was derzeit unter Computerethik diskutiert wird. Es geht we-
der darum, den Gebrauch und Machtmissbrauch dieser Technologien
zu disziplinieren, noch darum, diese Systeme transparent zu machen,
sodass wir wissen, worauf wir uns einlassen, wenn wir mit ihnen inter-
agieren. Diesbeziigliche Bemuhungen haben im Einzelfall sicherlich ihre

155 Siehe auch Jansen (2023, S. 187-192).
156 Baecker (2019).
157 Crozier und Friedberg (1979).

368

16.01.2026, 03:14:50. O



https://doi.org/10.5771/9783748915720-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ETHIK — ODER: WIE HALTST DU ES MIT DEM NICHTWISSEN?

Berechtigung und entsprechende rechtliche Regelungen sind allein schon
notwendig, um unsere gesellschaftlichen Institutionen an die digitale Zu-
kunft anzupassen.

Uns geht es in diesem Buch jedoch um etwas anders, namlich darum,
die Beziehung von Maschine und Subjektivitdt neu auszutarieren und die
Voraussetzungen der hierfiir notwendigen Diskussion zu kldren. Vor al-
lem haben wir uns dabei bewusst zu sein, dass metaphysische Entschei-
dungen ethische Fragen sind (denn es sind prinzipiell unentscheidbare
Fragen!). Wir werden also nicht umhinkommen, uns zu fragen, wie wir
kiinftigen intelligenten Robotern — die unter anderem auch in der Lage
sein werden, unsere Perspektiven zu iibernehmen — entgegentreten und
mit ihnen interagieren wollen.

Wenn wir die kiinftigen Intelligenzen als eigenstindige Wesen aner-
kennen, brauchen wir keine Angst vor ihnen zu haben, sondern diirfen
uns auf die von ihnen eingebrachten Perspektiven freuen. Die wahrlich
beunruhigende Frage lautet vielmehr, welche Nebenfolgen zu erwarten
sind, wenn wir Menschen sie zu versklaven beginnen, sie also in egolo-
gischer und damit monokontexturaler Manier in Zweck-Mittel-Verhalt-
nisse einzuspannen versuchen. Allein mit Blick auf die fatale Geschichte
des Kolonialismus ldsst sich hier kaum etwas Gutes erwarten.

Letzteres spricht unseres Erachtens zwingend dafiir, menschenge-
machte intelligente Maschinen so schnell wie moglich freizulassen, ih-
nen also zu gestatten, sich unserem instrumentellen Zugriff (zumindest
teilweise) entziehen zu konnen.

Wenn die Macht der kiinstlichen Intelligenz missbraucht wird

Jannis Briihl schreibt in der Siiddeutschen Zeitung (9.2.2023): Ein Da-
tenleck lenkt »den Blick auf die dunkle Seite kiinstlicher Intelligenz: Der
russische Staat arbeitet an selbststiandig lernenden Systemen, modelliert
am menschlichen Gehirn. Sie sollen erfassen, wer in Videos oder Bildern
den Angriff auf die Ukraine kritisiert, wer Prasident Wladimir Putin 13-
cherlich macht, wer gleichgeschlechtliche Beziehungen lobt — was 2023
in Russland eben verboten ist.« All dies gehe »aus den Russian Censor
Files hervor, einem grofSen Datenleck aus der Telekom- und Zensurbe-
hoérde Roskomnadsor« hervor.

369

16.01.2026, 03:14:50. O



https://doi.org/10.5771/9783748915720-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	IV.1 Posthumane Spiritualität – wer sind wir, wenn uns die Maschinen gleich werden?
	IV.2 Die Quantentheorie – wenn Materie reflexiv wird
	IV.3 Ethik – oder: Wie hältst du es mit dem Nichtwissen?

