295

Riso amaro

Nachdem die verschiedenen zentralen Geschlechtertypen des neorea-
listischen Films untersucht wurden, soll nun der Film Riso amaro von
Giuseppe De Santis aus dem Jahre 1949 im Ganzen analysiert werden.
Da bisher die Filme immer wieder aus wechselnden Perspektiven
betrachtet wurden, um bestimmende Merkmale des italienischen
Nachkriegskinos herauszuarbeiten, konnte sich schwerlich ein
komplettes Bild von einem der Filme entwickeln. Stattdessen wurde
jeweils ein geschlechtlicher Typus anhand von Filmausschnitten in
hinreichender Dichte besprochen, so dass ein und derselbe Film iiber
die Arbeit verstreut zum Teil sehr oft zur Sprache kam. Mit einer
Vollanalyse von Riso amaro soll das Verfahren nun umgedreht werden.
Entlang des Filmplots werden viele der nun schon bekannten Figuren
auftauchen.’® Zum einen soll wenigstens einer der neorealistischen
Filme nicht zerstiickelt, sondern in seiner Gesamtheit gelesen werden,
zum anderen versteht diese Arbeit im Einklang mit der Forschung
Riso amaro als einen zentralen Film jener Ubergangsphase, der die
unmittelbare Nachkriegszeit abschlieft und die sich konsolidierende
neue italienische Republik bereits in sich trigt beziehungsweise die
Mechanismen dieser Transition deutlich macht und iiber die Kate-
gorie Geschlecht verhandelt.’®” Die Prominenz von Riso amaro in dieser
Arbeit liegt darin begriindet, dass der Film sowohl Dokument als auch
Funktion dieses einschneidenden historischen Moments ist.

Giuseppe De Santis
Der Regisseur Giuseppe De Santis, Mitglied des Partito Comunista Italiano,
drehte Riso Amaro kurz vor Non ¢’¢ pace tra gli ulivi, der von dem Schiferkol-
lektiv handelt, das sich gegen einen mafidsen und ehemals faschistischen
GrofRbauern wehrt, und nach Caccia tragica, in dem eine Landkoopera-
tive sich von einer Ex-Nazi-Bande ihren geraubten Lohn zuriickerbeuten
muss. Am Ende der 1940er Jahre verfilmte er die Geschichte eines Kollek-

586 Allerdings versammelt der Film nicht alle vorher angesprochenen Typen. Figuren wie Sexarbei-
terinnen, Kollaborateurinnen, alliierte und deutsche Soldaten, Viter und Kinder fehlen etwa
ganz.

587 Vgl. zum Beispiel Antonio Vitti: Giuseppe De Santis and Postwar Italian Cinema. Toronto,
Buffalo, London 1996. S. 37. Vgl. Flora Ghezzo: The Polysemic Body: Silvana as a Neorealistic
Femme Fatale, in: Riviello (Hg.), Women in Italian Cinema, S. 39-55. S. 41f. Vgl. Grignaffini,
Female Identity and Italian Cinema, S. 120, und Grignaffini, Il femminile nel cinema itali-
ano, S. 372. Vgl. Rocchio, Cinema of Anxiety, S. 106. Vgl. Luciano De Giusti: Disseminazione
dell’esperienza neorealista, in: Ders. (Hg.), Storia del cinemaitaliano, 1949/1953, S. 3-32, hier
S.15f.

12.02.2026, 22:28:1 - e


https://doi.org/10.14361/9783839410882-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

296 FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS

tivs von Reisarbeiterinnen, das sich gegen ihren Padrone und gegen eine
Bande Krimineller zusammenschlieft und um seine Rechte und den
Lohn kidmpft. Kurze Zeit nach Riso amaro widmete sich der Regisseur
schlieflich mit Roma ore 11 den arbeitslosen weiblichen Angestellten in
der Stadt, die in ihrer Not wegen einer Stellenausschreibung ein Biiro
stiirmen und dabei das Treppenhaus zum Einsturz bringen. Gegen das
bis heute in Italien giiltige Model einer intakten Geschlechterordnung
mit einem minnlichen breadwinner und der Frau als Hausfrau zeugen
die Filme De Santis’ und anderer neorealistischer Regisseure vom kurz-
zeitig verdnderten kulturellen Bild einer vergeschlechteten Arbeitstei-
lung, das dem eines minnlichen Produzenten und einer weiblichen
Reproduzentin abweicht und stattdessen ein solidarisches Kollektiv
zeichnet.5®

Diese Perspektive auf De Santis, die vor allem auf den polit-6konomischen
Fokus des Filmemachers und seiner Produktionen abhebt, ist typisch fiir
die historische Rezeption. Und tatsichlich sind die moralischen Momente,
das heifit der Kampf einfacher, arbeitender Menschen gegen die Raffgier
von degenerierten, skrupellosen Figuren, die linkspolitischen Momente,
also das solidarische Kollektiv gegen den exploitativen Padrone, Banditen,
Faschisten, sowie das nationale Moment, das heift das neue Italien gegen
das faschistische Vorlduferregime und gegen eine amerikanische Konsum-
gesellschaft, uniibersehbar in seinen Filmen. So werden in der Forschung
etwa die Konflikte mit dem PCIum den Film Riso amaro beschrieben, dem die
Figur der Silvana zu freiziigig und zu amerikanisch war,5® oder es werden
die erstaunlichen Ahnlichkeiten untersucht, die zwischen den kollektiven
Frauenfiguren seiner Filme und demjenigen Frauenbild bestehen, wie es
von christlich-konservativen Kreisen zu dieser Zeit propagiert wurde.s*°
Eine weitere Besonderheit der historiographischen Rezeption gerade
dieses Filmes fillt jedoch auf. So stehen die Koérper der Protagonis-
tinnen ungewdhnlich deutlich im Vordergrund vieler Analysen von
Riso amaro. Ohne dabei auf Konzepte der Kérpergeschichte einzugehen,
scheinen nicht wenige HistorikerInnen neben der Geschichte, dem
Kontext der Produktion sowie den Charakteren und Aussagen des Films
besonders die Kérper auf der Leinwand fiir bedeutsam zu halten. Denn
nun werden die einst devianten Korper der direkten Nachkriegszeit
erneut stratifiziert beziehungsweise werden die neuen makropoliti-
schen Verhiltnisse iiber den Korper der Frau begriindet.

588 Vgl. Elisabetta Addis: Gender in the Italian Welfare State Reforms. EUl Working Paper EUF Nr.
99/5. San Domenico 1999. S. 25.

589 Vgl. Gundle, From Neo-Realism to Luci Rosse, S. 208.

590 Vgl. Enrica Capussotti: Weiblichkeit, lindliche Gemeinschaft und italienischer Nationalcha-
rakter. Der Kampf gegen amerikanische Modernitidt in Riso amaro, in: WerkstattGeschichte.
Nr. 44, 2000. S. 97-109, hier S. 102.

12.02.2026, 22:28:1 - e


https://doi.org/10.14361/9783839410882-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RISO AMARO 297

Riso amaro: Die erste Diva Nachkriegsitaliens > Nowell-Smith: Italian Cinema

Silvana Mangano
Zentral im Film, mehr aber noch in seiner sowohl zeitgenéssischen wie
auch historischen AuRenwahrnehmung, ist die zu diesem Zeitpunkt
erst siebzehnjdhrige Silvana Mangano. Sie spielt die Silvana im Film
und wurde mit dieser Rolle die erste Nachkriegs-Diva Italiens. Das Bild
Silvanas in kurzen Hosen und hochgezogenen Striimpfen knietief im
Reisfeld stehend, welches als Symbol fiir den Film gilt, ist bis heute in
jedem Buch tiber den italienischen Film, auf jeder Internetseite tiber
italienische Filmdiven und an jedem Touristenstand in Rom zu finden.
Mit ihr und diesem Bild wurde der Film berithmt, auch wenn sich die
Aussage des Films explizit gegen die von Silvana Mangano reprisen-
tierte Weiblichkeit richtet. Denn sie ist zwar eine der >guten< einfachen
norditalienischen Saisonarbeiterinnen, jedoch tridumt sie von einem
leichten und heiteren Leben in Amerika. Sie kaut Kaugummi, posiert
vor der Kamera wie ein Pin-up-Girl und tanzt bei jeder Gelegenheit zur
Boogie-Woogie-Musik, die sie auf ihrem mitgebrachten Plattenspieler
abspielt. Die KinogidngerInnen von 1949 wurden der Tatsache gewahr,
dass eine solche Nihe zum amerikanischen way of life fiir Silvana
tragisch enden muss und sie am Ende dafiir bezahlen wird. Interessant
ist, dass, obwohl Silvana den verworfenen, amerikanisch-verfiithrten
und dadurch verfiihrerischen Kérper darstellt, dafiir verurteilt und aus
dem Arbeiterinnenkollektiv ausgeschlossen wird und am Ende sterben
muss, es dennoch dieser nach Vorbild amerikanischer Hollywood-Diven
fetischisierte Korper ist, der zum Symbol des neuen Italiens wurde:
Unabhingig von der intendierten Moral der Geschichte wurde die Iden-

12.02.2026, 22:28:1 - e


https://doi.org/10.14361/9783839410882-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

298 FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS

tifikation mit Manganos Kérper zur nationalen Identifikation.5?' Flora
Ghezzo bringt es auf den Punkt, wenn sie in ihrer Analyse des Films zu
»Silvana’s sensuous body« schreibt: »The body is thus inscribed into
political discourse.«59* Darin erklirt sich auch die Kritik von De Santis’
Partei an dem Frauenbild des Films und am Film selbst. Denn unab-
hingig vom Narrativ, das die freiziigige und auf Konsum ausgerichtete
Silvana verurteilt, wurde der Film genau fiir dieses Bild so berithmt.
Er installierte nicht weniger als ein »neues« Frauenbild im kulturellen
Gedichtnis der italienischen Nachkriegsgesellschaft; das Bild ihres
Korpers wirkte stirker als der Plot. In der nachfolgenden Analyse wird
die Figur Silvana daher stirker als die anderen ProtagonistInnen eine
zentrale Rolle einnehmen.

Synopsis
In der folgenden Analyse werden zwar immer wieder lingere Hand-
lungsabschnitte geschildert werden, weil nur in einem close reading alle
Aspekte der geschlechtlichen und kérperhistorischen Ereignisse und
Mechanismen sichtbar werden, doch wird dies nicht analog zur Entwick-
lung des Plots geschehen. Daher soll zum besseren Verstindnis eine
kurze Synopse das Narrativ des Filmes in seiner Chronologie vorstellen:
Ein vor der Polizei fliichtendes Gangsterpaar, Walter (Vittorio Gassman)
und Francesca (Doris Dowling), mischt sich nach einem Coup unter die
Menschenmassen, die am Turiner Bahnhof, wie jedes Jahr Anfang Mai,
zu Tausenden aus ganz Norditalien zur mondatura del riso anreisen, um
in den Reisfeldern der norditalienischen Poebene Unkraut zu jiten, neue
Setzlinge zu pflanzen und den Reis zu schilen. Nach einer Schieferei
mit Zivilfahndern auf den Bahngleisen teilen sich die beiden hektisch
auf. Wihrend Walter untertaucht, verwahrt Francesca die Beute - ein
Diamantencollier - und fahrt zusammen mit den Reisarbeiterinnen,
den sogenannten mondine, in einem der Ziige zu den Anbaugebieten des
Vercellese. Eine der jungen Frauen, Silvana, bemerkt sofort, dass Francesca
ein Geheimnis umgibt. Neugierig auf alles Abenteuerliche nimmt sich
Silvana Francescas an und bleibt an ihrer Seite. Eine Hass-Liebe entsteht
zwischen den beiden, in der sie sowohl Freundinnen als auch Konkur-
rentinnen werden. So denunziert Silvana mehrfach, aber erfolglos Fran-
cesca, entwendet ihr einige Male das geraubte Schmuckstiick und buhlt
mit ihr um dieselben Minner. Doch gleichzeitig bewundert die einfache
Silvana die stidtische Francesca und sucht bestindig ihre Nihe. Am Ende

591 Vgl. Grignaffini, Il femminile nel cinema italiano, S. 384f. Bruna Magi: Divismo anni ’5o. Lo
scandalo come tragedia al femminile, in: Corrado Catania (Hg.): La donna nel cinema italiano
degli anni cinquanta. Atti di un convegno. Agrigent 1991. S. 55-61, hier S. 57.

592 Ghezzo, The Polysemic Body, S. 42.

12.02.2026, 22:28:1 - e


https://doi.org/10.14361/9783839410882-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RISO AMARO 299

des Filmes, als Walter wieder auftaucht, ist Francesca mittlerweile eine
ordentliche Arbeiterin geworden, die sich von ihrem kriminellen Partner
trennt, wihrend Silvana nun ihrerseits ihm und seinen Versprechungen
vom schnellen Geld und der weiten Welt verfillt. Als Walter mit Hilfe
von Silvana die Reisernte und damit den Lohn der mondine stehlen will,
vereitelt Francesca zusammen mit dem anstdndigen Soldaten Marco
(Raf'Vallone) den Plan - es kommt zum Showdown zwischen den beiden
Frauen. Am Ende sterben Walter und Silvana, wihrend Francesca und
Marco als Held und Heldin triumphieren.

Erde, Wasser, Reis:
die Reterritorialisierung der Silvana
Doch zunichst ist Silvana noch Teil des Kollektivs der Landarbeiterinnen.
Uber dieses Frauen-Kollektiv in Riso amaro ist viel geschrieben worden
und die meisten FilmtheoretikerInnen sind sich darin einig, dass es die
Landschaft verkorpert beziehungsweise sich mit dieser in einem stindigen
ikonographischen Austausch, in einem wechselseitigen Verweissystem
befindet. Lesley Caldwell arbeitet dieses Verhiltnis prizise heraus:

»De Santis thus produces a bodily eroticism that gathers together collective soli-
darity and individualized sexuality in a narrative of love, sex, money and crime,
themes of the American cinema, represented in a mis-en-scéne dominated by the
landscape of the Po. [....] The female body, then, above all inscribed in the landscape,
whether individualized or en masse, provides the visual centre of the film.«5%

Diese Zentralitit erfiillt einen bestimmten Zweck. Denn, so Caldwell
weiter, es gehe De Santis mit dieser Inszenierung, genau wie schon
Rossellini mit seinen Filmen, um die Konstituierung einer italienischen
Identitit.594 So werden die Korper der Frauen zu Landschaften und das
neue Italien selbst zu einem Frauenkdorper. Tatsdchlich werden schon
im Vorspann nackte Frauenbeine im einstromenden Wasser der Felder
sichtbar. Die ausgiebigen Sequenzen im Film, welche die Arbeit der
mondine zeigen, folgen dabei einer strengen geometrischen Choreogra-
phie. Inlangen Ziigen oder Ketten waten die Frauen durch das Wasser und
arbeiten sich nach einem unsichtbaren Plan langsam vor. Dabei bilden sie
sich bewegende Muster auf der Leinwand, die sich in die Kartographie
der Reisfelder einfiigen und diese wiederholen. Nicht zufillig erwecken
diese Bilder bei manchen FilmexpertInnen den Eindruck von »Soldaten

593 Lesley Caldwell: What about Women? Italian Films and their Concerns, in: Ulrike Sieglohr
(Hg.): Heroines without Heroes. Reconstructing Female and National Identities in European
Cinema, 1945-51. New York 2000. S. 131-146, hier S. 142f.

594 Vgl.ebd.

12.02.2026, 22:28:1 - e


https://doi.org/10.14361/9783839410882-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

300 FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS

oder Tdnzern«>% oder erinnern gar an die geometrischen Figuren der
Tanzrevuen in den Filmen von Busby Berkeley.59° Doch ist der entschei-
dende Unterschied, dass sich die Frauen im Reisfeld im Gegensatz zu
den von Caldwell und Capussotti assoziierten Figuren in einem stin-
digen Kontakt mit dem Boden befinden. Sich ununterbrochen bewegend,
waten sie gekriimmt durch die Felder, sowohl Beine wie auch Arme unter
Wasser. So gibt es weder das militdrische Stillstehen der Soldaten noch
die Leichtigkeit vermittelnden Luftspriinge der wirbelnden Tinzerinnen.
Die Frauen in Riso amaro erscheinen verwurzelt, als ob sie sich selbst in
die Erde einpflanzten. In den ausgiebigen long shots werden die Frauen-
kérper auf den Filmbildern mehr und mehr ununterscheidbar mit den
Furchen und Wasserliufen, den
baumbestandenen Dimmen
und den langen Reihen von
Reissetzlingen. Die beiden
Landschaften, die es nach Grig-
naffini im Nachkriegskino gab,
die weibliche und die Italiens,59”
scheinen hier ineinander
aufzugehen beziehungsweise
stehen in einem reziproken
Verhiltnis zueinander. Grign-
affini bezeichnet entsprechend
Riso amaro und allgemeiner die
Filme der 1950er Jahre als ein
Kino, in dem eine Weiblichkeit
als Natiirlichkeit inszeniert
wurde und in dem die Korper
der Frauen in Einklang mit der
Riso amaro > Armes: Patterns of Realism Landschaft gebracht wurden.5%®
Die wenigen Minner in dieser Szenerie fallen aus diesem Rahmen heraus.
Sie stehen nutzlos auf Stécke gestiitzt herum und treiben die Frauen
unter wiltendem Gebriill zu schnellerer Arbeit an. Thre Funktion ist die
Kontrolle und Beobachtung der mondine. Zwar sind sie die Vorarbeiter und
stehen damit in einem hierarchischen Verhiltnis zu den Arbeiterinnen,
doch machen Letztere mehr als einmal im Film klar, dass sie sich von
den minnlichen Figuren im Grunde nicht beeindrucken lassen, sondern

595 Capussotti, Weiblichkeit, S. 100.
596 Vgl. Caldwell, What about Women?, S. 143.
597 Vgl. Grignaffini, Il femminile nel cinema italiano, S. 362.

598 Vgl. Grignaffini, Female Identity and Italian Cinema, S. 121.

12.02.2026, 22:28:1 - e


https://doi.org/10.14361/9783839410882-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RISO AMARO 301

besser wissen, wie, wann und auf welche Weise die Arbeit zu leisten ist.59

Die Minner selbst sind passiv und ihrerseits deviant konnotiert. So hebt
der Film beispielsweise zwei Mdnner hervor, die zwielichtiger Herkunft

zu sein scheinen und keinesfalls als vaterldndische Identifikationsfi-
guren taugen. Der eine von ihnen trigt eine Melone, die stets fiir urbanes

Ganoventum steht - wie schon beim Spanier in Ossessione -, wihrend ein

anderer lateinamerikanischer Herkunft zu sein scheint. Sie versuchen

die vertragslosen Arbeiterinnen auszunutzen und Profit aus der Akkord-
arbeit zu schlagen, zu der diese gezwungen sind.® Télpelhaft wie sie

sind, misslingt es den Mdnnern jedoch, die Arbeiterinnen zu betriigen.
Eine andere Minnerfigur, diesmal unter den reguliren Arbeitern, ist ein

augenscheinlich geistig zuriickgebliebener und nur stotternde Laute

hervorstofender junger Mann, der in einer Szene von Silvana herum-
kommandiert wird. Diese drei Midnner werden am Ende aktiv, als sie sich

von Walter iiberreden lassen, die gesamte Saisonernte zu stehlen. Doch

der dilettantische Versuch misslingt, und sie bleiben mit ihren LKWs

im nassen Schlamm stecken. Da, wo die Frauen problemlos und, wenn

es darauf ankommt, sehr schnell mit ihren bloRen FiiRen durchwaten,
kommen die Midnner mit ihren Maschinen nicht voran. Sie sind von den

fliisssigen Verhiltnissen nach wie vor stillgelegt. Die Médnner sind im

Gegensatz zu den Frauen ein Fremdkorper in der scheinbar organischen

Landschaft, sind inaktiv, passiv, nutzlos und fiir das weibliche Kollektiv

der Arbeit und des Aufbaus im schlimmsten Falle schidlich.

Hingegen kénnen die Frauenfiguren in Riso amaro sich ikonographisch

mit der Landschaft verbinden. In der Figur der Silvana wird dieser Prozess,
gerade wegen des Dramas ihres Ausschlusses, das sie durchliuft, sichtbar.
Laut Grignaffini vermag die Figur beziehungsweise der Star Silvana

Mangano die Physiognomie der Landschaft durch sich durchscheinen zu

lassen. Dariiber konnte ihr Kérper, so Grignaffini, zum Ort einer natio-
nalen Wiedergeburt werden;*' »a body landscape, along whose outline you

could read the future of a nation that had to start again from scratch«.5

599 So widmen etwa die reguldren Arbeiterinnen beim Gesangsduell mit den Schwarzarbeite-
rinnen auch den Vorarbeitern einen Vers: »Caporali troppo gridate,/il lavoro sappiamo fa!/Le
crumire, le crumire;/le crumire dové badal« (»lhr Vorarbeiter schreit zu viel,/wir wissen, wie
die Arbeit zu machen ist!/Die Streikbrecherinnen, die Streikbrecherinnen;/um die Streikbre-
cherinnen miisste sich gekiimmert werden!« [Ubersetzung d. Verf.] Auch spiter, als die Arbeit
wegen anhaltender Regenfille ruht, entscheiden schlieRlich die Frauen autonom, die Arbeit
wieder aufzunehmen.

6oo Die beiden Médnner planen, den Mehrgewinn, den der Gutsbesitzer durch die schnellere Arbeit
der clandestini wohl zu erwarten hétte, ihrer Initiative zuzuschreiben und dadurch am Gewinn
beteiligt zu werden. Doch die vertragslosen Arbeiterinnen wollen durch ihre zeitlich begrenzte
Akkordarbeit nur einen Vertrag erzwingen, um sich dann dem langsameren, gewerkschaftlich
abgesicherten Arbeitsrhythmus anpassen zu kénnen.

60

602 Grignaffini, Female Identity and Italian Cinema, S. 123.

Vgl. Grignaffini, Il femminile nel cinemaitaliano, S. 372.

12.02.2026, 22:28:1 - e


https://doi.org/10.14361/9783839410882-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

302 FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS

Ungeachtet einer gewissen Tendenz zum nationalen Mythos einer Stunde
Nulllegt Grignaffini hier die entscheidende Spur fiir eine kdrperhistorische
Betrachtung. Allerdings fehlt in dieser Analyse ein wichtiger Zwischen-
schritt. Denn alle Frauen in Riso amaro lassen die Landschaft durch sich
hindurchscheinen, aber die Landschaft ist nicht gleichbedeutend mit der
Nation. Erst die Fetischisierung Silvanas, die sie von den iibrigen Frauen
abtrennt und sie in ihrer phallischen Form vom Kollektiv isoliert, taugte zur
Transformation von »landscape« zu »nation«. Zum Signifikanten geworden,
codiert sie die Begehrensstréme in ein phallisches Zeichensystem und kerbt
den glatten Raum. Der historische Prozess einer (Re-)Diskursivierung ist
hier zu beobachten. In diesem Verhiltnis von Nation und Landschaft spielt
Silvanas Korper die entscheidende Rolle. Er wird zu einer Anziehungsfliche,
die, mit Deleuze|Guattari gesprochen, dem organlosen Kérper seinen despo-
tischen Sozius hinzufiigt.

Bereits in der Er6ffnungssequenz, in der die Frauen am Turiner Bahnhof
zusammenstromen und Tausende von Menschen kreuz und quer durch
das Bildsetting laufen, zeigt sich dieser Vorgang. An einer Stelle neben
den Schienen hat sich ein Kreis gebildet, an dem die schwarmartigen
Bewegungen der Menschen zum Stillstand kommen und einen leeren
Platz bilden. In dessen Mittelpunkt tanzt Silvana zur Boogie-Woogie-
Musik von ihrem Plattenspieler. Sie ist ein Intensitidtspunkt, der die
rhizomatischen Bewegungsbahnen um sich herum zu sich hinzieht und
um sich kreisen lisst. Sie ist wie ein Fleck auf der weiRen Leinwand, ein
erster Punkt eines>Gesichts, ein Signifikant einer 6dipalen Subjekthaf-
tigkeit - »das schwarze Loch der Subjektivitit«,%3 wie es Deleuze vor
allem auch im Kinoapparat ausmacht. Nach Deleuze|Guattari bedeutet
dieses »Gesicht« die Einsetzung einer neuen Semiotik und damit einer
neuen »Beziehung des Gesichts zu den Machtgefiigen, die diese gesell-
schaftliche Produktion brauchen«.®# Silvanas Kérper als Signifikant
erzeugt ein solches Gesicht. An ihm bleibt das Auge des Publikums
hingen, es kann sich nun in der Begegnung mit einer Gesichtsleinwand
erstmals selbst identifizieren. Den Prozess des >Sich-selbst-in-den-
Bildern-Erkennenss, auf den ein GroRteil der modernen Filmtheorie
aufbaut, wusste der neorealistische Film noch stets zu vereiteln. Nun
aber wird genau dieser Prozess mit Riso amaro wieder in Gang gesetzt.
Denn der Anziehungspunkt, den Silvanas tanzender Korper darstellt,
iibercodiert das Bild und erschafft einen regelrechten Organismus im
Apparat Kino, in dem sich zu der Frau als Bild der konstituierende und
gleichzeitig konstituierte mdnnliche Blick gesellt und sich vermittels
des Kameraauges ein Gefiige heteronormativer Subjektivierungspro-

603 Deleuze/Guattari, Tausend Plateaus, S. 230.

604 Ebd.,S.249.

12.02.2026, 22:28:1 - e


https://doi.org/10.14361/9783839410882-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RISO AMARO 303

zesse bildet. Der Organismus braucht ein Gesicht, braucht die Lécher auf
dem Filmstreifen, durch die die heife Nadel der 6dipalen Identifikation

ihre Stiche setzt und sich zum Subjekt verniht. Das hat gesellschaft-
liche Implikationen, denn »das Gesicht [ist] Politike,%s die im Kino

mittels der Technik der suture exekutiert wird. Welche Machtgefiige hier

erschaffen werden, deutet sich zunichst vage an, als Silvana im Kreis

ihrer ZuschauerInnen den vor der Polizei fliechenden Gangster Walter

unwiderstehlich anzieht. Obwohl er sich versteckt halten muss, kann er

nicht anders, als Silvanas>Biithne«zu betreten und unter den Augen aller

mit ihr zu tanzen. Lissig Kaugummi kauend wie Silvana, tanzt Walter

gekonnt den amerikanischen Modetanz. Er ist das zweite schwarze Loch,
das zweite Auge, welches das Gesicht komplettiert. Zusammen verstarkt
dieses Paar das Zentrum und zieht noch mehr Aufmerksamkeit um

sich herum an. Die schnellen Schnitte auf die begeisterten Umherste-
henden machen die Energie, die sie wie ein Induktionsfeld umgibt, fiir

die ZuschauerInnen sinnlich erfahrbar. So werden auch die Blicke der

Polizisten angezogen, und es kommt erneut zu Walters Enttarnung und

zu Schiissen, aber wieder kann Walter in der Menge untertauchen und

fliehen. Doch entgeht Silvana nicht der kurze Moment der Vertraulich-
keit zwischen ihm und der zuriickgelassenen Francesca, und so verfolgt
sie die geheimnisvolle Fremde, macht schnell Bekanntschaft mitihr und

ermuntert sie, bei den Reisarbeiterinnen zu bleiben.

Francesca wird die Gegenspielerin Silvanas. Ihr ist die Welt der Land-
arbeiterinnen, in die sie sich als aus der Stadt kommende Betriigerin
einschleicht, zunichst vollkommen fremd. Sie stammt aus einer
anderen Sphire, eben jener Welt, zu der es Silvana magisch hinzieht. Der
Unterschied zwischen der stiddtischen, biirgerlichen Francesca und der
landlichen, naiven Silvana wird auch tiber deren Kérperpflege markiert.
Wihrend Silvana, wie alle anderen Frauen im neorealistischen Film,
noch ihre Achselhaare hat, sind diese bei Francesca nach dem Vorbild
amerikanischer Stars schon entfernt. Dennoch wiinscht sich Silvana in
die stidtische Konsumwelt, wihrend Francesca nach und nach in dem
arbeitenden Kollektiv aufgeht. Voneinander angezogen und zugleich
abgestofen, schwanken die beiden Frauen zwischen Freundschaft und

offener Feindschaft hin und her.

Im Zug macht Silvana Francesca gegeniiber sofort zweideutige Anspie-
lungen auf den spektakuliren Diebstahl, von dem sie aus einer Zeitung

erfahren hat, um siein ein Abhingigkeitsverhiltnis zu sich zu bringen. So

liest Silvana etwa ostentativ die Fotozeitschrift Grand Hétel und bedeutet
Francesca, dass sie iiber den Diebstahl in dem gleichnamigen Hotel im

Bilde ist und folglich tiber sie Macht hat. Zugleich wird deutlich, dass

605 Ebd.

12.02.2026, 22:28:1 - e


https://doi.org/10.14361/9783839410882-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

304 FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS

Silvana nur in billigen Zeitschriften erleben kann, was die andere kennt
- das Universum der Reichen, Michtigen und Schonen. Die einsetzende
Verheifung fiir junge Frauen, iiber ihren Korper den wirtschaftlichen
Aufstieg in der Konsumsphire der Populirkultur zu schaffen, wird hier
deutlich gemacht. Denn mit der Zeitschrift verdoppelt sich die Verbin-
dung des naiven Wunsches der Silvana im Film mit dem tatséichlichen
Erfolg Silvana Manganos; die Schauspielerin war, wie alle anderen Diven
des Nachkriegsitaliens, vor ihrer Schauspielkarriere ein Star der fumetti,
wie Grand Hétel und anderer.5°® Der Film beschreibt dabei einen Prozess
des Austausches der beiden Frauen: Francesca wird immer weiter in das
Kollektiv aufgenommen, wihrend Silvana im selben MaRe aus diesem
ausgestofen wird.57 Als signifier dieses Austausches - oder mit dem
lacanschen Filmvokabular von Slavoy Zizek gesprochen, als Objekt a®®
- dient dabei die von Walter und Francesca gestohlene Juwelenkette, die
mehrmals zwischen den beiden Frauen hin- und herzirkuliert. Bereits
bei ihrem Einzug in die Baracken nimmt Silvana die Kette heimlich an
sich. Als sie nach der Schlacht im Reisfeld Francesca vor Marco als Diebin
denunziert und ihm zum Beweis das Schmuckstiick zeigt, gibt er es
ungeriihrt an Francesca zuriick. Als amerikanischer Luxus bildet es den
Antipol zum italienischen Boden, als glitzernder Schatz ist es das Gegen-
teil zur harten und ehrlichen Arbeit der Frauen. Die Kette selbst wird aber
in keinem Moment thematisiert und verliert zunehmend die Bedeutung,
die sie anfangs hatte. So steht sie vielmehr fiir das Moment einer ameri-
kanisierenden und (wie sich zeigen wird) faschisierenden Besetzung der
weiblichen Kérper. Wihrend Francesca den Wert der Arbeit zu schitzen
lernt, will Silvana den Glanz einer reichen Diva leben. Mit Walters Hilfe
wird sie kurzfristig solch ein Charakter werden. Diese Verwandlung wird
gleichzeitig ihr Ende sein, zugleich aber der Beginn einer neuen Filmart,
einer neuen Kinoleinwand. Der Film selbst wird zu einem Gesicht, das
erneut fiir eine 6dipalisierte Weiblichkeit und eine Identitits- und Repri-
sentationsoberfliche fiir das Bild einer italienischen Nation steht.
Dass der Begriff des Gesichts, wie ihn Deleuze|Guattari verwenden, wenig
mit der Individualitit der einzelnen Menschen zu tun hat, sondern ganz
im Gegensatz dazu eine bestimmte hegemoniale Ordnung bedeutet,

606 Das Sommer 1946 gegriindete Grand Hétel gilt als ein Vorldufer der ab 1947 erscheinenden
Fotoromane, seine Bildergeschichten bestanden jedoch noch nicht aus Fotos, sondern aus
fotodhnlich gezeichneten Bildern. Vgl. Ulrike Schimming: Fotoromane. Analyse eines Massen-
mediums. Frankfurt a. M. 2002.

607 Vgl. Marcus, Italian Film, S. go.

608 Zizek entwickelt Lacans Objekt (klein) a fiir die Kinotheorie weiter. Er beschreibt es als »zirku-
lierendes Objekt des Austausches«, welches die »Objekt-Ursache des Begehrens« der Prota-
gonisten im Film ist, selbst aber keine Bedeutung hat: »Ein Loch im Zentrum der symbolischen
Ordnung.« Slavoj Zizek u.a.: Was sie schon immer iiber Lacan wissen wollten und Hitchcock
nie zu fragen wagten. Frankfurta. M. 2002. S. 21.

12.02.2026, 22:28:1 - e


https://doi.org/10.14361/9783839410882-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RISO AMARO 305

lasst sichin einer Szene von Riso amaro eindriicklich nachvollziehen. Als
Silvana ihre Rivalin Francesca vor dem Offizier Marco als Diebin denun-
ziert und ihm zum Beweis die Beute zeigt, er sich aber weigert, aktiv zu
werden, und Francesca die Diamantenkette zuriickgibt, nennt Marco
auf Silvanas Frage, warum er sie nicht der Polizei iibergeben habe, zwei
Griinde. Zunichst, so sagt er in guter klassenbewusster Tradition, moge
er keine Gefingnisse, da die Leute, die solche Orte erschaffen wiirden,
nie diejenigen seien, die darinnen sdfen. Zudem beginnt er jedoch, von
Gesichtern zu reden. So sagt er, dass er jemanden mit einem Gesicht wie
Francesca niemals anzeigen wiirde, dass all die Frauen auf den Reisfel-
dern ein Gesicht hitten und dass alles eine Frage des Gesichts sei. Hier
grenzt er ganz in marxistischer Denkart die Individualitit der einfa-
chen Leute gegeniiber den »Charaktermasken der Personen« ab, die nur
»Personifikationen der 6konomischen Verhiltnisse sind, als deren Triger
sie sich gegeniiberstehen«.5%

Genau jene Charaktermasken, die Marco in keinem der unterschied-
lichen Frauengesichter finden kann, machen das Gesicht aus, mit dem
sich Deleuze|Guattari kritisch auseinandersetzen. Diese kurze Szene
unterstreicht die individuelle Rolle, die jeder einzelnen Frau im Film
zukommt. So umrahmen und verstirken die anderen Figuren im Film
nicht - wie noch in der choralen Tradition des spiten ventennio - lediglich
die Geschichte der beiden Protagonistinnen, sondern stehen vielmehr fiir
ihre eigenen Geschichten. Die Gesichter der Frauen stehen unabhingig
von der narrativen Linie fiir ganz individuelle Eigenheiten, Schicksale
oder Handlungslinien und durchkreuzen damit den Erzihlstrang
mannigfaltig. Erst in der Schlusssequenz bilden sie wieder diesen kurz
zuvor noch vom Neorealismus tiberwundenen choralen Rahmen fiir
Silvana und Francesca. Diese Wendung bedeutet gleichzeitig die begin-
nende Auflésung der heterotopischen Momente als dritten Orten oder
Zwischenorten und ein Zuriicktreten der heterogenen Geschichten der
Frauen in den Zustand eines asignifikanten Rauschens. Immerhin, das
historische Subjekt in den Filmen bleibt zunichst die Heldin, allerdings
in einer nun fetischisierten und zur Rekonstituierung des heteronorma-
tiven minnlichen Geschlechts geeigneten Form.

Die Codierung der Nachkriegsleinwand durch den Kérper Silvana
Manganos ist die zentrale Operation beziehungsweise der Effekt von
Riso amaro. Wie selbstverstindlich wird Manganos Korper zum Beispiel
von Capussotti als physio-kulturelle Landschaft gelesen, der zufolge
ihre »lange[n] Beine, groRen Briiste, ihre Wespentaille und lange[n]
hellbraunen Haare zum Sinnbild der volkstiimlich-lindlichen Kultur

609 Karl Marx/Friedrich Engels: Werke, Bd. 23: »Das Kapital«, Bd. 1. Berlin/DDR 1968 [1867]. S. 99f.

12.02.2026, 22:28:1 - e


https://doi.org/10.14361/9783839410882-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

306 FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS

Italiens in den spiten 4oer Jahren wurden«.®° Scheinbar selbstevident
wurde Manganos Korper bis heute national beschreibbar. Das Publikum
konnte in seinen Kurven die Silhouette der italienischen Landschaft
sehen. Und so ist es auch kein Zufall, dass die zu diesem Zeitpunkt
massenhaft aufkommenden Miss-Wahlen eher lindliche, immer aber
ippige Frauen als Stars hervorbrachten. Einen interessanten Einblick
in die zeitgendssische Rezeption und einen Beleg fiir diese Interpreta-
tion gewihrt in diesem Zusammenhang der Widerstand, den Silvana
Mangano diesem Image in Folge entgegensetzte. So nahm sie nach Riso
amaro deutlich an Gewicht ab und entsagte so ihrer maggiorata fisica, was
ihr zum Teil heftige Kritik und Verratsvorwiirfe einbrachte.®" Schnell
ersetzt durch andere maggiorate, wie zum Beispiel Sophia Loren, verlor
sie ihren Status als Verkérperung Italiens.® Thr Verhalten wurde als
Desertion aus dem nationalen Konnex aufgefasst. Gleichzeitig nahm sie
aber mit ihrer neuen Kérperlichkeit die schlankeren stddtischen Figuren
der kommenden italienischen Filme der spiten 1950er und 1960er Jahre
vorweg, in denen sie ganz andere Rollen spielte, wie etwa in dem Film
Anna (Alberto Lattuada, 1951), in dem sie jedoch noch zeitweise, nimlich
in Riickblenden, die verfiithrerische Diva ist, vor allem aber in Filmen wie
Teorema (Pier Paolo Pasolini, 1968), in dem sie eine kiihle, grofbiirgerliche
Maildnder Ehefrau und Mutter spielt.

In Riso amaro stand Manganos Korper aber noch fiir die Landschaft,
obwohl oder gerade weil er sich gleichzeitig in seiner Fetischisierung
von ihr absetzte beziehungsweise sie transformierte. Manganos neore-
alistischer Kérper konnte die Landschaft verkérpern, ihr fetischisierter
Starkoérper hingegen die Nation reprisentieren. Lesley Caldwell sieht in
Mangano jenen Glamour Hollywoods, der ihren Korper als Spektakel
inszenierte. Genau das bringe sie aber in einen Gegensatz »with the
massed bodies, working and fighting«, der anderen Frauen.®3 Caldwell
bezieht sich hier vor allem auf eine frithe Szene des Films. Nachdem die
Frauen auf dem umzidunten Anwesen des Landbesitzers ankommen und
in grofen Baracken Quartier nehmen, bricht sofort der erste Konflikt
unter ihnen aus. Denn nicht wenige der angereisten Frauen haben keine
gewerkschaftlich vermittelten Arbeitsvertrige und somit kein Recht,
auf den Feldern zu arbeiten. Ein Vorarbeiter fordert diese Frauen folglich

610 Capussotti, Weiblichkeit, S. 101.

611 Vgl. ebd., S.108.

612 Diesen Vorwurf des Landesverrats, der auf den Verlust einer tippigen Figur folgte, musste
allerdings auch Sophia Loren kennen lernen. Wihrend ihrer Zeit in Hollywood mutmalte
die italienische Offentlichkeit nicht nur dariiber, ob die Loren iiberhaupt noch italienisch
sprechen konne, sondern sie war sich auch sicher, dass der Italien untreu gewordene Star
diinn geworden sei. Vgl. Dechert, Divismo all’italiana, S. 226ff.

613 Caldwell, What about Women?, S. 143.

12.02.2026, 22:28:1 - e


https://doi.org/10.14361/9783839410882-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RISO AMARO 307

auf, wieder abzureisen. Francesca, die ebenfalls keinen Vertrag besitzt,
iiberredet jedoch die sogenannten clandestine, trotzdem gemeinsam aufs

Feld zu gehen und einfach schneller und hirter als die restlichen Frauen

zu arbeiten.

Bereits am ersten Tag eskaliert die Situation auf dem Feld. Nachdem

Silvana in einem spontan angestimmten Lied von Andreina, einer dlteren

risaiola, angegriffen wird, weil sie nicht richtig arbeite,5* lenkt sie die Wut

der Vertragsarbeiterinnen auf die clandestine, weil diese das Arbeitstempo

fiir alle heraufsetzten, also Verriterinnen und Streikbrecherinnen seien.
Es kommt zu einem Gesangsduell, in dem die Arbeiterinnen, denen das

Sprechen wihrend der Arbeit untersagtist, ihre jeweilige Position verhan-
delng, den caporale licherlich machen und sich gegenseitig beschimpfen.
Doch sind die singenden Frauen keine homogene Masse, sondern setzen

jeweils ganz eigene Akzente. Als eine der illegalen Arbeiterinnen Andreina

verhéhnt, halten die anderen inne und es kommt zu einer Schligerei. Die

Frauen stiirzen sich aufeinander und kimpfen verbissen im schlammigen

Feld. In dieser Szene werden die neorealistischen Momente und jene, die

schon von einer neuen Asthetik kiinden, anschaulich. Unter all den sich

wilzenden, zerrauften und vor Dreck starrenden Frauen steht einzig

Silvana unbeteiligt im Wasser, obwohl sie den Schmihgesang mit initiiert
hat. Statt sich mit den anderen ins Handgemenge zu begeben, versucht sie

die reguldren Arbeiterinnen auf Francesca als vermeintliche Ridelsfiih-
rerin der clandestine zu hetzen. Ihre statuenhafte Erscheinung hebt sie von

dem wilden Kniuel um sie herum ab und isoliert sie. Obwohl oder gerade

weil sie als Anfiihrerin gelten kann, wird hier bereits ihr kommender

Ausschluss aus dem Kollektiv angedeutet.

Dennoch sind sowohl Silvana als auch Francesca zunichst nur jeweils

untergeordnete Angehorige der sich feindlich gegeniiberstehenden

Kollektive der Vertragsarbeiterinnen und der illegal Beschiftigten.
Gleichzeitig sind beide Frauen exponiert, die eine, weil sie noch kein

Teil des Gesamtkollektivs ist, die andere, weil sie es nicht mehr sein

will. Sie sind die einzigen Frauen, die sich an der Massenschligerei

im Reisfeld nicht beteiligen. Hier schwankt der Film zwischen der

erneuten Zentralitit der Protagonistinnen vor dem Hintergrund einer

unbestimmten Masse einerseits und der vielfachen Ausdifferenzierung

des Kollektivs andererseits. Denn der Kampf auf dem Reisfeld ist eine

unabhingige Auseinandersetzung zweier gesellschaftlicher Gruppen -
der Arbeiterinnen und der Subalternen -, und nicht zweier Individuen.

614 Diesererste Schlagabtausch zwischen der dlteren und erfahrenen Andreina und Silvana wurde
in den meisten Fassungen herausgeschnitten. So ist es dadurch Silvana, die mit den spontan
gedichteten Strophen, die zu der Melodie populirer Lieder gesungen werden, anfingt.
Dadurch verschiebt sich die Wahrnehmung der Handlung wieder stirker auf das Duo Sil-
vana - Francesca.

12.02.2026, 22:28:1 - e


https://doi.org/10.14361/9783839410882-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

308 FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS

Dennoch gelingt es Silvana, dem Kampf Einhalt zu gebieten und mit

einem Fingerzeig auf Francesca, Hunderte von Frauen gegen diese in

Bewegung zu setzen, und damit zu befehlen. Die Schlacht im Reisfeld

steht zwar fiir den chiastischen Austausch Silvanas und Francescas aus

dem Kollektiv heraus beziehungsweise in dieses hinein, aber der soziale

Konflikt geht in seiner Bedeutung iiber die Funktion als tragendes

Moment des Filmplots hinaus und erhilt eine eigenstindige Relevanz. So

wurde der Film nicht nur als der erste Divenfilm rezipiert, sondern auch

als einer der ersten Filme, in denen die Frau Subjekt von Klassenkidmpfen,
sozialen Konflikten und historischen Ereignissen ist.®s

Als sich die Frauen schlieRlich auf die fliichtende Francesca stiirzen

wollen, kommt ein Trupp Soldaten daher, die, SchieRfiguren tragend,
lustig und licherlich wirken. Diese Mdnner erscheinen als alberne Papp-
kameraden statt als Helden vergangener Kriege. Einzig ihr Anfiihrer

Marco verfugt iiber Autoritit. Sein Hemd weit aufgeknopft und auf
einem Grashalm kauend, tritt der solchermaRen fetischisierte Offizier
den Frauen entgegen und rettet so Francesca vor dem Mob. IThm gelingt
es, die beiden Frauengruppen zu einen, gemeinsam fiir die vertragliche

Absicherung der clandestine zu kimpfen.

Silvanas Kérper entfernt sich jedoch Schritt fiir Schritt aus dem Kollektiv,
das den Neorealismus als grundlegendes Moment bestimmte. Der Film

bestraft sie dafiir, doch ist gerade diese Fetischform Grund des Erfolges

und Symbol des Films. Die sich rekonstituierende phallische Weib-
lichkeit, die sich anhand des berithmten Bildes von Silvana im Reisfeld
wihrend der Schlacht wie in einem Lehrbuch studieren lisst, wird nun
ihrerseits als abweichend konnotiert. Doch ist sie die Vorbotin eines

alten, gleichsam modernisierten patriarchalen Zeichensystems, das

Frauenkdrper in Signifikanten eines Gesellschaftssystems verwandelt;
gleichzeitig als Objekt verehrt und als Subjekt degradiert. Uber die

Tkonographie glamouréser weiblicher Korper rekonstituierte der hete-
ronormative Diskurs seine Grammatik. Im fliissigen Nachkriegsitalien
wurde Silvanas Kérper in Pin-up-Pose festgefroren und in ein nationales

Narrativ eingeschrieben.

Spiter im Film scheint Silvana fiir einen Moment all das, was sie sich
gewiinscht hat, erreicht zu haben. In der betreffenden Szene wiederholt
sich abermals die Verwandlung des Kollektivs in einen homogenen Block,
der diese neue Weiblichkeit rahmt. Am Abend erscheinen zahlreiche

Minner hinter den hohen Mauern des Landguts und werfen Liebes-
briefe hinein. Viele der Frauen klettern zu ihnen und es entspinnen sich
zunichst ganz unterschiedliche Schicksale, denen der Film kurz folgt,
wie etwa das von Gianna (Lia Corelli) und Paolo, die ihre Hochzeit planen.

615 Vgl. Lizzani, Riso amaro, S. 106.

12.02.2026, 22:28:1 - e


https://doi.org/10.14361/9783839410882-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RISO AMARO 309

In einer langgezogenen Kamerafahrt entlang und tiber der Mauer streift
der Film wie zufillig eine ganze Reihe von dhnlichen Geschichten, in
denen manche Frauen ein eigenes Gesicht bekommen. So ist es nicht eine
anonyme Masse, die zu den Minnern iiber die Mauer klettert, sondern
eine Vielzahl einzelner Charaktere, die weder Francesca noch Silvana,
noch eine sonstige Stichwortgeberin fiir ihr Handeln benétigen - ihre
Wunschmaschinen laufen selbsttitig. Aufgesplittet in individuelle,
begehrende Frauen, zerfillt das Arbeitskollektiv, um sich jenseits der
Mauer in einem kleinen Wildchen mit den Méinnern zu einer feiernden
und tanzenden Gesellschaft wieder zu vereinigen. Doch auf einer Lich-
tung enden diese vielen kleinen Erzihlstringe. Schon wihrend des
Kameraschwenks erklingt das mittlerweile wohlbekannte musikalische
Thema des Films, Silvanas Boogie-Woogie-Musik, und riickt die vielen
Aspekte, die gerade entfaltet wurden, in den Hintergrund.

Silvana mit dem strahlenden Schmuckstiick um den Hals betritt die
Szenerie; wie die Kette abermals die Besitzerin gewechselt hat, bleibt
unklar. Der Austausch der beiden Frauen wird im Laufe des Films zuneh-
mend weniger iiber die Kette symbolisch dargestellt. Als Silvana ihren
berithmten amerikanischen Boogie-Woogie tanzt, ist sie Mittelpunkt der
sie anfeuernden Menge. Sie ist nun sogar doppelt wertvoll, als fetischi-
sierte Tinzerin wird sie Schmuck, wihrend der Schmuck ihre marktfor-
mige Weiblichkeit symbolisiert. Die stets versteckte Kette tritt, wie ihre
stets verborgene Sehnsucht nach einem Leben als moderne konsumie-
rende Dame, nun offen hervor. In diesem Moment scheint Silvana all ihre
Traume realisieren zu kénnen. Dennoch wird sie als von allen begehrter
Intensititspunkt augenscheinlich prekarisiert: Als Silvana unter die
Tanzenden tritt, 6ffnet sich die Menge und bildet erneut einen Kreis um
sie. Durch diese innere Auffaltung der Masse steht Silvana im Zentrum
und gerade dadurch gleichzeitig im AuRen des Arbeiterinnenkollektivs.
In dieser Szene visualisiert sich das historische Ende der direkten Nach-
kriegszeit und der Anfang einer Reterritorialisierung devianter Kérper
und Wunschstréme auf den auf Konsum ausgerichteten und normierten
weiblichen Kérper im Ubergang zu den 1950er Jahren. Selbstverstindlich
folgen die klassischen Minnlichkeitsentwiirfe prompt. Denn sowohl
der gute Soldat Marco als auch der diistere Bandit Walter erscheinen
auf der Bildfliche. Wie schon zu Beginn des Filmes am Bahnhof betritt
Walter erneut den Kreis und fillt in Silvanas Tanz mit ein. Nun figt
sich alles: Die Kette, der Mann, die Frau und die amerikanische Musik
riicken ins Zentrum, wihrend die restlichen Figuren - genau wie das
Kinopublikum - zu ZuschauerInnen werden. Der Tanz von Silvana und
Walter beschleunigt sich zunehmend und endet, durch schnelle Schnitte
verstirkt, in einer rasenden Ekstase, in der symbolisch die ganze Sorg-
losigkeit des kollektiven Wahns und der Rausch des Biindnisses der

12.02.2026, 22:28:1 - e


https://doi.org/10.14361/9783839410882-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

310 FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS

italienischen Bevélkerung mit dem faschistischen System, das sich hier
nun zum amerikanischen System wandelt, zum Ausdruck kommt. Das
ist die ideologische Ausrichtung dieses Films. Wie angesteckt fallen die
Umbherstehenden in den wilden Tanz ein. Doch auch Francesca und der
ehemalige Partisan Marco sind anwesend und intervenieren in histori-
scher Analogie in die Situation. So reift Marco Silvana die Kette vom Hals
und priigelt sich anschlieRend mit Walter, wobei unklar bleibt, um was
es dabei geht, die Kette, Silvana oder Francesca. Letztere nimmt in dem
allgemeinen Durcheinander das Schmuckstiick noch ein letztes Mal an
sich und trifft, nachdem sich die Lage beruhigt hat, Walter. Er beschimpft
sie und riickt schlieglich mit der Neuigkeit heraus: Die Halskette ist
falsch: »E falsa, stupidal« Die Kette wird nun endlich fiir Francesca zu
dem, was sie eigentlich die ganze Zeit war, zum schonen Schein falscher
Verhiltnisse. So erkennt sie in dieser Szene endgiiltig den eigentlichen
Wert der harten Arbeit und damit ihre wahre Bestimmung.

Ein weiteres Mal wechselt die Kette danach zu Silvana, die als einzige noch
nicht weig, dass die Kette - und das wofiir sie steht - falsch ist. Dieses
Hin und Her des Objekts a steht fiir den kreuzweisen Positionswechsel
der beiden Frauen, der in vielen Szenen auch durch die Bildkomposition
unterstrichen wird. Ein gutes Beispiel hierfiir ist jene Szene nach der
bereits erwdhnten Schlacht im Reisfeld. Als Silvana ihre Konkurrentin
vor dem Offizier Marco denunziert, steht sie noch zwischen den beiden
eingerahmt, das heift sowohl neben Francesca, ihrer Freundin/Feindin,
als auch neben Marco, ihrem Verehrer. Doch als er ihr die Kette abnimmt,
schiebt er sie gleichzeitig aus der Mitte des Bildes und steht nun selbst
in dessen Mitte. Indem er Francesca die Kette zuriickgibt, ndhert er sich
ihr an. Und tatsidchlich wird in dieser frithen Szene sowohl die Paar-
bildung der beiden als auch die Marginalisierung Silvanas angedeutet.
Denn noch ist Marco ein Verehrer Silvanas, mit der er flirtet und sich
heimlich in einem der Stille trifft. Auch Marco will aus Italien heraus,
doch traumt er davon, sich in Stidamerika durch Arbeit eine Existenz
aufzubauen, wihrend Silvana vom schnellen Geld und einem bequemen
Leben in den USA triumt, wo »alles elektrisch ist«, wie sie schwirmt,
woraufhin Marco erginzt: »Ja, sogar die Stiihle sind dort elektrisch«
[Ubersetzung d. Verf.].

Der Wechsel der beiden Frauen im frame findet noch hiufiger statt. Beson-
ders deutlich geschieht dies in der darauf folgenden Szene im Schlafsaal
der Baracke, in der die beiden Frauen Bett an Bett untergebracht sind.
Wihrend Silvana und Francesca wie die Schwestern in Desiderio im
schwarzen und weifen Nachthemd auf ihren Betten liegen, vertraut
sich Francesca ihrer Freundin an. Begierig hingt Silvana an Francescas
Lippen und fragt sie iiber ihre Vergangenheit aus. Francesca erzihlt
ihr, wie sie fiir eine elegante Dame als »cameriera personale« in einem

12.02.2026, 22:28:1 - e


https://doi.org/10.14361/9783839410882-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RISO AMARO 31

reichen Haushalt titig

war. Als sie schwanger

wurde, verlor sie ihre

Stellung. Sie erzihlt ihr

auch von Walter, der wie

ein »signore« aufgetreten,

im Grunde aber ein Spieler

sei, dessen Schulden sie

habe abarbeiten miissen.

Dariiber hinaus habe er sie

gedringt, ihr Kind, auf das

sie sich gefreut habe, abzu-

treiben. Wie bei dem Typus

der kollaborierenden Itali-

enerinnen im Fieberwahn Riso amaro > Marcus: Italian Film in the Light of Neorealism
wihrend des Faschismus entstand auch fiir Francesca ein Abhingigkeits-
verhiltnis zu ihrem Peiniger. Genauso wie es kurz darauf bei Silvana sein
wird, war der Verlust des Kindes fiir Francesca der entscheidende Grund,
fiir »ihng, sein Name wird nie genannt, alles zu tun, was er wollte. Am
Ende iiberredete er sie zu dem Diebstahl, der sie an diesen Ort brachte.
Obwohl ihre Geschichte durchweg tragisch ist, beneidet Silvana sie um
dieses abenteuerliche Leben und die schénen Dinge, die sie in der Welt
der Reichen zumindest sehen durfte. Francesca nimmt hingegen die
entgegengesetzte Perspektive ein: »Vorrei essere al posto tuo.«5'

Am Ende des Films verbiindet sich Silvana mit Walter, wihrend Francesca
mit Marco das Kollektiv und seine Arbeitsleistung verteidigt. Kulminati-
onspunkt dieses chiastischen, liminalen Prozesses ist die sadomasochis-
tische Szene, in der sich Silvana ginzlich dem zurtickgekehrten Walter
ausliefert. Es regnet bereits seit sechs Tagen, was die Arbeit auf dem Feld
verunmoglicht hat. Silvana liegt gelangweilt auf ihrem Bett, neben dem
ihr Plattenspieler luft, und schneidet Starbilder aus ihren Zeitschriften
aus, die sie an der Wand iiber ihrem Bett befestigt. Doch dann entschlieft
sie sich, dieser Tristesse zu entkommen, und lduft durch den Regen zum
Reisspeicher, in dem sich Walter versteckt hilt. Nicht zufillig eréffnet der
Film mit diesem Versteck eine Parallele zwischen Walter und Mussolini,
die Ruth Ben-Ghiat in seiner Figur angelegt sicht. Wie Mussolini schindet
Walter Italien, symbolisiert durch Silvana, und reift es beziehungsweise
sie in den Tod. Und wie Mussolini sitzt auch Walter inmitten der von
den einfachen Menschen erarbeiteten Produkte, wie eine Ratte in der
Kornkammer, und bereichert sich daran. Walter hilt sich im vollen Reis-

616 »Ich méchte an deiner Stelle sein.« [Ubersetzung d. Verf.] Der hiufige gekreuzte Positions-
wechsel bringt diesen Wunsch der beiden Frauen besonders deutlich zum Ausdruck.

12.02.2026, 22:28:1 - e


https://doi.org/10.14361/9783839410882-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

312 FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS

Riso amaro > Landy: Stardom Italian Style

speicher des Gutes versteckt. Damit bekriftigt sich Ben-Ghiats These,
dass die Verantwortung der italienischen Bevélkerung am Faschismus
externalisiert wird, insofern diese Parallelisierung suggeriert, dass im
Falle des Duce wie bei Walter niemand von dem Raub und dem Betrug
wusste und gleichzeitig das allgemeine Mitmachen der breiten Bevolke-
rung dethematisiert wird.®7 In den Unterkiinften der Frauen motivieren
Gianna und andere wihrenddessen ihre erfahrene capo Andreina, trotz
schlechten Wetters sofort auf die Felder zu gehen, nachdem diese davor
gewarnt hatte, dass sie grofe Lohneinbufen hinnehmen miissten, wenn
sie jetzt nicht wieder anfangen wiirden zu arbeiten. Wieder nehmen
weder Silvana noch Francesca am Entscheidungsprozess der Frauen teil.
Zwar vollzieht sich in dieser entscheidenden Episode des Films endgiiltig
der Austausch zwischen Francesca und Silvana, aber es sind die anderen
Frauen, die das Setting setzen.

Auch die schwangere und geschwichte Gabriella (Maria Grazia Francia)
ldsst sich von der spontanen Begeisterung anstecken und zieht mit den
Frauen hinaus in den strémenden Regen. Schlieglich gehen alle mondine
begeistert mit. Derweil lockt Silvana Walter aus dem Schuppen, in dem
er sich versteckt hilt. Komplett durchnisst flirtet sie mit dem Gangster,
reizt ihn durch Hiebe eines langen Zweiges und fiithrt ihn solchermagen
verfiihrerisch auf einen der Feldwege auferhalb des Landguts. Dieses
Spiel hatte sie in einer fritheren Szene bereits mit Marco versucht, doch
wusste er im Gegensatz zu Walter nichts mit dem Spiel aus Sex und

617 Vgl. Ben-Ghiat, Liberation, S. 84 und 96f.

12.02.2026, 22:28:1 - e


https://doi.org/10.14361/9783839410882-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RISO AMARO 313

Gewalt anzufangen. Doch nun entwendet Walter der zuriickweichenden
Silvana den Stock und beginnt, damit auf die junge Frau einzuschlagen.
Das Unwetter und der entschlossen weiter vordringende Walter lassen
die Situation immer bedrohlicher erscheinen, die Boogie-Woogie-
Musik aus dem Off schwillt an. SchlieRlich fillt Silvana entsetzt vor
ihm zu Boden. Wihrend sie hysterisch lacht und schreit, kommt Walter,
mit einem sadistischen Grinsen, vor dem Hintergrund des dunklen
Himmels und umrahmt von einer dramatisch zugespitzten Musik tiber
sie - Schnitt.

Zeitgleich setzen bei der schwangeren Gabriellaim Reisfeld die Wehen ein.
Wihrend die Regenwolken jedes Licht nehmen und der Regen in Sturzbi-
chen vom Himmel fillt, bekommt sie im nassen Schilf verfriiht ihr Kind.
Dabei beugen sich zahlreiche Arbeiterinnen iiber die junge Frau und
bedecken ihren Kérper wie ein Vorhang. Ihre dunklen Umhinge schliefen
sich iiber die Szenerie und vermischen sich ununterscheidbar mit der
aufgeweichten, schlammigen Erde um sie herum. Hier werden die Frauen
wie an keiner anderen Stelle des Films eins mit der Erde und dem Wasser.
Gabriellas Kind ist tot, und es bleibt unklar, ob es eine Totgeburt war oder
die Arbeiterinnen das Kind am Leben gehindert haben. Hingegen ist in
dieser ikonographischen Montage eindeutig, dass aus der diisteren und
gewaltsamen Vereinigung von Walter und Silvana kein Leben entstehen
wird, sondern sie im Gegenteil dadurch selbst ihren Tod besiegelt haben.
Die Gleichzeitigkeit der Totgeburt mit Silvanas Vergewaltigung ldsst
Silvana als symbolischen Ausloser erscheinen, wodurch auch ihre eigene
Abstofung aus dem Kollektiv endgiiltig wird. Unterstrichen wird dies am
Ende der Szene. Wankend nihert sich Silvana der Gruppe um Gabriella,
wobei sie lange Reihen von Frauen passiert, die sie stumm und feindselig
unter ihren dunklen iibergeworfenen Sicken anstarren. Schlieglich sieht
sie, was passiert ist. Als die Frauen singend hinter Francesca herlaufen,
die die ohnmichtige Gabriellainihren Armen trigt, schreit Silvana gegen
den Regen und den monotonen und schrillen Klagegesang der dunkel
verhiillten Frauen wie von Sinnen an: »Basta! Basta! Non siamo bestie!
Basta la miseria! Basta con questo schifo!«®*® Thr Horror kann gleichsam
als ein Erschrecken vor ihrem Begehren nach Walter/Mussolini und vor
dem Tod, den es {iber die Menschen brachte, interpretiert werden.
Neben den Bildern unterstreichen besonders die akustischen Elemente
das Moment der Kollektivitit und Silvanas zunehmende Vereinzelung
unter dem Regime des Gangsters. Denn dhnlich wie La terra trema wird
auch Riso amaro von einem Klangteppich aus Gesingen, rhythmischen
Geriuschen und einer allgemein lirmenden Kulisse getragen. Gerade

618 »Genug! Genug! Wirsind keine wilden Tiere! Schluss mit dem Elend! Schluss mit diesem Ekell«
[Ubersetzung d. Verfl]

12.02.2026, 22:28:1 - e


https://doi.org/10.14361/9783839410882-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

314 FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS

der akustische Teppich verwebt die Frauenkorper mit der Landschaft.
Und wie die Reissetzlinge einer nach dem anderen in den Boden gesteckt
werden, werden mit jedem Lied die Schlaufen dieser andauernden
Gerduschkulisse gekniipft. Gerade diese ist es, die Silvana in dieser Szene
nicht mehr ertragen kann. So hilt sie sich die Ohren zu und schreit mit
ihrer Stimme vergebens gegen das unerschiitterlich wirkende, klangliche
Frauenkollektiv an, sackt zuriickgelassen im nassen Schilf zusammen
und stiirzt sich schlieflich in einen der Wassergriben.

In dieser dramatischen Szene wird dariiber hinaus auch deutlich, warum
der Plot gerade im Umfeld der immer nassen Reisfelder stattfindet. Das
Wasser steht symbolisch fiir Tod und (Wieder-)Geburt und ist in der
Vorstellung zumindest der abendlidndischen Kultur weiblich konno-
tiert.® Das Sien, Gebiren und Sterben des immer mit dem Wasser in
Beriihrung stehenden Frauenkollektivs eignet sich daher besonders, das
Ende einer vergangenen Zeit - sei es Faschismus oder unmittelbare Nach-
kriegszeit - und den Anbruch einer neuen Epoche, eines neuen Italiens zu
verhandeln. In diesem Ensemble ist die Figur Silvanas als Korper dieser
Transition zentral. Sie fiihrt symbolisch von der einen in die andere Welt.
Grignaffini beschreibt sie als Kreatur, die sich zwischen Wasser und Erde
bewegt, zu fest fiir das eine, zu schliipfrig und zu wenig natiirlich fiir
das andere. In der Szene nach der nichtlichen Feier im Wald und vor der
Vergewaltigung durch Walter wird diese Ambivalenz besonders anschau-
lich gemacht. Zusammen mit anderen Frauen badet Silvana in einem der
groferen Kanile. Marco beobachtet sie, hinter einem Busch versteckt.
Plotzlich beginnt es heftig zu regnen. In der dunklen und verwaschenen,
aber dennoch paradiesisch anmutenden Mise en Scéne entsteigt Silvana
im strémenden Regen nackt dem Wasser und entdeckt Marco. Der
versucht sie zu iiberzeugen, dass ihre amerikanischen Triume falsch
sind, doch Silvana kennt die Alternative zu ihren Triumen:

Marco: »Boogie-woogie ... romanzi, Grand Hotel ... Non sai vedere altro?«
Silvana: »Infatti! E tutto quello che vedo stando dalla mattina alla sera con i piedi
nell'acqua.«%°

Dennoch ist sie sich unsicher, ob sie die Arbeit im Wasser oder ein Leben
im Luxus in den Blick nehmen soll. Sie schwankt zwischen beiden Polen
hin und her. Das driickt sich auch in ihrer Korperlichkeit aus. Gerade
weilihr Kérper nicht eindeutig ist, noch nicht ganz Diva, aber auch nicht

619 Vgl. Gaylyn Studlar: Schaulust und masochistische Asthetik, in: Frauen und Film. Nr. 39. 1985,
S.15-39, hier S. 20. Vgl. Manfred Lurker: Wérterbuch der Symbolik. Stuttgart 1991. S. 316f.

620 Marco: »Boogie-Woogie ... Fotoromane, Grand Hétel ... Kannst du nichts anderes sehen?«
Silvana: »Genau! Das ist alles, was ich sehe, wihrend ich von morgens bis abends knietiefim
Wasser stehe.« [Ubersetzung d. Verf.]

12.02.2026, 22:28:1 - e


https://doi.org/10.14361/9783839410882-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RISO AMARO 315

mehr ganz lindlich, kann sie zwischen diesen Welten hin- und herwech-
seln.%' In diesem Sinne ist Silvana Mangano tatsichlich eine untypische
»Sexbombey, viele ihrer kérperlichen Aspekte erscheinen im Vergleich
zu denen der folgenden Stars wie Gina Lollobrigida oder Lucia Bosé hart
und widerspenstig, im Vergleich zu Anna Magnani und Carla Del Poggio
jedoch midchenhaft und sexy. Der Regisseur De Santis suchte bewusst
einen neuen Typus von Schauspielerin fiir diese Rolle, der eine Mischung
aus - der fiir die Italiener unvermeidlichen - Rita Hayworth sowie Carla
Del Poggio darstellen sollte.®* Aber gerade dadurch sieht Grignaffini
in Silvana - der Silvana im Film und dem Star Silvana Mangano - eine
»italiana in Italia«, deren Korper die Physiognomie des Italiens von 1949
sei.®3 Obwohl die Figur der Silvana im Film zunehmend marginalisiert
wird, steht ihr Korper gleichzeitig zentral und damit fiir das Land und
die Nation Italien. Hier wire auch Capussottis Analyse beizupflichten,
die in der Nachkriegszeit eine Hinwendung zum Miitterlichen sieht,
»nachdem die faschistische Rhetorik eine Wiedergeburt durch Krieg und
die mannliche Gemeinschaft propagiert hatte«.5*¢ Walter wiirde dann als
symbolischer Mussolini das Weibliche zerstéren und den Tod gebiren.
Dieser Interpretation kann sicherlich zugestimmt werden.

Gleichzeitig steht Walter aber auch fiir das andere, das bedrohliche
Amerika. Er tanzt perfekt Boogie-Woogie, ist welterfahren, und im
Gegensatz zu den fritheren Faschisten steht Walter fiir Konsum und
verachtet anstrengende Arbeit. Diese Parallelisierung von Faschismus

621 Vgl. Grignaffini, Il femminile nel cinema italiano, S. 373f. Dort beschreibt sie weiter Silvanas
widerspriichlichen Kérper, der eigentlich alles ist, aber zuletzt doch fiir nichts wirklich aus-
reicht, sondern immer zu viel oder zu wenig ist, folgendermaRen: »Generosa, solidale, ladra,
traditrice, tradita, amica, rivale, donna che lavora, donna che seduce ed & sedotta, colpevole,
innocente, oggetto del desiderio, vittima sacrificale. Silvana & troppo poco di plastica per
essere fino in fondo una reginetta di fotoromanzi, troppo radicata nella materialita del lavoro
e del paesaggio per essere fino in fondo una pin-up, troppo generosa per essere fino in fondo
una creatura del male, troppo poco >naturale« per essere fino in fondo una creatura della
terra.« »GroRziigig, gefestigt, Diebin, Verriterin, Verratene, Freundin, Rivalin, arbeitende
Frau, verfithrerische und verfiihrte Frau, schuldig, unschuldig, Objekt der Begierde, geop-
fertes Opfer. Silvana ist zu wenig plastisch fiir eine echte Kénigin der Fotoromane, zu sehr
verwurzelt in der Materialitdt der Arbeit und der Landschaft, um letzten Endes ein Pin-up zu
sein, letztlich zu groRziigig fiir ein »Wesen des Bésen, zu wenig >natiirlich¢, um wirklich ein
Geschdpfder Erde zu sein.« [Ubersetzung d. Verf]

622 Vgl. Giuseppe de Santis, in Franca Faldini/Goffredo Fofi (Hg.): L'avventurosa storia del cinema
italiano: raccontata dai suoi protagonisti 1935-1959. Mailand 1979. S. 154. Die New York Times
beschrieb Silvana Mangano in ihrer Besprechung von Riso amaro ganz dhnlich: »A new girl
[...]. Full-bodied and gracefully muscular, with a rich voice and a handsome, pliant face, she
handles with vigor and authority the characterization of a tortured libertine. It is not too
excessive to describe her as Anna Magnani minus fifteen years, Ingrid Bergman with a Latin
disposition and Rita Hayworth plus twenty-five pounds!« Silvanas Gegenspielerin Francesca,
die Schauspielerin Doris Dowling, wird demgegeniiber als eine »Italian >moll« bezeichnet.
Bosley Crowther: »Bitter Rice¢, New Italian Film with Silvana Mangano, Opens Stand at the
World, in: New York Times, The Screen in Review, 19.09.1950.

623 Grignaffini, Il femminile nel cinema italiano, S. 373f.

624 Capussotti, Weiblichkeit, S. 98.

12.02.2026, 22:28:1 - e


https://doi.org/10.14361/9783839410882-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

316 FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS

und amerikanischer Kultur prigte durchgehend die politische Ausrich-
tung des Neorealismus.® Interessant hierbei ist, wie diese historisch,
politisch und kulturell komplett widerspriichliche Operation vor allem
iiber einen vergeschlechteten Selbstentwurf funktioniert: Ein weibliches
Italien wurde vom Faschismus verfiithrt beziehungsweise hat den Duce
selbst dazu verfiihrt, es zu missbrauchen.
Vor diesem Hintergrund wird auch noch einmal der Film La Ciociara
interessant. Sophia Loren, die wie keine andere Diva der Zeit fiir das
neue Nachkriegsitalien stand, handelte sich mit ihrem Weggang nach
Hollywood 1957 zahlreiche empdrte Landesverratsvorwiirfe ein. Als sie
wiederkam, drehte sie 1960 mit De Sica als erstes La Ciocidra, in dem sie
und ihre dreizehnjihrige
Film-Tochtervoneiner Gruppe
alliierter afrikanisch-arabi-
scher Soldaten in einer Kirche
brutal vergewaltigt werden.
Diese Szene, ebenso wie das
Bild, auf dem sie nach dem
Verbrechen vollig verzweifelt
auf einer staubigen StraRe in
sich zusammengebrochen zu
sehen ist, steht im kulturellen
La Ciociara > Film still Gedichtnis fiir den gesamten
Film, ist sozusagen seine verdichtete Aussage. Waren es im Neorealismus
noch die Faschisten, die Italien, verkérpert durch eine Frau, geschindet
hatten, waren es zehn Jahre spiter die Alliierten. Durch die Vergewalti-
gung von Sophia Lorens Korper auf der Leinwand konnte sie indes wieder
Eingang in die nationale Matrix finden. Die Vergewaltigung Lorens ist
wie die Vergewaltigung Silvanas in Riso amaro in dieser nationalen und
phallischen Logik eine notwendige Vorbedingung ihrer Reterritorialisie-
rung. Erst durch die Schindung durch alliierte und nicht-weiRe Minner
auf der Leinwand wurde Sophia Loren wieder in das nationale Kollektiv
aufgenommen. Damit wurde an der Diva die Phantasie des italienischen
Publikums exekutiert, die amerikanisierte Schauspielerin, die als konsu-
mierende Frau sexuell aktiv konnotiert war, durch eine gewalttitige
phallische Besetzung geschlechtlich zu reterritorialisieren und damit

625 Dieswird besonders in den zahlreichen Stellungnahmen der Filmemacher zum »dekadenten«
und »wertlosen« Kino Hollywoods sowie zum »eskapistischen« Film des Faschismus deutlich.
Die gewaltige Demonstration der Comitati per la difesa del cinema in Rom unter Beteiligung von
Alessandro Blasetti, Vittorio De Sica, Anna Magnani, Gino Cervi u.a. am 20. Februar 1949 fiir
eine Importbeschrinkung amerikanischer Filme, gegen die Zensur der DC und fiir den Schutz
und die Forderung des »cinema italiano« bringt diese Haltung auf den Punkt. Vgl. Giuseppe
De Santis: Piazza del Popolo, prima e dopo, in: Cinema. Nr. 9, 28.02.1949. S. 261.

12.02.2026, 22:28:1 - e


https://doi.org/10.14361/9783839410882-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RISO AMARO 317

als italienische Frau zu resignifizieren.®® Der geschindete weibliche
Korper konnte solchermagen als identifikatorischer Signifikant wieder
in die zu heilende Volksgemeinschaft aufgenommen werden. Diese Art
der>Bewiltigungs, die eher einer Verdringung gleicht, ist nur geschlecht-
erhistorisch zu fassen.

Silvana bekundet am Tag nach der Vergewaltigung, nun alles fiir Walter
tun zu wollen, und beteiligt sich an seinem Plan, die gesamte Ernte der
Arbeiterinnen zu stehlen. Als Francesca kurz darauf Walter zum letzten
Mal in seinem Versteck auf dem Speicher trifft, ist auch ihre Verwand-
lung abgeschlossen. Als er mit ihr schlafen will, lehnt sie ab und will
lieber zu den anderen Frauen in den Schlafsaal. Als Silvana erscheint,
versucht sie die junge Frau vor ihrem Ex-Liebhaber zu retten, doch ist es
bereits zu spit, Silvana gehoért ihm mit Haut und Haar. Auch hier wird
die filmische Darstellung des Faschismus als eine Art verblendete Erge-
benheit und wahn- und krankhaftes Ausgeliefertsein evident.

Die Positionen der beiden Frauen sind nun vollstindig ausgewechselt. Am
Ende des Films kommt es dann zum blutigen Showdown zwischen ihnen.
Bezogen auf das Bild des symbolisierten Faschismus wire Francescas
Militanz und Entschlossenheit die Beherztheit der Partisanen und
Silvanas Verstricktheit in Walters Verbrechen die faschistische Gewalt der
Kollaborateurinnen.%” Doch zuvor hat Walter mit der Hilfe Silvanas und
seiner kleinen Bande die Reisfelder geflutet, wihrend die mondine gerade
den erfolgreichen Abschluss ihrer Arbeitssaison mit einem grofen Fest
begehen und dabei die »Miss Mondina 1948« wihlen - natiirlich Silvana.
In einem schnellen Schnittwechsel zeigt der Film, wie unter den begeis-
terten »Silvana«-Rufen der Frauen das Wasser iiber die Felder flutet und
gleichzeitig sich der Reis auf langen Rutschen aus dem Speicher auf
die Ladeflichen der Transporter ergieft. Silvana, Wasser und Reis sind
hier die Elemente, die sich zusammenfiigen und am Ende eins werden
wollen. Doch zunichst stiirzen die Arbeiterinnen auf die Felder, um zu
retten, was zu retten ist, wihrend Silvana mit einer albern wirkenden
Krone alleine auf der Festbiithne zuriickbleibt.®® In dem allgemeinen
Durcheinander lisst Walter die gesamte Reisernte auf LKWs verladen.

626 Vgl. Dechert, Divismo all’italiana, S. 232ff. Zur italienischen Kritik an Loren in Hollywood vgl.
Gundle, Sophia Loren. Durch den Film wurde sie die beliebteste Schauspielerin Italiens.

627 Eine Militanz, die sich im verwandten deutschen Triimmerfilm kaum finden l4sst. Einzige Aus-
nahme ist die Figur Mertens in Die Mdérder sind unter uns (Wolfgang Staudte, 1946). In diesem
ersten Trimmerfilm greift der Protagonist tatsichlich zur Waffe, um einen Kriegsverbrecher,
dem es in der deutschen Nachkriegszeit schon wieder allzu gut geht, zu richten. Allerdings
gibt er am Ende den entscheidenden Schuss doch nicht ab, was allerdings eher der sowjeti-
schen Zensur als dem Drehbuch vorzuwerfen ist. Vgl. Perinelli, Liebe 47, S. 110. Vgl. Barbara
Bongartz: Von Caligari zu Hitler — Von Hitler zu Dr. Mabuse? Eine »psychologische« Geschichte
des deutschen Films von 1946 bis 1960. Miinster 1992. S. 37.

628 Die anschwellende bedrohlich-sirenenartige Musik kiindigt den tragischen Ausgang der nun
vollstindig vom Arbeitskollektiv marginalisierten Silvana an.

12.02.2026, 22:28:1 - e


https://doi.org/10.14361/9783839410882-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

318 FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS

Einzig Francesca ahnt, was vor sich geht, und versucht seinen Plan zu
vereiteln. Dafiir iiberredet sie den zufillig vorbeikommenden Marco, ihr
zu helfen. Dieser ist zunichst unschliissig und bringt wenig Enthusi-
asmus dafiir auf, den Helden zu spielen. Doch schlieflich kehren beide
zum Hof zuriick und konfrontieren Walter und Silvana, die daraufhinin
das Schlachthaus des Landgutes fliichten. Hier findet der letzte Kampf
zwischen den beiden Parteien statt; eine symbolisierte Biirgerkriegsszene
im Schlachthaus Italien.5»
In dieser Szene tauchen zwischen abgehangenen Rinderképfen und
Fleischteilen auch noch einmal sehr eindriicklich die beschidigten,
dysfunktionalen minnlichen Kérper auf. Denn beide Mdnner verletzen
sich gleich zu Anfang ziemlich dilettantisch den Arm und so ist es an
den beiden Frauen, die Sache zu Ende zu bringen. Verschanzt in gegen-
iiberliegenden Ecken beschiefen sich Silvana und Francesca, wihrend
die beiden Minner hinter ihnen Deckung suchen und unter Schmerzen
ihren aufer Gefecht gesetzten Waffenarm halten; im Hintergrund
plitschert stetig ein kleines Wasserrinnsal. Walter und Marco werden
zu passiven Zuschauern des dramatischen Endes und bleiben damit
die kastrierten Helden, die schon den Neorealismus bevélkerten. Und
wie in so vielen anderen neorealistischen Filmen werden auch hier die
Protagonisten zu einem Ort, den die Frauen verteidigen und von dem aus
und fiir den sie sich bekdmpfen. In spiegelbildlicher Verkehrung zum
klassischen Narrativ®® sind es die Midnner, zu denen die Frauen nach
Bewiltigung ihres Abenteuers zuriickkehren. Schlieflich verlisst Fran-
cesca unerwartet ihre Deckung und geht mit erhobener Pistole auf ihre
Kontrahentin zu. Wahrend Walter in panischer Angst Silvana anfleht zu
schiefen, macht Francesca ihr deutlich, wie sehr sie von Walter betrogen
wurde. Als Silvana ihr die Diamantenkette zuwirft und damit hofft, ihre
Gegnerin zu besénftigen, verkennt sie ein letztes Mal die Situation. Denn
Francesca geht es schon lange nicht mehr um den Schmuck, und so kickt
sie die Kette, die vor ihr auf dem Boden liegt, beildufig und verichtlich
in eine Abflussoffnung. Silvana versteht nun, dass die Kette falsch ist
und alles, woran sie glaubte, eine Liige war. SolchermaRen wird nun auch
Silvana von dem Wahn, der wie eine Krankheit iiber sie kam, geheilt.
Tatsichlich verbiinden sich die beiden Frauen in dieser Szene und mit
ihnen symbolisch das faschistische Italien als verfithrter Frauenkorper
mit dem Italien der weiblich konnotierten Resistenza - nationale Ausséh-
nung. Silvana sieht nun klar, dass diese Kette und das, wofiir sie stand
- Faschismus und Amerika: midnnliche Fithrung, Dekadenz, Verbrechen,

629 Vgl. Ben-Ghiat, Liberation, S. 97.

630 Damit ist die tberwiltigende Mehrheit aller westlichen Filme vor 1945 und nach 1950
gemeint.

12.02.2026, 22:28:1 - e


https://doi.org/10.14361/9783839410882-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RISO AMARO 319

Sexund Zerstreuung - nichts wert ist, >falsch«ist. Und so richtet sie folg-
lich ihre Waffe auf Walter und erschieft ihn. Doch damit nicht genug.
Todlich getroffen wankt Walter einige Schritte durch das Schlachthaus.
Als er zusammenbricht, fallt er in einen grofen Fleischerhaken, der von

der Decke ragt und verfingt sich an einem der langen Fleischspiefe. In

dem Bild von Walter am Haken sieht Ben-Ghiat Mussolini vom eigenen
Volk gerichtet auf der Mailinder Piazzale Loreto kopfiiber aufgehingt.®'

Doch ist Silvana dadurch noch nicht vom Faschismus gereinigt. Vielmehr
verldsst sie das Szenario und erklimmt mit schlafwandlerischer Sicher-
heit den eigens fiir das Fest errichteten hohen Holzturm. Noch einmal
entfernt sie sich von der italienischen Erde und will wieder hoch iiber
die anderen hinaus. Doch diesmal nimmt sie nur Anlauf. Oben ange-
kommen stiirzt sie sich nach kurzem Zogern hinunter in den Tod. Der

Sprung von der allerhochsten Plattform des Turmes liefert die notige

Besetzungsenergie, um die Verschmelzung von Silvanas Kérper mit

dem italienischen Boden zu erméglichen. SolchermaRen zerschellt - wie

schon Carmela in Paisa, wie Giuseppe in Sciuscid, wie Paola in Desiderio

oder Edmund in Germania anno zero -, wird sie eins mit der noch zerkliif-
teten oder flieRenden Landschaft Italiens.

Riso amaro vollzieht hier jedoch die entscheidende Wende. Wihrend die

anderen Filme mit dem tristen Bild des Todes endeten, wird Silvanas

Korper, der vom Schmuck und von Walter, von Amerika und vom

Faschismus befreit wurde, nun reterritorialisiert. Denn in der letzten

Riso amaro: Walter, gerichtet > British Film Institute Mussolini, gerichtet am 29.04.1945

Sequenz, am nichsten Morgen, liegt ihr toter Kérper auf dem Boden
und wird in der Mise en Scéne von den Reisarbeiterinnen in einem
Halbkreis eingerahmt. Die Frauen sollen nach Hause fahren, aber keine
will gehen. Da tritt Gianna an den Kérper Silvanas heran und streut,

631 Vgl. Ben-Ghiat, Liberation, S. 97. Wie Mussolinis Geliebte Clara Petacci, die neben ihm hingt,
muss auch Silvana mit Walter sterben.

12.02.2026, 22:28:1 - e


https://doi.org/10.14361/9783839410882-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

320 FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS

wie bei einem Begribnis mit Erde, ein wenig Reis aus ihrem Lohnsack
auf die Leiche. Nacheinander tritt nun jede der Frauen vor und bestreut
Silvanas Korper mit einer Handvoll Reis, dem Produkt ihrer harten
Arbeit. Die mondatura del riso, die Schilung der Hiilsenfrucht, bekommt
ihre wortwortliche Entsprechung. Denn auch Silvanas Kérper wurde von
seiner schlechten Oberfliche befreit, so dass nun der fruchtbare Samen
hervortreten kann. Er wird als Erde bepflanzt und damit selbst zum Keim
eines neuen Italiens; eine Nation, symbolisch befruchtet vom Koérper
der Frau. So findet Silvana Wiederaufnahme in das weibliche/nationale
Kollektiv beziehungsweise begriindet dieses gleichzeitig. Solchermagen
konnte (nicht nur) Silvana Manganos fetischisierter Kérper durch die
befruchtende Besetzung des Landes als zu besetzende Frau wiederge-
boren werden. Der unfruchtbaren Verbindung mit Walter wird nun eine
fruchtbare Verbindung mit dem neuen Italien entgegengestellt. Silvanas
Korper figuriert dabei als phallischer signifier fiir eine wiederhergestellte
Weiblichkeit und Nation.

Dies schuf nun erstmals nach Ende des Krieges auch fiir den minnlichen
Korper die notwendige Voraussetzung, erneut eine heteronormative
Paarbildung eingehen zu kénnen. Mit der phallischen Territorialisie-
rung durch die inszenierten Bilder fetischisierter Frauen konnte nun
gleichsam seine Mdnnlichkeit repariert werden. Symbolisiert wird dieser
Neuanfang durch das Paar Francesca und Marco, die im Schlussbild - wie
aus einer faschistischen oder eher noch stalinistischen Ikonographie
entnommen - ihrer gemeinsamen Zukunft entgegenschreiten. Marcos
verletzter Arm, seine Kastration, ist zwar in dieser letzten Sequenz noch
nicht verheilt, aber dennoch gut verbunden auf dem Weg der Heilung.
Die Kameraperspektive dieser vorletzten Einstellung von Riso amaro ist
wie im italienischen Kino der 1930er Jahre wieder vertikal von schrig
unten nach oben ausgerichtet und iiberhéht damit die Zentralitit der
heteronormativen Schlussfigur des ersten Happy Ends eines neorealis-
tischen Films.

12.02.2026, 22:28:1 - e


https://doi.org/10.14361/9783839410882-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

12.02.2028, 22:26:1!



https://doi.org/10.14361/9783839410882-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

322 FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS

12.02.2026,

12811

- [


https://doi.org/10.14361/9783839410882-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

