
295

Riso amaro 

Nachdem die verschiedenen zentralen Geschlechtertypen des neorea-
listischen Films untersucht wurden, soll nun der Film Riso amaro  von 
Giuseppe De Santis aus dem Jahre 1949 im Ganzen analysiert werden. 
Da bisher die Filme immer wieder aus wechselnden Perspektiven 
betrachtet wurden, um bestimmende Merkmale des italienischen 
Nachkriegskinos herauszuarbeiten, konnte sich schwerlich ein 
komplettes Bild von einem der Filme entwickeln. Stattdessen wurde 
jeweils ein geschlechtlicher Typus anhand von Filmausschnitten in 
hinreichender Dichte besprochen, so dass ein und derselbe Film über 
die Arbeit verstreut zum Teil sehr oft zur Sprache kam. Mit einer 
Vollanalyse von Riso amaro soll das Verfahren nun umgedreht werden. 
Entlang des Filmplots werden viele der nun schon bekannten Figuren 
auftauchen.586 Zum einen soll wenigstens einer der neorealistischen 
Filme nicht zerstückelt, sondern in seiner Gesamtheit gelesen werden, 
zum anderen versteht diese Arbeit im Einklang mit der Forschung 
Riso amaro als einen zentralen Film jener Übergangsphase, der die 
unmittelbare Nachkriegszeit abschließt und die sich konsolidierende 
neue italienische Republik bereits in sich trägt beziehungsweise die 
Mechanismen dieser Transition deutlich macht und über die Kate-
gorie Geschlecht verhandelt.587 Die Prominenz von Riso amaro in dieser 
Arbeit liegt darin begründet, dass der Film sowohl Dokument als auch 
Funktion dieses einschneidenden historischen Moments ist.

Giuseppe De Santis
Der Regisseur Giuseppe De Santis, Mitglied des Partito Comunista  Italiano, 
drehte Riso Amaro kurz vor Non c’è pace tra gli ulivi, der  von dem Schäferkol-
lektiv handelt, das sich gegen einen mafi ösen und ehemals faschistischen 
Großbauern wehrt, und nach Caccia tragica , in dem eine Landkoopera-
tive sich von einer Ex-Nazi-Bande ihren geraubten Lohn zurückerbeuten 
muss. Am Ende der 1940er Jahre verfi lmte er die Geschichte eines Kollek-

586  Allerdings versammelt der Film nicht alle vorher angesprochenen Typen. Figuren wie Sexarbei-
terinnen, Kollaborateurinnen, alliierte und deutsche Soldaten, Väter und Kinder fehlen etwa 
ganz.

587  Vgl. zum Beispiel Antonio Vitti: Giuseppe De Santis and Postwar Italian Cinema. Toronto, 
Buffalo, London 1996. S. 37. Vgl. Flora Ghezzo: The Polysemic Body: Silvana as a Neorealistic 
Femme Fatale, in: Riviello (Hg.), Women in Italian Cinema, S. 39-55. S. 41f. Vgl. Grignaffi ni, 
Female Identity and Italian Cinema, S. 120, und Grignaffi ni, Il femminile nel cinema itali-
ano, S. 372. Vgl. Rocchio, Cinema of Anxiety, S. 106. Vgl. Luciano De Giusti: Disseminazione 
dell’esperienza neorealista, in: Ders. (Hg.), Storia del cinema italiano, 1949/1953, S. 3-32, hier 
S. 15f. 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-006 - am 12.02.2026, 22:29:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS296

tivs von Reisarbeiterinnen, das sich gegen ihren Padrone und gegen eine 
Bande Krimineller zusammenschließt und um seine Rechte und den 
Lohn kämpft. Kurze Zeit nach Riso amaro  widmete sich der Regisseur 
schließlich mit Roma ore 11  den arbeitslosen weiblichen Angestellten in 
der Stadt, die in ihrer Not wegen einer Stellenausschreibung ein Büro 
stürmen und dabei das Treppenhaus zum Einsturz bringen. Gegen das 
bis heute in Italien gültige Model einer intakten Geschlechterordnung 
mit einem männlichen breadwinner und der Frau als Hausfrau zeugen 
die Filme De Santis’ und anderer neorealistischer Regisseure vom kurz-
zeitig veränderten kulturellen Bild einer vergeschlechteten Arbeitstei-
lung, das dem eines männlichen Produzenten und einer weiblichen 
Reproduzentin abweicht und stattdessen ein solidarisches Kollektiv 
zeichnet.588

Diese Perspektive auf De Santis, die vor allem auf den polit-ökonomischen 
Fokus des Filmemachers und seiner Produktionen abhebt, ist typisch für 
die historische Rezeption. Und tatsächlich sind die moralischen Momente, 
das heißt der Kampf einfacher, arbeitender Menschen gegen die Raffgier 
von degenerierten, skrupellosen Figuren, die linkspolitischen Momente, 
also das solidarische Kollektiv gegen den exploitativen Padrone, Banditen, 
Faschisten, sowie das nationale Moment, das heißt das neue Italien gegen 
das faschistische Vorläuferregime und gegen eine amerikanische Konsum-
gesellschaft, unübersehbar in seinen Filmen. So werden in der Forschung 
etwa die Konfl ikte mit dem PCI um den Film Riso amaro  beschrieben, dem die 
Figur der Silvana zu freizügig und zu amerikanisch war,589 oder es werden 
die erstaunlichen Ähnlichkeiten untersucht, die zwischen den kollektiven 
Frauenfi guren seiner Filme und demjenigen Frauenbild bestehen, wie es 
von christlich-konservativen Kreisen zu dieser Zeit propagiert wurde.590 
Eine weitere Besonderheit der historiographischen Rezeption gerade 
dieses Filmes fällt jedoch auf. So stehen die Körper der Protagonis-
tinnen ungewöhnlich deutlich im Vordergrund vieler Analysen von 
Riso amaro . Ohne dabei auf Konzepte der Körpergeschichte einzugehen, 
scheinen nicht wenige HistorikerInnen neben der Geschichte, dem 
Kontext der Produktion sowie den Charakteren und Aussagen des Films 
besonders die Körper auf der Leinwand für bedeutsam zu halten. Denn 
nun werden die einst devianten Körper der direkten Nachkriegszeit 
erneut stratifi ziert beziehungsweise werden die neuen makropoliti-
schen Verhältnisse über den Körper der Frau begründet. 

588  Vgl. Elisabetta Addis: Gender in the Italian Welfare State Reforms. EUI Working Paper EUF Nr. 
99/5. San Domenico 1999. S. 25.

589  Vgl. Gundle, From Neo-Realism to Luci Rosse, S. 208.

590  Vgl. Enrica Capussotti: Weiblichkeit, ländliche Gemeinschaft und italienischer Nationalcha-
rakter. Der Kampf gegen amerikanische Modernität in Riso amaro , in: WerkstattGeschichte. 
Nr. 44, 2006. S. 97-109, hier S. 102. 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-006 - am 12.02.2026, 22:29:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


297RISO AMARO 

Silvana Mangano
Zentral im Film, mehr aber noch in seiner sowohl zeitgenössischen wie 
auch historischen Außenwahrnehmung, ist die zu diesem Zeitpunkt 
erst siebzehnjährige Silvana Mangano. Sie spielt die Silvana im Film 
und wurde mit dieser Rolle die erste Nachkriegs-Diva Italiens. Das Bild 
Silvanas in kurzen Hosen und hochgezogenen Strümpfen knietief im 
Reisfeld stehend, welches als Symbol für den Film gilt, ist bis heute in 
jedem Buch über den italienischen Film, auf jeder Internetseite über 
italienische Filmdiven und an jedem Touristenstand in Rom zu fi nden. 
Mit ihr und diesem Bild wurde der Film berühmt, auch wenn sich die 
Aussage des Films explizit gegen die von Silvana Mangano repräsen-
tierte Weiblichkeit richtet. Denn sie ist zwar eine der ›guten‹ einfachen 
norditalienischen Saisonarbeiterinnen, jedoch träumt sie von einem 
leichten und heiteren Leben in Amerika. Sie kaut Kaugummi, posiert 
vor der Kamera wie ein Pin-up-Girl und tanzt bei jeder Gelegenheit zur 
Boogie-Woogie-Musik, die sie auf ihrem mitgebrachten Plattenspieler 
abspielt. Die KinogängerInnen von 1949 wurden der Tatsache gewahr, 
dass eine solche Nähe zum amerikanischen way of life für Silvana 
tragisch enden muss und sie am Ende dafür bezahlen wird. Interessant 
ist, dass, obwohl Silvana den verworfenen, amerikanisch-verführten 
und dadurch verführerischen Körper darstellt, dafür verurteilt und aus 
dem Arbeiterinnenkollektiv ausgeschlossen wird und am Ende sterben 
muss, es dennoch dieser nach Vorbild amerikanischer Hollywood-Diven 
fetischisierte Körper ist, der zum Symbol des neuen Italiens wurde: 
Unabhängig von der intendierten Moral der Geschichte wurde die Iden-

Riso amaro: Die erste Diva Nachkriegsitaliens > Nowell-Smith: Italian Cinema

https://doi.org/10.14361/9783839410882-006 - am 12.02.2026, 22:29:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS298

tifi kation mit Manganos Körper zur nationalen Identifi kation.591 Flora 
Ghezzo bringt es auf den Punkt, wenn sie in ihrer Analyse des Films zu 
»Silvana’s sensuous body« schreibt: »The body is thus inscribed into 
political discourse.«592 Darin erklärt sich auch die Kritik von De Santis’ 
Partei an dem Frauenbild des Films und am Film selbst. Denn unab-
hängig vom Narrativ, das die freizügige und auf Konsum ausgerichtete 
Silvana verurteilt, wurde der Film genau für dieses Bild so berühmt. 
Er installierte nicht weniger als ein ›neues‹ Frauenbild im kulturellen 
Gedächtnis der italienischen Nachkriegsgesellschaft; das Bild ihres 
Körpers wirkte stärker als der Plot. In der nachfolgenden Analyse wird 
die Figur Silvana daher stärker als die anderen ProtagonistInnen eine 
zentrale Rolle einnehmen.

Synopsis
In der folgenden Analyse werden zwar immer wieder längere Hand-
lungsabschnitte geschildert werden, weil nur in einem close reading alle 
Aspekte der geschlechtlichen und körperhistorischen Ereignisse und 
Mechanismen sichtbar werden, doch wird dies nicht analog zur Entwick-
lung des Plots geschehen. Daher soll zum besseren Verständnis eine 
kurze Synopse das Narrativ des Filmes in seiner Chronologie vorstellen: 
Ein vor der Polizei fl üchtendes Gangsterpaar, Walter (Vittorio Gassman) 
und Francesca (Doris Dowling), mischt sich nach einem Coup unter die 
Menschenmassen, die am Turiner Bahnhof, wie jedes Jahr Anfang Mai, 
zu Tausenden aus ganz Norditalien zur mondatura del riso anreisen, um 
in den Reisfeldern der norditalienischen Poebene Unkraut zu jäten, neue 
Setzlinge zu pfl anzen und den Reis zu schälen. Nach einer Schießerei 
mit Zivilfahndern auf den Bahngleisen teilen sich die beiden hektisch 
auf. Während Walter untertaucht, verwahrt Francesca die Beute – ein 
Diamantencollier – und fährt zusammen mit den Reisarbeiterinnen, 
den sogenannten mondine, in einem der Züge zu den Anbaugebieten des 
Vercellese. Eine der jungen Frauen, Silvana, bemerkt sofort, dass Francesca 
ein Geheimnis umgibt. Neugierig auf alles Abenteuerliche nimmt sich 
Silvana Francescas an und bleibt an ihrer Seite. Eine Hass-Liebe entsteht 
zwischen den beiden, in der sie sowohl Freundinnen als auch Konkur-
rentinnen werden. So denunziert Silvana mehrfach, aber erfolglos Fran-
cesca, entwendet ihr einige Male das geraubte Schmuckstück und buhlt 
mit ihr um dieselben Männer. Doch gleichzeitig bewundert die einfache 
Silvana die städtische Francesca und sucht beständig ihre Nähe. Am Ende 

591  Vgl. Grignaffi ni, Il femminile nel cinema italiano, S. 384f. Bruna Magi: Divismo anni ’50. Lo 
scandalo come tragedia al femminile, in: Corrado Catania (Hg.): La donna nel cinema italiano 
degli anni cinquanta. Atti di un convegno. Agrigent 1991. S. 55-61, hier S. 57. 

592  Ghezzo, The Polysemic Body, S. 42.

https://doi.org/10.14361/9783839410882-006 - am 12.02.2026, 22:29:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


299RISO AMARO 

des Filmes, als Walter wieder auftaucht, ist Francesca mittlerweile eine 
ordentliche Arbeiterin geworden, die sich von ihrem kriminellen Partner 
trennt, während Silvana nun ihrerseits ihm und seinen Versprechungen 
vom schnellen Geld und der weiten Welt verfällt. Als Walter mit Hilfe 
von Silvana die Reisernte und damit den Lohn der mondine stehlen will, 
vereitelt Francesca zusammen mit dem anständigen Soldaten Marco 
(Raf Vallone) den Plan – es kommt zum Showdown zwischen den beiden 
Frauen. Am Ende sterben Walter und Silvana, während Francesca und 
Marco als Held und Heldin triumphieren.

Erde, Wasser, Reis: 
die Reterritorialisierung der Silvana

Doch zunächst ist Silvana noch Teil des Kollektivs der Landarbeiterinnen. 
Über dieses Frauen-Kollektiv in Riso amaro  ist viel geschrieben worden 
und die meisten FilmtheoretikerInnen sind sich darin einig, dass es die 
Landschaft verkörpert beziehungsweise sich mit dieser in einem ständigen 
ikonographischen Austausch, in einem wechselseitigen Verweissystem 
befi ndet. Lesley Caldwell arbeitet dieses Verhältnis präzise heraus: 

»De Santis thus produces a bodily eroticism that gathers together collective soli-
darity and individualized sexuality in a narrative of love, sex, money and crime, 
themes of the American cinema, represented in a mis-en-scène dominated by the 
landscape of the Po. […] The female body, then, above all inscribed in the landscape, 
whether individualized or en masse, provides the visual centre of the fi lm.«593 

Diese Zentralität erfüllt einen bestimmten Zweck. Denn, so Caldwell 
weiter, es gehe De Santis mit dieser Inszenierung, genau wie schon 
 Rossellini mit seinen Filmen, um die Konstituierung einer italienischen 
Identität.594 So werden die Körper der Frauen zu Landschaften und das 
neue Italien selbst zu einem Frauenkörper. Tatsächlich werden schon 
im Vorspann nackte Frauenbeine im einströmenden Wasser der Felder 
sichtbar. Die ausgiebigen Sequenzen im Film, welche die Arbeit der 
mondine zeigen, folgen dabei einer strengen geometrischen Choreogra-
phie. In langen Zügen oder Ketten waten die Frauen durch das Wasser und 
arbeiten sich nach einem unsichtbaren Plan langsam vor. Dabei bilden sie 
sich bewegende Muster auf der Leinwand, die sich in die Kartographie 
der Reisfelder einfügen und diese wiederholen. Nicht zufällig erwecken 
diese Bilder bei manchen FilmexpertInnen den Eindruck von »Soldaten 

593  Lesley Caldwell: What about Women? Italian Films and their Concerns, in: Ulrike Sieglohr 
(Hg.): Heroines without Heroes. Reconstructing Female and National Identities in European 
Cinema, 1945-51. New York 2000. S. 131-146, hier S. 142f.

594  Vgl. ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839410882-006 - am 12.02.2026, 22:29:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS300

oder Tänzern«595 oder erinnern gar an die geometrischen Figuren der 
Tanzrevuen in den Filmen von Busby Berkeley.596 Doch ist der entschei-
dende Unterschied, dass sich die Frauen im Reisfeld im Gegensatz zu 
den von Caldwell und Capussotti assoziierten Figuren in einem stän-
digen Kontakt mit dem Boden befi nden. Sich ununterbrochen bewegend, 
waten sie gekrümmt durch die Felder, sowohl Beine wie auch Arme unter 
Wasser. So gibt es weder das militärische Stillstehen der Soldaten noch 
die Leichtigkeit vermittelnden Luftsprünge der wirbelnden Tänzerinnen. 
Die Frauen in Riso amaro  erscheinen verwurzelt, als ob sie sich selbst in 
die Erde einpfl anzten. In den ausgiebigen long shots werden die Frauen-
körper auf den Filmbildern mehr und mehr ununterscheidbar mit den 

Furchen und Wasserläufen, den 
baumbestandenen Dämmen 
und den langen Reihen von 
Reissetzlingen. Die beiden 
Landschaften, die es nach Grig-
naffi ni im Nachkriegskino gab, 
die weibliche und die Italiens,597 
scheinen hier ineinander 
aufzugehen beziehungsweise 
stehen in einem reziproken 
Verhältnis zueinander. Grign-
affi ni bezeichnet entsprechend 
Riso amaro und allgemeiner die 
Filme der 1950er Jahre als ein 
Kino, in dem eine Weiblichkeit 
als Natürlichkeit inszeniert 
wurde und in dem die Körper 
der Frauen in Einklang mit der 
Landschaft gebracht wurden.598 

Die wenigen Männer in dieser Szenerie fallen aus diesem Rahmen heraus. 
Sie stehen nutzlos auf Stöcke gestützt herum und treiben die Frauen 
unter wütendem Gebrüll zu schnellerer Arbeit an. Ihre Funktion ist die 
Kontrolle und Beobachtung der mondine. Zwar sind sie die Vorarbeiter und 
stehen damit in einem hierarchischen Verhältnis zu den Arbeiterinnen, 
doch machen Letztere mehr als einmal im Film klar, dass sie sich von 
den männlichen Figuren im Grunde nicht beeindrucken lassen, sondern 

595  Capussotti, Weiblichkeit, S. 100.

596  Vgl. Caldwell, What about Women?, S. 143.

597  Vgl. Grignaffi ni, Il femminile nel cinema italiano, S. 362.

598  Vgl. Grignaffi ni, Female Identity and Italian Cinema, S. 121.

Riso amaro > Armes: Patterns of Realism

https://doi.org/10.14361/9783839410882-006 - am 12.02.2026, 22:29:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


301RISO AMARO 

besser wissen, wie, wann und auf welche Weise die Arbeit zu leisten ist.599 
Die Männer selbst sind passiv und ihrerseits deviant konnotiert. So hebt 
der Film beispielsweise zwei Männer hervor, die zwielichtiger Herkunft 
zu sein scheinen und keinesfalls als vaterländische Identifi kationsfi -
guren taugen. Der eine von ihnen trägt eine Melone, die stets für urbanes 
Ganoventum steht – wie schon beim Spanier in Ossessione  –, während ein 
anderer lateinamerikanischer Herkunft zu sein scheint. Sie versuchen 
die vertragslosen Arbeiterinnen auszunutzen und Profi t aus der Akkord-
arbeit zu schlagen, zu der diese gezwungen sind.600 Tölpelhaft wie sie 
sind, misslingt es den Männern jedoch, die Arbeiterinnen zu betrügen. 
Eine andere Männerfi gur, diesmal unter den regulären Arbeitern, ist ein 
augenscheinlich geistig zurückgebliebener und nur stotternde Laute 
hervorstoßender junger Mann, der in einer Szene von Silvana herum-
kommandiert wird. Diese drei Männer werden am Ende aktiv, als sie sich 
von Walter überreden lassen, die gesamte Saisonernte zu stehlen. Doch 
der dilettantische Versuch misslingt, und sie bleiben mit ihren LKWs 
im nassen Schlamm stecken. Da, wo die Frauen problemlos und, wenn 
es darauf ankommt, sehr schnell mit ihren bloßen Füßen durchwaten, 
kommen die Männer mit ihren Maschinen nicht voran. Sie sind von den 
fl üssigen Verhältnissen nach wie vor stillgelegt. Die Männer sind im 
Gegensatz zu den Frauen ein Fremdkörper in der scheinbar organischen 
Landschaft, sind inaktiv, passiv, nutzlos und für das weibliche Kollektiv 
der Arbeit und des Aufbaus im schlimmsten Falle schädlich.
Hingegen können die Frauenfi guren in Riso amaro  sich ikonographisch 
mit der Landschaft verbinden. In der Figur der Silvana wird dieser Prozess, 
gerade wegen des Dramas ihres Ausschlusses, das sie durchläuft, sichtbar. 
Laut Grignaffi ni vermag die Figur beziehungsweise der Star Silvana 
Mangano die Physiognomie der Landschaft durch sich durchscheinen zu 
lassen. Darüber konnte ihr Körper, so Grignaffi ni, zum Ort einer natio-
nalen Wiedergeburt werden;601 »a body landscape, along whose outline you 
could read the future of a nation that had to start again from scratch«.602 

599  So widmen etwa die regulären Arbeiterinnen beim Gesangsduell mit den Schwarzarbeite-
rinnen auch den Vorarbeitern einen Vers: »Caporali troppo gridate,/il lavoro sappiamo fa!/Le 
crumire, le crumire;/le crumire dové badà!« (»Ihr Vorarbeiter schreit zu viel,/wir wissen, wie 
die Arbeit zu machen ist!/Die Streikbrecherinnen, die Streikbrecherinnen;/um die Streikbre-
cherinnen müsste sich gekümmert werden!« [Übersetzung d. Verf.] Auch später, als die Arbeit 
wegen anhaltender Regenfälle ruht, entscheiden schließlich die Frauen autonom, die Arbeit 
wieder aufzunehmen.

600  Die beiden Männer planen, den Mehrgewinn, den der Gutsbesitzer durch die schnellere Arbeit 
der clandestini wohl zu erwarten hätte, ihrer Initiative zuzuschreiben und dadurch am Gewinn 
beteiligt zu werden. Doch die vertragslosen Arbeiterinnen wollen durch ihre zeitlich begrenzte 
Akkordarbeit nur einen Vertrag erzwingen, um sich dann dem langsameren, gewerkschaftlich 
abgesicherten Arbeitsrhythmus anpassen zu können.

601  Vgl. Grignaffi ni, Il femminile nel cinema italiano, S. 372.

602  Grignaffi ni, Female Identity and Italian Cinema, S. 123.

https://doi.org/10.14361/9783839410882-006 - am 12.02.2026, 22:29:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS302

Ungeachtet einer gewissen Tendenz zum nationalen Mythos einer Stunde 
Null legt Grignaffi ni hier die entscheidende Spur für eine körperhistorische 
Betrachtung. Allerdings fehlt in dieser Analyse ein wich tiger Zwischen-
schritt. Denn alle Frauen in Riso amaro lassen die Land schaft durch sich 
hindurchscheinen, aber die Landschaft ist nicht gleichbedeutend mit der 
Nation. Erst die Fetischisierung Silvanas, die sie von den übrigen Frauen 
abtrennt und sie in ihrer phallischen Form vom Kollektiv isoliert, taugte zur 
Transformation von »landscape« zu »nation«. Zum Signifi kanten geworden, 
codiert sie die Begehrensströme in ein phallisches Zeichensystem und kerbt 
den glatten Raum. Der historische Prozess einer (Re-)Diskursivierung ist 
hier zu beobachten. In diesem Verhältnis von Nation und Landschaft spielt 
Silvanas Körper die entscheidende Rolle. Er wird zu einer Anziehungsfl äche, 
die, mit Deleuze|Guattari gesprochen, dem organlosen Körper seinen despo-
tischen Sozius hinzufügt. 
Bereits in der Eröffnungssequenz, in der die Frauen am Turiner Bahnhof 
zusammenströmen und Tausende von Menschen kreuz und quer durch 
das Bildsetting laufen, zeigt sich dieser Vorgang. An einer Stelle neben 
den Schienen hat sich ein Kreis gebildet, an dem die schwarmartigen 
Bewegungen der Menschen zum Stillstand kommen und einen leeren 
Platz bilden. In dessen Mittelpunkt tanzt Silvana zur Boogie-Woogie-
Musik von ihrem Plattenspieler. Sie ist ein Intensitätspunkt, der die 
rhizomatischen Bewegungsbahnen um sich herum zu sich hinzieht und 
um sich kreisen lässt. Sie ist wie ein Fleck auf der weißen Leinwand, ein 
erster Punkt eines ›Gesichts‹, ein Signifi kant einer ödipalen Subjekthaf-
tigkeit – »das schwarze Loch der Subjektivität«,603 wie es Deleuze vor 
allem auch im Kinoapparat ausmacht. Nach Deleuze|Guattari bedeutet 
dieses ›Gesicht‹ die Einsetzung einer neuen Semiotik und damit einer 
neuen »Beziehung des Gesichts zu den Machtgefügen, die diese gesell-
schaftliche Produktion brauchen«.604 Silvanas Körper als Signifi kant 
erzeugt ein solches Gesicht. An ihm bleibt das Auge des Publikums 
hängen, es kann sich nun in der Begegnung mit einer Gesichtsleinwand 
erstmals selbst identifi zieren. Den Prozess des ›Sich-selbst-in-den-
Bildern-Erkennens‹, auf den ein Großteil der modernen Filmtheorie 
aufbaut, wusste der neorealistische Film noch stets zu vereiteln. Nun 
aber wird genau dieser Prozess mit Riso amaro wieder in Gang gesetzt . 
Denn der Anziehungspunkt, den Silvanas tanzender Körper darstellt, 
übercodiert das Bild und erschafft einen regelrechten Organismus im 
Apparat Kino, in dem sich zu der Frau als Bild der konstituierende und 
gleichzeitig konstituierte männliche Blick gesellt und sich vermittels 
des Kameraauges ein Gefüge heteronormativer Subjektivierungspro-

603  Deleuze/Guattari, Tausend Plateaus, S. 230.

604  Ebd., S. 249.

https://doi.org/10.14361/9783839410882-006 - am 12.02.2026, 22:29:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


303RISO AMARO 

zesse bildet. Der Organismus braucht ein Gesicht, braucht die Löcher auf 
dem Filmstreifen, durch die die heiße Nadel der ödipalen Identifi kation 
ihre Stiche setzt und sich zum Subjekt vernäht. Das hat gesellschaft-
liche Implikationen, denn »das Gesicht [ist] Politik«,605 die im Kino 
mittels der Technik der suture exekutiert wird. Welche Machtgefüge hier 
erschaffen werden, deutet sich zunächst vage an, als Silvana im Kreis 
ihrer ZuschauerInnen den vor der Polizei fl iehenden Gangster Walter 
unwiderstehlich anzieht. Obwohl er sich versteckt halten muss, kann er 
nicht anders, als Silvanas ›Bühne‹ zu betreten und unter den Augen aller 
mit ihr zu tanzen. Lässig Kaugummi kauend wie Silvana, tanzt Walter 
gekonnt den amerikanischen Modetanz. Er ist das zweite schwarze Loch, 
das zweite Auge, welches das Gesicht komplettiert. Zusammen verstärkt 
dieses Paar das Zentrum und zieht noch mehr Aufmerksamkeit um 
sich herum an. Die schnellen Schnitte auf die begeisterten Umherste-
henden machen die Energie, die sie wie ein Induktionsfeld umgibt, für 
die ZuschauerInnen sinnlich erfahrbar. So werden auch die Blicke der 
Polizisten angezogen, und es kommt erneut zu Walters Enttarnung und 
zu Schüssen, aber wieder kann Walter in der Menge untertauchen und 
fl iehen. Doch entgeht Silvana nicht der kurze Moment der Vertraulich-
keit zwischen ihm und der zurückgelassenen Francesca, und so verfolgt 
sie die geheimnisvolle Fremde, macht schnell Bekanntschaft mit ihr und 
ermuntert sie, bei den Reisarbeiterinnen zu bleiben. 
Francesca wird die Gegenspielerin Silvanas. Ihr ist die Welt der Land-
arbeiterinnen, in die sie sich als aus der Stadt kommende Betrügerin 
einschleicht, zunächst vollkommen fremd. Sie stammt aus einer 
anderen Sphäre, eben jener Welt, zu der es Silvana magisch hinzieht. Der 
Unterschied zwischen der städtischen, bürgerlichen Francesca und der 
ländlichen, naiven Silvana wird auch über deren Körperpfl ege markiert. 
Während Silvana, wie alle anderen Frauen im neorealistischen Film, 
noch ihre Achselhaare hat, sind diese bei Francesca nach dem Vorbild 
amerikanischer Stars schon entfernt. Dennoch wünscht sich Silvana in 
die städtische Konsumwelt, während Francesca nach und nach in dem 
arbeitenden Kollektiv aufgeht. Voneinander angezogen und zugleich 
abgestoßen, schwanken die beiden Frauen zwischen Freundschaft und 
offener Feindschaft hin und her. 
Im Zug macht Silvana Francesca gegenüber sofort zweideutige Anspie-
lungen auf den spektakulären Diebstahl, von dem sie aus einer Zeitung 
erfahren hat, um sie in ein Abhängigkeitsverhältnis zu sich zu bringen. So 
liest Silvana etwa ostentativ die Fotozeitschrift Grand Hôtel und bedeutet 
Francesca, dass sie über den Diebstahl in dem gleichnamigen Hotel im 
Bilde ist und folglich über sie Macht hat. Zugleich wird deutlich, dass 

605  Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839410882-006 - am 12.02.2026, 22:29:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS304

Silvana nur in billigen Zeitschriften erleben kann, was die andere kennt 
– das Universum der Reichen, Mächtigen und Schönen. Die einsetzende 
Verheißung für junge Frauen, über ihren Körper den wirtschaftlichen 
Aufstieg in der Konsumsphäre der Populärkultur zu schaffen, wird hier 
deutlich gemacht. Denn mit der Zeitschrift verdoppelt sich die Verbin-
dung des naiven Wunsches der Silvana im Film mit dem tatsächlichen 
Erfolg Silvana Manganos; die Schauspielerin war, wie alle anderen Diven 
des Nachkriegsitaliens, vor ihrer Schauspielkarriere ein Star der fumetti, 
wie Grand Hôtel und anderer.606 Der Film beschreibt dabei einen Prozess 
des Austausches der beiden Frauen: Francesca wird immer weiter in das 
Kollektiv aufgenommen, während Silvana im selben Maße aus diesem 
ausgestoßen wird.607 Als signifi er dieses Austausches – oder mit dem 
lacanschen Filmvokabular von Slavoy Žižek gesprochen, als Objekt a608 

– dient dabei die von Walter und Francesca gestohlene Juwelenkette, die 
mehrmals zwischen den beiden Frauen hin- und herzirkuliert. Bereits 
bei ihrem Einzug in die Baracken nimmt Silvana die Kette heimlich an 
sich. Als sie nach der Schlacht im Reisfeld Francesca vor Marco als Diebin 
denunziert und ihm zum Beweis das Schmuckstück zeigt, gibt er es 
ungerührt an Francesca zurück. Als amerikanischer Luxus bildet es den 
Antipol zum italienischen Boden, als glitzernder Schatz ist es das Gegen-
teil zur harten und ehrlichen Arbeit der Frauen. Die Kette selbst wird aber 
in keinem Moment thematisiert und verliert zunehmend die Bedeutung, 
die sie anfangs hatte. So steht sie vielmehr für das Moment einer ameri-
kanisierenden und (wie sich zeigen wird) faschisierenden Besetzung der 
weiblichen Körper. Während Francesca den Wert der Arbeit zu schätzen 
lernt, will Silvana den Glanz einer reichen Diva leben. Mit Walters Hilfe 
wird sie kurzfristig solch ein Charakter werden. Diese Verwandlung wird 
gleichzeitig ihr Ende sein, zugleich aber der Beginn einer neuen Filmart, 
einer neuen Kinoleinwand. Der Film selbst wird zu einem Gesicht, das 
erneut für eine ödipalisierte Weiblichkeit und eine Identitäts- und Reprä-
sentationsoberfl äche für das Bild einer italienischen Nation steht. 
Dass der Begriff des Gesichts, wie ihn Deleuze|Guattari verwenden, wenig 
mit der Individualität der einzelnen Menschen zu tun hat, sondern ganz 
im Gegensatz dazu eine bestimmte hegemoniale Ordnung bedeutet, 

606 Das Sommer 1946 gegründete Grand Hôtel gilt als ein Vorläufer der ab 1947 erscheinenden 
Fotoromane, seine Bildergeschichten bestanden jedoch noch nicht aus Fotos, sondern aus 
fotoähnlich gezeichneten Bildern. Vgl. Ulrike Schimming: Fotoromane. Analyse eines Massen-
mediums. Frankfurt a. M. 2002. 

607  Vgl. Marcus, Italian Film, S. 90.

608  Žižek entwickelt Lacans Objekt (klein) a für die Kinotheorie weiter. Er beschreibt es als »zirku-
lierendes Objekt des Austausches«, welches die »Objekt-Ursache des Begehrens« der Prota-
gonisten im Film ist, selbst aber keine Bedeutung hat: »Ein Loch im Zentrum der symbolischen 
Ordnung.« Slavoj Žižek u.a.: Was sie schon immer über Lacan wissen wollten und Hitchcock 
nie zu fragen wagten. Frankfurt a. M. 2002. S. 21.

https://doi.org/10.14361/9783839410882-006 - am 12.02.2026, 22:29:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


305RISO AMARO 

lässt sich in einer Szene von Riso amaro  eindrücklich nachvollziehen. Als 
Silvana ihre Rivalin Francesca vor dem Offi zier Marco als Diebin denun-
ziert und ihm zum Beweis die Beute zeigt, er sich aber weigert, aktiv zu 
werden, und Francesca die Diamantenkette zurückgibt, nennt Marco 
auf Silvanas Frage, warum er sie nicht der Polizei übergeben habe, zwei 
Gründe. Zunächst, so sagt er in guter klassenbewusster Tradition, möge 
er keine Gefängnisse, da die Leute, die solche Orte erschaffen würden, 
nie diejenigen seien, die darinnen säßen. Zudem beginnt er jedoch, von 
Gesichtern zu reden. So sagt er, dass er jemanden mit einem Gesicht wie 
Francesca niemals anzeigen würde, dass all die Frauen auf den Reisfel-
dern ein Gesicht hätten und dass alles eine Frage des Gesichts sei. Hier 
grenzt er ganz in marxistischer Denkart die Individualität der einfa-
chen Leute gegenüber den »Charaktermasken der Personen« ab, die nur 
»Personifi kationen der ökonomischen Verhältnisse sind, als deren Träger 
sie sich gegenüberstehen«.609 
Genau jene Charaktermasken, die Marco in keinem der unterschied-
lichen Frauengesichter fi nden kann, machen das Gesicht aus, mit dem 
sich Deleuze|Guattari kritisch auseinandersetzen. Diese kurze Szene 
unterstreicht die individuelle Rolle, die jeder einzelnen Frau im Film 
zukommt. So umrahmen und verstärken die anderen Figuren im Film 
nicht – wie noch in der choralen Tradition des späten ventennio – lediglich 
die Geschichte der beiden Protagonistinnen, sondern stehen vielmehr für 
ihre eigenen Geschichten. Die Gesichter der Frauen stehen unabhängig 
von der narrativen Linie für ganz individuelle Eigenheiten, Schicksale 
oder Handlungslinien und durchkreuzen damit den Erzählstrang 
mannigfaltig. Erst in der Schlusssequenz bilden sie wieder diesen kurz 
zuvor noch vom Neorealismus überwundenen choralen Rahmen für 
Silvana und Francesca. Diese Wendung bedeutet gleichzeitig die begin-
nende Aufl ösung der heterotopischen Momente als dritten Orten oder 
Zwischenorten und ein Zurücktreten der heterogenen Geschichten der 
Frauen in den Zustand eines asignifi kanten Rauschens. Immerhin, das 
historische Subjekt in den Filmen bleibt zunächst die Heldin, allerdings 
in einer nun fetischisierten und zur Rekonstituierung des heteronorma-
tiven männlichen Geschlechts geeigneten Form.
Die Codierung der Nachkriegsleinwand durch den Körper Silvana 
Manganos ist die zentrale Operation beziehungsweise der Effekt von 
Riso amaro . Wie selbstverständlich wird Manganos Körper zum Beispiel 
von Capussotti als physio-kulturelle Landschaft gelesen, der zufolge 
ihre »lange[n] Beine, großen Brüste, ihre Wespentaille und lange[n] 
hellbraunen Haare zum Sinnbild der volkstümlich-ländlichen Kultur 

609  Karl Marx/Friedrich Engels: Werke, Bd. 23: »Das Kapital«, Bd. 1. Berlin/DDR 1968 [1867]. S. 99f.

https://doi.org/10.14361/9783839410882-006 - am 12.02.2026, 22:29:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS306

Italiens in den späten 40er Jahren wurden«.610 Scheinbar selbstevident 
wurde Manganos Körper bis heute national beschreibbar. Das Publikum 
konnte in seinen Kurven die Silhouette der italienischen Landschaft 
sehen. Und so ist es auch kein Zufall, dass die zu diesem Zeitpunkt 
massenhaft aufkommenden Miss-Wahlen eher ländliche, immer aber 
üppige Frauen als Stars hervorbrachten. Einen interessanten Einblick 
in die zeitgenössische Rezeption und einen Beleg für diese Interpreta-
tion gewährt in diesem Zusammenhang der Widerstand, den Silvana 
Mangano diesem Image in Folge entgegensetzte. So nahm sie nach Riso 
amaro deutlich an Gewicht ab und entsagte so ihrer maggiorata fi sica, was 
ihr zum Teil heftige Kritik und Verratsvorwürfe einbrachte.611 Schnell 
ersetzt durch andere maggiorate, wie zum Beispiel Sophia Loren, verlor 
sie ihren Status als Verkörperung Italiens.612 Ihr Verhalten wurde als 
Desertion aus dem nationalen Konnex aufgefasst. Gleichzeitig nahm sie 
aber mit ihrer neuen Körperlichkeit die schlankeren städtischen Figuren 
der kommenden italienischen Filme der späten 1950er und 1960er Jahre 
vorweg, in denen sie ganz andere Rollen spielte, wie etwa in dem Film 
Anna  (Alberto Lattuada, 1951), in dem sie jedoch noch zeitweise, nämlich 
in Rückblenden, die verführerische Diva ist, vor allem aber in Filmen wie 
Teorema (Pier Paolo Pasolini, 1968), in dem sie eine kühle, großbürgerliche 
Mailänder Ehefrau und Mutter spielt. 
In Riso amaro  stand Manganos Körper aber noch für die Landschaft, 
obwohl oder gerade weil er sich gleichzeitig in seiner Fetischisierung 
von ihr absetzte beziehungsweise sie transformierte. Manganos neore-
alistischer Körper konnte die Landschaft verkörpern, ihr fetischisierter 
Starkörper hingegen die Nation repräsentieren. Lesley Caldwell sieht in 
Mangano jenen Glamour Hollywoods, der ihren Körper als Spektakel 
inszenierte. Genau das bringe sie aber in einen Gegensatz »with the 
massed bodies, working and fi ghting«, der anderen Frauen.613 Caldwell 
bezieht sich hier vor allem auf eine frühe Szene des Films. Nachdem die 
Frauen auf dem umzäunten Anwesen des Landbesitzers ankommen und 
in großen Baracken Quartier nehmen, bricht sofort der erste Konfl ikt 
unter ihnen aus. Denn nicht wenige der angereisten Frauen haben keine 
gewerkschaftlich vermittelten Arbeitsverträge und somit kein Recht, 
auf den Feldern zu arbeiten. Ein Vorarbeiter fordert diese Frauen folglich 

610  Capussotti, Weiblichkeit, S. 101.

611  Vgl. ebd., S. 108.

612  Diesen Vorwurf des Landesverrats, der auf den Verlust einer üppigen Figur folgte, musste 
allerdings auch Sophia Loren kennen lernen. Während ihrer Zeit in Hollywood mutmaßte 
die italienische Öffentlichkeit nicht nur darüber, ob die Loren überhaupt noch italienisch 
sprechen könne, sondern sie war sich auch sicher, dass der Italien untreu gewordene Star 
dünn geworden sei. Vgl. Dechert, Divismo all’italiana, S. 226ff. 

613  Caldwell, What about Women?, S. 143. 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-006 - am 12.02.2026, 22:29:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


307RISO AMARO 

auf, wieder abzureisen. Francesca, die ebenfalls keinen Vertrag besitzt, 
überredet jedoch die sogenannten clandestine, trotzdem gemeinsam aufs 
Feld zu gehen und einfach schneller und härter als die restlichen Frauen 
zu arbeiten. 
Bereits am ersten Tag eskaliert die Situation auf dem Feld. Nachdem 
Silvana in einem spontan angestimmten Lied von Andreina, einer älteren 
risaiola, angegriffen wird, weil sie nicht richtig arbeite,614 lenkt sie die Wut 
der Vertragsarbeiterinnen auf die clandestine, weil diese das Arbeitstempo 
für alle heraufsetzten, also Verräterinnen und Streikbrecherinnen seien. 
Es kommt zu einem Gesangsduell, in dem die Arbeiterinnen, denen das 
Sprechen während der Arbeit untersagt ist, ihre jeweilige Position ›verhan-
deln‹, den caporale lächerlich machen und sich gegenseitig beschimpfen. 
Doch sind die singenden Frauen keine homogene Masse, sondern setzen 
jeweils ganz eigene Akzente. Als eine der illegalen Arbeiterinnen Andreina 
verhöhnt, halten die anderen inne und es kommt zu einer Schlägerei. Die 
Frauen stürzen sich aufeinander und kämpfen verbissen im schlammigen 
Feld. In dieser Szene werden die neorealistischen Momente und jene, die 
schon von einer neuen Ästhetik künden, anschaulich. Unter all den sich 
wälzenden, zerrauften und vor Dreck starrenden Frauen steht einzig 
Silvana unbeteiligt im Wasser, obwohl sie den Schmähgesang mit initiiert 
hat. Statt sich mit den anderen ins Handgemenge zu begeben, versucht sie 
die regulären Arbeiterinnen auf Francesca als vermeintliche Rädelsfüh-
rerin der clandestine zu hetzen. Ihre statuenhafte Erscheinung hebt sie von 
dem wilden Knäuel um sie herum ab und isoliert sie. Obwohl oder gerade 
weil sie als Anführerin gelten kann, wird hier bereits ihr kommender 
Ausschluss aus dem Kollektiv angedeutet. 

Dennoch sind sowohl Silvana als auch Francesca zunächst nur jeweils 
untergeordnete Angehörige der sich feindlich gegenüberstehenden 
Kollektive der Vertragsarbeiterinnen und der illegal Beschäftigten. 
Gleichzeitig sind beide Frauen exponiert, die eine, weil sie noch kein 
Teil des Gesamtkollektivs ist, die andere, weil sie es nicht mehr sein 
will. Sie sind die einzigen Frauen, die sich an der Massenschlägerei 
im Reisfeld nicht beteiligen. Hier schwankt der Film zwischen der 
erneuten Zen tralität der Protagonistinnen vor dem Hintergrund einer 
unbestimmten Masse einerseits und der vielfachen Ausdifferenzierung 
des Kollektivs andererseits. Denn der Kampf auf dem Reisfeld ist eine 
unabhängige Auseinandersetzung zweier gesellschaftlicher Gruppen – 
der Arbeiterinnen und der Subalternen –, und nicht zweier Individuen. 

614  Dieser erste Schlagabtausch zwischen der älteren und erfahrenen Andreina und Silvana wurde 
in den meisten Fassungen herausgeschnitten. So ist es dadurch Silvana, die mit den spontan 
gedichteten Strophen, die zu der Melodie populärer Lieder gesungen werden, anfängt. 
Dadurch verschiebt sich die Wahrnehmung der Handlung wieder stärker auf das Duo Sil-
vana – Francesca.

https://doi.org/10.14361/9783839410882-006 - am 12.02.2026, 22:29:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS308

Dennoch gelingt es Silvana, dem Kampf Einhalt zu gebieten und mit 
einem Fingerzeig auf Francesca, Hunderte von Frauen gegen diese in 
Bewegung zu setzen, und damit zu befehlen. Die Schlacht im Reisfeld 
steht zwar für den chiastischen Austausch Silvanas und Francescas aus 
dem Kollektiv heraus beziehungsweise in dieses hinein, aber der soziale 
Konfl ikt geht in seiner Bedeutung über die Funktion als tragendes 
Moment des Filmplots hinaus und erhält eine eigenständige Relevanz. So 
wurde der Film nicht nur als der erste Divenfi lm rezipiert, sondern auch 
als einer der ersten Filme, in denen die Frau Subjekt von Klassenkämpfen, 
sozialen Konfl ikten und historischen Ereignissen ist.615 
Als sich die Frauen schließlich auf die fl üchtende Francesca stürzen 
wollen, kommt ein Trupp Soldaten daher, die, Schießfi guren tragend, 
lustig und lächerlich wirken. Diese Männer erscheinen als alberne Papp-
kameraden statt als Helden vergangener Kriege. Einzig ihr Anführer 
Marco verfügt über Autorität. Sein Hemd weit aufgeknöpft und auf 
einem Grashalm kauend, tritt der solchermaßen fetischisierte Offi zier 
den Frauen entgegen und rettet so Francesca vor dem Mob. Ihm gelingt 
es, die beiden Frauen gruppen zu einen, gemeinsam für die vertragliche 
Absicherung der clandestine zu kämpfen.
Silvanas Körper entfernt sich jedoch Schritt für Schritt aus dem Kollektiv, 
das den Neorealismus als grundlegendes Moment bestimmte. Der Film 
bestraft sie dafür, doch ist gerade diese Fetischform Grund des Erfolges 
und Symbol des Films. Die sich rekonstituierende phallische Weib-
lichkeit, die sich anhand des berühmten Bildes von Silvana im Reisfeld 
während der Schlacht wie in einem Lehrbuch studieren lässt, wird nun 
ihrerseits als abweichend konnotiert. Doch ist sie die Vorbotin eines 
alten, gleichsam modernisierten patriarchalen Zeichensystems, das 
Frauenkörper in Signifi kanten eines Gesellschaftssystems verwandelt; 
gleichzeitig als Objekt verehrt und als Subjekt degradiert. Über die 
Ikonographie glamouröser weiblicher Körper rekonstituierte der hete-
ronormative Diskurs seine Grammatik. Im fl üssigen Nachkriegsitalien 
wurde Silvanas Körper in Pin-up-Pose festgefroren und in ein nationales 
Narrativ eingeschrieben.
Später im Film scheint Silvana für einen Moment all das, was sie sich 
gewünscht hat, erreicht zu haben. In der betreffenden Szene wiederholt 
sich abermals die Verwandlung des Kollektivs in einen homogenen Block, 
der diese neue Weiblichkeit rahmt. Am Abend erscheinen zahlreiche 
Männer hinter den hohen Mauern des Landguts und werfen Liebes-
briefe hinein. Viele der Frauen klettern zu ihnen und es entspinnen sich 
zunächst ganz unterschiedliche Schicksale, denen der Film kurz folgt, 
wie etwa das von Gianna (Lia Corelli) und Paolo, die ihre Hochzeit planen. 

615  Vgl. Lizzani, Riso amaro , S. 106. 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-006 - am 12.02.2026, 22:29:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


309RISO AMARO 

In einer langgezogenen Kamerafahrt entlang und über der Mauer streift 
der Film wie zufällig eine ganze Reihe von ähnlichen Geschichten, in 
denen manche Frauen ein eigenes Gesicht bekommen. So ist es nicht eine 
anonyme Masse, die zu den Männern über die Mauer klettert, sondern 
eine Vielzahl einzelner Charaktere, die weder Francesca noch Silvana, 
noch eine sonstige Stichwortgeberin für ihr Handeln benötigen – ihre 
Wunschmaschinen laufen selbsttätig. Aufgesplittet in individuelle, 
begehrende Frauen, zerfällt das Arbeitskollektiv, um sich jenseits der 
Mauer in einem kleinen Wäldchen mit den Männern zu einer feiernden 
und tanzenden Gesellschaft wieder zu vereinigen. Doch auf einer Lich-
tung enden diese vielen kleinen Erzählstränge. Schon während des 
Kameraschwenks erklingt das mittlerweile wohlbekannte musikalische 
Thema des Films, Silvanas Boogie-Woogie-Musik, und rückt die vielen 
Aspekte, die gerade entfaltet wurden, in den Hintergrund. 

Silvana mit dem strahlenden Schmuckstück um den Hals betritt die 
Szenerie; wie die Kette abermals die Besitzerin gewechselt hat, bleibt 
unklar. Der Austausch der beiden Frauen wird im Laufe des Films zuneh-
mend weniger über die Kette symbolisch dargestellt. Als Silvana ihren 
berühmten amerikanischen Boogie-Woogie tanzt, ist sie Mittelpunkt der 
sie anfeuernden Menge. Sie ist nun sogar doppelt wertvoll, als fetischi-
sierte Tänzerin wird sie Schmuck, während der Schmuck ihre marktför-
mige Weiblichkeit symbolisiert. Die stets versteckte Kette tritt, wie ihre 
stets verborgene Sehnsucht nach einem Leben als moderne konsumie-
rende Dame, nun offen hervor. In diesem Moment scheint Silvana all ihre 
Träume realisieren zu können. Dennoch wird sie als von allen begehrter 
Intensitätspunkt augenscheinlich prekarisiert: Als Silvana unter die 
Tanzenden tritt, öffnet sich die Menge und bildet erneut einen Kreis um 
sie. Durch diese innere Auffaltung der Masse steht Silvana im Zentrum 
und gerade dadurch gleichzeitig im Außen des Arbeiterinnenkollektivs. 
In dieser Szene visualisiert sich das historische Ende der direkten Nach-
kriegszeit und der Anfang einer Reterritorialisierung devianter Körper 
und Wunschströme auf den auf Konsum ausgerichteten und normierten 
weiblichen Körper im Übergang zu den 1950er Jahren. Selbstverständlich 
folgen die klassischen Männlichkeitsentwürfe prompt. Denn sowohl 
der gute Soldat Marco als auch der düstere Bandit Walter erscheinen 
auf der Bildfl äche. Wie schon zu Beginn des Filmes am Bahnhof betritt 
Walter erneut den Kreis und fällt in Silvanas Tanz mit ein. Nun fügt 
sich alles: Die Kette, der Mann, die Frau und die amerikanische Musik 
rücken ins Zentrum, während die restlichen Figuren – genau wie das 
Kinopublikum – zu ZuschauerInnen werden. Der Tanz von Silvana und 
Walter beschleunigt sich zunehmend und endet, durch schnelle Schnitte 
verstärkt, in einer rasenden Ekstase, in der symbolisch die ganze Sorg-
losigkeit des kollektiven Wahns und der Rausch des Bündnisses der 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-006 - am 12.02.2026, 22:29:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS310

italienischen Bevölkerung mit dem faschistischen System, das sich hier 
nun zum amerikanischen System wandelt, zum Ausdruck kommt. Das 
ist die ideologische Ausrichtung dieses Films. Wie angesteckt fallen die 
Umherstehenden in den wilden Tanz ein. Doch auch Francesca und der 
ehemalige Partisan Marco sind anwesend und intervenieren in histori-
scher Analogie in die Situation. So reißt Marco Silvana die Kette vom Hals 
und prügelt sich anschließend mit Walter, wobei unklar bleibt, um was 
es dabei geht, die Kette, Silvana oder Francesca. Letztere nimmt in dem 
allgemeinen Durcheinander das Schmuckstück noch ein letztes Mal an 
sich und trifft, nachdem sich die Lage beruhigt hat, Walter. Er beschimpft 
sie und rückt schließlich mit der Neuigkeit heraus: Die Halskette ist 
falsch: »È falsa, stupida!« Die Kette wird nun endlich für Francesca zu 
dem, was sie eigentlich die ganze Zeit war, zum schönen Schein falscher 
Verhältnisse. So erkennt sie in dieser Szene endgültig den eigentlichen 
Wert der harten Arbeit und damit ihre wahre Bestimmung. 
Ein weiteres Mal wechselt die Kette danach zu Silvana, die als einzige noch 
nicht weiß, dass die Kette – und das wofür sie steht – falsch ist. Dieses 
Hin und Her des Objekts a steht für den kreuzweisen Positionswechsel 
der beiden Frauen, der in vielen Szenen auch durch die Bildkomposition 
unterstrichen wird. Ein gutes Beispiel hierfür ist jene Szene nach der 
bereits erwähnten Schlacht im Reisfeld. Als Silvana ihre Konkurrentin 
vor dem Offi zier Marco denunziert, steht sie noch zwischen den beiden 
eingerahmt, das heißt sowohl neben Francesca, ihrer Freundin/Feindin, 
als auch neben Marco, ihrem Verehrer. Doch als er ihr die Kette abnimmt, 
schiebt er sie gleichzeitig aus der Mitte des Bildes und steht nun selbst 
in dessen Mitte. Indem er Francesca die Kette zurückgibt, nähert er sich 
ihr an. Und tatsächlich wird in dieser frühen Szene sowohl die Paar-
bildung der beiden als auch die Marginalisierung Silvanas angedeutet. 
Denn noch ist Marco ein Verehrer Silvanas, mit der er fl irtet und sich 
heimlich in einem der Ställe trifft. Auch Marco will aus Italien heraus, 
doch träumt er davon, sich in Südamerika durch Arbeit eine Existenz 
aufzubauen, während Silvana vom schnellen Geld und einem bequemen 
Leben in den USA träumt, wo »alles elektrisch ist«, wie sie schwärmt, 
woraufhin Marco ergänzt: »Ja, sogar die Stühle sind dort elektrisch« 
[Übersetzung d. Verf.]. 
Der Wechsel der beiden Frauen im frame fi ndet noch häufi ger statt. Beson-
ders deutlich geschieht dies in der darauf folgenden Szene im Schlafsaal 
der Baracke, in der die beiden Frauen Bett an Bett untergebracht sind. 
Während Silvana und Francesca wie die Schwestern in Desiderio  im 
schwarzen und weißen Nachthemd auf ihren Betten liegen, vertraut 
sich Francesca ihrer Freundin an. Begierig hängt Silvana an Francescas 
Lippen und fragt sie über ihre Vergangenheit aus. Francesca erzählt 
ihr, wie sie für eine elegante Dame als »cameriera personale« in einem 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-006 - am 12.02.2026, 22:29:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


311RISO AMARO 

reichen Haushalt tätig 
war. Als sie schwanger 
wurde, verlor sie ihre 
Stellung. Sie erzählt ihr 
auch von Walter, der wie 
ein »signore« aufgetreten, 
im Grunde aber ein Spieler 
sei, dessen Schulden sie 
habe abarbeiten müssen. 
Darüber hinaus habe er sie 
gedrängt, ihr Kind, auf das 
sie sich gefreut habe, abzu-
treiben. Wie bei dem Typus 
der kollaborierenden Itali-
enerinnen im Fieberwahn 
während des Faschismus entstand auch für Francesca ein Abhängigkeits-
verhältnis zu ihrem Peiniger. Genauso wie es kurz darauf bei Silvana sein 
wird, war der Verlust des Kindes für Francesca der entscheidende Grund, 
für »ihn«, sein Name wird nie genannt, alles zu tun, was er wollte. Am 
Ende überredete er sie zu dem Diebstahl, der sie an diesen Ort brachte. 
Obwohl ihre Geschichte durchweg tragisch ist, beneidet Silvana sie um 
dieses abenteuerliche Leben und die schönen Dinge, die sie in der Welt 
der Reichen zumindest sehen durfte. Francesca nimmt hingegen die 
entgegengesetzte Perspektive ein: »Vorrei essere al posto tuo.«616 
Am Ende des Films verbündet sich Silvana mit Walter, während Francesca 
mit Marco das Kollektiv und seine Arbeitsleistung verteidigt. Kulminati-
onspunkt dieses chiastischen, liminalen Prozesses ist die sadomasochis-
tische Szene, in der sich Silvana gänzlich dem zurückgekehrten Walter 
ausliefert. Es regnet bereits seit sechs Tagen, was die Arbeit auf dem Feld 
verunmöglicht hat. Silvana liegt gelangweilt auf ihrem Bett, neben dem 
ihr Plattenspieler läuft, und schneidet Starbilder aus ihren Zeitschriften 
aus, die sie an der Wand über ihrem Bett befestigt. Doch dann entschließt 
sie sich, dieser Tristesse zu entkommen, und läuft durch den Regen zum 
Reisspeicher, in dem sich Walter versteckt hält. Nicht zufällig eröffnet der 
Film mit diesem Versteck eine Parallele zwischen Walter und Mus solini, 
die Ruth Ben-Ghiat in seiner Figur angelegt sieht. Wie Mussolini schändet 
Walter Italien, symbolisiert durch Silvana, und reißt es beziehungsweise 
sie in den Tod. Und wie Mussolini sitzt auch Walter inmitten der von 
den einfachen Menschen erarbeiteten Produkte, wie eine Ratte in der 
Kornkammer, und bereichert sich daran. Walter hält sich im vollen Reis-

616  »Ich möchte an deiner Stelle sein.« [Übersetzung d. Verf.] Der häufi ge gekreuzte Positions-
wechsel bringt diesen Wunsch der beiden Frauen besonders deutlich zum Ausdruck.

Riso amaro > Marcus: Italian Film in the Light of Neorealism

https://doi.org/10.14361/9783839410882-006 - am 12.02.2026, 22:29:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS312

speicher des Gutes versteckt. Damit bekräftigt sich Ben-Ghiats These, 
dass die Verantwortung der italienischen Bevölkerung am Faschismus 
externalisiert wird, insofern diese Parallelisierung suggeriert, dass im 
Falle des Duce wie bei Walter niemand von dem Raub und dem Betrug 
wusste und gleichzeitig das allgemeine Mitmachen der breiten Bevölke-
rung dethematisiert wird.617 In den Unterkünften der Frauen motivieren 
Gianna und andere währenddessen ihre erfahrene capo Andreina, trotz 
schlechten Wetters sofort auf die Felder zu gehen, nachdem diese davor 
gewarnt hatte, dass sie große Lohneinbußen hinnehmen müssten, wenn 
sie jetzt nicht wieder anfangen würden zu arbeiten. Wieder nehmen 
weder Silvana noch Francesca am Entscheidungsprozess der Frauen teil. 
Zwar vollzieht sich in dieser entscheidenden Episode des Films endgültig 
der Austausch zwischen Francesca und Silvana, aber es sind die anderen 
Frauen, die das Setting setzen.
Auch die schwangere und geschwächte Gabriella (Maria Grazia Francia) 
lässt sich von der spontanen Begeisterung anstecken und zieht mit den 
Frauen hinaus in den strömenden Regen. Schließlich gehen alle mondine 
begeistert mit. Derweil lockt Silvana Walter aus dem Schuppen, in dem 
er sich versteckt hält. Komplett durchnässt fl irtet sie mit dem Gangster, 
reizt ihn durch Hiebe eines langen Zweiges und führt ihn solchermaßen 
verführerisch auf einen der Feldwege außerhalb des Landguts. Dieses 
Spiel hatte sie in einer früheren Szene bereits mit Marco versucht, doch 
wusste er im Gegensatz zu Walter nichts mit dem Spiel aus Sex und 

617  Vgl. Ben-Ghiat, Liberation, S. 84 und 96f.

Riso amaro > Landy: Stardom Italian Style

https://doi.org/10.14361/9783839410882-006 - am 12.02.2026, 22:29:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


313RISO AMARO 

Gewalt anzufangen. Doch nun entwendet Walter der zurückweichenden 
Silvana den Stock und beginnt, damit auf die junge Frau einzuschlagen. 
Das Unwetter und der entschlossen weiter vordrängende Walter lassen 
die Situation immer bedrohlicher erscheinen, die Boogie-Woogie-
Musik aus dem Off schwillt an. Schließlich fällt Silvana entsetzt vor 
ihm zu Boden. Während sie hysterisch lacht und schreit, kommt Walter, 
mit einem sadistischen Grinsen, vor dem Hintergrund des dunklen 
Himmels und umrahmt von einer dramatisch zugespitzten Musik über 
sie – Schnitt. 
Zeitgleich setzen bei der schwangeren Gabriella im Reisfeld die Wehen ein. 
Während die Regenwolken jedes Licht nehmen und der Regen in Sturzbä-
chen vom Himmel fällt, bekommt sie im nassen Schilf verfrüht ihr Kind. 
Dabei beugen sich zahlreiche Arbeiterinnen über die junge Frau und 
bedecken ihren Körper wie ein Vorhang. Ihre dunklen Umhänge schließen 
sich über die Szenerie und vermischen sich ununterscheidbar mit der 
aufgeweichten, schlammigen Erde um sie herum. Hier werden die Frauen 
wie an keiner anderen Stelle des Films eins mit der Erde und dem Wasser. 
Gabriellas Kind ist tot, und es bleibt unklar, ob es eine Totgeburt war oder 
die Arbeiterinnen das Kind am Leben gehindert haben. Hingegen ist in 
dieser ikonographischen Montage eindeutig, dass aus der düsteren und 
gewaltsamen Vereinigung von Walter und Silvana kein Leben entstehen 
wird, sondern sie im Gegenteil dadurch selbst ihren Tod besiegelt haben. 
Die Gleichzeitigkeit der Totgeburt mit Silvanas Vergewaltigung lässt 
Silvana als symbolischen Auslöser erscheinen, wodurch auch ihre eigene 
Abstoßung aus dem Kollektiv endgültig wird. Unterstrichen wird dies am 
Ende der Szene. Wankend nähert sich Silvana der Gruppe um Gabriella, 
wobei sie lange Reihen von Frauen passiert, die sie stumm und feindselig 
unter ihren dunklen übergeworfenen Säcken anstarren. Schließlich sieht 
sie, was passiert ist. Als die Frauen singend hinter Francesca herlaufen, 
die die ohnmächtige Gabriella in ihren Armen trägt, schreit Silvana gegen 
den Regen und den monotonen und schrillen Klagegesang der dunkel 
verhüllten Frauen wie von Sinnen an: »Basta! Basta! Non siamo bestie! 
Basta la miseria! Basta con questo schifo!«618 Ihr Horror kann gleichsam 
als ein Erschrecken vor ihrem Begehren nach Walter/Mussolini und vor 
dem Tod, den es über die Menschen brachte, interpretiert werden. 
Neben den Bildern unterstreichen besonders die akustischen Elemente 
das Moment der Kollektivität und Silvanas zunehmende Vereinzelung 
unter dem Regime des Gangsters. Denn ähnlich wie La terra trema  wird 
auch Riso amaro  von einem Klangteppich aus Gesängen, rhythmischen 
Geräuschen und einer allgemein lärmenden Kulisse getragen. Gerade 

618  »Genug! Genug! Wir sind keine wilden Tiere! Schluss mit dem Elend! Schluss mit diesem Ekel!« 
[Übersetzung d. Verf.]

https://doi.org/10.14361/9783839410882-006 - am 12.02.2026, 22:29:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS314

der akustische Teppich verwebt die Frauenkörper mit der Landschaft. 
Und wie die Reissetzlinge einer nach dem anderen in den Boden gesteckt 
werden, werden mit jedem Lied die Schlaufen dieser andauernden 
Geräuschkulisse geknüpft. Gerade diese ist es, die Silvana in dieser Szene 
nicht mehr ertragen kann. So hält sie sich die Ohren zu und schreit mit 
ihrer Stimme vergebens gegen das unerschütterlich wirkende, klangliche 
Frauenkollektiv an, sackt zurückgelassen im nassen Schilf zusammen 
und stürzt sich schließlich in einen der Wassergräben.
In dieser dramatischen Szene wird darüber hinaus auch deutlich, warum 
der Plot gerade im Umfeld der immer nassen Reisfelder stattfi ndet. Das 
Wasser steht symbolisch für Tod und (Wieder-)Geburt und ist in der 
Vorstellung zumindest der abendländischen Kultur weiblich konno-
tiert.619 Das Säen, Gebären und Sterben des immer mit dem Wasser in 
Berührung stehenden Frauenkollektivs eignet sich daher besonders, das 
Ende einer vergangenen Zeit – sei es Faschismus oder unmittelbare Nach-
kriegszeit – und den Anbruch einer neuen Epoche, eines neuen Italiens zu 
verhandeln. In diesem Ensemble ist die Figur Silvanas als Körper dieser 
Transition zentral. Sie führt symbolisch von der einen in die andere Welt. 
Grignaffi ni beschreibt sie als Kreatur, die sich zwischen Wasser und Erde 
bewegt, zu fest für das eine, zu schlüpfrig und zu wenig natürlich für 
das andere. In der Szene nach der nächtlichen Feier im Wald und vor der 
Vergewaltigung durch Walter wird diese Ambivalenz besonders anschau-
lich gemacht. Zusammen mit anderen Frauen badet Silvana in einem der 
größeren Kanäle. Marco beobachtet sie, hinter einem Busch versteckt. 
Plötzlich beginnt es heftig zu regnen. In der dunklen und verwaschenen, 
aber dennoch paradiesisch anmutenden Mise en Scène entsteigt Silvana 
im strömenden Regen nackt dem Wasser und entdeckt Marco. Der 
versucht sie zu überzeugen, dass ihre amerikanischen Träume falsch 
sind, doch Silvana kennt die Alternative zu ihren Träumen: 

Marco: »Boogie-woogie … romanzi, Grand Hôtel … Non sai vedere altro?« 
Silvana: »Infatti! E tutto quello che vedo stando dalla mattina alla sera con i piedi 
nell’acqua.«620

Dennoch ist sie sich unsicher, ob sie die Arbeit im Wasser oder ein Leben 
im Luxus in den Blick nehmen soll. Sie schwankt zwischen beiden Polen 
hin und her. Das drückt sich auch in ihrer Körperlichkeit aus. Gerade 
weil ihr Körper nicht eindeutig ist, noch nicht ganz Diva, aber auch nicht 

619  Vgl. Gaylyn Studlar: Schaulust und masochistische Ästhetik, in: Frauen und Film. Nr. 39. 1985, 
S. 15-39, hier S. 20. Vgl. Manfred Lurker: Wörterbuch der Symbolik. Stuttgart 1991. S. 316f.

620  Marco: »Boogie-Woogie … Fotoromane, Grand Hôtel … Kannst du nichts anderes sehen?« 
Silvana: »Genau! Das ist alles, was ich sehe, während ich von morgens bis abends knietief im 
Wasser stehe.« [Übersetzung d. Verf.]

https://doi.org/10.14361/9783839410882-006 - am 12.02.2026, 22:29:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


315RISO AMARO 

mehr ganz ländlich, kann sie zwischen diesen Welten hin- und herwech-
seln.621 In diesem Sinne ist Silvana Mangano tatsächlich eine untypische 
›Sexbombe‹, viele ihrer körperlichen Aspekte erscheinen im Vergleich 
zu denen der folgenden Stars wie Gina Lollobrigida oder Lucia Bosè hart 
und widerspenstig, im Vergleich zu Anna  Magnani und Carla Del Poggio 
jedoch mädchenhaft und sexy. Der Regisseur De Santis suchte bewusst 
einen neuen Typus von Schauspielerin für diese Rolle, der eine Mischung 
aus – der für die Italiener unvermeidlichen – Rita Hayworth sowie Carla 
Del Poggio darstellen sollte.622 Aber gerade dadurch sieht Grignaffi ni 
in Silvana – der Silvana im Film und dem Star Silvana Mangano – eine 
»italiana in Italia«, deren Körper die Physiognomie des Italiens von 1949 
sei.623 Obwohl die Figur der Silvana im Film zunehmend marginalisiert 
wird, steht ihr Körper gleichzeitig zentral und damit für das Land und 
die Nation Italien. Hier wäre auch Capussottis Analyse beizupfl ichten, 
die in der Nachkriegszeit eine Hinwendung zum Mütterlichen sieht, 
»nachdem die faschistische Rhetorik eine Wiedergeburt durch Krieg und 
die männliche Gemeinschaft propagiert hatte«.624 Walter würde dann als 
symbolischer Mussolini das Weibliche zerstören und den Tod gebären. 
Dieser Interpretation kann sicherlich zugestimmt werden. 
Gleichzeitig steht Walter aber auch für das andere, das bedrohliche 
Amerika. Er tanzt perfekt Boogie-Woogie, ist welterfahren, und im 
Gegensatz zu den früheren Faschisten steht Walter für Konsum und 
verachtet anstrengende Arbeit. Diese Parallelisierung von Faschismus 

621  Vgl. Grignaffi ni, Il femminile nel cinema italiano, S. 373f. Dort beschreibt sie weiter Silvanas 
widersprüchlichen Körper, der eigentlich alles ist, aber zuletzt doch für nichts wirklich aus-
reicht, sondern immer zu viel oder zu wenig ist, folgendermaßen: »Generosa, solidale, ladra, 
traditrice, tradita, amica, rivale, donna che lavora, donna che seduce ed è sedotta, colpevole, 
innocente, oggetto del desiderio, vittima sacrifi cale. Silvana è troppo poco di plastica per 
essere fi no in fondo una reginetta di fotoromanzi, troppo radicata nella materialità del lavoro 
e del paesaggio per essere fi no in fondo una pin-up, troppo generosa per essere fi no in fondo 
una ›creatura del male‹, troppo poco ›naturale‹ per essere fi no in fondo una creatura della 
terra.« »Großzügig, gefestigt, Diebin, Verräterin, Verratene, Freundin, Rivalin, arbeitende 
Frau, verführerische und verführte Frau, schuldig, unschuldig, Objekt der Begierde, geop-
fertes Opfer. Silvana ist zu wenig plastisch für eine echte Königin der Fotoromane, zu sehr 
verwurzelt in der Materialität der Arbeit und der Landschaft, um letzten Endes ein Pin-up zu 
sein, letztlich zu großzügig für ein ›Wesen des Bösen‹, zu wenig ›natürlich‹, um wirklich ein 
Geschöpf der Erde zu sein.« [Übersetzung d. Verf.]

622  Vgl. Giuseppe de Santis, in Franca Faldini/Goffredo Fofi  (Hg.): L’avventurosa storia del cinema 
italiano: raccontata dai suoi protagonisti 1935-1959. Mailand 1979. S. 154. Die New York Times 
beschrieb Silvana Mangano in ihrer Besprechung von Riso amaro  ganz ähnlich: »A new girl 
[…]. Full-bodied and gracefully muscular, with a rich voice and a handsome, pliant face, she 
handles with vigor and authority the characterization of a tortured libertine. It is not too 
excessive to describe her as Anna  Magnani minus fi fteen years, Ingrid Bergman with a Latin 
disposition and Rita Hayworth plus twenty-fi ve pounds!« Silvanas Gegenspielerin Francesca, 
die Schauspielerin Doris Dowling, wird demgegenüber als eine »Italian ›moll‹« bezeichnet. 
Bosley Crowther: ›Bitter Rice‹, New Italian Film with Silvana Mangano, Opens Stand at the 
World, in: New York Times, The Screen in Review, 19.09.1950. 

623  Grignaffi ni, Il femminile nel cinema italiano, S. 373f.

624  Capussotti, Weiblichkeit, S. 98.

https://doi.org/10.14361/9783839410882-006 - am 12.02.2026, 22:29:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS316

und amerikanischer Kultur prägte durchgehend die politische Ausrich-
tung des Neorealismus.625 Interessant hierbei ist, wie diese historisch, 
politisch und kulturell komplett widersprüchliche Operation vor allem 
über einen vergeschlechteten Selbstentwurf funktioniert: Ein weibliches 
Italien wurde vom Faschismus verführt beziehungsweise hat den Duce 
selbst dazu verführt, es zu missbrauchen.
Vor diesem Hintergrund wird auch noch einmal der Film La Ciociara  
interessant. Sophia Loren, die wie keine andere Diva der Zeit für das 
neue Nachkriegsitalien stand, handelte sich mit ihrem Weggang nach 
Hollywood 1957 zahlreiche empörte Landesverratsvorwürfe ein. Als sie 
wiederkam, drehte sie 1960 mit De Sica als erstes La Ciociara, in dem sie 

und ihre dreizehnjährige 
Film-Tochter von einer Gruppe 
alliierter afrikanisch-arabi-
scher Soldaten in einer Kirche 
brutal vergewaltigt werden. 
Diese Szene, ebenso wie das 
Bild, auf dem sie nach dem 
Verbrechen völlig verzweifelt 
auf einer staubigen Straße in 
sich zusammengebrochen zu 
sehen ist, steht im kulturellen 
Gedächtnis für den gesamten 

Film, ist sozusagen seine verdichtete Aussage. Waren es im Neorealismus 
noch die Faschisten, die Italien, verkörpert durch eine Frau, geschändet 
hatten, waren es zehn Jahre später die Alliierten. Durch die Vergewalti-
gung von Sophia Lorens Körper auf der Leinwand konnte sie indes wieder 
Eingang in die nationale Matrix fi nden. Die Vergewaltigung Lorens ist 
wie die Vergewaltigung Silvanas in Riso amaro  in dieser nationalen und 
phallischen Logik eine notwendige Vorbedingung ihrer Reterritorialisie-
rung. Erst durch die Schändung durch alliierte und nicht-weiße Männer 
auf der Leinwand wurde Sophia Loren wieder in das nationale Kollektiv 
aufgenommen. Damit wurde an der Diva die Phantasie des italienischen 
Publikums exekutiert, die amerikanisierte Schauspielerin, die als konsu-
mierende Frau sexuell aktiv konnotiert war, durch eine gewalttätige 
phallische Besetzung geschlechtlich zu reterritorialisieren und damit 

625  Dies wird besonders in den zahlreichen Stellungnahmen der Filmemacher zum »dekadenten« 
und »wertlosen« Kino Hollywoods sowie zum »eskapistischen« Film des Faschismus deutlich. 
Die gewaltige Demonstration der Comitati per la difesa del cinema in Rom unter Beteiligung von 
Alessandro Blasetti, Vittorio De Sica, Anna  Magnani, Gino Cervi u.a. am 20. Februar 1949 für 
eine Importbeschränkung amerikanischer Filme, gegen die Zensur der DC und für den Schutz 
und die Förderung des »cinema italiano« bringt diese Haltung auf den Punkt. Vgl. Giuseppe 
De Santis: Piazza del Popolo, prima e dopo, in: Cinema. Nr. 9, 28.02.1949. S. 261.

 La Ciociara > Film still

https://doi.org/10.14361/9783839410882-006 - am 12.02.2026, 22:29:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


317RISO AMARO 

als italienische Frau zu resignifi zieren.626 Der geschändete weibliche 
Körper konnte solchermaßen als identifi katorischer Signifi kant wieder 
in die zu heilende Volksgemeinschaft aufgenommen werden. Diese Art 
der ›Bewältigung‹, die eher einer Verdrängung gleicht, ist nur geschlecht-
erhistorisch zu fassen.
Silvana bekundet am Tag nach der Vergewaltigung, nun alles für Walter 
tun zu wollen, und beteiligt sich an seinem Plan, die gesamte Ernte der 
Arbeiterinnen zu stehlen. Als Francesca kurz darauf Walter zum letzten 
Mal in seinem Versteck auf dem Speicher trifft, ist auch ihre Verwand-
lung abgeschlossen. Als er mit ihr schlafen will, lehnt sie ab und will 
lieber zu den anderen Frauen in den Schlafsaal. Als Silvana erscheint, 
versucht sie die junge Frau vor ihrem Ex-Liebhaber zu retten, doch ist es 
bereits zu spät, Silvana gehört ihm mit Haut und Haar. Auch hier wird 
die fi lmische Darstellung des Faschismus als eine Art verblendete Erge-
benheit und wahn- und krankhaftes Ausgeliefertsein evident. 
Die Positionen der beiden Frauen sind nun vollständig ausgewechselt. Am 
Ende des Films kommt es dann zum blutigen Showdown zwischen ihnen. 
Bezogen auf das Bild des symbolisierten Faschismus wäre Frances cas 
Militanz und Entschlossenheit die Beherztheit der Partisanen und 
Silvanas Verstricktheit in Walters Verbrechen die faschistische Gewalt der 
Kollaborateurinnen.627 Doch zuvor hat Walter mit der Hilfe Silvanas und 
seiner kleinen Bande die Reisfelder gefl utet, während die mondine gerade 
den erfolgreichen Abschluss ihrer Arbeitssaison mit einem großen Fest 
begehen und dabei die »Miss Mondina 1948« wählen – natürlich Silvana. 
In einem schnellen Schnittwechsel zeigt der Film, wie unter den begeis-
terten »Silvana«-Rufen der Frauen das Wasser über die Felder fl utet und 
gleichzeitig sich der Reis auf langen Rutschen aus dem Speicher auf 
die Ladefl ächen der Transporter ergießt. Silvana, Wasser und Reis sind 
hier die Elemente, die sich zusammenfügen und am Ende eins werden 
wollen. Doch zunächst stürzen die Arbeiterinnen auf die Felder, um zu 
retten, was zu retten ist, während Silvana mit einer albern wirkenden 
Krone alleine auf der Festbühne zurückbleibt.628 In dem allgemeinen 
Durcheinander lässt Walter die gesamte Reisernte auf LKWs verladen. 

626  Vgl. Dechert, Divismo all’italiana, S. 232ff. Zur italienischen Kritik an Loren in Hollywood vgl. 
Gundle, Sophia Loren. Durch den Film wurde sie die beliebteste Schauspielerin Italiens. 

627  Eine Militanz, die sich im verwandten deutschen Trümmerfi lm kaum fi nden lässt. Einzige Aus-
nahme ist die Figur Mertens in Die Mörder sind unter uns  (Wolfgang Staudte, 1946). In diesem 
ersten Trümmerfi lm greift der Protagonist tatsächlich zur Waffe, um einen Kriegsverbrecher, 
dem es in der deutschen Nachkriegszeit schon wieder allzu gut geht, zu richten. Allerdings 
gibt er am Ende den entscheidenden Schuss doch nicht ab, was allerdings eher der sowjeti-
schen Zensur als dem Drehbuch vorzuwerfen ist. Vgl. Perinelli, Liebe 47 , S. 110. Vgl. Barbara 
Bongartz: Von Caligari zu Hitler – Von Hitler zu Dr. Mabuse? Eine ›psychologische‹ Geschichte 
des deutschen Films von 1946 bis 1960. Münster 1992. S. 37.

628  Die anschwellende bedrohlich-sirenenartige Musik kündigt den tragischen Ausgang der nun 
vollständig vom Arbeitskollektiv marginalisierten Silvana an.

https://doi.org/10.14361/9783839410882-006 - am 12.02.2026, 22:29:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS318

Einzig Francesca ahnt, was vor sich geht, und versucht seinen Plan zu 
vereiteln. Dafür überredet sie den zufällig vorbeikommenden Marco, ihr 
zu helfen. Dieser ist zunächst unschlüssig und bringt wenig Enthusi-
asmus dafür auf, den Helden zu spielen. Doch schließlich kehren beide 
zum Hof zurück und konfrontieren Walter und Silvana, die daraufhin in 
das Schlachthaus des Landgutes fl üchten. Hier fi ndet der letzte Kampf 
zwischen den beiden Parteien statt; eine symbolisierte Bürgerkriegsszene 
im Schlachthaus Italien.629

In dieser Szene tauchen zwischen abgehangenen Rinderköpfen und 
Fleischteilen auch noch einmal sehr eindrücklich die beschädigten, 
dysfunktionalen männlichen Körper auf. Denn beide Männer verletzen 
sich gleich zu Anfang ziemlich dilettantisch den Arm und so ist es an 
den beiden Frauen, die Sache zu Ende zu bringen. Verschanzt in gegen-
überliegenden Ecken beschießen sich Silvana und Francesca, während 
die beiden Männer hinter ihnen Deckung suchen und unter Schmerzen 
ihren außer Gefecht gesetzten Waffenarm halten; im Hintergrund 
plätschert stetig ein kleines Wasserrinnsal. Walter und Marco werden 
zu passiven Zuschauern des dramatischen Endes und bleiben damit 
die kastrierten Helden, die schon den Neorealismus bevölkerten. Und 
wie in so vielen anderen neorealistischen Filmen werden auch hier die 
Protagonisten zu einem Ort, den die Frauen verteidigen und von dem aus 
und für den sie sich bekämpfen. In spiegelbildlicher Verkehrung zum 
klassischen Narrativ630 sind es die Männer, zu denen die Frauen nach 
Bewältigung ihres Abenteuers zurückkehren. Schließlich verlässt Fran-
cesca unerwartet ihre Deckung und geht mit erhobener Pistole auf ihre 
Kontrahentin zu. Während Walter in panischer Angst Silvana anfl eht zu 
schießen, macht Francesca ihr deutlich, wie sehr sie von Walter betrogen 
wurde. Als Silvana ihr die Diamantenkette zuwirft und damit hofft, ihre 
Gegnerin zu besänftigen, verkennt sie ein letztes Mal die Situation. Denn 
Francesca geht es schon lange nicht mehr um den Schmuck, und so kickt 
sie die Kette, die vor ihr auf dem Boden liegt, beiläufi g und verächtlich 
in eine Abfl ussöffnung. Silvana versteht nun, dass die Kette falsch ist 
und alles, woran sie glaubte, eine Lüge war. Solchermaßen wird nun auch 
Silvana von dem Wahn, der wie eine Krankheit über sie kam, geheilt. 
Tatsächlich verbünden sich die beiden Frauen in dieser Szene und mit 
ihnen symbolisch das faschistische Italien als verführter Frauenkörper 
mit dem Italien der weiblich konnotierten Resistenza – nationale Aussöh-
nung. Silvana sieht nun klar, dass diese Kette und das, wofür sie stand 

– Faschismus und Amerika: männliche Führung, Dekadenz, Verbrechen, 

629  Vgl. Ben-Ghiat, Liberation, S. 97.

630  Damit ist die überwältigende Mehrheit aller westlichen Filme vor 1945 und nach 1950 
gemeint. 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-006 - am 12.02.2026, 22:29:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


319RISO AMARO 

Sex und Zerstreuung – nichts wert ist, ›falsch‹ ist. Und so richtet sie folg-
lich ihre Waffe auf Walter und erschießt ihn. Doch damit nicht genug. 
Tödlich getroffen wankt Walter einige Schritte durch das Schlachthaus. 
Als er zusammenbricht, fällt er in einen großen Fleischerhaken, der von 
der Decke ragt und verfängt sich an einem der langen Fleischspieße. In 
dem Bild von Walter am Haken sieht Ben-Ghiat Mussolini vom eigenen 
Volk gerichtet auf der Mailänder Piazzale Loreto kopfüber aufgehängt.631 
Doch ist Silvana dadurch noch nicht vom Faschismus gereinigt. Vielmehr 
verlässt sie das Szenario und erklimmt mit schlafwandlerischer Sicher-
heit den eigens für das Fest errichteten hohen Holzturm. Noch einmal 
entfernt sie sich von der italienischen Erde und will wieder hoch über 
die anderen hinaus. Doch diesmal nimmt sie nur Anlauf. Oben ange-
kommen stürzt sie sich nach kurzem Zögern hinunter in den Tod. Der 
Sprung von der allerhöchsten Plattform des Turmes liefert die nötige 
Besetzungsenergie, um die Verschmelzung von Silvanas Körper mit 
dem italienischen Boden zu ermöglichen. Solchermaßen zerschellt – wie 
schon Carmela in Paisà , wie Giuseppe in Sciuscià , wie Paola in Desiderio  
oder Edmund in Germania anno zero  –, wird sie eins mit der noch zerklüf-
teten oder fl ießenden Landschaft Italiens. 
Riso amaro  vollzieht hier jedoch die entscheidende Wende. Während die 
anderen Filme mit dem tristen Bild des Todes endeten, wird Silvanas 
Körper, der vom Schmuck und von Walter, von Amerika und vom 
Faschismus befreit wurde, nun reterritorialisiert. Denn in der letzten 

Sequenz, am nächsten Morgen, liegt ihr toter Körper auf dem Boden 
und wird in der Mise en Scène von den Reisarbeiterinnen in einem 
Halbkreis eingerahmt. Die Frauen sollen nach Hause fahren, aber keine 
will gehen. Da tritt Gianna an den Körper Silvanas heran und streut, 

631  Vgl. Ben-Ghiat, Liberation, S. 97. Wie Mussolinis Geliebte Clara Petacci, die neben ihm hängt, 
muss auch Silvana mit Walter sterben.

Riso amaro: Walter, gerichtet > British Film Institute Mussolini, gerichtet am 29.04.1945

https://doi.org/10.14361/9783839410882-006 - am 12.02.2026, 22:29:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS320

wie bei einem Begräbnis mit Erde, ein wenig Reis aus ihrem Lohnsack 
auf die Leiche. Nacheinander tritt nun jede der Frauen vor und bestreut 
Silvanas Körper mit einer Handvoll Reis, dem Produkt ihrer harten 
Arbeit. Die mondatura del riso, die Schälung der Hülsenfrucht, bekommt 
ihre wortwörtliche Entsprechung. Denn auch Silvanas Körper wurde von 
seiner schlechten Oberfl äche befreit, so dass nun der fruchtbare Samen 
hervortreten kann. Er wird als Erde bepfl anzt und damit selbst zum Keim 
eines neuen Italiens; eine Nation, symbolisch befruchtet vom Körper 
der Frau. So fi ndet Silvana Wiederaufnahme in das weibliche/nationale 
Kollektiv beziehungsweise begründet dieses gleichzeitig. Solchermaßen 
konnte (nicht nur) Silvana Manganos fetischisierter Körper durch die 
befruchtende Besetzung des Landes als zu besetzende Frau wiederge-
boren werden. Der unfruchtbaren Verbindung mit Walter wird nun eine 
fruchtbare Verbindung mit dem neuen Italien entgegengestellt. Silvanas 
Körper fi guriert dabei als phallischer signifi er für eine wiederhergestellte 
Weiblichkeit und Nation.
Dies schuf nun erstmals nach Ende des Krieges auch für den männlichen 
Körper die notwendige Voraussetzung, erneut eine heteronormative 
Paarbildung eingehen zu können. Mit der phallischen Territorialisie-
rung durch die inszenierten Bilder fetischisierter Frauen konnte nun 
gleichsam seine Männlichkeit repariert werden. Symbolisiert wird dieser 
Neuanfang durch das Paar Francesca und Marco, die im Schlussbild – wie 
aus einer faschistischen oder eher noch stalinistischen Ikonographie 
entnommen – ihrer gemeinsamen Zukunft entgegenschreiten. Marcos 
verletzter Arm, seine Kastration, ist zwar in dieser letzten Sequenz noch 
nicht verheilt, aber dennoch gut verbunden auf dem Weg der Heilung. 
Die Kameraperspektive dieser vorletzten Einstellung von Riso amaro  ist 
wie im italienischen Kino der 1930er Jahre wieder vertikal von schräg 
unten nach oben ausgerichtet und überhöht damit die Zentralität der 
heteronormativen Schlussfi gur des ersten Happy Ends eines neorealis-
tischen Films.

https://doi.org/10.14361/9783839410882-006 - am 12.02.2026, 22:29:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839410882-006 - am 12.02.2026, 22:29:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS322

https://doi.org/10.14361/9783839410882-006 - am 12.02.2026, 22:29:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

