Bernhard Béschenstein

Das »Buch der Freunde« — eine Sammlung von Fragmenten?
Hofmannsthal in der Tradition des Grand Siecle.

Man tiusche sich nicht iiber den Grundcharakter des »Buchs der
Freunde«.! Wir lesen in ithm und glauben zunichst, locker aufeinan-
derfolgende Fragmente vor uns zu haben. Der Briefwechsel mit der
an der Herausgabe beteiligten Katharina Kippenberg deutet darauf,
dafl Hofmannsthal ihr bei der Zusammenstellung die gréfite Freiheit
gewihrt hat.? Dabei scheint eine offene, von Goethes »Maximen und
Reflexionen« oder von Novalis' Fragmenten beeinflufite Gesinnung
gewaltet zu haben. Die vier von Hofmannsthal bestimmten Unterab-
teilungen halten sich bewufit an sehr allgemeine Definitionen.3

Je langer man sich indes mit den einzelnen Texten einlifit, um so
entschiedener mufl man sich von der Vorstellung 16sen, man habe es
hier mit einer improvisierten Textsammlung zu tun. Die vielen aus
grofleren Zusammenhingen herausgebrochenen Zitate konnten auf
Fragmentaritét schlicfien lassen. In Wahrheit eignet ihnen eine Konsi-
stenz, die sich von den in ihrer Ganzheit ztierten abgerundeten
Aphorismen oder von Hofmannsthals originalen Formulierungen in
nichts unterscheidet. Wer hier Unfertiges, Provisorisches, Zufilliges
erwartet, wird sogleich eines Besseren belehrt. Viele dieser Texte sind
in ihrer Form und in ihrem Inhalt einer Lebens- und Kunstlehre ver-
pflichtet, die von grofler Strenge und Entschiedenheit zeugt. Wo im-
mer man einzelne Beispiele herausgreift, vernimmt man aus ihnen ei-
ne Richtlinie, die durch Abweisung und Festlegung eine deutliche
Wertvorstellung einprigt, die sich von der Folie moderner Unsicher-
heit im Benehmen, Fithlen und Denken abhebt. Hofmannsthal spricht
oft mit seiner eigenen Stimme, jeder dritte Text ist indes ein Zitat. Vie-
le dieser Zitate stammen von Goethe, einige von den franzosischen
Moralisten des 17. und frithen 18. Jahrhunderts, einige von Autoren
des 19. Jahrhunderts, nur wenige aus der damaligen Gegenwart. Auf-

1 Dieser Aufsatz ist ein Versuch, das Marbacher Seminar von 1994 zu rekonstruieren.
2 BW Insel, Nr. 892 (27. 6. 1921).
3 Ebd.

Das Buch der Freunde 261

17.01.2026, 16:21:17. op Er—


https://doi.org/10.5771/9783968217062-259
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

fallend ist nun, dafl Hofmannsthal trotz der groflen historischen Di-
stanz zu seinen Zeugen dennoch eine gewisse Nahtlosigkeit im Ver-
hiltnis zu seinen eigenen Texten erreicht, dank einer inneren Uber-
einstimmung mit der Gesinnung seiner Gewihrsleute. Woran liegt
das? Zunichst daran, dafl er nur Texte zitiert, mit denen er einver-
standen ist. Dann aber auch daran, daf} er sich als Autor oft an den
Duktus der ihm als Vorbild dienenden fremden Zeugen halt.

Wir diirfen den Titel dieser Sammlung wohl so verstehen, dafl er
einerseits diese Aphorismen als seine Freunde aufgefafit hat, anderer-
seits, daf} er sie fiir seine Freunde bestimmt hat. Von ihnen unter-
scheidet er streng diejenigen, gegen deren Gesinnung er schreibt.
Denn wir haben es hier mit einem kdmpferischen Buch zu tun. Hinter
den vielen Affirmationen verbergen sich ebenso viele Negationen.

Der Hofmannsthal dieser Sammlung erscheint uns oft als ein wohl
durch den ersten Weltkrieg tief verletzter Mensch. Nur so laflt sich
erkldren, dafl so viele Texte auf Festigkeit, Konsistenz, Folgerichtig-
keit, innere Sicherheit, klare Unterscheidungsfahigkeit dringen. Wir
erinnern uns an den Schlufl von »Hermann und Dorothea«, wo gesagt
wird:

Denn der Mensch, der zur schwankenden Zeit auch schwankend gesinnt ist,
Der vermehret das Ubel und breitet es weiter und weiter;
Aber wer fest auf dem Sinne beharrt, der bildet die Welt sich.*

Oft erscheint eine — wengleich manchmal unausgesprochene — Geste
der Abwehr von Grenziiberschreitungen. Manches gehért in den gro-
flen Komplex der Deutschlandschelte und der Betonung der Vorbild-
lichkeit franzoésischer Kultur. Provozierend deutlich wird dabei die
einseitige Neigung des Autors erkennbar. Hofmannsthal findet in der
traditionellen franzésischen Form des gnomischen Aphorismus von
La Rochefoucauld, La Bruyére oder Vauvenargues einen Halt ange-
sichts der Bezweiflungen, denen sich »moralische« Traditionen in den
deutschen Nachkriegsjahren aussetzen mufiten. Die Frage nach der
»Asthetik des Fragmentarischen« muf auf Grund solcher Befunde mit
dem Bescheid beantwortet werden, hier wiirden auf engstem Raum

4 Johann Wolfgang Goethe: Werke. Hamburger Ausgabe in 14 Binden. Hg. von
Erich Trunz. II, Miinchen 1989, S. 514.

262 Bernhard Béschenstein

17.01.2026, 16:21:17. op Er—


https://doi.org/10.5771/9783968217062-259
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wohlabgemessene, in ihrer Kompositionsform auf kontrastive Stim-
migkeit abgestellte Monaden geschaffen, die, trotz ihres duflerlichen
Bruchstiickcharakters, gerade nichts Abgebrochenes oder Unterbro-
chenes oder Halbgeschaffenes an sich tragen, sondern sich selber zu
behaupten vermégen. Um dies zu erweisen, ist auf die Aussageform
gleichermaflen zu achten wie auf den Inhalt der Aussagen. Beide befe-
stigen sich gegenseitig in threr Stimmigkeit.

Bei der grofien Zahl der Stiicke — es sind ihrer gegen 550 — kann
natiirlich nur eine knappe Auswahl beriicksichtigt werden, wenn man
im einzelnen auf den Text einzugehen vorhat. Ich werde etwa einen
Zwanzigstel der Sammlung betrachten. Dabei folge ich der Einteilung
des Buches.

Je niher ein Mensch dem andern kommt, desto weniger vermag er ihn —
aufler er sicht ihn mit den Augen der Liebe — in seinem Treiben folgerich-
tig und in seinem Innern konsistent zu finden, und der andere vergilt ihm
das. In der Tat ist aber auch Kensistenz nirgends aufler im Produktiven.

Im Einklang mit den franzésischen Moralisten kommt hier alles auf
die angemessene Distanz im Verkehr der Menschen untereinander an.
Die bei den Franzosen des Grand Siécle wahrzunehmende Abwesen-
heit einer gefiihlsbetonten Tradition wie der deutschen Empfindsam-
keit zeitigt positive Leitbegriffe wie Folgerichtigkeit und Konsistenz.
Die Pointe besteht nun darin, dafl jene gerade in der Produktivitit
angesiedelt werden, die im Augenblick, wo sie sich duflert, noch ven
niemand anderem als dem Autor selber in einem gréfleren Zusam-
menhang begriffen werden kann, und auch von ihm selber nur aus
einem Vorgefithl heraus, das er hier bekundet, weil er in einer Periode
der Krisen die Willkiir, den Zufall oder andere Stérungen der Pro-
duktion, die ihn bedrohen kénnten, abwehren mufl, um sich vor
selbstzerstorerischen Zweifeln oder Heimsuchungen schiitzen zu kon-
nen. Dazu ist aber nétig, dafl der Autor die Distanz, von der er hier
spricht, zu sich selber einhilt.

Clest un malheur que les hommes ne puissent d'ordinaire posséder aucun
talent sans avoir quelque envie d'abaisser les autres. S'ils ont la finesse, ils

5 GWRAIILS. 240.

Das Buch der Freunde 263

17.01.2026, 16:21:17. Er—


https://doi.org/10.5771/9783968217062-259
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

décrient la force; s'ils sont géométres ou physiciens, ils écrivent contre la
poésie et I'éloquence; et les gens du monde, qui ne pensent pas que ceux
qui ont excellé dans quelque genre jugent mal d'un autre talent, se laissent
prévenir par leurs décisions. Ainsi, quand la métaphysique ou I'algébre sont
4 la mode, ce sont des métaphysiciens ou des algébristes qui font la réputa-
tion des poétes et des musiciens, ou tout au contraire, l'esprit dominant as-
sujettit les autres 4 son tribunal, et la plupart du temps a ses erreurs.®

Vauvenargues

Ein Hauptthema der vorliegenden Aphorismen ist die Behauptung
geistiger Unabhingigkeit von den falschen Perspektiven eines ver-
blendeten, distanzlosen Zeitgeistes. Einerseits zeigt der franzésische
Moralist die Bedingungen der Entstehung falscher Normen der Beur-
teilung, insbesondere der literarischen Leistungen seiner Gegenwart,
andererseits halt er sich selber in einem gesellschaftlichen Kontext auf,
wo noch keine individuellen Rechte anerkannt werden, sondern aus-
schliefllich von fixierten Berufsgruppen die Rede ist. Hofmannsthal
weil} sich einerseits solidarisch mit der Bekimpfung des Normen-
zwangs, andererseits nimmt er gerne den Halt in Anspruch, den cine
Epoche vorindividueller Erfahrung einem ins Inflationire gesteigerten
Individualismus anzubicten vermag. Auch hier zeigt sich wieder ein
subtiler Balanceakt zwischen einseitigen Positionen, die gleicherweise
unfrei machen.

Wer ein allgemein anerkanntes sittliches Verhéltnis fiir seinen Teil aus der
Konvention heraushebt und negiert, auch ohne diese Negation auszuspre-
chen, erzeugt einen Wirbel, in den er und was ihm in die Nihe kommt,
hineingerissen wird.”

Der Halt an der Konvention ist der Leitfaden, an dem sich die drei
groflen franzosischen Moralisten orientieren, die Hofmannsthal zitiert.
Bei der Gefahr der Auflésung dieser Konvention darf an die titanische
Hybris deutscher Schriftsteller gedacht werden, auf die in der Miin-
chener Rede von 1927 hingewiesen wird.®# Das Bild des »Wirbels« er-

6 GWRAIIL S. 241 = Vauvenargues, Réflexions et Maximes, Nr. 281. In: Ocuvres
complétes, préface et notes de Henry Bonnier, II, Paris 1968, S. 431.

7 GWRAIILS. 248.

8 Fbd, S. 32fT.

264 Bernhard Béschenstein

17.01.2026, 16:21:17. op Er—


https://doi.org/10.5771/9783968217062-259
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

innert an Van Gogh, den Hofmannsthal 1907 entdeckt hat.® Es
kommt auch in einer anderen Sentenz vor, neben dem »wandelnder
Abgriindes, die die deutsche Tiefe bezeichnen.!® Aus solchen Bildern
spricht das Ausmafl der Verstérung, das Hofmannsthal in diesen
deutschen Kriegs- und Nachkriegsjahren erfahren hat.

Aufmerksamkeit und Liebe bedingen einander wechselseitig.'!

Der hier gezeigte Zusammenhang, von Hofmannsthal auch an ande-
rer Stelle formuliert,!? 143t sich auch bei Kafka!® und Celan!* finden.
Er deutet auf Extravertiertheit und wendet sich so gegen die deutsche
Innerlichkeit, die, weltlos und solipsistisch, den gesellschaftlichen Zu-
sammenhalt gefahrdet. Hofmannsthals gesellschaftlich orientierte Pro-
duktion dieser Jahre wird so von neuem bestitigt.

Die Regeln des Anstandes, richtig verstanden, sind Wegweiser auch im
Geistigen.!5

Dieser Satz lehnt sich an die franzosischen Moralisten an, deren
Aphorismen zum groflen Teil dem »Anstand« gelten. Mit ihm sind die
differenziertesten »maniéres« gemeint. Hofmannsthal denkt zweifellos
auch an die hierzu kontrastierende, von der Tradition des deutschen
Idealismus beeinflufite Tendenz zur Verabsolutierung des Geistes in
Deutschland, insbesondere an den von thm abgelehnten Hegel.!6 Sei-
ne eigene Gegenposition illustriert der Satz: »The whole man must
move at once«” und die Sentenz Buffons »[..] le style est I'homme
méme.«!8

9 GWE, S. 564-567.

0 GW RAIIL, §. 275.

! Ebd,, S. 249.

12 Ebd., S. 253.

3 Walter Benjamin: Franz Kafka. In: Gesammelte Schriften I1, 2. Hg. von Rolf Tie-
demann und Hermann Schweppenhiuser. Frankfurt/M. 1977, S. 432.

" Paul Celan: Der Meridian. In: Gesammelte Werke. Hg. von Beda Allemann und
Stefan Reichert. IIL. Frankfurt/M. 1983, S. 198.

5 GWRAIIL S. 250.

16 Vgl.z. B. GW RAIL S. 97; 8. 174; RAIII, S. 142; 5. 267; E, 5. 583.

7 GW RAIIL S. 475.

18 Buffon: Discours sur le style. Paris 1898, §. 25.

Das Buch der Freunde 265

17.01.2026, 16:21:17. op Er—


https://doi.org/10.5771/9783968217062-259
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

De toutes les passions, celle qui est la plus inconnue a nous-mémes, c'est la
paresse; elle est la plus ardente et la plus maligne de toutes, quoique sa vio-
lence soit insensible.!?

Von La Rochefoucaulds leidenschaftlichem Pladoyer gegen die Trag-
heit bringt das Zitat nur den ersten Satz einer lingeren Ausfithrung.
Die dort sich anschlieffenden Anwendungen der hier wiedergegebe-
nen Maxime, die hier fehlen, betonen die verfithrerische Macht der
Tragheit, die die Willenskraft einschlafert und, bei realen Verlusten,
einen Scheintrost vorgaukelt. Der beseligende Zauber, der von der
Tragheit ausgeht, ist fiir den scharfen Beobachter La Rochefoucauld
schlimmer als ihre hemmende Wirkung.?® Dafl Hofmannsthal diese
verwischende, verunklirende Magie nicht, wie der Zeuge des davon
weit entfernten 17. Jahrhunderts, als abstoflend hinzustellen fiir notig
hielt, kann mit seiner anders gerichteten Psyche zusammenhéngen.

Geliebte Menschen sind Skizzen zu méglichen Gemilden.?!

Solche programmatisch gegen jede Festlegung gerichtete Satze sind in
dieser ersten Abteilung des »Buchs der Freunde« eher selten, so sehr
weichen sie von der Tradition der franzosischen Moralisten ab. Skizze
statt Vollendung, Moglichkeit statt Wirklichkeit lassen einen kreativen
Raum der Liebe offen, fiir den es dort keine Worte gibt.

Jede neue bedeutende Bekanntschaft zerlegt uns und setzt uns neu zusam-
men. Ist sie von der grofiten Bedeutung, so machen wir eine Regeneration
durch.??

Zerstorung und Wiedergeburt menschlicher Verhaltnisse, die schon
an fritherer Stelle erschienen?, lesen sich wie die Abwandlung zweier
Hofmannsthal wohlbekannter Verse aus Stefan Georges »Stern des
Bundes«: »Bangt nicht vor rissen briichen wunden schrammen, / Der

19 GW RAIIL, S. 250.

20 La Rochefoucauld: Maximes supprimées, Nr. 630. In: Oeuvres complétes. Paris
1964, S. 496.

21 GW RAIIL, S. 250.

2 Ebd,S. 251.

% Ebd,, S. 248.

266 Bernhard Béschenstein

17.01.2026, 16:21:17. op Er—


https://doi.org/10.5771/9783968217062-259
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zauber der zerstiickt stellt neu zusammen.«* An Dionysos Zagreus ist
auch zu denken, den zerstiickten Dionysos, der sich verjiingt. Hof-
mannsthal hat wohl die Begegnung mit dem Nietzscheaner Rudolf
Pannwitz so erlebt.

Les plus grandes choses n'ont besoin que d'étre dites simplement: elles se
gitent par 'emphase. Il faut dire noblement les plus petites: elles ne se sou-
ticnnent que par |'expression, le ton et la maniére.?®

Bei La Bruyéres Anweisung zur richtig dosierten Tonlage bei gewich-
tigen und geringfiigigen Dingen ist auch deren Kontext mitzudenken:
der unzeitige Einwurf bei einem Gesprich,? der Vorzug des Spre-
chens vor dem Schreiben,?” die Zuverlissigkeit im Bewahren von Ge-
heimnissen.8

Natiirlichkeit als Ergebnis einer guten Erziehung oder Herkunft ist
hier eins mit untriiglicher Sicherheit in sittlichem Verhalten.?® Ver-
stofle dagegen gehdren zu den wichtigsten Themen des »Buchs der
Freunde«.

Uber dem Gedichtnis eines in der Fiille seiner Kraft verstorbenen Freun-
des hiingt die Seele wie iiber einem Wasserfall, stiirzt sich immer wieder
mit der lebendigen Masse nach unten, sieht sie zerstiuben und zu Dunst
werden, um wieder zum Scheitel aufzusteigen und sich aufs neue herabzu-
stiirzen.30

Ungewdahnlich, weil eine poetische Konstellation skizzierend, ist der
Vergleich der Trauerarbeit beim Tod eines Freundes mit dem Verlauf
eines Wasserfalls, wie ihn Goethe im »Gesang der Geister iiber den
Wassern« schildert.?! Die stete Abfolge von Stirzen und Aufsteigen,

2 Stefan George: Werke. Ausgabe in 2 Binden. Miinchen/Diisseldorf 1968. I, S. 363.

% GW RAIII, S. 251 = La Bruyére: De la société et de la conversation (Nr. 77). In:
Les Caractéres de Théophraste traduits du grec avec Les Caractéres ou les Mocwrs de ce
siécle. Hg. von Robert Garapon. Paris 1962, S. 177,

2 Ebd., Nr. 76, S. 177.

2 Ebd., Nr. 78, S. 177.

2 Ebd., Nr. 79, S. 177; Nr. 80, S. 177 £.; Nr. 81, S. 178.

2 Ebd,, Nr. 79, S. 177.

30 GW RAIII, S. 254.

31 Goethe, Werke, 2.2.0., I. Miinchen 1982, §. 143.

Das Buch der Freunde 267

17.01.2026, 16:21:17. Er—


https://doi.org/10.5771/9783968217062-259
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dauer im Wechsel, fithrt dazu, eine bleibende Trauer in zeitliche
Momente aufzuteilen. Weifl man, dafl Goethe dabei an die Seelen to-
ter Mohammedaner dachte, im Zusammenhang mit seinem »Maho-
met«-Drama®, so gewinnt der Vergleich eine noch prizisere Dimensi-
on. Das Beispiel der nachschaffenden und umdeutenden Prosaum-
schrift eines Goetheschen Gedichts hat in dieser Sammlung Selten-
heitswert.

Eine Stunde Betrachtung ist besser als ein Jahr Andacht.®®

Hier tritt uns ein ketzerischer Satz entgegen, der unreflekierte religiose
Gewohnheiten geiflelt. Die in einem Wortspiel (»Betrachtung« —
»Andachi<) sich duflernde Spannung hat goethischen Klang, so eindeu-
tig liegt der Ton auf der aufmerksamen Wendung nach auflen statt
auf leer gewordener innerlicher Besinnung. Von dieser Art Religions-
kritik finden wir sonst kaum ein Beispiel in dieser Zusammenstellung,

Mythisch ist alles Erdichtete, woran du als Lebender Anteil hast. Im My-
thischen ist jedes Ding durch einen Doppelsinn, der sein Gegensinn ist, ge-
tragen: Tod = Leben, Schlangenkampf = Liebesumarmung, Darum ist im
Mythischen alles im Gleichgewicht. 3

Hofmannsthal iibertrigt hier eine berithmte Goethesche Maxime (»]e-
des ausgesprochene Wort erregt den Gegensinn.«*) auf den Mythos,
und zwar im Sinne seiner Betrachtung iiber Michelangelos Sixtinische
Kapelle, wo »die Schlange links, der Engel rechts gegeneinander har-
monieren auf dem Siindenfallsbild«* Hofmannsthal sicht den My-
thos unter dem Einflufl von Nietzsche und dessen Ahnen Heraklit
»harmonisch-entgegengesetzt«, wie Holderlin sagen wiirde.

In der Gegenwart, die uns umgibt, ist nicht weniger Fiktives als in der Ver-
gangenheit, deren Abspiegelung wir Geschichte nennen. Indem wir das ei-

2 DRVI,1,S. 1032 F.

% GWRAIIL . 257

3 Ebd, S. 257,

3 Goethe, Werke, 2.2.0., VI, Miinchen 21989, S. 384.
36 GW RAIIL, S. 405.

268 Bernhard Béschenstein

17.01.2026, 16:21:17. op Er—


https://doi.org/10.5771/9783968217062-259
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ne Fiktive durch das andere interpretieren, entsteht etwas, das der Miihe
wert ist.%

Diese Aussagen sind insofern von grofier Tragweite, als sie den Status
der Dichtung erst dann fiir erfiillt halten, wenn statt emem sogenann-
ten historischen Roman oder Drama bzw. einem Gegenwartsroman
oder -drama ein Werk entsteht, das beide zeitlichen Dimensionen in-
einanderspiegelt, wie dies beispiclsweise im »Turme der Fall ist, wo
eine fiktive Vergangenheit und eine fiktive Gegenwart sich gegenseitig
erhellen. Von daher erklrt sich der Ingrimm, den Hofmannsthal ge-
geniiber historisierender Dichtung wie etwa der von Conrad Ferdi-
nand Meyer empfindet.?

Man mufl tiber das Gefithl der Gegenwart hinwegkommen, wie in der
Musik iiber das Héren der Klangfarben der Instrumente.3?

Verwandt jenem andern Satz von der tiberinstrumentierten modernen
Liebe,* ist diese Anweisung daran gebunden, dafi angemessenes Mu-
sikhéren anders nicht denn auf Strukturen gerichtet definiert werden
kann, das heiflt in geziemender Distanz zur betiubenden sinnlichen
Seite der Musik, wie sie doch gerade von Richard Strauss bevorzugt
wird. Diese Auffassung setzt freilich voraus, dall Hofmannsthal weit-
hin darauf verzichtet, seine eigene Gegenwart in den Blick zu neh-
men, wofiir diese Textsammlung ein beredtes Zeugnis ist.

Das Fragende in den menschlichen Gesichtern ist Geist, die Behauptungen
sind Behauptungen der Materie.*!

Im Gegensatz zur ersten, am stirksten von den franzésischen Morali-
sten geprigten Abteilung finden sich hier 6fter Zeugnisse einer Off-
nung zu einer nicht durch Fixpunkte besetzten Geistigkeit, wie sie uns
schon in jener Gnome von den »geliebten Menschen als Skizzen zu

* FEbd., §. 258.
% Ebd., §. 60—62.
® Fbd,, §. 263.
# Fbd,, §. 250.
4 Ebd,, §. 265.

Das Buch der Freunde 269

17.01.2026, 16:21:17. op Er—


https://doi.org/10.5771/9783968217062-259
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

moglichen Gemilden«*? begegneten. Ich betrachte diese Sitze als Be-
lege fiir Hofmannsthals unfranzdsische Seite, fiir seine geradezu an-
tiklassische Form der Geistigkeit, die in diesem Buch eher selten zum
Ausdruck kommt.

Die Gegenwart oktroyiert Formen. Diesen Bannkreis zu iiberschreiten und
andere Formen zu gewinnen, ist das Schopferische.*3

Wie schon in dem Aphorismus von Vauvenargues iiber den Zwang
der geistigen Moden* wird hier der Freiheit gegeniiber der astheti-
schen Tyrannei der Gegenwart das Wort geredet. Man erkennt hier
eine der Legitimationen der vorliegenden Sammlung. Der Riickgriff
auf Maximen des Grand Siécle hat auch, ja vor allem den Sinn, sich
vom unseligen Diktat des jetzt gerade Anerkannten zu 16sen. Eine po-
lemische Zuspitzung erfihrt diese Abwehrhaltung, wenn in einem an-
dern Satz »die Verzweiflung einer Epoche«*> an ihrem Verzicht auf Be-
fassung mit der Vergangenheit abgelesen wird. Eine solche Stellung-
nahme erlangt heute eine noch nie dagewesene Aktualitit, insbeson-
dere im Bereich der Erzichung und Bildung,.

Die Zeiten folgen einander. Was fiir die eine eine Errungenschaft war, ist
fiir die andere ein schales Selbstverstindliches. Wer seine Zeit nicht erfafit,
hat verspielt.46

Durchaus kontrastiv zum vorangehenden Aphorismus ist dieses Be-
kenntnis zum Kairos einer Zeitgenossenschaft. Das risikoreiche
Gliicksspiel als Figur einer kreativen Aufmerksamkeit gegeniiber dem
Zeitgeist, dem sonst vielgeschmihten, hat mit Hofmannsthals eminent
entwickeltem Sinn fiirr Verginglichkeit zu tun, die ihn umso starker
betrifft, je mehr sie sich ihm in seiner eigenen Epoche darstellt.

Der Deutsche hat eine ungeheure Sachlichkeit und ein sehr geringes Ver-
héltnis zu den Dingen.#’

2 Ebd.,, S. 250.
% Ebd., S. 272.
# Ebd,, S. 241.
4 Ebd., S. 273.
¥ Ebd., S. 276.

270 Bernhard Béschenstein

17.01.2026, 16:21:17. op Er—


https://doi.org/10.5771/9783968217062-259
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bedeutsam ist hier die mystische Bezichung zu den Dingen, wie wir
sie von Rilke her kennen und wie sie Hofmannsthal schon frith for-
muliert hat (»Dies ist ein Ding, das keiner voll aussinnt...«*). Die Un-
ausdeutbarkeit der Dinge war bereits Gegenstand eines anderen
Aphorismus,* ebenso ihre Unertastbarkeit.’® Daf§ die Deutschen de-
ren »Realitit« verfehlen und daher den Gegensinn der »Sachlichkeit«
an die Stelle setzen, also die mystische Dimension, aber auch die
Dichte der Realitit verkennen, gehért in den Zusammenhang der
Deutschlandkritik, zu der unter anderm die Vorherrschaft der Niich-
ternheit in Hofmannsthals Gegenwart den Anlafl gegeben hat.

Die dichterische Aufgabe ist Reinigung, Gliederung, Artikulation des Le-
bensstoffes. Im Leben herrscht das grifilich Widersinnige, ein furchtbares
Wiiten der Materie — als Erblichkeit, innerer Zwang, Dummheit, Bosheit,
innerlichste Niedertracht —, im Geistigen eine Zerfahrenheit, Inkonsistenz
bis ins Unglaubliche — das ist der Augiasstall, der immer wieder gereinigt
und in einen Tempel verwandelt werden will.5!

Ist es der innerhalb dieser Sammlung ungewohnliche Tonfall, der hef-
tige Ernst dichterischen Engagements, der auf Celan stark gewirkt zu
haben scheint? Er hat hier ausnahmsweise in einem daneben notier-
ten genauen Zitat®? den fiir thn zustandigsten deutschsprachigen Zeit-
genossen herangezogen, Kafka, und zwar den fiinften seiner »EIf S6h-
ne«, wo von dessen Unschuld und ihrer Macht, »vielleicht doch noch
am leichtesten durch das Toben der Elemente in dieser Welt« zu drin-
gen, die Rede ist, im Gegensatz zu anderen Sohnen, die cher als Illu-
stration von »Erblichkeit« und »innerem Zwang« gelten konnen.® Be-
deutsam ist die religiose Metapher des Tempels als Gegensatz zum
Augiasstall, dessen Reinigung freilich herkulischer Krifte bedarf. Man
darf hier an den »Turm« denken, auch an die Vergeblichkeit, die sich

¥ Ebd., S. 278.

#.GD1.5.21.

¥ GWRAIILS. 263.

%0 Ebd.,, S. 259.

51 Ebd,, S. 282.

% Vgl. Bernhard Béschenstein: Celan, lecteur des »Notes« de Hofmannsthal. In: Au-
striaca 37, 1993, S. 56f.

% Franz Kafka: Simtliche Erzihlungen. Hg. von Paul Raabe. Frankfurt/M. 1970, S.
140-144.

Das Buch der Freunde 271

17.01.2026, 16:21:17. op Er—


https://doi.org/10.5771/9783968217062-259
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

in thm duflert und die Hofmannsthal iiberfordert hat, wie iiberhaupt
hier von der Uberrforderung des Dichters die Rede ist. Hof-
mannsthal, Kafka, Celan sind drei grofie Beispiele dafiir.

Ce qu'il faut, c'est refaire le Poussin sur nature, tout est 1. Cézanne 5

Cézannes Programm im Blick auf Poussin hat auch fiir Hofmannsthal
volle Giiltigkeit. Es geht um das Prinzip klassischer Vollendung bei
verdndertem thematischem Horizont. Cézannes Landschaften erschei-
nen hier in dessen Selbstverstindnis wie von Poussin komponiert,
aber ohne mythologische Personen und Ereignisse. Der sich davon
leiten 148t, weifl um die Notwendigkeit, den Historismus als eine
»akademische« Krankheit abzuwehren. Hofmannsthal mufite erst mit
Cézanne bekannt werden, um diese Umkehr zu vollziehen.’® Vorher
glaubte er an Puvis de Chavannes®® und an dessen Schiiler Ludwig
von Hofmann.¥” George hat in seinen Wiirdigungen bildender Kunst
diesen Schritt iiber den Jugendstil hinaus nie getan.

Man mufl der Natur darin nachstreben, dafl sie keine Zwischenglieder,
keine Nebensachen, kein Provisorium kennt, sondern jedes Ding als
Hauptsache behandelt.

Im Zusammenhang mit dem eben hervorgehobenen Bekenntnis zur
Klassizitat der Kunst ist hier an Goethes Naturauffassung anzuschlie-
flen, die gleichfalls das »Notwendige« im Blick hat und sich daher von
der Geschichte als dem dauernden Provisorium abwenden mufi. Hof-
mannsthal begreift Poussin und den auf ihn verpflichteten Cézanne
mithin im Goetheschen Horizont. Was vorher als Konsistenz, als Fol-
gerichtigkeit betont wurde, erlangt hier eine neue Form der Giiltig-
keit.

% GWRAIILS. 282,

5 Eine der frithesten Erwihnungen Cézannes findet sich in der Ansprache: Die Be-
deutung unseres Kunstgewerbes fiir den Wiederaufbau, GW RA 1L, S. 56.

% GWRALS. 573f.

7 Ebd., S. 575f.

¥ GWRAIIL S. 285.

272 Bernhard Béschenstein

17.01.2026, 16:21:17. op Er—


https://doi.org/10.5771/9783968217062-259
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Beim gegenwiirtigen Literaturzustand ist durch Konversation mehr zu er-
reichen als durch Publikation.?

Hier findet wieder ein Anschlufl an die franzésischen Moralisten statt,
denen die differenzierteste Gesprichskultur als Ausweis intakter sozia-
ler Beziehungen gilt. Hofmannsthals Neigung zur Komédie hat auch
hier ihren Ursprung, man denke an den »Schwierigen«. Seine um-
fangreiche Produktion von Reden in der letzten Phase seines Schaf-
fens ist gleichfalls ein Indiz fiir die hier geduBlerte Uberzeugung. Zu-
gleich spricht sich darin auch ein fundamentales Mifitrauen gegen-
iiber der damaligen Publikationspraxis aus, deren Gleichgiiltigkeit ge-
gentiber der Verschiedenheit der Leser ihn verletzt haben mufi.

Entre autres choses, ce qui fait le grand peintre, c'est la combinaison hardie
d'accessoires qui augmente I'impression. Ces nuages qui volent dans le
méme sens que le cavalier emporté par son cheval, les plis de son manteau
qui l'enveloppent ou flottent autour des flancs de sa monture. Cette associa-
tion puissante... car, qu'est-ce que composer? C'est associer avec puissance.
Delacroix 5

Wieder herrscht hier das Prinzip durchgingiger Notwendigkeit, wel-
ches von der Natur auf die Kunst iibertragen wird. Diese klassische
Position hat Delacroix zwar genau formuliert, aber in seiner eigenen
Produktion gerade umgestofien. Es ist nicht ohne Reiz, zu beobach-
ten, wie Hofmannsthal hier einen Kronzeugen fiir seine eigenen
Uberzeugungen wihlt, der sich selber nicht an dieses von ihm formu-
lierte Programm hilt.

Es ist sehr bedeutungsvoll, dafl wir kein Wort aufbringen fiir sobre im lo-
benden Sinn, ein Wort, das in der Asthetik der Franzosen immer wieder-
kehrt und mit dem grofiten Gewicht; mit »niichtern« verbindet der Deut-
sche seltsamerweise keinen angenehmen Sinn. — Auf Grund dieser Armut
im Sprachgebrauch konnte dann freilich das Exzentrische, Einmalige er-
blithen, wie die wunderbare Wortverbindung sheilig niichtern« bei Holder-
lin.6!

% Ebd., S. 288.
€ Ebd., S. 295.
6 Ebd., S. 297. Vgl. Hélderlin, Hilfte des Lebens, V. 7.

Das Buch der Freunde 273

17.01.2026, 16:21:17. op Er—


https://doi.org/10.5771/9783968217062-259
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wie bei der Entgegensetzung von Ding und Sache ist hier ein weiteres
Mal von der deutschen Niichternheit in einem negativen Sinn die Re-
de. Wihrend die Asthetik des Grand Siécle sobre als Zeichen klassi-
scher Askese einsetzt, zeitigt das deutsche Pendant nur Defizite. Nun
gehort es zu Hofmannsthals Dialektik, dafl er gelegentlich — in dieser
Sammlung eher selten — den Gewinn aus diesem Defizit verbucht,
der, weil Holderlin in diesen Jahren in die Rolle der Kultfigur der jun-
gen Generation riickt, freilich nur zégernd anerkannt wird — bereit-
williger, wenn es um eine Berichterstattung gegeniiber dem Ausland
geht.? Die Kennzeichnung »wunderbar« ist nicht nur positiv gemeint.
Sie bezieht sich auch auf den asozialen deutschen Sonderweg.

Bocklin ist Poussin, vergrébert und sentimentalisiert.53

Wieder unterscheidet sich hier Hofmannsthal von George, der an
seiner iiberschwenglichen Verehrung Bocklins nie einen Zweifel gelas-
sen hat.®* Nach mehr als dreiflig Jahren gewinnt Hofmannsthal hier
einen Abstand vom Gegenstand seiner jugendlichen Verehrung,® der
ihn in die Nahe seiner franzosischen Zeitgenossen, etwa von André
Gide,% riickt, fir die Bocklin nie existiert hat, weil bei ihm die techni-
schen Qualititen fehlen und er so als typisch germanischer Vertreter
einer Ideenkunst gilt.

Die bedeutenden Deutschen scheinen immer unter Wasser zu schwimmen,
nur Goethe wie ein einsamer Delphin streicht auf der spiegelnden Oberfl-
che.5

Darf man hier an Goethes von Delphinen begleitete Ankunft in Pa-
lermo denken oder an den von einem Delphin getragenen Singer
Arion? Goethe erscheint in diesem Bild wie ein antiker Geist, zu dem
auch die >Oberflachenkunst« pafit, zu der sich Hofmannsthal zuse-

62 GWRAIIL S. 488ff.

GWRAIIL S. 297.

George, Werke, 2.2.0,, 1, S. 232f.

GWGDI, S. 263f.

Journal 1889-1939, Bibliothéque de la Pléiade, Paris 1951, S. 840.
7 GW RAIIL S. 298.

2 3 & 28

274 Bernhard Béschenstein

17.01.2026, 16:21:17. op Er—


https://doi.org/10.5771/9783968217062-259
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hends bekennt.®® Von hier aus versteht man den Satz noch genauer,
der lautet: »Wir haben Goethe und Ansitze.«5

Herrliches Wort von Poussin am Ende seines Lebens: Je n'ai rien négligé.”

Daf} dieses Buch mit Poussins letztem Wort endet, ist nochmals ein
Bekenntnis zum franzosischen 17. Jahrhundert, wobei Poussin, im
Gegensatz zu den Moralisten dieses Jahrhunderts, ein Kiinstler im
vollen, klassischen Sinn ist, einer, der das, was Goethe fiir Hofmanns-
thal in der Literatur bedeutet, in der Malerei darstellt. (Goethe selber
hatte nicht das Gliick, einen deutschen Zeitgenossen von diesem Rang
unter den bildenden Kiinstlern zu besitzen.) Poussin birgt vielleicht
fiir den Hofmannsthal-Kenner noch bedeutsame Geheimnisse, er, der
die italienische Renaissance fortsetzt und zugleich eine nur ihm eigene
Konzeption der Antike verwirklicht hat. Mit dem Bekenntnis zu die-
sem hochsten Mafistab setzt sich Hofmannsthal noch einmal mit aller
Entschiedenheit in einen Gegensatz zur Asthetik des Fragmentari-
schen.

Der Sinn dieses Gangs einigen fiir wesentlich erachteten Texten ent-
lang steht und fillt natiirlich mit der Auswahl. Sie wurde nicht von
einem rational formulierbaren Programm aus gesteuert, sondern kam
spontan zustande, auf Grund intuitiver Gewichtung. Abgesehen von
den deutlichen Unterschieden der vier von Hofmannsthal selber be-
stimmten Abteilungen, fillt, vor allem fiir die erste, umfangreichste,
ein moralisierender Zug auf, der Wertungen verlangt, Trennungen
durchsetzt, Grenzen zieht, dem Musterhaften das Abgewehrte entge-
gensetzt. So macht der Leser dieser Sammlung die Erfahrung einer
erzicherischen Intention. Die hier erscheinende Ordnung setzt sich in
Gegensatz zum Geist der damaligen Zeit. Die Strenge, mit der dabei
verfahren wird, bezeugt eine hohere gesellschaftliche Verantwortung,
die den katastrophalen Ziigen der Gegenwart zu Leibe zu riicken
trachtet. Ein zwar kontrollierter, aber doch spiirbarer untergriindiger
Zorn begleitet viele dieser Aussagen. Der von Hofmannsthal zitierte
Vierzeiler von Grillparzer legt eine Gelassenheit an den Tag, die nicht

% Ebd., S. 268.
% Ebd.,S. 281
™ Ehd,, §.299.

Das Buch der Freunde 275

17.01.2026, 16:21:17. Er—


https://doi.org/10.5771/9783968217062-259
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

die seine ist.”! Der klassische Tonfall dieses Buchs verbirgt doch nicht,
daf} hier ein Notruf an die Leser ergeht.

Die Moral des Grand Si¢cle ist insofern auch eine Maske, als Hof-
mannsthal sie als das Zeugnis einer fremden Kultur, Sprache, Epoche
in Anspruch nimmt, um sich in der deutschen Wiiste eine Orientie-
rung zu schaffen. Der Bezug auf eine Gesellschaft und ihre Werte, die
mehrere Jahrhunderte zuriickliegt, ist der Versuch, sich einen Frei-
raum zu schaffen, von dem aus die Distanzlosigkeit im Verhaltnis zur
Gegenwart iiberwunden werden konnte.

Von da aus wird nur zu verstindlich, daf} hier keine Asthetik des
Fragmentarischen intendiert war, im Gegenteil. Hofmannsthal sieht
sich tiberall von Provisorien, von Entwiirfen, von groflen Program-
men umgeben, denen keine »réalisation« entspricht. Was in der Miin-
chener Rede fiir ihn den neuen Geist des Zeitalters in Deutschland
kennzeichnet, zwingt ihn zur Gegenwehr. In diesem fur die nihern
Freunde geschricbenen Buch 6ffnet er sein Herz, verrit er seine ei-
gentliche Meinung gegeniiber dem, was seine Zeit bewegt. Man iiber-
treibt nicht, wenn man behauptet, jeder Satz stehe zu ihr in einem Ge-
gensatz.

I Ebd., S. 280.

276 Bernhard Baschenstein

17.01.2026, 16:21:17. Op [—


https://doi.org/10.5771/9783968217062-259
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

