4 Das Lacan’sche Tier

geht dabei um das angenommene Erbe einer metaphysischen Tradition,
die von Lacan weitergetragen werde und die auf das Primat der Vernunft,
der Mannlichkeit und des Phallus (Phallogozentrismus) bezogen sei (Mi-
chael Turnheim 2009). Im Folgenden werden einige Auferungen des ,,fri-
heren® Lacan tber Tiere dargestellt, um dieser Annahme nachzugehen.

4.2 Tiere: Gefangene des Imagindren?

Wie Jacques Derrida (2010, 176) u. a. im Hinblick auf ,Das Spiegelstadi-
um als Gestalter der Funktion des Ichs“ (Jacques Lacan 2016b, 109-117)
aus dem Jahre 1936 bzw. 1949 erldutert, behaupte dieser, das Tier sei im
Imagindren gefangen und des Zugangs zum Symbolischen beraubt, dem
yeigentlichen® Bereich des Menschen.’” Derrida visiert hier u. a. Lacans
Bezugnahme auf Taubenexperimente an, die zeigen, dass bei Taubenweib-
chen nicht nur der Anblick eines Artgenossen, sondern auch des eigenen
Spiegelbildes ausreicht, damit es zur Reifung von Keimdriisen kommt
(Jacques Lacan 2016b, 112; 2016d, 222-223). Der entscheidende Punkt,
den ethologische Forschungen aus Sicht Lacans in diesem Zusammenhang
erbrachten, ist, dass der Geschlechtsmechanismus bei Tieren durch ein
Bild, eine imagindre Beziechung bzw. eine Imago oder Gestalt ausgelost
wird (Hub Zwart 2014, 10). Auch in Seminar I erértert er unter Bezugnah-
me auf Nikolaas Tinbergen und Konrad Lorenz die Idee, dass der Ausloser
der sexuellen Mechanik (bei Tauben und anderen Tieren) in einer ,,Bilder-
beziehung® griindet (Jacques Lacan 21990a, 158). Die Tiere werden im
Sexualverhalten also maflgeblich vom Imaginiren determiniert, sind von
einer Gestalt gefangen (Jacques Lacan 21990a, 177). Ein Bild leitet so bei
einem tierlichen Subjekt z. B. einen fiir die Fortpflanzung notwendigen
Mechanismus ein.

Waihrend frei lebende Tiere im Hinblick auf ihr Sexualverhalten auf
mehr oder weniger ideale Weise in eine spezifische Umwelt eingefligt
seien (Jacques Lacan 21990a, 176), lasst sich anhand von Experimenten mit
gefangenen Tieren zeigen, dass dieses Bild auch von illusorischer Natur
sein kann: Tiere reagieren nicht nur auf tatsichliche potentielle Sexualpart-

57 In der deutschen Neuausgabe von Lacans Ecrits iibersetzt Hans-Dieter Gondek
den Text Le stade du miroir comme formateur de la fonction du Je mit ,Das Spiegel-
stadium als Gestalter der Funktion des Ichs“ (Jacques Lacan 2016b, 109-117). In
der fritheren Ubersetzung von Peter Stehlin lautet der Titel ,,Das Spiegelstadium
als Bildner der Ichfunktion® (Jacques Lacan #1996a, 61-70).

230

hittps://dol.org/10.5771/6783748031880-230 - am 13.01.2026, 1:48:15. hittps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (- XS


https://doi.org/10.5771/9783748931980-230
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.2 Tiere: Gefangene des Imagindren?

ner, sondern ebenso auf ein falsches Bild, einen Koder (ebd., 177-178).
Auch das menschliche Subjekt wird von einem falschen Bild gekddert,
einem Ideal-Ich, das eine narzisstische Grundsituation veranschaulicht
(ebd., 178). Dieser auf das Korperbild bezogene Narzissmus unterscheidet
sich bei Menschen aber von der Funktion des Bildes bei Tieren, u. a. weil
das Imaginire der Tiere an ihre Umwelt angepasst sei (ebd., 162-163).
Das menschliche Kind erzeuge auf Basis der Identifikation mit einem
Bild dagegen eine ideale Einheit seiner selbst, die eigentlich einer Entfrem-
dung im Angesicht einer grundlegenden Hilflosigkeit entspricht (wie im
Spiegel; siche Kap. 3.2.4). Die Bilder stehen, sofern sie der Identifizierung
dienen, in keinem festgelegten Verhiltnis zu irgendwelchen (vitalen) Be-
dirfnissen (Jacques Lacan 21991a, 212-213). Es gibt demnach keine natiir-
liche Ubereinstimmung zwischen dem, was wir suchen, und dem, was wir
finden (Hub Zwart 2014, 12).

Deshalb gibt es zwar sowohl bei Menschen als auch bei Tieren eine
Beziehung zur Imago, diese ist aber beim menschlichen Subjekt von einer
wspezifischen Vorzeitigkert der Geburt“ (Jacques Lacan 2016b, 113; Hervor-
hebung im Original) beeintrichtigt, die sich innerhalb der ersten sechs
Lebensmonate als Unbehagen und motorische Unbeholfenheit offenbart.
Das menschliche Kleinkind ist demnach im Vergleich zu Tieren viel
starker von der Unterstiitzung anderer abhingig. Umso mehr zeigt das
menschliche — nicht tierliche — Kleinkind ein ,von Jubel begleitete[s]
Auf-sich-nehmen seines Spiegelbildes® (ebd., 110), welches zum Ideal der
Vollstindigkeit wird. Die Imago ist etwas scheinbar Heilsames fir das
Menschenkind (ebd., 132). Diese Form eines spiegelbildlichen Ideals, das
gleichzeitig mit Unbehagen und Hilflosigkeit verbunden ist, gibt es bei
anderen Tieren nicht. Nur bei menschlichen Subjekten ist die ,,imaginare
Regulierung® (Jacques Lacan 21990a, 182) nicht vollstindig und hangt
davon ab, dass eine andere Dimension eingreift (ebd.). Dies lasst sich auch
anders formulieren: Nur (freilebende) Tiere sind ginzlich im Imaginiren
gefangen, wihrend dies bei menschlichen Subjekten aufgrund der anderen
Dimension nicht zutrifft (Jacques Lacan #1996c, 114).

Die Identifizierung mit der Imago hiangt bei Menschen laut Lacan von
einer ,kulturellen Vermittlung® (Jacques Lacan 2016b, 115) ab, wie sie bei
Tieren nicht gegeben ist. Das Imaginiare wird vom Symbolischen getragen.
Diese Vermittlung entspricht der ddipalen familidren Struktur, in welcher
der Name-des-Vaters das Begehren der Mutter substituiert (ebd., 115; siche
Kap. 3.2.5). Statt mit einem rein imagindren Ideal-Ich identifiziert sich
das menschliche Kind mit einem symbolischen Ich-Ideal (Jacques Lacan
21990a, 182-183). Lacan sicht darin seine Annahme bestatigt, dass Tiere

231

hittps://dol.org/10.5771/6783748031880-230 - am 13.01.2026, 1:48:15. hittps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (- XS


https://doi.org/10.5771/9783748931980-230
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Das Lacan’sche Tier

vom Imaginiren dominiert sind, wihrend bei Menschen auch das Symbo-
lische als strukturierendes Prinzip in die Psyche eingreift. Laut Jacques
Derrida (2010, 178) zieht Lacan hier eine Demarkationslinie zwischen
Mensch und Tier, die aufgrund ihrer Eindeutigkeit und Klarheit in der
Tradition Descartes’ stehe.

Neben der anderen Qualitit des Umgangs von Menschen mit ihrem
Spiegelbild sind es also vor allem das Symbolische und damit die Sprache,
die uns laut Lacan von anderen Tieren unterscheiden. Die Ansatze des
Symbolischen finden sich zwar bereits bei Tieren (Jacques Lacan 21991a,
42), doch das strukturierende Prinzip des Symbolischen konstituiert das
Unbewusste, das zum Unterscheidungsmerkmal zwischen Mensch und
Tier wird, und nicht etwa das Bewusstsein oder Selbstbewusstsein (Slavoj
Zizek 2014b, 1121). In ,Position des Unbewussten® ist zu lesen, dass das
menschliche Unbewusste nichts mit Instinkt zu tun hat, sondern mit
der Sprache in Zusammenhang steht (Jacques Lacan 2015f, 375).°% Tiere
verwenden im Unterschied zu Menschen hochstens eine Zeichensprache,
in der es keine Metapher und keine Metonymie gibt (ebd., 382-383).
Daher haben Tiere einen Instinkt, aber kein Unbewusstes, welches sich
eben durch die Artikulation von Signifikanten auszeichnet. Das Subjekt
des Unbewussten ist allerdings aufgrund dieser signifikanten Artikulation
zugleich ein geteiltes Subjekt, kein ,,Jemand“ (ebd., 383).

Lacan scheint dennoch der Ansicht zu sein, dass manche Tiere in diese
Spracheffekte und Mechanismen eingebunden sind, und zwar insofern, als
sie in die symbolisch strukturierte menschliche Welt integriert werden. Als
Beispiel dienen Heimtiere, insbesondere Hunde, die bis zu einem gewissen
Grad an der Sprache teilhaben (Hub Zwart 2014, 11; Jacques Lacan 2007,
167). Dass Menschen und Hunde miteinander interagieren und kommu-
nizieren, ist offensichtlich, nicht zuletzt aufgrund der Tatsache, dass die
Tiere auf spezifische Worte mit einem bestimmten Verhalten reagieren.

Ahnliches gilt im Versuchstierbereich. So verweist Lacan u. a. in Semi-
nar V auf Iwan Pawlows (1849-1936) beriithmte Konditionierungsexperi-
mente an Hunden. Die konditionierten Reflexe der Tiere wirden auf
einem Eingriff der Signifikanten in deren angeborene bzw. instinktive
Verhaltensweisen beruhen (Jacques Lacan 2006¢, 400-401). Eine dieser
angeborenen Verhaltensweisen, auf die sich Lacan bezieht, ist z. B. die
gesteigerte Produktion von Speichel bei einem Hund, wenn diesem Futter

58 Dieser Titel entspricht der von Hans-Dieter Gondek neu tibersetzten Fassung des
Textes Position de I'inconscient, der zuvor von Norbert Haas mit ,,Die Stellung des
Unbewussten® tibersetzt wurde (Jacques Lacan 1986, 205-230).

232

hittps://dol.org/10.5771/6783748031880-230 - am 13.01.2026, 1:48:15. hittps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (- XS


https://doi.org/10.5771/9783748931980-230
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.2 Tiere: Gefangene des Imagindren?

dargeboten wird. Pawlows Experimente zeigen, dass die gleichzeitige und
wiederholte Setzung eines neutralen Reizes (z. B. das Klingeln mit einer
Glocke) wahrend der Prasentation des Futters dazu fiihrt, dass dieser Reiz
nach dem Konditionierungsprozess gentigt, um den Speichelfluss auszu-
16sen. Lacan meint, dass diese Signale, Glockchen und Klingeln Signifi-
kanten sind, auf deren ,Befehl“ hin die Tiere physiologische Reaktionen
zeigen und Magensaft produzieren (ebd., 400). In Folge des Konditionie-
rungsprozesses rufen diese Signale bzw. Signifikanten also bestimmte kor-
perliche Effekte hervor (z. B. die Sekretion von Speichel), die sonst nur bei
der Darbietung von Futter ausgelost werden.

Damit demonstriert Pawlow aus Lacans Sicht etwas tiber Signifikanten:
Ein Signifikant bzw. ein Wort steht mit der von ihm bezeichneten Sache
in keiner nattrlichen oder fixierten Beziehung und hat an sich keine
Bedeutung, kann aber dennoch (z. B. innerhalb eines gesellschaftlichen
Rahmens) bedeutsam werden oder (kdrperliche) Effekte erzeugen. So auch
bei den Hunden. Dennoch sind die Hunde nur rudimentir in diese Spra-
cheffekte und die nach bestimmten Regeln organisierte symbolische Um-
gebung (z. B. des Labors) integriert (Hub Zwart 2018), denn was sich bei
Tieren nicht einstellt, ist eine Verkettung der Signifikanten (Jacques Lacan
2006¢, 401). Sprache ist fir Tiere etwas anderes als fiir Menschen (ebd.,
541). Die Signifikanten verkntpfen und ordnen sich nicht nach einem
bestimmten ,Regelwerk®, also einem symbolischen Gesetz (eines ,,groflen
Anderen®), das in diesem Rahmen auch Neuverkniipfungen bestehender
Signifikanten sowie die Schaffung neuer Bedeutungen erlaubt. Obwohl
ein Tier mit Menschen kommunizieren kann und es auf bestimmte Signi-
fikanten reagiert, lernt es eigentlich keine Sprache, weil hier jeder Signifi-
kant nur in seiner Assoziation mit einer spezifischen Situation oder Person
bedeutsam ist und keiner ibergeordneten Regel folgt (Hub Zwart 2018,
78-80).

Dies entspricht der Annahme, dass Tiere kein (sprachlich strukturiertes)
Unbewusstes besitzen. Das Unbewusste ist eben nur beim menschlichen
Subjekt von einem (durch Metonymie und Metapher geprigten) Gesetz
bestimmt, das zugleich das Begehren begriindet. Sprache ist nicht nur ein
Mittel zum Zweck (z. B. der Kommunikation). Wenn aberhaupt, dann
scheint ein Unbewusstes, das keine Ansammlung von Instinkten wire,
bei einem Tier nur als Effekt der menschlichen Sprache denkbar zu sein
(Jacques Lacan 2015f, 375). Auch hier wird laut Derrida eine problemati-
sche kategorische Differenzierung sichtbar. Das Tier hitte keine Sprache,
kein Unbewusstes und kein Verhaltnis zum (symbolischen) Anderen aufler
durch einen Effekt der menschlichen Ansteckung, Aneignung oder Do-

233

hittps://dol.org/10.5771/6783748031880-230 - am 13.01.2026, 1:48:15. hittps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (- XS


https://doi.org/10.5771/9783748931980-230
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Das Lacan’sche Tier

mestizierung (Jacques Derrida 2010, 177). Die Betonung der Besonderheit
der menschlichen Sprache und ihrer Rolle fiir das Unbewusste bestatigt
hier wieder die Grenzziehung zwischen Mensch und Tier durch Lacan.

Doch inwiefern ist die menschliche Sprache nach Lacan besonders? La-
can erlautert dies bereits einige Jahre vorher. Unter Verweis auf Beobach-
tungen des Verhaltensforschers Karl von Frisch meint er in seiner Rede
,Funktion und Feld des Sprechens und der Sprache in der Psychoanaly-
se“, die Codes der Bienen seien keine Sprache im menschlichen Sinne,
weil beim Codesystem die Zeichen fest mit der Realitit korreliert seien
(Jacques Lacan 2016e, 351). Die menschliche Sprache ist demnach wesent-
lich flexibler als das tierliche Codesystem und definiert in dieser Flexibili-
tat zugleich die Subjektivitat (ebd., 351). Dartiber hinaus scheint Lacan die
Annahme zu vertreten, dass Tiere nicht antworten, sondern nur reagieren.
Bei einer Antwort gehe es nicht um den Austausch von Information oder
ein bestimmtes Reiz-Reaktions-Muster, sondern um das Begehren des spre-
chenden Subjekts, das sich an den symbolischen Anderen wendet (ebd.,
353-354). Dieser fiktive grole Andere hinter der Sprache erzeugt bei Tie-
ren nicht die gleiche Wirkung wie beim menschlichen Subjekt. Ob ihrer
Klarheit und anscheinenden Gewissheit problematisiert Derrida Lacans
Unterscheidung zwischen Code und Sprache bzw. Reaktion und Antwort
(Jacques Derrida 2010, 179-183). Wie sicher kann man sagen, dass Tiere
nur Uber ein starres Codesystem verfiigen, das sich kategorisch von der
dem Menschen eigenen, flexiblen Sprache unterscheidet? Offenbart sich
hier wiederum das Erbe eines philosophischen Logozentrismus?

Auch dem in seinen Schriften abgedruckten Vortrag ,Subversion des
Subjekts und Dialektik des Begehrens im Freud’schen Unbewussten® von
1960 (Jacques Lacan 2015¢) widmet Derrida (2010, 185-202) seine Auf-
merksamkeit. Hier heifSt es, dass es nur beim menschlichen Subjekt einen
symbolischen Anderen gibt, der als Zeuge oder Garant von Wahrheit fun-
giert (Jacques Lacan 2015e, 342-343). Zunichst liee sich einrdumen: Je-
des Sprechen unterliegt einem Mangel, welcher der differenziellen Struk-
tur der Signifikantenkette geschuldet ist. Das Sprechen ist triigerisch, kann
tauschen, bringt die Moglichkeit der Liige mit sich. Aufgrund dieses Man-
gels muss die Wahrheit bezeugt werden, und zwar im und durch einen
symbolischen Namen-des-Vaters (siche Kap. 3.2.3). Doch gerade deshalb,
weil die Wahrheit nur im Sprechen selbst bezeugt werden kann, ist sie mit
der Liige verwandt und weist ferner die Struktur einer Fiktion auf (Jacques
Lacan 2015e, 343). Daher sagt Lacan einerseits, dass ,es keinen Anderen
des Anderen gibt“ (ebd., 350), kein Jenseits des symbolischen Anderen, in
dem Wahrheit garantiert ware. Andererseits sind Wahrheit und Liige im

234

hittps://dol.org/10.5771/6783748031880-230 - am 13.01.2026, 1:48:15. hittps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (- XS


https://doi.org/10.5771/9783748931980-230
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.2 Tiere: Gefangene des Imagindren?

Symbolischen, dem ,Ort des Anderen® (Jacques Lacan #1996c, 151); sie
sind keine strikten Gegensitze, die sich gegenseitig ausschlieSen.

Diese Annahme lisst sich anhand von Lacans Bezugnahme auf Tiere
veranschaulichen, da sich die Liige namlich von der tierlichen Finte unter-
scheidet (Jacques Lacan 2015e, 342-343). Ein Tier kann etwa von seiner
Fahrte ablenken und seine Verfolger in die Irre fithren. ,Doch ein Tier
tauscht nicht vor[,] vorzutiauschen® (ebd., 343). Die Spuren eines Tieres
mogen zwar eine falsche Fahrte sein, aber sie werden niemals gelegt, um
nur so zu tun, als handle es sich um eine falsche Fahrte, wahrend es doch
in Wahrheit die richtige Fihrte ist. Pointiert formuliert: Menschen kon-
nen im Sprechen sozusagen eine falsche Fahrte legen, die das Gegentiber
auch fir eine falsche Fahrte halten kann, obwohl das Gesagte doch zur
Wabhrheit fithrt. Lacan bezieht sich hier auf einen von Freud erzihlten
Witz Gber zwei judische Reisende, die sich im Zug treffen: Der erste
Reisende erfihrt vom zweiten Reisenden, dass dieser nach Krakau fahrt.
Aufgebracht bezichtigt er ihn, dass er ein Lugner sei, denn er wisse ja, dass
er wirklich nach Krakau fahrt, ihn aber glauben machen wolle, dass er nach
Lemberg unterwegs sei (Sigmund Freud 2000i, 109; Jacques Lacan 41996c,
145). Der zweite Reisende lugt durch das Aussprechen der Wahrheit bzw.
sagt die Wahrheit, indem er ligt (Sigmund Freud 20001, 109). Wichtig fiir
Lacan ist: Im Unbewussten des menschlichen Subjekts zahlt die tbliche
Unterscheidung von ,wahr“ und ,falsch® bzw. ,Liige nicht. Jedes Spre-
chen zielt auf (unbewusste) Wahrheit ab, auch beim Liigen (Jacques Lacan
41996¢, 139, 144-148). Wihrend Lacan in seiner Erklarung z. B. auf die
Funktion des symbolischen Anderen im Sprechen abzielt, merkt Freud auf
dhnliche Weise an, dass es bei der Wahrheit auch um die Frage geht, wie
das Gesagte von einem Zuhorer aufgefasst wird (Sigmund Freud 2000i,
109). Freud meint dartber hinaus, dass Witze wie diese die Sicherheiten in
Bezug auf unsere Erkenntnis angreifen (ebd., 110). Was ist Wahrheit und
was Liige? Lacan zufolge liegen sie auf der gleichen Ebene, dem Ort des
symbolischen Anderen und der Sprache, an dem sich das Subjekt konstitu-
iert. Die tierliche Finte unterscheidet sich jedenfalls davon. Ebenso wenig
verwischen Tiere ihre Spuren, da dies nur dem ,,Subjekt des Signifikanten®
(Jacques Lacan 2015e, 343) moglich sei.

Jacques Derrida (2010, 189) hat Vorbehalte gegen diese eindeutige Un-
terscheidung von Finte und Luge. Er rdumt zwar ein, dass dieser von
Lacan gesetzte Schnitt zwischen Mensch und Tier auf der Annahme eines
menschlichen, nicht tierlichen Mangels beruht. Das menschliche Subjekt
verliert anscheinend seine machtvolle Stellung gegentiber dem Tier. Doch
die Behauptung dieses Mangels dient aus der Sicht Derridas nicht dazu,

235

hittps://dol.org/10.5771/6783748031880-230 - am 13.01.2026, 1:48:15. hittps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (- XS


https://doi.org/10.5771/9783748931980-230
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

