
2. Gott 

Wie im ersten Kapitel erfolgt in diesem und in weiteren Kapiteln die Annäherung an das 
betreffende Thema in fünf Zugängen oder Teilen. Beim philosophischen Zugang wer
den nun mehrere Ansätze eines Begriffs oder einer Lehre von Gott vorgestellt (Kap. 2.1), 
beim biblischen wird untersucht, was das Alte und das Neue Testament über oder von 
Gott sagen (Kap. 2.2), beim dritten systematisch-theologisch über Gott als Gegenstand 
des christlichen Glaubens reflektiert (Kap. 2.3), beim vierten dargelegt, wie andere Welt
religionen mithilfe ihrer immer auch kulturell bedingten Erfahrungen und Denksyste
me die letzte Wirklichkeit zu fassen suchen (Kap. 2.4) und im fünften, spirituellen Teil 
schließlich zur Vertrautheit mit Gott eingeladen (Kap. 2.5). 

2.1 Gott als das vollkommenste Wesen 

Auch wenn „Gott“ ein Wort der religiösen Sprache ist, wird mit ihm „eine Thematik an
gesprochen, die auch für die Philosophie von großer Bedeutung ist. Jedenfalls hat sich 
die Philosophie seit ihren Anfängen immer wieder dieser Thematik zugewandt, die ihr 
zwar durch die Religion vorgegeben ist, zu der sie jedoch offensichtlich eine innere Affi
nität besitzt.“1 So sollen nun in diesem ersten Teil einige wenige herausragende Denker 
des Abendlandes zu Wort kommen, die zu ihrer Zeit und mit ihren Mitteln Gott philoso
phisch zu bestimmen suchten. Die Überschrift des Kapitels „Gott als das vollkommenste 
Wesen“ enthält einen Ausdruck, der als grammatikalisch, besser, semantisch falsch gilt: 
Vollkommenes lässt sich nicht mehr steigern, weil es sonst nicht vollkommen ist. Doch 
genau damit soll bereits von vornherein ausgedrückt werden, dass Gott noch einmal auf 
ganz andere Weise vollkommen ist, als wir das in unserem Bereich kennen und uns vor
stellen können. 

Schon vor- beziehungsweise nichtchristliche antike Philosophen wie Platon und Plo
tin haben intensiv über Gott als das Gute, Schöne und Eine nachgedacht und mit ihrem 
Denken für lange Zeit die christliche Theologie stark beeinflusst (Kap. 2.1.1). Im Mittelal
ter hat Anselm von Canterbury eine philosophische Definition Gottes vorgelegt, auf die 

1 Schmidt 15. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005 - am 14.02.2026, 06:42:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


122 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

sich christliche Denker bis heute berufen (Kap. 2.1.2). Unter Aufnahme aristotelischer 
Metaphysik hat Thomas von Aquin später im Hochmittelalter Gott als das Sein selbst 
ausgelegt (Kap. 2.1.3), während Nikolaus von Kues an der Schwelle zur Neuzeit auf sehr 
originelle und immer wieder verschiedene Weise nach dem angemessensten Gottesbe
griff gesucht hat (Kap. 2.1.4). Von großer Bedeutung für die christliche Theologie war 
dann im 19. Jahrhundert Georg Wilhelm Friedrich Hegels dialektische Trinitätsspekula
tion, die auch auf philosophischer Seite deutlich macht, dass der christliche Gott seinem 
Wesen nach dreifaltig ist (Kap. 2.1.5). Wie der deutsche Idealist Gott als Vater, Sohn und 
Heiliger Geist gedacht hat, wird später noch einmal ausführlicher dargelegt.2 Klassisch 
geworden ist im christlichen Raum seit dem vorigen Jahrhundert Karl Rahners Begriff 
von Gott als dem unbegreiflichen oder heiligen Geheimnis (Kap. 2.1.6). 

Literatur 

Joseph Schmidt: Philosophische Theologie (Grundkurs Philosophie 5), 2003. 
Johannes Herzgsell: Gott über uns – Gott unter uns – Gott in uns. Philosophische, theologische 

und spirituelle Annäherungen an Gott, 2018. 

2.1.1 Das absolut Gute, Schöne und Eine (Platon und Plotin) 

Schon die vorsokratischen Naturphilosophen haben nach der Archē, dem Anfang, Ur
sprung oder Urgrund von allem, gefragt. Aufbauend auf seiner Ideenlehre macht Platon 
(427–347) später die Idee des Guten oder auch des Schönen als den letzten Grund und die 
höchste Wirklichkeit aus.3 In seinem Hauptwerk Der Staat nähert er sich einer Bestim
mung des Guten indirekt über das berühmte Sonnengleichnis an.4 Mit dem Guten verhält 
es sich im Bereich der geistigen Welt, zu der die Ideen als das Denkbare gehören, wie 
mit der Sonne im Bereich der sichtbaren Welt, zu der die sinnlich wahrnehmbaren Din
ge gehören. Wie die Sonne durch ihr Licht dem Menschen das Sehen ermöglicht und die 
Dinge sichtbar macht, so befähigt die Idee des Guten durch ihr geistiges Licht den Men
schen Ideale, wie die Klugheit, die Weisheit oder die Gerechtigkeit, zu erkennen und zu 
denken und macht diese überhaupt erst erkennbar und denkbar. Das absolut Gute ist 
der Grund der geistigen Welt der Ideen und Ideale und damit auch der letzte Grund der 
sichtbaren Welt, verdanken die sichtbaren Dinge ihr Dasein nach Platons Überzeugung 
doch nur der Teilhabe an den Ideen. Wie die Sonne im Bereich des Sichtbaren herrscht, 
so herrscht das Gute im Bereich des Denkbaren. Das Gute gehört einer höheren Ordnung 
als alles andere an und überragt alles Übrige an Schönheit, Würde und Kraft. 

Sehr wichtig war es Platon, dass das absolut Gute für den Menschen nicht rein jen
seitig bleibt. Der Mensch kann und soll zu ihm aufsteigen. Nur so kann er zur Weisheit, 
der höchsten Tugend des Philosophen gelangen. Im berühmten Höhlengleichnis schildert 

2 Bd. 2, Kap. 3.1. 
3 Vgl. zum Folgenden Herzgsell 25–51; 84–111. 
4 Platon: Politeia 506e-509b. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005 - am 14.02.2026, 06:42:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Gott 123 

Platon auf dramatische Weise, wie jemand aus seinem schattenhaften Höhlendasein un
ter vielen Leiden befreit und den steilen Weg hinauf ans Licht der Sonne gezerrt wird.5 
Dort sieht er alles, wie es wirklich ist. Übertragen heißt das: Im Licht des absolut Guten 
erkennt er die Wahrheit von allem. 

Den Aufstieg des Menschen zum Höchsten beschreibt Platon noch einmal in seinem 
Symposion – diesmal als einen sehr angenehmen Aufstieg über alles mögliche Schöne, 
wie die schönen Körper, Lebensweisen und Wissenschaften, zum Schönen an sich, das 
mit dem Guten an sich, also der Idee des Guten zusammenfällt. Am Ziel angekommen, 
wird der Mensch das göttliche Schöne selbst berühren und lauter, rein und unvermischt 
in seiner Gestalt erblicken. Nur wenn er immerdar auf das Schöne blickt, es betrachtet 
und mit ihm zusammen ist, ist sein Leben, so Platon, wahrhaft lebenswert und wird es 
ihm gelingen, wahre Tugend zu erlangen. Wer aber die wahren Tugenden hervorbringt, 
dem ist es beschieden, „ein Gottgeliebter zu werden und […] unsterblich zu sein“6. 

Auch wenn Platon die Idee des Guten nicht direkt Gott nennt, dürfte er sie als perso
nalen Gott verstanden haben. So schreibt er im zweiten Buch des Staates Gott Eigenschaf
ten zu, die auch der Idee des Guten zukommen, und gebraucht die Ausdrücke „Gott“ 
und „das Gute“ eindeutig synonym. Auf rein philosophischem Erkenntnisweg kommt er, 
wenn man so will, zu einem ähnlichen Ergebnis wie die Autoren des ersten Schöpfungs
berichtes im Buch Genesis: Alle Weltwirklichkeit lässt sich auf das Göttliche zurückfüh
ren, das aus sich selbst heraus und somit absolut gut ist. 

Für Platon ist das Göttliche in erster Linie gut und schön, und das in einem objekti
ven Sinn. Das Gute ist nicht gut, weil wir es erstreben. Vielmehr erstreben wir es, weil es 
gut ist. Und das Schöne ist nicht deshalb schön, weil wir es schön und anziehend finden. 
Wir finden es anziehend, weil es an sich und in sich schön ist. Weil das Göttliche objek
tiv gut und schön ist, kann es der Mensch als erstrebenswert erleben und als anziehend 
empfinden und erlebt und empfindet er es tatsächlich als ein solches, wenn es ihm auf
geht. Schon bei Platon deutet sich damit an, was Thomas von Aquin später ausgeführt 
hat: Das göttliche Gute beziehungsweise der gute Gott ist der Ursprung und das letzte 
Ziel allen menschlichen Strebens. 

Das deutsche Wort „schön“ kommt von „scheinen“ und bedeutet so viel wie leuchten. 
Das Leuchtende fasziniert und erfreut uns. In der sinnlich wahrnehmbaren Welt macht 
uns das Schöne glücklich, wenn wir es sehen oder hören. Auf analoge und geistige Weise 
ist auch Gott schön. Er ist es auf ursprüngliche Weise, weshalb uns seine geistige Schön
heit mehr als alles andere Schöne anzuziehen, zu entzücken oder sogar zu verzücken und 
zu beglücken vermag. 

Inspiriert von Platon hat Jahrhunderte später der antike nichtchristliche Philosoph 
Plotin (204–270) erneut zum Aufstieg zur höchsten Wirklichkeit ermutigt. Er sah diese 
Wirklichkeit mit Platon als das Schöne und Gute, vor allem aber als das absolut einfache 
Eine an. 

In seiner frühesten Enneade über das Schöne, in der er den Aufstieg der menschlichen 
Seele zum Göttlich-Schönen darlegt, beschreibt er sehr ausführlich die Empfindungen, 
die dabei und bei der Schau des Schönen in der Seele eintreten. Die Seele wird entzückt, 

5 Ebd. 514a-519b; 539d-541b. 
6 Platon: Symposion 212a (Diotimas Dialog mit Sokrates und Diotimas Rede 208c-212a). 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005 - am 14.02.2026, 06:42:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


124 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

gepackt und erschüttert sein. Über die Schönheit des Göttlichen kann sie nur staunen, 
sich wundern und sich freuen. Sie wird das Göttlich-Schöne genießen, und sein Anblick 
wird sie selig machen. Sie wird von großer Sehnsucht und dem Wunsch ergriffen, sich 
mit ihm zu vereinigen. 

Plotin charakterisiert den Aufstieg als einen Prozess der Reinigung, der Vergeisti
gung und der Erleuchtung, bei der das göttliche Schöne die Seele mehr und mehr mit 
seinem geistigen Licht erfüllt. Er fasst ihn ausdrücklich und konsequent als Weg ins Inne
re auf. Darin dürfte die wichtigste Neuerung und Ergänzung gegenüber Platon liegen. In 
ihrem Inneren kann die Seele ihre eigene Schönheit erblicken und schließlich die Schön
heit des Göttlich-Schönen selbst schauen. Deshalb soll sie „gleichsam die Augen schlie
ßen“ und in sich „ein anderes Gesicht“, das „innere Gesicht“ erwecken.7 

Schließlich sieht Plotin im Aufstieg der Seele zum Schönen eine Rückkehr zum Ur
sprung. Da das Göttlich-Schöne der Ursprung von allem und mithin auch der Seele ist, 
bildet es ihre eigentliche Heimat. Plotin fordert daher alle auf: „So lasst uns fliehen in die 
geliebte Heimat“ – zum Ersten Schönen! „Dort nämlich ist unser Vaterland, von wo wir 
gekommen sind, und dort ist unser Vater.“8 

Plotin zufolge besteht für die Seele das Ziel ihres Aufstiegs darin, selbst schön und 
tugendhaft zu werden und so dem Göttlich-Schönen ähnlich zu werden, um es schließ
lich zu schauen. Für die Seele heißt „gut und schön werden, Gott ähnlich werden“9. Das 
Schöne, das Gute und Gott sind bei Plotin nur verschiedene Bezeichnungen für die eine, 
absolut transzendente Wirklichkeit, die die „Ursache von Leben, Denken und Sein“10 ist. 

In der etwas später verfassten Enneade über das Gute oder das Eine führt bei Plotin der 
Aufstieg der menschlichen Seele nicht zum Schönen, sondern zum Einen als ihrem Ziel. 
Weil das Eine, das von Plotin auch des Öfteren der Eine genannt wird, als Höchstes nicht 
etwas ist, sondern vor jeglichem ist, ist es absolut einfach: 

„Da nämlich die Wesenheit des Einen die Erzeugerin aller Dinge ist, ist sie keines von 
Ihnen. Sie ist also weder ein Etwas noch ein Wiebeschaffen noch ein Wieviel, weder 
Geist noch Seele; es ist kein Bewegtes und wiederum kein Ruhendes, nicht im Raum 
nicht in der Zeit, ,sondern das Eingestaltige als solches‘; oder vielmehr ohne Gestalt, 
da es vor jeder Gestalt ist.“11 

Da das Eine keinerlei Gestalt oder Bestimmung besitzt und mit nichts sonst vergleich
bar ist, was wir kennen, steht es auch über allen Namen und Benennungen. Es ist an sich 
namenlos und unnennbar. Weil wir laut Plotin das Eine in gewissem Sinn haben, kön
nen wir zwar etwas über es aussagen. Es selbst können wir jedoch nicht aussagen, da wir 
es weder erkennen noch denken können. Wir sagen aus, was es nicht ist. Was es aber 
ist, sagen wir nicht aus. Damit leitet Plotin im Abendland die lange Tradition der nega
tiven Theologie ein. Diese lässt sich zwar schon bei Philon (25 v. Chr.-50 n. Chr.) und bei 

7 Plotin: Das Schöne (I 6) 40f [es werden jeweils die Paragraphen angegeben: §§ 40f]. 
8 Ebd. 39. 
9 Ebd. 31. 
10 Ebd. 33. 
11 Plotin: Das Gute oder das Eine (VI 9) 22. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005 - am 14.02.2026, 06:42:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Gott 125 

Clemens von Alexandrien (gest. 214 n. Chr.) belegen, ist aber erst durch ihn philosophie- 
und theologiegeschichtlich wirksam geworden. 

Da die Fülle des Einen unumfassbar ist, muss man es „auch als unendlich ansehen“12. 
Und da es „das Zureichendste und Selbstgenügendste von allem ist, so muss es auch das 
Unbedürftigste sein“13. Es ist „weder gegen sich selbst noch gegen ein anderes bedürf
tig“14. Das plotinische Eine bedarf im Gegensatz zum aristotelischen unbewegten Bewe
ger nicht einmal „des Denkens seiner selbst“15. 

Weil das Eine durch keinerlei Form bestimmt ist, kann alles aus ihm stammen. Und 
weil das Gebende immer das Höhere und das Gegebene immer das Geringere ist, muss 
das Gebende nicht das haben, was es gibt. Das Höhere ist aber das Einfache. Deshalb 
kann das absolut einfache Eine auch das Vielfältige und das Viele aus sich hervorbrin
gen. So geht aus ihm aufgrund seiner Güte, Überfülle, Kraft und Vollkommenheit durch 
Emanation der Geist hervor, aus dem Geist die Seele und aus der Seele die sinnlich-mate
rielle Welt. Auch die Materie verdankt sich letztlich, wenn auch über einen stufenweisen 
Abstieg, dem göttlichen Einen. Bei Plotin sind das Eine, der Geist und die Seele, mit denen 
er sowohl die Weltseele als auch die Seele des Einzelnen meint, die drei Hypostasen, das 
heißt die drei selbständigen Wirklichkeiten, die es gibt. 

Das Ziel des Aufstiegs der Seele besteht darin, das Eine zu berühren, zu schauen und 
sich mit ihm zu vereinigen. Um dieses Ziel erreichen zu können, muss die Seele zuvor 
dem Einen ähnlich werden. Sie muss nun nicht mehr wie beim Aufstieg zum Schönen 
primär schön und tugendhaft, sondern primär eins und einfach werden, weil das die 
hauptsächlichen Kennzeichen des Einen sind. 

Wie in seiner früheren Schrift hebt Plotin sehr stark hervor, dass der Weg nach oben 
ein Weg nach innen ist. Will man das Eine schauen, „dann muss man von allem, was au
ßen ist, sich zurückziehen und sich völlig in das Innere wenden“16. Denn das Eine lässt 
sich nur im Inneren finden. Es ist, wie Plotin erklärt, „für keinen draußen, sondern ist 
bei allen, ohne dass sie es wissen“17. Es „ist gewiss niemandem fern, und doch ist es allen 
fern, es ist gegenwärtig und doch nur gegenwärtig für diejenigen, welche es aufnehmen 
können“18. Die Seele kann das Eine nur schauen, weil und insoweit sie ihm ähnlich ge
worden ist und weil ihr im Innersten das Eine gegenwärtig ist. 

Plotin hat mit seiner Lichtmetaphorik und -metaphysik, mit seiner Lehre von den 
drei Hypostasen und vom absolut einfachen Einen, mit seinem Gedanken des Aufstiegs, 
der zugleich ein Weg nach Innen und eine Rückkehr zum Ursprung ist, sowie mit seiner 
negativen Theologie nachhaltig das christliche Denken bis zum Beginn der Neuzeit 
beeinflusst. Zu der auf ihn zurückgehenden Strömung des Neuplatonismus gehören 
unter anderem Augustinus (354–430), Pseudo-Dionysios Areopagites (2. Hälfte des 5. 

12 Ebd. 40. 
13 Ebd. 41. 
14 Ebd. 42. 
15 Ebd. 47. 
16 Ebd. 51. 
17 Ebd. 53. 
18 Ebd. 28. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005 - am 14.02.2026, 06:42:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


126 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

Jh.), Johannes Scottus Eriugena (810–877), Bonaventura (1221–1274), Meister Eckhart 
(1260–1328) und Nikolaus von Kues (1401–1464). 

Literatur 

Platon: Sämtliche Werke, Band 2: Lysis, Symposion, Phaidon, Kleitophon, Politeia, Phaidros. 
Übers. v. Friedrich Schleiermacher, Taschenbuch, 2004. 

Plotin: Enneaden, 2015. 

2.1.2 Das, über das hinaus nichts Größeres gedacht werden kann 
(Anselm von Canterbury) 

Im Mittelalter hat der christliche Theologe und Philosoph Anselm von Canterbury 
(1033–1109) in seiner Schrift Proslogion eine philosophische Definition von Gott vorge
schlagen, die als besonders gelungen gelten darf und von vielen christlichen Denkern 
aufgenommen worden ist. Für ihn ist Gott id quo maius cogitari non potest: „das, über das 
hinaus Größeres nicht gedacht werden kann“19. 

Anselm hält Gott ganz offensichtlich für das Größte überhaupt, lässt aber offen, wor
in die Größe besteht. Ist Gott als größtes Wesen etwa das erhabenste, das mächtigste 
oder das weiseste Wesen? Da seine Definition keine bestimmten Prädikate Gottes ent
hält, hat sie formalen, nicht materialen Charakter. Anselm wollte mit ihr sagen: Gott ist 
das vollkommenste Wesen. Und er ist nicht nur faktisch das vollkommenste Wesen, das 
zwar vollkommener als alle anderen Wesen ist, aber im Prinzip noch vollkommener sein 
könnte. Er ist es notwendigerweise. Er könnte nicht vollkommener sein oder vollkom
mener gedacht werden, als er ist. Von daher ist Gott das unüberbietbar, maximal oder 
absolut vollkommene Wesen. 

Eigentlich stellt Anselms Definition eine Regel oder Maxime dar. Sie beschreibt ei
nerseits, wie in der Regel von Gott gesprochen wurde und gesprochen wird, nämlich als 
von einem maximal vollkommenen Wesen. Und sie schreibt andererseits vor, wie ange
messen von Gott zu reden ist, nämlich so, dass er als das maximal vollkommene Wesen 
gelten kann. Die Maxime Anselms ist deskriptiv und normativ zugleich. 

Die Definition Gottes ist bei Anselm Teil eines Gottesbeweises, der später von Im
manuel Kant „ontologischer” Gottesbeweis genannt wurde und als solcher allgemein be
kannt und berühmt ist. Anselm versuchte aufzuzeigen, dass Gott als absolutes Maxi
mum nicht bloß im Verstand existieren kann, sondern auch in der Wirklichkeit existie
ren muss, weil er sonst nicht das ist, über das hinaus Größeres nicht gedacht werden 
kann. Denn etwas, das sowohl im Denken des Verstandes als auch in der vom Denken 
unabhängigen Wirklichkeit existiert, ist nach Anselm auf jeden Fall größer als etwas, das 
nur im Verstand existiert. Also muss, so folgert Anselm, Gott als das maximale Wesen 
auch in der Wirklichkeit existieren, womit seine reale Existenz bewiesen wäre. 

19 Anselm: Proslogion Kap. 2. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005 - am 14.02.2026, 06:42:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Gott 127 

Diesen Gottesbeweis von Anselm variierte später René Descartes (1596–1650) in sei
ner Fünften Meditation. Gott ist für ihn insofern das vollkommenste Wesen, als es sämt
liche Vollkommenheiten besitzt. Da nun das Sein selbst im Sinne von wirklicher Existenz 
eine Vollkommenheit ist, muss Gott in Wirklichkeit existieren. Andernfalls würde ihm 
eine Vollkommenheit fehlen und er wäre nicht mehr das vollkommenste Wesen, das er 
seiner Natur nach ist. Weil allein Gott das vollkommenste Wesen ist, kommt es nach Des
cartes auch nur dem Gottesbegriff zu, das Sein oder die Existenz in sich einzuschließen. 

Gegen diese Beweisführung wurde unter anderem von Thomas von Aquin und Kant 
eingewandt, es werde bei ihr unzulässigerweise vom Begriff auf die Wirklichkeit, von der 
Ebene des bloßen Denkens auf die Ebene der denkunabhängigen Realität geschlossen. 
Darauf ließe sich wiederum mit Anselm und Descartes erwidern, dass nur zum Begriff 
Gottes das reale Sein gehört, nicht aber zu irgendeinem anderen Begriff. 

Thomas und Kant ist jedoch zuzustimmen, wenn sie den ontologischen Gottesbeweis 
ablehnen, insofern in ihm aus einem bloß gedachten Begriff Gottes dessen Existenz ab
gleitet werden soll. Aber der ontologische Gottesbeweis muss nicht als eine rein logisch- 
begriffliche Deduktion verstanden werden, bei dem von bloß Gedachtem auf Reales ge
schlossen wird. Und er sollte auch nicht so ausgelegt werden. 

Denn im Gegensatz zu Kant ist weder für Anselm noch für Descartes der Gottesbe
griff etwas von uns Menschen Erdachtes. Bei Anselm wird das deutlich, wenn er nach 
seiner Definition Gottes erklärt, wir könnten die Nicht-Existenz Gottes nicht denken.20 
Ist etwas von uns bloß gedacht, können wir es jederzeit wieder „wegdenken“, denken, 
dass es nicht existiert. Das ist aber bei Gott laut Anselm nicht möglich. Wenn dem so ist, 
kann es sich beim absoluten Maximum nicht um einen von uns nur gedachten Begriff 
handeln. Vielmehr ist dieses Maximum dann eine Vorgegebenheit unseres Denkens und 
Bewusstseins. Anselm fasst seine Gotteskennzeichnung nicht als einen von ihm genial 
erdachten Gottesbegriff auf, sondern als etwas, was der Mensch in seinem Geist vorfindet. 
Das bestätigt sich, wenn er weiter hinten im Proslogion erklärt, das absolute Maximum sei 
nicht nur etwas, über das hinaus Größeres nicht gedacht werden kann, sondern „etwas 
Größeres, als gedacht werden kann“21. Gott ist folglich etwas, das unser Denken über
steigt. Etwas von uns bloß Gedachtes oder Erdachtes würde unser Denken jedoch nicht 
übersteigen. 

Die gleiche Interpretation legt sich bei Descartes’ ontologischem Gottesbeweis na
he. Dieser Beweis muss von dessen zweitem Gottesbeweis in der Dritten Meditation aus 
gelesen werden. Ihm gemäß können wir alles Unvollkommene in der Welt als grund
sätzlich Unvollkommenes nur deshalb erkennen, weil wir zumindest intuitiv ein absolut 
Vollkommenes kennen, an dem wir alles Unvollkommene in der Welt messen. Die Er
kenntnis der Vollkommenheit Gottes ordnet Descartes sogar der Selbsterkenntnis vor, 
wenn er schreibt, 

„[…] dass mithin in gewissem Sinne die Vorstellung des Unendlichen der des Endlichen, 
d. h. die Vorstellung Gottes der des Ich vorausgeht. Wie könnte ich denn wissen, dass 
ich zweifle, dass ich begehre, d. h., dass mir etwas fehlt und dass ich unvollkommen 

20 Ebd. Kap. 3. 
21 Ebd. Kap. 15. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005 - am 14.02.2026, 06:42:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


128 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

bin, wenn in mir nicht die Vorstellung eines vollkommeneren Seienden wäre? Denn 
ich bemerke meine Mängel, indem ich mich mit ihm vergleiche.“22 

Wir können alles Unvollkommene und Endliche geistig übersteigen, weil wir immer 
schon eine Ahnung vom absolut vollkommenen und unendlichen Gott haben. Auch bei 
Descartes erweist sich damit der Gottesbegriff als etwas nicht bloß von uns Gedachtes, 
sondern etwas unserem Denken und Bewusstsein Vorgegebenes. Descartes bringt das 
zum Ausdruck, indem er von der Idee Gottes als angeborener Idee spricht. 

Der Mensch denkt sich nicht, wie Kant angenommen hat, Gott als maximal vollkom
menes Wesen aus. Vielmehr ist die Struktur seines Bewusstseins und seines Geistes im
mer schon von Gott geprägt. Denn wenn auch sein Geist faktisch begrenzt ist, so ist er 
doch intentional unbegrenzt. Der Mensch greift als geistiges Wesen aus auf alles, was es 
gibt und geben kann. Er zielt nicht nur auf das Endliche und prinzipiell Unvollkommene, 
sondern auch auf das Unendliche und absolut Vollkommene ab. Damit ist er aber dyna
misch auf Gott selbst ausgerichtet. Geht der Mensch in sich, kann er seines Strebens und 
seiner innersten Sehnsucht nach Gott gewahr werden. Gott kommt ihm immer schon 
in seinem geistig unbegrenzten Horizont und in seiner Ahnung von einem schlechthin 
Vollkommenen entgegen. Er ist der Grund und das Ziel seiner geistigen Ausrichtung. Er 
ist es auch letztlich, der den Menschen in der Welt immer weiter nach dem Vollkomme
neren suchen und streben lässt. 

Literatur 

Anselm von Canterbury: Proslogion. Anrede. Lateinisch/Deutsch, 2005. 
René Descartes: Meditationes de Prima Philosophia. Meditationen über die Erste Philosophie. 

Lateinisch/Deutsch, 2020. 

2.1.3 Das Sein selbst (Thomas von Aquin) 

Auch Thomas von Aquin (1225–1274) stand noch unter neuplatonischem Einfluss. Aber er 
nahm – und das war im christlichen Denken neu – sehr stark die Philosophie des Aristo
teles auf, besonders dessen Seinsphilosophie. In seinem Hauptwerk, der Summa Theolo
gica oder Theologiae, bestimmt er Gott philosophisch nicht bloß als das höchste Seiende, 
sondern als das Sein selbst, wobei er den Ausdruck „das Sein selbst“ nicht von Aristoteles, 
sondern von Pseudo-Dionysios entlehnt. Seine vollständige Definition von Gott lautet: 
„Gott ist das durch sich selbst seiende Sein selbst.“23 

Für die metaphysisch-ontologische Philosophie, die mit den Vorsokratikern im 6. 
Jahrhundert vor Christus in Griechenland begann und die noch im 20. Jahrhundert Mar
tin Heidegger in Anspruch nahm, gilt der Seinsbegriff als der umfassendste Begriff. Er 
lässt sich auf alles, auf Endliches und Unendliches beziehen, freilich in analoger Weise. 

22 Descartes: Meditationen 3,24. 
23 Thomas: ST I q.4 a.2 resp. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005 - am 14.02.2026, 06:42:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Gott 129 

Das seinsphilosophische Denken wurde von Parmenides (540–470 v. Chr.), für den Sein 
und Denken dasselbe waren, eröffnet. Bei ihm und allgemein in der Vorsokratik wurde 
das Sein dem Nichtsein, dem Schein, dem Werden und der Erscheinung gegenüberge
stellt. Den analogen Charakter des Seins, demgemäß alles auf je verschiedene Weise Sein 
hat, also „ist“, haben schon Platon und Aristoteles ausdrücklich hervorgehoben. 

Bei Thomas ist nun mit Sein ganz allgemein der Grundvollzug eines jeden Seienden, 
„da“ zu sein, gemeint. Sein ist der Akt, durch den etwas ist. Dabei räumt Thomas wie 
schon Aristoteles der Substanz als dem selbständig Seienden den Seinsvorrang vor dem 
Akzidens als dem unselbständig Seienden ein. Da Gott das Sein selbst ist, ist er es, der 
durch sein Wirken jedes Seiende dazu ermächtigt, sein Sein zu vollziehen und mithin zu 
sein. Thomas übernimmt in dem Zusammenhang den platonischen Gedanken der Teil
habe. Für ihn haben alle geschaffenen Seienden am Sein Gottes teil, insofern ihnen Gott 
durch die Schöpfung einen größeren oder geringeren Anteil am Sein gibt und auf diese 
Weise eine mehr oder weniger große Gottähnlichkeit schenkt. Im Vollkommensein und 
Ewigsein Gottes erfüllt sich der Sinn von Sein. 

Dass Gott das Sein selbst ist, heißt für Thomas nicht nur, dass er dem Nichts entge
gensteht und wirklich existiert, sondern dass er die grenzenlose Fülle aller Vollkommen
heiten oder alles dessen, was es gibt und geben kann, ist. Zu seinen Vollkommenheiten 
zählen alle philosophisch erschlossenen Kennzeichen, wie die Gutheit, Schönheit und 
Einheit, aber auch alle durch die Bibel bekannten Eigenschaften, wie die Barmherzig
keit, die Gerechtigkeit, die Treue und die Liebe. 

Es zeigt sich somit bei Thomas eine gewisse Zweideutigkeit des Seinsbegriffs. Sein 
kann einmal das bloße Dasein oder bloße Existieren eines Seienden bedeuten. Es kann 
aber auch für die Fülle des Seins stehen, die alles Seiende in analogem Maße aufweist. Da 
höhere Seiende, wie Lebewesen und Menschen, sich erst entwickeln müssen, besitzen 
sie die ihnen mögliche Seinsfülle nicht sogleich und in der irdischen Existenzweise wohl 
nie ganz. Seinsmöglichkeiten bleiben unverwirklicht. Insofern lässt sich zwischen ihrem 
tatsächlichen Sein in seiner konkreten Seinsfülle und der ihnen aufgrund ihres Wesens 
möglichen Seinsfülle unterscheiden. Endliche Seiende bleiben in ihrem Sein hinter ih
rem Wesen zurück. 

Völlig anders verhält sich das bei Gott. Da in ihm als unerschöpflicher Seinsfülle kei
ne Seinsmöglichkeit unverwirklicht ist, holt er in seinem Sein sein Wesen ganz ein. Da 
er reine Aktualität ohne unrealisierte Potenzialität, reine Wirklichkeit ohne unverwirk
lichte Möglichkeit ist, fallen in ihm – und nur in ihm – Sein und Wesen zusammen. Für 
Thomas von Aquin sind bei Gott – und nur bei ihm – Sein und Wesen identisch. Gott ist 
alles, was er sein kann und was überhaupt sein kann, in Wirklichkeit. Sein Wesen besteht 
genau darin, die unerschöpfliche Fülle des Seins selbst zu sein, weshalb es vollkommen 
erfüllt ist. Aus diesem Wesen lassen sich dann im Sinne von Thomas etliche weitere me
taphysische Bestimmungen Gottes herleiten. 

Wenn Gott das Sein selbst ist, kann er sein Sein nicht von einem anderen haben. Das 
Sein Gottes ist daher absolut. Gott ist das absolute, durch nichts anderes bedingte Sein. 
Er verdankt seine Existenz keiner anderen Wirklichkeit als sich selbst. Mit seiner Abso
lutheit geht seine Aseität einher. Gott existiert von sich her (a se), nicht – wie alles endliche 
Seiende – von einem anderen her (ab alio). Gott hat somit den Grund seines Seins in sich 
selbst. Er ist causa sui, Grund oder Ursache seiner selbst, und das in einem doppelten 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005 - am 14.02.2026, 06:42:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


130 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

Sinn: Er existiert aus sich und durch sich und ist damit gewissermaßen die Wirkursache 
seiner selbst. Und er existiert für sich und um seiner selbst willen und ist damit gewis
sermaßen die Zielursache seiner selbst. Gott ist Grund und Ziel seiner selbst. Er existiert 
von sich her und auf sich hin. 

Wenn Gott die Seinsfülle schlechthin ist, dann ist er auch unendlich. Gott ist das un
endliche Sein. Sein Wesen ist die Unendlichkeit. Deshalb gibt es für ihn keinerlei Grenze. 
Während alles endliche Seiende der Welt auf vielerlei Weise begrenzt und beschränkt ist, 
ist er weder quantitativ, etwa räumlich oder zeitlich, noch qualitativ in irgendeiner Wei
se eingeschränkt. 

Als unendliches Sein ist Gott der endlichen Welt gegenüber transzendent. Bereits für 
Platon war die Idee des Guten den anderen Ideen gegenüber und damit noch mehr der 
sichtbaren Welt gegenüber transzendent. Als Grund von allem existierte sie für ihn auf 
andere Weise als alles andere oder war sogar ein ganz anderes Wesen als alles andere. Die 
Transzendenz Gottes ist von daher nicht räumlich zu verstehen, sondern seinsmäßig. 
Gott ist nicht außerhalb der Welt und in diesem Sinne weltjenseitig. Er ist „jenseits“ der 
Welt, insofern er ganz anders ist als sie, sich wesensmäßig von ihr unterscheidet. Gerade 
weil Gott in seiner Andersheit und Unendlichkeit die Welt metaphysisch unendlich tran
szendiert, also übersteigt, kann er der Welt auch ganz immanent sein. Er ist in allem in 
der Welt gegenwärtig, ja, er ist allem innerlicher, als es sich selbst ist. Die Welttranszen
denz und die Weltimmanenz Gottes gehören zusammen. Weil Gott der Welt immanent 
ist, ist er in der Welt, und weil er die Welt transzendiert, kann die Welt in ihm sein. Gott 
und Welt sind verschieden, aber nicht getrennt. Die Welt stellt keine Grenze für Gott dar. 
Sie kann seine Unendlichkeit nicht begrenzen. 

Als unendliches Sein ist Gott ewig. Für Gott gibt es keine zeitliche Grenze, keinen An
fang und kein Ende. Seine Ewigkeit bedeutet aber mehr und anderes als unbegrenztes, 
immerwährendes Dasein in der Zeit. Als jenseitige Wirklichkeit übersteigt Gott auch die 
Zeit. Er ist nicht in der Zeit, auch wenn in gewissem Sinn die Zeit in ihm ist. Er steht über 
der Zeit und ist somit überzeitlich. Die Ewigkeit Gottes besteht nicht in einer unbegrenz
ten Zeitlichkeit, sondern in der Überzeitlichkeit. 

Als Sein selbst existiert Gott notwendig. Seinem absoluten Sein wäre das absolute 
Nichts entgegengesetzt. Das absolute Nichts, das heißt den Zustand, dass es niemals 
irgendetwas gegeben haben wird, kann es nicht geben, da es zumindest uns gibt. 
Aufgrund unserer eigenen Existenz wissen wir mit unbezweifelbarer Sicherheit, dass 
es Sein gibt. Damit ist aber das absolute Nichts als unmöglich ausgeschlossen und 
modallogisch sein absolutes Gegenteil, nämlich das absolute Sein, das Gott selbst ist, als 
notwendig erwiesen. Denn notwendig ist das, dessen Gegenteil unmöglich ist. Während 
Gott notwendig existiert, also nicht nicht sein könnte, ist alles in der Welt und die 
Welt als ganze, metaphysisch betrachtet kontingent und könnte daher ebenso gut nicht 
existieren. 

Als das Höchste überhaupt ist Gott überdies einfach, wie bereits Plotin erkannt hat. 
Gott setzt sich nicht aus irgendwelchen Teilen zusammen, auch nicht aus metaphysi
schen Komponenten. Sein absolutes Sein lässt sich nicht in Dasein und Sosein oder Exis
tenz und Wesen, nicht in Akt und Potenz, nicht in Form und Materie, nicht in Träger 
und Eigenschaften, nicht in Substanz und Akzidenzien oder ähnliches aufteilen. Auch 
all die verschiedenen Vollkommenheiten, die wir inhaltlich auseinanderhalten und ihm 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005 - am 14.02.2026, 06:42:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Gott 131 

zusprechen, fallen in ihm zusammen und unterscheiden sich in ihm und für ihn selbst 
nicht. Seine Weisheit unterscheidet sich nicht von seiner Barmherzigkeit und seine All
macht nicht von seiner Allwissenheit. In Gott gibt es nur eine einzige wirkliche Verschie
denheit, das ist die zwischen Vater, Sohn und Geist. 

Als Höchstes ist Gott schließlich auch reiner Geist. Zur vollkommenen Fülle seines 
Seins gehört es, vollkommen bei sich zu sein, sich vollkommen selbst zu besitzen. Die 
Geistigkeit Gottes besteht im vollendeten Selbstbezug. Sie weist bereits auf seine Perso
nalität hin. In Gott als Geist gibt es ein Erkennen und ein Wollen, ein absolutes Selbst
bewusstsein und eine absolute Selbstbestimmung und damit absolute Freiheit und Sub
jektivität. 

Bei den Bestimmungen Gottes lässt sich rückblickend zwischen Begriffen, die in
haltlich angeben, was Gott ist, und solchen, die anzeigen, wie oder auf welche Weise Gott 
das ist, was er ist, unterscheiden. Erstere könnte man Begriffe erster Ordnung, letztere 
Begriffe zweiter Ordnung nennen. Mithilfe von Begriffen der ersten Ordnung lässt sich 
etwa von Gott aussagen: Er ist gut, er ist weise, er ist schön. Mithilfe der Begriffe zwei
ter Ordnung lässt sich dann präzisieren, auf welche Weise Gott gut, weise und schön ist: 
Er ist auf vollkommene, unbedingte, unendliche, analoge, transzendente und einfache 
Weise gut, weise und schön. Auf jeden Begriff erster Ordnung lassen sich Begriffe der 
zweiten Ordnung anwenden. 

Literatur 

Thomas von Aquin: Summa Theologiae I, 1–13 (Gottes Dasein und Wesen) [= ST], in der Bi
bliothek der Kirchenväter (online). 

2.1.4 Das absolute Maximum und Minimum, das Nicht-Andere 
und das Können selbst (Nikolaus von Kues) 

Sein ganzes Leben lang suchte Nikolaus von Kues (1401–1464) nach dem angemessens
ten spekulativen Gottesbegriff.24 Drei der von ihm entwickelten Begriffe seien hier vor
gestellt. 

Im Anschluss an Anselms Definition kennzeichnet Cusanus in seinem frühen Haupt
werk De docta ignorantia (Die belehrte Unwissenheit) Gott als das Größte, als das Maxi
mum. Weil Gott das absolut Größte ist, ist er schlechthin alles. Es gibt nichts, was sich 
ihm gegenüberstellen ließe. Andernfalls wäre er ja begrenzt und nicht alles und folglich 
auch nicht das absolut Größte. 

Weil Gott das absolut Größte ist, ist er zugleich das absolut Kleinste, das absolute Mini
mum. Wäre er das absolut Kleinste nicht, so ließe sich ihm etwas gegenüberstellen, das 
er nicht wäre, und dann wäre er nicht mehr alles und somit auch nicht mehr das absolut 

24 Vgl. Herzgsell 208–254. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005 - am 14.02.2026, 06:42:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


132 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

Größte. Gott ist folglich das absolut Größte und absolut Kleinste. In ihm fallen das Größ
te und das Kleinste zusammen. Insofern er das Größte ist, ist alles in ihm. Und insofern 
er das Kleinste ist, ist er in allem. 

Zu Gott als dem absolut Größten gibt es keinen Gegensatz. Gott steht über allen Ge
gensätzen, und zwar, wie Cusanus präzisiert, „im unendlichen Abstand […] über allen 
Gegensätzen“25. In ihm fallen, wie sich am Zusammenfall des Größten und Kleinsten 
zeigt, alle Gegensätze zusammen. In diesem Sinn ist Gott die Koinzidenz der Gegen
sätze: die coincidentia oppositorum. 

Unter den Gegensätzen, die zusammenfallen, sind bei Cusanus nicht nur konträre 
Gegensätze – wie etwa zwischen schwarz und weiß –, sondern auch kontradiktorische 
Gegensätze – wie etwa zwischen Sein und Nicht-Sein – zu verstehen, weshalb man zwi
schen einer schwachen und einer starken Koinzidenz unterscheiden kann. Aufgrund des 
Zusammenfalls auch der kontradiktorischen Gegensätze, das heißt der Widersprüche, 
ist der Gottesbegriff bei Cusanus nicht als ein „realistischer“ Begriff zu verstehen, dem
zufolge Gott etwa das höchste Sein wäre, sondern als ein „spekulativer“ Begriff, demzu
folge Gott noch einmal den Gegensatz von Sein und Nicht-Sein übersteigt. Während für 
Cusanus anfänglich in De docta ignorantia Gott selbst die Koinzidenz ist, steht für ihn in 
späteren Werken Gott als absolute Einheit noch über oder jenseits der Koinzidenz. Auf 
diese Weise versucht Cusanus noch einmal, die Transzendenz Gottes gesteigert zu den
ken. In Gott ist nicht mehr das Zusammenbestehen, sondern das Nicht-Sein der Gegen
sätze zu denken. Da Gott die Koinzidenz der Gegensätze noch einmal unendlich über
steigt, ist in ihm alle Gegensätzlichkeit der Gegensätze vollkommen überwunden. 

Aus der absoluten Größe Gottes ergibt sich auch seine Unendlichkeit. Bei allem Endli
chen und Begrenzten gibt es ein Mehr und ein Weniger. Wäre Gott endlich, so könnte er 
größer oder kleiner sein und wäre nicht mehr das absolut Größte. Nur das Unendliche 
kennt kein Mehr oder Weniger. Das absolut Größte, und das heißt Gott, „muss [daher] 
unendlich sein“26. 

Zwischen dem Unendlichen und dem Endlichen besteht für Cusanus eine Inkom
mensurabilität (Unvergleichbarkeit). Das Unendliche lässt sich durch Vergrößerung eines 
Endlichen niemals erreichen und mit Endlichem grundsätzlich nicht vergleichen. Selbst 
wenn sich eine endliche Größe im Sinne der Analogie ihrem Gehalt nach mit dem Un
endlichen vergleichen ließe, bliebe sie ihrem Maß nach mit ihm unvergleichbar und so
mit für Cusanus überhaupt unvergleichbar. Die menschliche Liebe beispielsweise ließe 
sich nach Cusanus aufgrund ihrer Begrenztheit grundsätzlich nicht mit der unendlichen 
Liebe Gottes vergleichen. Von seinem quantitativen Unendlichkeitsverständnis her lehnt 
Cusanus den Gedanken der Analogie ab. Da sich ihm zufolge Gott mit nichts Bekanntem 
in der endlichen Welt vergleichen lässt, lässt er sich auch nicht wirklich erkennen und er
scheint er der Vernunft eher als Nichts denn als ein Etwas, wie schon Pseudo-Dionysios 
bemerkt hat. 

Allerdings sollte man sich dem Gedanken der Analogie, so ließe sich hier gegen Cusa
nus einwenden, nicht quantitativ, sondern metaphysisch nähern. Gott ist das, was er ist, 
nicht nur unbegrenzt, sondern vor allem auf andere Weise. Da er sein Sein ganz aus sich 

25 Cusanus: De docta ignorantia I 16,43. 
26 Ebd. I 3,9. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005 - am 14.02.2026, 06:42:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Gott 133 

hat und das Sein selbst ist, besitzt er keine Vollkommenheiten, sondern ist er die eine 
Vollkommenheit selbst. Er ist nicht einfach weise, er ist die Weisheit selbst. Er ist nicht 
bloß gut, er ist das Gute selbst, und so fort. Im Gegensatz dazu kommen den Geschöpfen 
Vollkommenheiten nur zu, insofern sie an der einen Vollkommenheit Gottes teilnehmen. 
Sokrates war weise, aber nicht die Weisheit selbst. Er war nicht völlig aus sich heraus 
weise, sondern er war weise, weil er Anteil an der Weisheit Gottes hatte. Wenn deshalb 
Gott liebt, liebt er nicht nur unvergleichlich, nämlich unendlich mehr als der Mensch. Er 
liebt vielmehr auf andere Weise als der Mensch, weil er die Liebe selbst ist. Berücksich
tigt man die metaphysisch unterschiedliche Art und Weise des Vollkommenseins, kann 
man eine gewisse Ähnlichkeit zwischen den Vollkommenheiten der Geschöpfe und der 
einen Vollkommenheit Gottes durchaus einräumen. Die Liebe des Menschen ähnelt der 
Liebe Gottes, ist aber von ihr dadurch unterschieden, dass er die Liebe nur hat, und dies 
in begrenztem Maße, während Gott die aus sich heraus unerschöpfliche Liebe selbst ist. 

In der späteren Schrift De li non aliud (Vom Nichtanderen) wird für Cusanus das 
Nicht-anders-Sein Gottes dann zum großen Thema. Gott ist für ihn das Nicht-Andere, 
das durch nichts anderes bestimmt werden kann und daher „sowohl sich selbst wie 
alles andere bestimmt“27. Die Nicht-Andersheit Gottes gegenüber dem anderen, das 
heißt den Geschöpfen, bedeutet nicht Identität mit dem anderen, wohl aber größt
mögliche Einheit mit dem anderen, was soviel wie Identität in Verschiedenheit besagt. 
Damit erweist sich jedoch das Nicht-Andere zugleich als das wesentlich Andere und in 
diesem Sinn das ganz Andere. Gott ist keinem Geschöpf gegenüber das andere, wie es 
die anderen Geschöpfe sind. Er ist auf ganz andere Weise anders als alles andere. Seine 
Nicht-Andersheit bedeutet demnach zugleich wesentliche Andersheit. Er ist der ganz 
Andere, der auf eine ganz andere Weise anders ist als alles andere. Und es ist genau diese 
ganz andere Weise des Andersseins, die es ihm gestattet, vollkommen eins mit jedem 
einzelnen Geschöpf und mit der Schöpfung als ganzer zu sein. 

Mit dem Begriff des Nicht-Anderen für Gott vermag Cusanus auf philosophisch ori
ginelle Weise drei grundlegende theologische Sachverhalte auszudrücken: 

• Gott ist als das Nicht-Andere (non aliud) der Grund für die Identität eines jeden Ge
schöpfs, insofern es jeweils durch ihn nichts anderes (non aliud) als es selbst ist, also 
genau das ist, was es ist. Er verhilft allen Geschöpfen zu ihrem Sein und zu ihrer Iden
tität. Des Weiteren ermöglicht er all unsere Erkenntnis, indem wir durch ihn und in 
ihm alles als das erkennen, was es ist, nämlich nichts anderes (non aliud) als es selbst. 

• Gott als das Nicht-Andere ist allen Geschöpfen auf ganz einzigartige Weise nahe und 
mit allen Geschöpfen auf ganz einzigartige Weise eins. 

• Gott als das Nicht-Andere ist aber eben deshalb auch das ganz Andere, das auf ganz 
andere Weise anders ist, als es die Geschöpfe untereinander sind. 

Aber auch den Begriff des Nicht-Anderen versucht Cusanus in seiner letzten Schrift De 
apice theoriae (Die höchste Stufe der Betrachtung) durch einen noch genaueren und bes
seren Gottesbegriff zu überbieten. Das, was alle Metaphysiker suchen, ist der Grund von 
allem, das Grundbestehen allen Grundbestandes. Dieses Grundbestehen muss aber sein 

27 Cusanus: Vom Nichtanderen 2,6. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005 - am 14.02.2026, 06:42:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


134 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

können. Weil es sein kann, kann es aber auf keinen Fall ohne das Können-Selbst (posse 
ipsum) sein. Denn wie könnte es ohne das Können sein? Also ist das Können selbst der 
Grund von allem. 

Die Wahrheit des Können-Selbst leuchtet jedem Menschen ein. Es gibt, so Cusanus, 
keinen Knaben oder Jüngling, der das Können-Selbst nicht kennt, da doch jeder sagt, er 
könne essen, er könne laufen und er könne sprechen. Jeder Könnende setzt das Können- 
Selbst insofern voraus, als ohne seine Voraussetzung überhaupt nichts sein kann. 

Das Können-Selbst ist aber nichts anderes als der dreieinige Gott selbst, der deshalb 
den Namen der Allmächtige oder das Können jeder Mächtigkeit trägt. Alles Können in 
der Welt hat seine Kraft von ihm, dem absoluten und allmächtigen Können-Selbst, dem 
gegenüber nichts Mächtigeres empfunden, vorgestellt oder gedacht werden kann. Diese 
Feststellung rundet Cusanus ganz am Ende der Schrift mit den Worten ab: 

„Bei ihm [dem Allmächtigen] ist alles möglich und nichts unmöglich. Er ist die Stärke 
der Starken und die Kraft der Kräfte. Seine vollkommenste Erscheinung [in der Welt] 
über die hinaus es keine vollkommenere geben kann, ist Christus, der uns zur klaren 
Betrachtung des Können-Selbst durch Wort und Beispiel führt.“28 

Cusanus hat damit nach eigener Einschätzung den genauesten und angemessensten 
Gottesbegriff gefunden, der möglich ist, wohl wissend, dass Gott auch diesen Begriff 
unendlich übersteigt. Wie für Thomas von Aquin der höchste philosophische Gottesbe
griff das Sein selbst ist, ist für ihn am Ende der höchste philosophische Gottesbegriff das 
Können selbst. Mit diesem Begriff gelingt es ihm insbesondere, den prozesshaften und 
dynamischen Charakter der Wirklichkeit Gottes in Bezug auf die Welt darzutun. Gott 
ist der Grund der Welt, in dem alles schon vollkommene Wirklichkeit ist, was in der Welt 
möglich ist und wirklich wird. Er ist der Möglichkeitsgrund der Welt, der alles in der Welt 
ermöglicht. Cusanus drückt damit philosophisch das aus, was in der Bibel so formuliert 
ist: Für Gott ist nichts unmöglich; für ihn ist alles möglich.29 

Literatur 

Nikolaus von Kues (Nicolaus Cusanus): De docta ignorantia. Die belehrte Unwissenheit, Liber 
primus. Buch I, Zweisprachige Ausgabe, 1994. 

Nikolaus von Kues: Vom Nichtanderen: De li non aliud (Philosophische Bibliothek), 1987. 
Nikolaus von Kues: De apice theoriae. Die höchste Stufe der Betrachtung (Philosophische Bi

bliothek), 1986. 

28 Cusanus: De apice theoriae Grundsätze XII. 
29 Lk 1,37; Mk 10,27. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005 - am 14.02.2026, 06:42:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Gott 135 

2.1.5 Der absolute Geist (Georg Wilhelm Friedrich Hegel) 

Für den niederländischen jüdischen Philosophen Baruch de Spinoza (1632–1677) gab es 
nur eine Substanz, nur ein Seiendes, das aus sich selbst ist, und das war Gott. In der Ethik, 
seinem Hauptwerk, definiert er ihn als „das absolut unendliche Wesen, d. h. die Sub
stanz, die aus unendlichen Attributen besteht, von denen jedes ein ewiges unendliches 
Wesen ausdrückt“30. Demgemäß besitzt Gott unendlich viele Attribute oder Seinswei
sen, die alle in ihrer Art sein unendliches Wesen bekunden. Der Mensch kennt nur zwei 
von ihnen: das Denken und die räumliche Ausdehnung, die für Spinoza ebenfalls zu den 
Attributen Gottes zählt. Mit seiner Auffassung, es gebe nur eine einzige substanzielle 
Wirklichkeit, nämlich die göttliche, vertrat Spinoza einen extremen Monismus, mit sei
ner Überzeugung, die Weltwirklichkeit sei selbst göttliche Wirklichkeit, einen Pantheis
mus oder Panentheismus. Sein Begriff von Gott als einziger Substanz hat in der Zeit der 
Klassik Lessing, Herder und Goethe sowie den deutschen Idealismus stark beeinflusst. 

In seiner Phänomenologie des Geistes distanziert sich Georg Wilhelm Friedrich Hegel 
(1770–1831) jedoch kritisch von diesem Begriff.31 Gott ist nicht bloß Substanz, sondern 
lebendige Substanz, Subjekt, ja Geist. Als solchen soll ihn der menschliche Geist erken
nen und denkend bestimmen. Der Geist ist sich dessen bewusst, bei sich zu sein, indem 
er beim anderen ist, sich auf sich selbst zu beziehen, indem er sich auf anderes, von ihm 
Unterschiedenes bezieht. Hegel nennt diese Struktur des Geistes Begriff oder in der voll
endeten Gestalt Idee. Für ihn ist Gott weder als Sein noch als Wesen, sondern allererst 
als Begriff, der sich zur Idee entwickelt, zu denken: als absoluter Geist. 

Gott ist Geist. So steht es schon im Johannesevangelium.32 Geist ist für Hegel Pro
zess, Bewegung, Leben. Gott als Geist vollzieht in sich selbst eine dialektische Bewegung. 
Er unterscheidet sich in sich selbst und hebt diesen Unterschied auf. Er setzt in sich den 
Widerspruch, belässt es aber nicht bei diesem Widerspruch, sondern hebt ihn dialek
tisch auf, indem er ihn absolut negiert. Auf diese Weise nimmt Gott eine konkrete Gestalt 
an: die Gestalt der Dreieinigkeit.33 

In der Gottheit als absolutem Geist setzt der Vater den Sohn als das von ihm Ver
schiedene, hebt aber diesen Unterschied im Heiligen Geist auf, um im Sohn ganz bei 
sich selbst zu sein, sich selber im Anderen seiner selbst anzuschauen. Erst die ganze dia
lektische Bewegung, die reale Überwindung des realen Widerspruchs, macht nach Hegel 
die konkrete, spekulative Idee der Dreieinigkeit aus: ihren ewigen Prozess, ihre Leben
digkeit, ihre wahrhafte Wirklichkeit, ihre absolute Wahrheit und ihre Unendlichkeit. 

Für Hegel bleibt der Unterschied in Gott zwischen Vater und Sohn auch nach seiner 
Aufhebung im Heiligen Geist bestehen. Mit einer absoluten Negation ist keine abstrakte 
Negation gemeint, bei der am Ende der Unterschied nicht mehr vorhanden ist, sondern 
ein dialektisches Aufheben im bekannten dreifachen hegelschen Sinn: Aufheben als Negie
ren oder Beseitigen, als Aufbewahren oder Bewahren und als Hinaufheben auf eine höhere 
Stufe. Im Zusammenhang der Dreieinigkeit Gottes bedeutet dies: 

30 Spinoza: Die Ethik Erster Teil (Von Gott) Def. 6. 
31 Vgl. Herzgsell 346–388. 
32 Joh 4,24. 
33 Bd. 2, Kap. 3.1. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005 - am 14.02.2026, 06:42:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


136 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

• Der Unterschied oder Widerspruch zwischen Vater und Sohn wird insofern aufge
hoben, als alles Trennende, Entzweiende und Entfremdende, das mit diesem Unter
schied einhergehen könnte, völlig behoben, entfernt, beseitigt ist. 

• Der Unterschied zwischen Vater und Sohn bleibt auch nach seiner Aufhebung im 
Heiligen Geist bewahrt, erhalten. 

• Der Unterschied zwischen Vater und Sohn ist durch die Aufhebung im Heiligen Geist 
auf eine höhere Stufe gehoben, in eine höhere Einheit integriert. 

Die Einheit in Verschiedenheit lässt sich, wie Hegel im letzten Teil seiner Vorlesungen über 
die Philosophie der Religion darlegt, auch nach der Weise der Empfindung ausdrücken und 
besagt dann, dass Gott die Liebe ist, wie es bereits im ersten Johannesbrief heißt.34 Die 
Liebe bestimmt Hegel als „ein Unterscheiden zweier, die doch füreinander schlechthin 
nicht unterschieden sind“35. Sie ist das Gefühl und das Bewusstsein mit dem anderen 
trotz der Verschiedenheit vollkommen eins zu sein. In der Liebe bin ich außer mir, näm
lich beim anderen, habe ich mein Selbstbewusstsein nicht in mir, sondern im anderen, 
und ist umgekehrt der andere außer sich und hat sein Selbstbewusstsein nur in mir. Die 
Liebenden sind nur das Bewusstsein ihres Außersichseins und ihrer Einheit. 

An Gottes innerer dialektischer Bewegung, sich dreifaltig zu unterscheiden und den 
Unterschied aufzuheben, bemängelt Hegel nun freilich, sie sei nur ein Spiel, dem der 
eigentliche Ernst fehle. Denn wenn Gott, der Vater, sich das Andere gegenüberstellt, ist 
dieses Andere, der Sohn, wiederum Gott, wiederum göttlich. Ganz anders verhält es sich 
bei der Erschaffung der Welt durch Gott. Die Welt ist da bestimmt als das wesentlich An
dere Gottes, die Negation von Gott, da sie, so Hegel, außer Gott, ohne Gott, ja gottlos ist. 
Erschafft Gott die Welt, so setzt er ein Anderes, das ihm gegenüber wirklich und wesent
lich anders ist, insofern es endliche, nichtgöttliche Wirklichkeit ist. 

Hegel zufolge besteht aber nur für unsere Vorstellung, nicht jedoch dem reinen Be
griff und dem Gedanken nach ein wesentlicher Unterschied zwischen dem Anderen der 
Welt und dem Anderen in Gott, zwischen dem Prozess der Welt und dem innergöttlichen 
dreieinigen Prozess. Denn Gott erschafft die Welt als das Andere seiner, um sie durch den 
Sohn im Heiligen Geist ganz mit sich zu versöhnen, ganz mit sich zu einen. So aufgefasst 
setzt sich im Prozess der Welt der innergöttliche dialektische Prozess nur fort. Sowohl 
die trinitarische Entfaltung Gottes als auch die „äußere“ Erschaffung und Versöhnung 
der Welt durch Gott ist im Grunde nichts anderes als der dialektische Prozess Gottes, 
sich als Anderes zu unterscheiden und dieses Andere in sich zurückzunehmen. Im Welt
prozess als ganzem manifestiert sich der zeitlose innergöttliche Prozess und geht in der 
Zeit weiter. 

Innerhalb des Weltprozesses vollendet sich der dreieinige Prozess Gottes zunächst 
einmal in der Menschwerdung des Sohnes. Denn erst in der Menschwerdung haben die 
verschiedenen göttlichen Personen wirklich verschiedene Bestimmungen: der Vater die 
Bestimmung der Göttlichkeit und der Unendlichkeit, der Sohn die Bestimmung des 
Menschseins und der Endlichkeit. Erst durch die Menschwerdung erhält der Sohn die 

34 1 Joh 4,8. 
35 Hegel: Vorlesungen über die Philosophie der Religion II, 234. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005 - am 14.02.2026, 06:42:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Gott 137 

Bestimmung des Anderen als solchen, ist er dem Vater gegenüber ein freies selbständi
ges Wesen. 

In der Menschwerdung vollendet sich die dialektische Bewegung Gottes als Negation 
der Negation. 

Durch das Leben, Leiden und Sterben Jesu Christi nimmt Gott das Menschsein als 
ihm Fremdes, als für ihn anderes ganz an: Das ist die äußerste Negation. Durch die Auf
erweckung und Auferstehung Jesu Christi versöhnt er dieses Fremde und Andere des 
Menschseins und Weltseins ganz mit sich und eint es mit sich: Das ist die äußerste Ne
gation der Negation. 

Für die Menschen tritt im Schicksal Jesu das dreieinige Leben Gottes, seine innere 
ewige Bewegung und Geschichte in Erscheinung. Mit dem Bewusstsein, Gott sei in Je
sus Christus erschienen und habe in ihm sein innerstes geistiges Leben und seine Liebe 
geoffenbart, entsteht die Gemeinde der Christen. Dieses Bewusstsein hebt nach dem Tod 
und der Auferstehung Jesu mit der Ausgießung des Heiligen Geistes an. 

Durch den Heiligen Geist werden sich die Gläubigen dessen bewusst, selbst Geist 
und Liebe zu sein, und zwar nicht nur als Einzelne, sondern als Gemeinde, als Gemein
schaft. Der Geist und die Liebe machen ihr wahrhaftes Selbstbewusstsein, ihr Innerstes 
und Eigenstes aus. Dank des Heiligen Geistes erkennen die Gläubigen der Gemeinde, 
dass in ihrer eigenen Subjektivität und Geistigkeit der göttliche Geist selbst gegenwär
tig ist, ja dass ihre Subjektivität und Geistigkeit eins ist mit ihm. Damit vollendet sich 
durch das Wirken des Heiligen Geistes die dialektische Bewegung Gottes in der Welt. 
Ganz vollendet wird sie sein, wenn die Welt als ganze vollendet ist.36 

Literatur 

Baruch de Spinoza: Die Ethik, 2023. 
G.W.F. Hegel: Vorlesungen über die Philosophie der Religion II, Werke 17, 2013. 

2.1.6 Das heilige Geheimnis (Karl Rahner) 

In seinen drei Vorlesungen Über den Begriff des Geheimnisses in der katholischen Theologie ent
faltete der katholische Religionsphilosoph und Theologe Karl Rahner (1904–1984) Ende 
der 50er-Jahre den Gottesbegriff, der am stärksten mit ihm verbunden wird: das heilige 
Geheimnis. 

Von seinem philosophischen Ansatz her bestimmt Rahner den Menschen als das We
sen der Transzendenz, der unbegrenzten geistigen Offenheit. Aufgrund seiner uneinge
schränkten geistigen Dynamik erkennt der Mensch alles Endliche in seiner Endlichkeit 
und übersteigt insofern alles, was ihm in der Welt begegnet und begegnen kann. Indem 
er seine eigene Endlichkeit und die der Welt radikal erfährt, greift er über diese End
lichkeit hinaus und greift vor auf die Unendlichkeit der Wirklichkeit. Das Unendliche, 
worauf sich die menschliche Transzendenz richtet und von woher sie eröffnet ist, nennt 

36 Bd. 3, Kap. 3.3.7. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005 - am 14.02.2026, 06:42:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


138 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

Rahner zunächst einmal sehr abstrakt und formal das Woraufhin oder Wovonher der Tran
szendenz. Dieses Woraufhin oder Wovonher bildet den unendlichen Horizont, dessen 
sich der Mensch im Grunde geistig bewusst ist und der seinem Bewusstsein als etwas 
Namenloses, Unabgrenzbares und Unverfügbares vorgegeben ist. 

Das Woraufhin ist für den Menschen der unendliche Horizont, innerhalb dessen er 
alle Gegenstände, die ihm in der Welt begegnen, erfasst und benennt. Weil dieser Hori
zont für ihn die Bedingung der Möglichkeit ist, Gegenstände zu unterscheiden, zu be
stimmen und zu benennen, kann er ihn niemals als Gegenstand in den Horizont selbst 
einrücken und wie einen bestimmten Gegenstand erfassen und benennen. Das Worauf
hin ist für ihn unnennbar. 

Aus demselben Grund ist für den Menschen das Woraufhin, wie Rahner im Grundkurs 
des Glaubens ausführt, unabgrenzbar und uneingrenzbar. 

„Unabgrenzbar ist das Woraufhin der Transzendenz, weil der Horizont nicht im Hori
zont selbst gegeben sein, das Woraufhin der Transzendenz nicht wirklich […] hereinge
holt und so vom anderen unterschieden werden kann. Der letzte Maßstab kann nicht 
noch einmal gemessen werden. Die Grenze, die allem seine ,Definition‘ gibt, lässt sich 
nicht wiederum durch eine noch weiter entfernt liegende Grenze bestimmen. Die un
endliche Weite, die alles einfängt und alles einfangen kann, lässt sich nicht noch ein
mal einfangen.“37 

Schließlich ist das Woraufhin auch unverfügbar: 

„Das Woraufhin der Transzendenz lässt nicht über sich selbst verfügen, weil wir dann 
wieder über es hinübergreifen und es in einen anderen, weiteren, höheren Zusam

menhang einordnen würden; was ja gerade dem Wesen dieser Transzendenz und des 
eigentlichen Woraufhin dieser Transzendenz widerspricht. Dieses Woraufhin ist die 
unendliche, stumme Verfügung über uns.“38 

Da das Woraufhin einen unendlichen Horizont darstellt, kann der Mensch nicht über es 
hinübergreifen und verfügen. „Es entzieht sich nicht nur physisch, sondern auch logisch 
jeder Verfügung vonseiten des endlichen Subjekts.“39 

Mit der Namenlosigkeit, Unabgrenzbarkeit und Unverfügbarkeit des Woraufhin va
riiert Rahner das Thema der Unbegreiflichkeit. Weil der Mensch das Woraufhin, auf das 
er geistig bezogen ist, nicht umgreifen und begrenzen, nicht in Kategorien oder Klassen, 
Koordinaten- oder Begriffssysteme einordnen und so bestimmen kann, ist es für ihn das 
unbegreifliche Geheimnis, das sich ihm dauernd als die unverfügbare und schweigende Un
endlichkeit zuschickt. Dieses unbegreifliche Geheimnis ist nun aber nichts anderes als 
Gott selbst. 

Im Sinn der negativen Theologie, der sich Rahner hier anschließt, kann der Mensch 
mit seinen Begriffen höchstens auf das unbegreifliche Geheimnis ausgreifen, hinweisen 

37 Rahner: Grundkurs des Glaubens 2. Gang, 2. Kap., 72/66. 
38 Ebd. 73/66. 
39 Ebd. 72/66. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005 - am 14.02.2026, 06:42:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Gott 139 

und hindeuten. Er kann mit ihnen die Richtung angeben, in der Gott zu denken ist. Aber 
er kann mit seinem begrifflichen und urteilenden Denken Gott nicht wirklich einholen. 

Für Rahner hat die durch nichts eingeschränkte geistige Dynamik des Menschen 
zwei Seiten: zum einen die Erkenntnis und zum anderen den Willen, die Freiheit oder die 
Liebe. Betrachtet man die Transzendenz als eine solche der Freiheit und Liebe, kann ihr 
Woraufhin als das Heilige bestimmt werden. Denn wenn etwas den Namen „heilig“ ver
dient, dann ist es das, was als das Unverfügbare noch einmal über der Freiheit und Liebe 
des Menschen waltet und sie als ihr ständig anwesender Grund ermöglicht. Nirgendwo 
zeigt sich die Macht und Herrlichkeit und damit die Heiligkeit Gottes in der Welt mehr 
als in der Freiheit und Liebe des Menschen. So erweist sich das Woraufhin der mensch
lichen Transzendenz in Erkenntnis und Liebe als das unbegreifliche, heilige Geheimnis, 
das Gott selbst ist. 

Für Rahner ist das Geheimnis ein Grundbegriff der christlichen Dogmatik. Im religi
onsphilosophischen und theologischen Zusammenhang darf im Unterschied zu anderen 
Zusammenhängen das Geheimnis nicht als das bloß Vorläufige verstanden werden, son
dern muss als das Ursprüngliche und Bleibende aufgefasst werden. Gott ist dem Men
schen als heiliges Geheimnis gegeben. Diese Bestimmung kommt ihm nicht zufällig zu. 
Sie ist seine primäre Bestimmung, die auch nur ihm allein gebührt. Gott wäre nicht Gott, 
würde er aufhören, dieses heilige Geheimnis für den Menschen zu sein. 

Deshalb bleibt auch in der jenseitigen visio beatifica, der beseligenden Schau Gottes, 
Gott für den Menschen der Unbegreifliche und Namenlose. Seine heilige Geheimnishaf
tigkeit nimmt für ihn im Jenseits noch zu. Sie begrenzt seine Seligkeit nicht. Vielmehr 
macht es genau seine Seligkeit aus, dass ihm Gott in seiner Unendlichkeit, Unbegreif
lichkeit und Heiligkeit auf unmittelbare und vollkommene Weise nahe ist. 

Auch wenn als höchste Bestimmung Gottes die Liebe angesehen wird, bewahrheitet 
sich Gott als heiliges Geheimnis. Die Liebe macht das Wesen Gottes aus. Aus rein innerer, 
durch nichts von außen erzwungener Notwendigkeit und damit in Freiheit vollzieht Gott 
sein Wesen als Liebe. Aus Liebe hat Gott die Welt und den Menschen geschaffen. Da seine 
Liebe in nichts anderem als seiner eigenen Freiheit gründet, ist sie letztlich unbegreiflich 
und unergründlich. Warum Gott in Freiheit sein eigenes Wesen als Liebe bestimmt und 
seine Geschöpfe in Freiheit liebt, ist das eigentliche und bleibende, unerforschliche und 
unverfügbare Geheimnis Gottes, das höchste Geheimnis überhaupt, das nicht weiter be
gründet werden kann. Aber Gott hat seine Liebe dem Menschen offenbart, weshalb er für 
ihn nicht einfach das vollkommen verborgene, dunkle Geheimnis, sondern das offenbare 
Geheimnis ist.40 

In einer von der göttlichen Liebe und nicht vom menschlichen Erkenntnishorizont 
her begründeten negativen Theologie kann die Unbegreiflichkeit und Geheimnishaftig
keit Gottes noch mehr im positiven Licht eines bleibenden Wunders erscheinen. Die Lie
be Gottes ist ein unbegreifliches Wunder, über das der Mensch in alle Ewigkeit wird nicht 
genug staunen können. 

Wie für Thomas von Aquin das durch sich selbst seiende Sein selbst und für Nikolaus 
von Kues das Können selbst, so ist für Rahner das heilige Geheimnis der angemessens
te Gottesbegriff. Erst wenn der menschliche Geist bei Gott als dem heiligen Geheimnis 

40 Vgl. Kol 1,26. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005 - am 14.02.2026, 06:42:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


140 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

angelangt ist, kommt er zur Ruhe. Erst wenn er um den Geheimnischarakter Gottes in 
höchster Weise weiß, hat er die höchste Gotteserkenntnis erreicht. Wie Thomas und Cu
sanus ist sich Rahner aber auch beim Begriff des heiligen Geheimnisses dessen bewusst, 
dass Gott ihn – wie jeden anderen Begriff auch – unendlich übersteigt. Eben das soll ja 
mit ihm ausgedrückt werden. 

Die in diesem Teil vorgestellten christlichen Denker haben philosophisch über Gott 
nachgedacht, weil sie vorab an Gott, wie er sich geoffenbart und die Bibel seine Offen
barung festgehalten hat, geglaubt haben. Steht das, was sie als Philosophen über Gott 
gesagt haben, in Einklang mit dem, was die Bibel von ihm sagt oder Gott durch sie von 
sich sagt? 

Literatur 

Karl Rahner: Grundkurs des Glaubens. Einführung in den Begriff des Christentums, 1976 (in: 
Sämtliche Werke [= SW], Bd. 26, 1999). 

2.2 Gott als Herr der Geschichte 

Die christliche Bibel bezeugt, dass Gott nicht nur der Schöpfer ist, der die Welt ins Da
sein gerufen hat, sondern der Herr der Geschichte, der selber in der Geschichte an und 
mit Menschen handelt und sich ihnen offenbart, das heißt zu erkennen gibt. Den Spu
ren, wie er geschichtlich gehandelt und als wer er sich geschichtlich geoffenbart hat, soll 
nun im Alten Testament (Kap. 2.2.1) und im Neuen Testament (Kap. 2.2.2) nachgegangen 
werden. 

2.2.1 Der Gott des Bundes mit Israel 

Dass Gott mit Noach und mit Abraham, vor allem aber mit dem Volk Israel am Sinai einen 
Bund geschlossen hat, gehört zu den Hauptaussagen des Alten Testaments.41 Dabei ging 
die Initiative allein von Gott aus, der aus Gnade den Bund anbot und immer wieder an
bietet, um Gemeinschaft zwischen Gott und Mensch herzustellen. Diese Gemeinschaft 
hat viele Gesichter, wie auch Gott selbst viele Gesichter hat. So ist der alttestamentliche 
Gott ein Gott der Verheißung und der Befreiung (Kap. 2.2.1.1), der sich dem Volk Israel als 
der alleinige Herr offenbart, als barmherziger und gerechter Gott gilt und als König und 
Vater gedeutet wird (Kap. 2.2.1.2). Von Gläubigen wird er nicht nur als Gott des Heils, 
sondern auch des Unheils wahrgenommen (Kap. 2.2.1.3). 

2.2.1.1 Ein Gott der Verheißung und der Befreiung 
Nach dem Alten Testament existiert Gott von Ewigkeit zu Ewigkeit und wirkt in der Welt 
seit ihrer Erschaffung. Laut Buch Exodus ist er schon den Glaubensvätern Abraham, Isaak 

41 Gen 9,8–17; Gen 15,7–21; Ex 19–24. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005 - am 14.02.2026, 06:42:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Gott 141 

und Jakob als El-Schaddai erschienen.42 Aber unter dem Namen Jahwe hat er sich erst Mo
se offenbart.43 Sicher hatte der Jahweglaube Israels Vorläufer, die sich jedoch kaum mehr 
genau rekonstruieren lassen. 

Der Gott der Väter war ein Gott der Verheißung. Er führte die Erzväter und ihre Fa
milien in die Zukunft, indem er ihnen Schutz und Fürsorge auf ihrem Weg zusicherte 
und ihnen Nachkommen und Land versprach. Den Jahwenamen könnte später Mose bei 
den Midianitern kennengelernt und seinen Landsleuten, die in Ägypten Fronarbeit zu 
leisten hatten, gebracht haben.44 Als ursprüngliche Heimat Jahwes sahen die Israeliten 
die Wüste und den Berg Sinai an. 

Auch unter Mose blieb Gott ein Gott der Verheißungen. Nur betrafen sie jetzt nicht 
mehr bloß eine Familie oder Sippe, sondern das ganze Volk Israel. 

Gott wird im Alten Testament an seinen Wohltaten für Einzelne und für das Volk er
kannt und gepriesen. So heißt es im Psalm: „Preise den Herrn, meine Seele, und vergiss 
nicht, was er dir Gutes getan hat!“45 Im Moselied wird eine ganze Folge von Taten Jah
wes zugunsten Israels gelobt.46 Als die grundlegende Erwählungstat Jahwes gilt durch 
die ganze Geschichte hindurch die Befreiung des Volkes Israel aus Ägypten. Das immer 
wiederkehrende Bekenntnis, dass Jahwe Israel aus Ägypten geführt hat, dürfte die wich
tigste theologische Aussage des Alten Testaments sein. 

Im Buch Exodus findet sich neben der Exodustradition, der gemäß sich Gott durch 
Verheißungsreden und Taten offenbart, die Sinaitradition, der zufolge sich Gott in Ge
boten und Gesetzen offenbart. So behandelt Exodus 1–18 den Auszug (Exodus) des Vol
kes aus Ägypten mit der anschließenden Wanderung durch die Wüste bis zum Berg Si
nai, während Exodus 19–40 der Erscheinung Gottes (Theophanie) am Sinai samt Bundes
schluss mit Gesetzesübermittlung gewidmet ist. Dabei erweist sich der Gott des Auszugs 
und der Gott des Bundes und der Gebote als derselbe, wenn es bei der Offenbarung am 
Sinai zu Beginn der Zehn Gebote heißt: „Ich bin der Herr, dein Gott, der dich aus dem 
Land Ägypten geführt hat, aus dem Sklavenhaus.“47 Die Befreiung des Volkes aus Ägyp
ten darf als eine Wesensaussage über den Gott Israels, die Mitteilung der Zehn Gebote 
dementsprechend als Selbstaussage dieses Gottes verstanden werden. Der Gott, der Is
rael aus Ägypten befreit hat, ist der Gott, der von den Israeliten und allgemein von allen 
Menschen will, dass sie ihn verehren und ihre Eltern ehren, dass sie nicht töten, nicht 
die Ehe brechen, nicht stehlen, nicht falsch gegen den Nächsten aussagen und nichts 
von dem, was dem Nächsten gehört, begehren.48 

Der alttestamentliche Gott ist einer, der von Israel als alleiniger angerufen und ver
ehrt werden will, dem sich Israel als alleinigem zuwenden soll. Seine Forderung lautet: 
„Du sollst neben mir keine anderen Götter haben.“49 Auch wenn Israel zunächst noch die 
Existenz anderer Götter angenommen hat, sollte und wollte es allein und für immer im 

42 Ex 6,2. 
43 Ex 3,13–15. 
44 Ex 18,1f. 
45 Ps 103,2. 
46 Ex 15,1–18. 
47 Ex 20,2. 
48 Ex 20,3–17. 
49 Ex 20,3. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005 - am 14.02.2026, 06:42:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


142 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

Namen Jahwes wandeln.50 Im Rückblick darf seine frühe Monolatrie – die Verehrung nur 
eines Gottes unter mehreren – als Vorstufe seines späteren Monotheismus – des Glau
bens an nur einen Gott als den einzigen – gewertet werden. 

Der Gott des Alten Testaments handelt in der Geschichte. Er hat nicht nur Israel aus 
der Fremde herausgeführt, sondern schon zuvor Abraham, zu dem er sagt: „Ich bin der 
Herr, der dich aus Ur in Chaldäa herausgeführt hat, um dir dieses Land [Palästina] zu ge
ben.“51 Viele Geschichtsereignisse scheinen allein die Tat Jahwes zu sein.52 Wer und wie 
Gott ist, zeigt sich in der Geschichte. Der alttestamentliche Glaube ist geschichtsbezo
gen. Beim regelmäßig wiederkehrenden Ritus des Passahs etwa wird an das einmalige 
Ereignis der Befreiung aus Ägypten erinnert. Gott wirkt jedoch nicht nur im Volk Israel. 
Er übt seine Macht auch über Ägypten aus und handelt, wie insbesondere die Propheten 
wissen, befreiend auch an Fremdvölkern: „Habe ich Israel nicht heraufgeführt aus dem 
Land Ägypten und ebenso die Philister aus Kaftor und Aram aus Kir?“53 

Der Glaube an das geschichtsmächtige Wirken Jahwes schließt bereits den Glauben 
an seine Macht über die Natur ein54, ging aber dem Glauben an Gott als Schöpfer voraus. 
Von seinem Handeln in der Geschichte wird auf sein schöpferisches Wirken geschlossen, 
nicht umgekehrt. Weil Gott in der Geschichte zum Heil Israels wirkt, ist ihm auch zuzu
trauen, dass er die Natur und die Welt als ganze erschaffen hat. Auf diese Weise wird der 
Glaube über das Leben der Gemeinschaft und des Einzelnen hinaus in einen universa
len Rahmen gestellt. Der Glaube an Gott den Schöpfer dürfte das Haupterbe des Alten 
Testaments an die Christenheit sein. 

2.2.1.2 Der alleinige Herr, ein barmherziger und gerechter Gott, 
ein König und Vater 

Schon das Buch Deuteronomium hört aus dem Anspruch auf Alleinverehrung die Einheit 
und Einzigkeit Jahwes heraus, wenn es das für spätere Zeiten grundlegende Bekenntnis 
formuliert: „Höre, Israel! Der Herr, unser Gott, der Herr ist einzig.“55 Aus der Einsicht 
in die Einzigkeit Gottes wird dann die Folgerung für menschliches Verhalten gezogen, 
diesen Gott, der selbst Liebe übt, „mit ganzem Herzen, mit ganzer Seele und mit ganzer 
Kraft zu lieben“56. 

Noch deutlicher bekennt sich später in der Exilszeit Deuterojesaja zum Monotheis
mus, wenn er immer wieder die Einzigkeit Gottes hervorhebt: „Ich bin der Erste, ich bin 
der Letzte, außer mir gibt es keinen Gott.“57 Weil Gott allein der Schöpfer und Erlöser ist, 
weil er allein die Macht hat, wirksam zu helfen, soll und darf ihm ganz vertraut werden. 

Den Israeliten ist es verboten, von ihrem Gott Bilder herzustellen und zu verehren: 
„Du sollst dir kein Kultbild machen.“58 Mit dem Bilderverbot schließt das Alte Testament 

50 Mi 4,5. 
51 Gen 15,7. 
52 Dtn 26,5–11. 
53 Gen 12,17; / Am 9,7. 
54 Ex 14–17; 19,16–19. 
55 Dtn 6,4. 
56 Dtn 6,5. 
57 Jes 44,6. 
58 Ex 20,4. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005 - am 14.02.2026, 06:42:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Gott 143 

aus, was für seine damalige religiöse Umwelt selbstverständlich, ehrwürdig und heilig 
war. Auf diese Weise sollte die Unterscheidung zwischen Gott und Welt, die Transzen
denz Gottes betont werden. Nichts im Himmel, auf der Erde und in der Unterwelt soll 
und kann Gott abbilden. Er ist nicht darstellbar, nicht weltlich vorstellbar. Auch kann ihn 
niemand sehen, wie er wirklich ist, sein Antlitz schauen, ohne zu sterben.59 Trotzdem 
darf für die Zukunft erhofft werden, dass zu gegebener Zeit Gott unmittelbar begegnet, 
seine Herrlichkeit offenbart und alles Fleisch sie sieht.60 

Obwohl das Alte Testament nirgendwo eine systematische Lehre von Gott bietet, 
schreibt es Gott bestimmte Eigenschaften bevorzugt zu. Jahwe ist eifernd, wobei sich 
sein Eifer oder seine Eifersucht nicht gegen andere Götter, sondern gegen Israel wendet, 
dem Volk aber auch Heil, etwa Frieden61, schaffen kann. Seine Heiligkeit bemisst sich 
an seinem Eifer: „Keiner ist heilig wie der Herr.“62 Auch ist Jahwe lebendig, insofern er 
der wahre Gott ist und Leben zu schenken vermag. Bei ihm „ist die Quelle des Lebens“63. 

In jüngeren Texten findet sich mehrfach eine Bekenntnisformel, die die durch nichts 
zu erschütternde Hinneigung Gottes zum Menschen ausdrückt: „Der Herr ist barmher
zig und gnädig, langmütig und reich an Huld.“64 Überhaupt bezeugt das Alte Testament 
vielfältig die Huld Gottes. 

Gott ist Richter der Welt, aber auch Richter des Einzelnen, dessen Herz er prüft.65 Er 
ist sowohl gnädig und barmherzig als auch gerecht: „Gnädig ist der Herr und gerecht, unser 
Gott erbarmt sich.“66 Da die Gerechtigkeit Gottes in seinem Heilswirken besteht, kann 
der Psalmist einerseits bitten: „Herr, höre mein Bittgebet, vernimm doch mein Flehen, 
in deiner Treue antworte mir, in deiner Gerechtigkeit!“, andererseits aber auch Gottes 
gerechte Taten preisen: „Mein Mund soll von deiner Gerechtigkeit künden, den ganzen 
Tag von deinen rettenden Taten.“67 Wenn es im Alten Testament heißt, Gott sei barm
herzig und gerecht oder auch treu und vergebend, ist damit nicht nur seine Gesinnung 
gemeint, sondern zugleich seine Fähigkeit und Bereitschaft, entsprechend zu handeln: 
„Gerecht ist der Herr auf all sein Wegen und getreu in all seinen Werken.“68 Wesen und 
Wirken gehören bei ihm zusammen. 

Für das Alte Testament ist Gott nicht schlechthin unwandelbar und unveränderlich. Er 
kann seine Vorhaben oder seine Taten bereuen. So reut es ihn, den Menschen überhaupt 
gemacht zu haben, wie er sieht, dass auf der Erde die Bosheit des Menschen zunimmt 
und alles Sinnen und Trachten seines Herzens immer nur böse ist.69 Er lässt darum die 
Sintflut über ihn kommen. Doch als er danach den beruhigenden Duft der Opfer des 
Noach, des einzigen Überlebenden, riecht, spricht er in seinem Herzen: „Ich werde den 

59 Ex 33,20. 
60 Jes 40,5. 
61 Jes 9,6. 
62 1 Sam 2,2. 
63 Ps 36,10. 
64 Ps 103,8. 
65 Ps 82; Ps 7,9–12. 
66 Ps 116,5. 
67 Ps 143,1; Ps 71,15. 
68 Ps 145,17. 
69 Vgl. Gen 6,5–7. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005 - am 14.02.2026, 06:42:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


144 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

Erdboden wegen des Menschen nie mehr verfluchen; denn das Trachten des menschli
chen Herzens ist böse von Jugend an. Ich werde niemals wieder alles Lebendige schlagen, 
wie ich es getan habe.“70 Und zum Zeichen des Bundes mit allen Menschen und allen Le
bewesen setzt er für alle kommenden Generationen den Regenbogen in die Wolken. 

Gott selbst wandelt sich und ringt mit sich: „Gegen mich selbst wendet sich mein 
Herz, heftig entbrannt ist mein Mitleid. Ich will meinen glühenden Zorn nicht vollstre
cken.“71 Infolge seines Willenswandels, seiner Selbstbeherrschung oder seines Mitleids 
verschont Jahwe sein Volk oder auch die Völker vor seinem berechtigten Zorn und ent
reißt sie dem Untergang. 

In besonderem Maße wendet sich Jahwe unter den Menschen dem König zu: „Sei
nem König verleiht er große Hilfe, Huld erweist er seinem Gesalbten, David und seinem 
Stamm auf ewig.“72 Gott erwählte David und den Zion – den Berg in Jerusalem, auf dem 
der Tempel stand. Mit der Krone gibt Gott dem König Segen und Glück, langes Leben, 
Hoheit und Pracht. „Denn der König vertraut auf den Herrn, durch die Huld des Höchs
ten wird er nicht wanken.“73 Bei der Thronbesteigung wird der König zum Sohn Gottes 
erklärt: „Mein Sohn bist du. Ich selber habe dich heute gezeugt.“74 Durch den messiani
schen König wird Gott in der Zukunft das drückende Joch zerbrechen und dem Volk, das 
in der Finsternis geht, das Licht und damit die Rettung und das Heil bringen.75 

Im Alten Testament wird auf Jahwe selbst der Königstitel übertragen: „[…] ein großer 
Gott ist der Herr, ein großer König über allen Göttern.“76 Aus der Überlegenheit des ei
nen Gottes über die anderen Götter wird der eine König Israels, von dem die Israeliten 
sagen können: „Der Herr ist unser König, er wird uns retten.“77 Spätere Propheten be
trachten das Königtum Gottes als noch ausstehend und kündigen es für die Zukunft an: 
„An jenem Tag wird es sein […]. Dann wird der Herr König sein über die ganze Erde. An 
jenem Tag wird der Herr einzig sein und sein Name einzig.“78 Wenn Gott unumschränkt 
als König regieren wird, werden sich auch die Toten, die in den Staub gesunken sind, vor 
ihm beugen und wird er den Tod für immer verschlungen haben.79 

Dass Jahwe wie ein Vater ist, bezeugt das Alte Testament mehrfach. Das besondere 
Verhältnis zwischen Gott und König bringt die Zusage im zweiten Buch Samuel formel
haft zum Ausdruck: „Ich werde für ihn Vater sein und er wird für mich Sohn sein.“80 
Der Sohnestitel wird später auf das Volk übertragen: „Als Israel jung war, gewann ich ihn 
lieb, ich rief meinen Sohn aus Ägypten.“81 Als Vater und Mutter seines Volkes erscheint 
Gott im Buch Deuteronomium, wenn er ihm vorhält: „An den Fels, der dich gezeugt hat, 

70 Gen 8,21. 
71 Hos 11,8. 
72 Ps 18,51. 
73 Ps 21,4–8. 
74 Ps 2,7. 
75 Jes 9,1–6. 
76 Ps 95,1–3. 
77 Jes 33,22; 44,6. 
78 Sach 14,1–9. 
79 Ps 22,30; / Jes 25,8. 
80 2 Sam 7,14. 
81 Hos 11,1. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005 - am 14.02.2026, 06:42:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Gott 145 

dachtest du nicht mehr, du vergaßest den Gott, der dich geboren hat.“82 Auch in älteren 
Eigennamen wird Gott öfter „Vater“ genannt. So bedeutet etwa Abraham: (Mein Gott) 
Vater ist erhaben. Der Psalmist weiß die Güte und Fürsorge Gottes des Vaters zu loben: 
„Wie ein Vater sich seiner Kinder erbarmt, so erbarmt sich der Herr über alle, die ihn 
fürchten.“83 Deshalb kann sich das Volk auch bei seinem Gott beklagen: „Wo ist dein lei
denschaftlicher Eifer und deine Macht? Dein großes Mitgefühl und dein Erbarmen – sie 
bleiben mir versagt! Du bist doch unser Vater!“84 

2.2.1.3 Ein Gott des Heils und des Unheils 
Durch die sogenannten großen Schriftpropheten des 8. und 7. Jahrhunderts wandelt sich 
das Gottesbild. Sie kritisieren nicht nur den König und das Königtum, sondern konfron
tieren das gesamte Volk mit einer Gerichts- und Unheilsbotschaft. Galt bisher, dass Gott 
Israel zugeneigt ist und ihm seine Schuld vergibt, so verkünden nun die Propheten, dass 
sich Gottes Herrschaft im Leiden des Volkes erweisen und Gott selbst den Untergang Is
raels herbeiführen wird. 

So sagt Jahwe zu Amos: „Gekommen ist das Ende zu meinem Volk Israel. Ich gehe 
nicht noch einmal [schonend] an ihm vorüber.“85 Jahwe, der sich Mose als der Ich-bin- 
da geoffenbart hat86, lässt nun über Hosea dem Volk ausrichten: „ihr seid nicht mein Volk 
und ich bin nicht der Ich-bin-da für euch.“87 Nach Jesaja ist Gott nicht mehr der rettende 
Fels wie noch im Psalm, sondern für beide Häuser Israels – das Nordreich Israel und das 
Südreich Juda – der „Stein des Anstoßes“ und der Fels, „an dem man strauchelt“.88 Weil 
das Volk nicht hören und umkehren, nicht stillhalten und vertrauen will, will Gott, dass 
es hört, aber nicht versteht, sieht, aber nicht erkennt, dass es erstarrt, verblendet ist und 
erblindet.89 Jesaja muss dem Volk das Wort Jahwes verkünden: „Wenn ihr auch noch so 
viel betet, ich höre es nicht.“90 Ähnlich wie Amos muss Jeremia dem Volk androhen, Gott 
habe ihm sein Heil entzogen und werde Unheil über alle Bewohner des Landes bringen.91 
Der Tag des drohenden „Zorns“ Gottes steht bevor, sogar, wie Zefanja weiß, nahe bevor.92 

Angesichts des bevorstehenden Gerichts sagen die Schriftpropheten jedoch auch Heil 
an. Laut Hosea will Jahwe das Volk im Nordreich wieder heilen und lieben: „Ich will ihre 
Untreue heilen und sie aus freiem Willen wieder lieben. Denn mein Zorn hat sich von 
Israel abgewandt.“93 Ähnlich prophezeit Jeremia dem Volk im Südreich, dass Gott es in 
oder nach dem Gericht des babylonischen Exils (597–539 v. Chr.) wieder Heil erfahren 

82 Dtn 32,18. 
83 Ps 103,13. 
84 Jes 63,15f. 
85 Am 8,2. 
86 Ex 3,14. 
87 Hos 1,9. 
88 Ps 18,3; / Jes 8,14. 
89 Jes 6,9; 29,9. 
90 Jes 1,15. 
91 Am 16,5; 1,13; vgl. 6,14. 
92 Zef 1,14f. 
93 Hos 14,5. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005 - am 14.02.2026, 06:42:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


146 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

lässt.94 Gott werde ihm ein Herz geben, damit es ihn als seinen Herrn erkennt. Es werde 
sein Volk sein, und er werde ihr Gott sein. 

Gott denkt für sein Volk „Gedanken des Heils und nicht des Unheils“95. Er will ihm 
eine Zukunft und eine Hoffnung geben und ihr Schicksal wenden: „Wie ich über dieses 
Volk all dieses große Unheil gebracht habe, so bringe ich über sie all das Gute, das ich 
ihnen verspreche.“96 

Wie die Vision des Exilspropheten Ezechiel von der Wiederbelebung der Totengebei
ne anschaulich macht, wird Gott durch einen schöpferischen Akt dem erstorbenen Volk 
wieder Leben geben, indem er ihm seinen Geist mitteilt.97 Auch wird er es reinigen und 
von Grund auf erneuern: 

„Ich gebe euch ein neues Herz, und einen neuen Geist gebe ich in euer Inneres. Ich 
beseitige das Herz von Stein aus eurem Fleisch und gebe euch ein Herz von Fleisch. Ich 
gebe meinen Geist in euer Inneres und bewirke, dass ihr meinen Gesetzen folgt und 
auf meine Rechtsentscheide achtet und sie erfüllt.“98 

Nach dem Exil tragen Propheten wie Tritojesaja, Haggai oder Sacharja die Heilsbotschaft 
und Heilserwartung weiter. Gott wird in Jerusalem mitten in seinem Volk gegenwärtig 
sein und fremde Völker werden sich ihm anschließen. 

In die Weisheitstradition, die altorientalisch vorgeprägt war, ging der Jahweglau
be wohl erst allmählich ein. In ihr wurden in Sprüchen Erfahrungen gesammelt und 
gedeutet, die der praktischen Lebensbewältigung dienen sollten. Dabei spielte der 
Zusammenhang von Tun und Ergehen, gutem Verhalten und Heil, Unrecht und Unheil eine 
gewichtige Rolle, wie aus den Sprichwörtern hervorgeht: „Wer aufrichtig seinen Weg geht, 
geht sicher, wer krumme Wege geht, wird durchschaut.“99 Denn Gott prüft die Herzen 
und „vergilt jedem Menschen, wie sein Tun es verdient“100. Weil Gott selbst Rechenschaft 
fordert, vergilt und rächt101, ist es nicht Sache des Menschen, Vergeltung zu üben: „Sag 
nicht: Ich will das Böse vergelten. Vertrau auf den Herrn, er wird dir helfen!“102 

Im Buch Kohelet wird der Tun-Ergehen-Zusammenhang angezweifelt. Denn: „Es 
gibt gesetzestreue Menschen, denen es so ergeht, als hätten sie wie Gesetzesbrecher ge
handelt; und es gibt Gesetzesbrecher, denen es so ergeht, als hätten sie wie Gesetzestreue 
gehandelt.“103 Der gerechte Ijob fühlt sich gar von Gott verstoßen und zerschmettert, 
niedergedrückt und entehrt. Er klagt: „Er brach mich ringsum nieder, ich muss dahin; 
er riss mein Hoffen aus wie einen Baum.“104 Aber gegen den Gott, der ihm das Recht 

94 Vgl. Jer 24,6f. 
95 Jer 29,11. 
96 Jer 32,42. 
97 Ez 37,5. 
98 Ez 36,26f. 
99 Spr 10,9. 
100 Spr 21,2; / 24,12. 
101 Gen 9,5; Jes 35,4; 47,3. 
102 Spr 20,22. 
103 Koh 8,14. 
104 Ijob 19,10. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005 - am 14.02.2026, 06:42:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Gott 147 

entzieht, ruft er den Gott an, der ihm Recht schafft, weiß er doch, dass sein Erlöser 
lebt.105 Wie er schließlich von Gott die ersehnte Antwort erhält, die ihm die Begrenztheit 
menschlichen Wissens und Tuns vor Augen führt, gesteht er ein, vor Gott zu gering zu 
sein, von den Dingen Gottes, die für ihn zu wunderbar und unbegreiflich sind, zu wenig 
zu verstehen.106 Und er kehrt nach allem Aufbegehren zur Demut vor Gott zurück. 

Gegenüber Ijobs schrecklicher Gotteserfahrung „Ich schreie zu dir und du antwor
test mir nicht; ich stehe da, doch du achtest nicht auf mich“107, versichern die Psalmen: 
„Ich rief zum Herrn in meiner Bedrängnis und er hat mich erhört.“108 Der Ruf zu Gott 
kann aus den Tiefen, aus der Erfahrung der Gottverlassenheit oder der Erfahrung der 
Verborgenheit Gottes kommen.109 Doch auch in der Bedrückung hofft der Beter darauf, 
von Gott gerettet zu werden: „Harre auf Gott; denn ich werde ihm noch danken für die 
Rettung in seinem Angesicht.“110 Im Vertrauen auf Gott ermahnt er sich, im Guten nicht 
nachzulassen: „Vertrau auf den Herrn und tue das Gute!“111 Die Psalmen bezeugen auf 
vielfältige Weise die Ferne und die Nähe, den Zorn und die Gnade Gottes. 

Der Gott des Alten Testaments, so lässt sich vorläufig zusammenfassen, will vor allem 
das Heil seines Volkes Israel und aller Völker. Er lässt aber auch Unheil kommen.112 Er 
beschließt und bringt über Menschen nicht nur Heil, sondern auch Unheil.113 Wie er das 
Licht formt und das Dunkel erschafft, so macht er das Heil und erschafft er das Unheil.114 
So hat er etwa dem Menschen den Mund und die Augen gegeben. Aber er ist es auch, der 
taub oder stumm, nicht nur sehend, sondern auch blind macht.115 Er scheint alles zu 
machen. Alles scheint von ihm zu kommen. „Geschieht ein Unglück in der Stadt, ohne 
dass der Herr es bewirkt hat?“, kann Amos fragen.116 

Jahwe wirkt auf Erden Gutes und Böses und scheint Böses mit Bösem zu vergelten. 
In den Augen Israels ist er ein Krieger, der für sein Volk kämpft und die ägyptischen Fein
de vernichtet: „Der Herr ist ein Krieger.“117 Noch bei Jesaja zieht Jahwe mit Israel „in den 
Kampf wie ein Held“ und „entfacht seine Leidenschaft wie ein Krieger“.118 Für den Fall, 
dass das Volk etwas Böses tut, etwas, das ihn erzürnt, droht er ihm an, es unverzüglich 
aus dem gelobten Land auszutilgen.119 Wenn es wieder Böses tut, wird es zusammen mit 
seinem König dahingerafft werden.120 Auch gegenüber Einzelnen zeigt sich Jahwe ge

105 Ijob 27,2; 16,21; 19,25. 
106 Ijob 38–39; 40,4; 42,3. 
107 Ijob 30,20. 
108 Ps 120,1. 
109 Ps 130,1; Ps 22,2; Ps 88,15. 
110 Ps 42,6. 
111 Ps 37,3. 
112 Jes 31,2. 
113 1 Kön 22,23; 21,21. 
114 Jes 45,7. 
115 Ex 4,11. 
116 Am 3,6. 
117 Ex 15,3; 14,14. 
118 Jes 42,13. 
119 Dtn 4,26. 
120 1 Sam 12,25. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005 - am 14.02.2026, 06:42:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


148 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

walttätig. An einem Rastplatz tritt er Mose entgegen und will ihn töten.121 Als die Söhne 
Aarons, Nadab und Abihu, ihm ein unrechtmäßiges Feuer darbringen, das er ihnen nicht 
geboten hat, geht von ihm ein Feuer aus, das sie verzehrt, und sie sterben vor ihm.122 
Auch König Saul verwirft er, weil er ihm verbotenerweise ein Brandopfer dargebracht 
und den im Krieg besiegten Gegner am Leben gelassen hat, anstatt ihn zu töten.123 Über 
Saul kommt daraufhin ein böser Geist von Jahwe selbst, „ein böser Gottesgeist“, der ihn 
verstört und rasend macht.124 In Gott selbst scheint Böses zu sein. Im Buch Deuterono
mium sagt er von sich selbst: „Ich bin es, der tötet und lebendig macht.“125 Im Buch der 
Klagelieder wird rhetorisch gefragt: „Geht nicht hervor aus des Höchsten Mund das Gute 
wie auch das Böse?“126 Das Böse scheint nicht weniger von Gott zu kommen als das Gute. 
Kein Wunder, dass bei Kohelet der Mensch nicht erkennen kann, ob er von Gott geliebt 
oder verschmäht ist.127 Diese Ambivalenz wird erst im Neuen Testament überwunden. 

2.2.2 Der Vater Jesu Christi 

Die synoptischen Evangelien fassen die zentrale Botschaft, die Jesus für seine Mitmenschen 
hat, so zusammen: Die Zeit ist erfüllt; das Reich Gottes – wörtlich: die Königsherrschaft 
Gottes – ist nahe; kehrt um – wörtlich: denkt um.128 Jesus wollte damit sagen: Gott ist 
euch nicht fern; er ist euch nahe, ja er ist schon mitten unter euch; denkt daher radikal 
um und habt Vertrauen. Doch wer ist für Jesus der Gott, der nahe gekommen ist? 

In verschiedenen Gleichnissen spricht Jesus vom nahen Gott. Er vergleicht ihn mit 
einem Sämann, der sät und dessen Saat sehr viel Frucht bringt, obwohl vieles daneben 
geht; mit einem Hirten, der ein verlorenes Schaf so lange sucht, bis er es findet, und der 
dafür neunundneunzig andere Schafe zurücklässt, und mit einem Vater, der Mitleid mit 
seinem verlorenen Sohn hat und ihm, als er zurückkehrt, vergibt und entgegengeht.129 
Gott ist für Jesus wie ein König, der einem seiner Knechte hohe Schulden erlässt und der 
erwartet, dass dieser seinen Mitknechten ebenfalls ihre Schulden erlässt; wie ein König, 
der zum Hochzeitsmahl seines Sohnes einlädt; wie ein Herr, der von seinen Knechten 
erwartet, dass sie wachsam sind und füreinander sorgen, oder wie ein Mann, der auf 
Reisen geht und seinen Dienern sein Vermögen anvertraut, damit sie damit gewinnbrin
gend wirtschaften.130 

Außerhalb der Gleichnisse spricht Jesus von Gott als dem Schöpfer, dem Himmel 
oder dem Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs.131 Er nennt ihn Vater und versteht ihn als 

121 Ex 4,24. 
122 Lev 10,1f. 
123 1 Sam 13,9–14; 15. 
124 1 Sam 18,10; 16,14. 
125 Dtn 32,39; vgl. 1 Sam 2,6. 
126 Klgl 3,38. 
127 Koh 9,1. 
128 Mk 1,15. 
129 Mk 4,1–21; / Mt 18,12–14; / Lk 15,11–32. 
130 Mt 18,21–35; / Mt 22,1–14; / Mt 24,43–51; / Mt 25,14–30. 
131 Mt 19,4; Mk 11,30; Mk 12,26. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005 - am 14.02.2026, 06:42:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Gott 149 

seinen Vater, den er persönlich mit abba – Papa – anredet, aber auch als Vater aller Men
schen.132 Ihm zufolge kennt Gott, der Vater, die Nöte der Beter und – als einziger – den 
Zeitpunkt der Weltvollendung.133 Für ihn ist Gott barmherzig und allein gut.134 Gott liebt 
alle Menschen, die Bösen nicht weniger als die Guten.135 

Von Gott weiß sich Jesus gesandt.136 Deshalb beansprucht er, in seinem Handeln das 
Handeln Gottes selbst zu repräsentieren. Wenn er Kranke heilt, Dämonen austreibt, 
Sünden vergibt, Jünger beruft und aussendet oder lehrt, dann tut das Gott durch ihn. 

Für Paulus ist Gott der Schöpfer, dessen unsichtbare Wirklichkeit an den Werken der 
Schöpfung mit der Vernunft wahrgenommen werden kann.137 Von ihm als dem einen 
Gott, dem Vater, stammt alles; auf ihn leben wir hin.138 Er ist der Eine, er ist treu, und er 
beruft die Gläubigen.139 Als Allmächtiger besitzt er die Macht, das zu tun, was er verhei
ßen hat, und als Allwissender weiß er, was im Inneren des Menschen vorgeht.140 Er zeich
net sich durch reiche Güte, Barmherzigkeit und Liebe aus.141 Gott erweist seine Liebe zu 
uns Menschen darin, dass Christus für uns Sünder gestorben ist.142 Es gibt schlechthin 
nichts, was uns von der Liebe Gottes, die in Christus Jesus ist, scheiden kann.143 

Für Paulus ist Gott vor allem der Gott, der Christus gesandt und von den Toten auf
erweckt hat.144 Gott hat seinen Sohn als Mensch zu uns gesandt, damit wir von unseren 
Sünden erlöst werden und Kinder Gottes werden.145 Und er hat ihn von den Toten aufer
weckt, um uns vor Gott gerecht zu machen.146 Nach Paulus wissen wir im Glauben, dass 
der, der Jesus auferweckt hat, auch uns mit Jesus von den Toten auferwecken wird.147 

Andere neutestamentliche Schriften betonen noch die Gerechtigkeit Gottes, insofern 
Gott als gerechter Richter jedem Menschen sein Lebenswerk vergelten wird, oder heben 
Gottes Menschenfreundlichkeit, Erhabenheit und Transzendenz hervor.148 So heißt es 
beispielsweise in einer Doxologie: „Dem König der Ewigkeit, dem unvergänglichen, 
unsichtbaren, einzigen Gott, sei Ehre und Herrlichkeit in alle Ewigkeit. Amen.“149 

132 Mk 14,36; Mt, 6,9. 
133 Mt 6,8; Mk 13,32. 
134 Lk 6,36; Mk 10,18. 
135 Mt 5,45. 
136 Mk 9,37; Lk 10,16. 
137 Röm 1,20. 
138 1 Kor 8,6. 
139 Röm 3,30; 1 Kor 1,9; 1 Thess 5,24. 
140 Röm 4,21; vgl. Röm 11,23; 2 Kor 11,11; Röm 1,9. 
141 Röm 2,4; Röm 11,22; Röm 9,16. 
142 Röm 5,8. 
143 Röm 8,39. 
144 Z. B. Gal 1,1. 
145 Röm 8,3; Gal 4,4. 
146 Röm 4,25. 
147 2 Kor 4,14. 
148 2 Tim 4,8; Tit 3,4; Hebr 1,3. 
149 1 Tim 1,17. Doxologie (von doxa „Herrlichkeit“, „Ehre“) ist ein Fachwort der Liturgie und bezeichnet 

das feierliche, oft gebetsabschließende Rühmen der Herrlichkeit Gottes. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005 - am 14.02.2026, 06:42:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


150 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

In den johanneischen Schriften ist Gott insbesondere der, der aus Liebe seinen Sohn in 
die Welt sendet, um sie zu retten, und sich auf diese Weise den Menschen offenbart. So 
heißt es im Johannesevangelium: 

„Denn Gott hat seinen Sohn nicht in die Welt gesandt, damit er die Welt richtet, son
dern damit die Welt durch ihn gerettet wird.“150 

Ganz ähnlich lautet die Botschaft im 1. Johannesbrief: 

„Darin offenbarte sich die Liebe Gottes unter uns, dass Gott seinen einzigen Sohn in 
die Welt gesandt hat, damit wir durch ihn leben.“151 

Gott offenbart sich in Jesus Christus. Wer ihn – den vom Vater in die Welt gesandten 
Sohn – gesehen hat, hat daher den Vater gesehen.152 Wer die Liebe Christi erkennt und 
versteht, erkennt und versteht das Wesentliche Gottes: „denn Gott ist Liebe.“153 Er ist die 
dreifaltige Liebe, wie später zu entfalten sein wird.154 

Das neutestamentliche Gottesbild ist allerdings nicht so einheitlich, wie es nach die
ser Darlegung scheinen mag, in der versucht wurde, durch die verschiedenen Schriften 
hindurch den Gott Jesu Christi zu charakterisieren. Ähnlich wie im Alten Testament sind 
im Neuen verschiedene Theologien am Werk. Dem soll hier aber nicht weiter nachgegan
gen werden. Stattdessen soll noch einmal genauer das weitaus vielfältigere Gottesbild 
des Alten Testaments untersucht werden und mit dem durch Jesus Christus eindeutig 
gewordenen Gottesbild verglichen werden. 

2.2.3 Das Gottesverständnis im Alten und im Neuen Testament 

Fasst man vorherrschende und bleibende Merkmale in den verschiedenen Weisen des 
Redens von Gott im Alten Testament systematisch zusammen, ergeben sich folgende 
„Wesenszüge“ Jahwes. Der alttestamentliche Gott zeichnet sich vor allem dadurch aus, 
dass er immer wieder zu Menschen spricht und sein Reden die Menschen nicht unbe
rührt lässt, bisweilen sogar zu einschneidenden Veränderungen in ihrem Leben führt 
(Abram, Mose u.a.). Er schenkt Dasein und Leben, gewährt aber auch das, was das Le
ben schön und angenehm macht, was hilft, es zu bestehen. 

Eine durchgehende, große Stärke Jahwes liegt darin, immer wieder auf Menschen 
zuzugehen, sich ihnen zu zeigen, in „Bünden“ enge Beziehungen mit ihnen einzugehen 
und so Gemeinschaft zu stiften. Er begleitet Menschen, lässt sie seine Nähe erfahren, 
vergibt ihnen, hält ihnen die Treue, bleibt ihnen verbunden und liebt sie. Der biblische 
Gott lebt in intensiver Beziehung mit Menschen und ist von daher personal zu verste
hen. Er erweist sich als Retter, Helfer und Erlöser. Er rettet den gerechten Noach aus der 

150 Joh 3,17. 
151 1 Joh 4,9. 
152 Joh 14,9. 
153 1 Joh 4,8. 
154 Bd. 2, Kap. 3.3.8. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005 - am 14.02.2026, 06:42:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Gott 151 

Sintflut und „erlöst“ sein Volk aus der ägyptischen Sklaverei.155 Immer wieder befreit er 
Einzelne oder die Gemeinschaft aus verschiedensten Nöten und aus Elend. Seine Un
terstützung der Menschen hält durch die gesamte Geschichte hindurch an. Als Richter 
verhilft er Einzelnen und Völkern zu ihrem Recht oder richtet über sie. Bei seinem Stre
ben und Handeln leiten ihn Recht und Gerechtigkeit. Besonders setzt er sich für die Trias 
der sozial Schwachen ein: für Waisen, Witwen und Fremde. 

Das Kennzeichen Gottes schlechthin ist aber seine Barmherzigkeit, wie besonders 
deutlich aus seiner Offenbarung in Ex 34,6f hervorgeht: „Der Herr ist der Herr, ein barm
herziger und gnädiger Gott, langmütig und reich an Huld und Treue.“156 

„In dieser ,Gnadenrede‘ deckt Gott sein Innerstes in einer Weise auf, wie es innerhalb 
des Alten Testaments nie mehr überboten und auch nie aufgehoben oder korrigiert 
wird. Zu Recht kann darin ein ,Schlüssel‘ des Alten Testaments gesehen werden […]. Ex 
34,6–7 nennt ganz dicht, was Gott auszeichnet: sowohl tiefes Erbarmen als auch Gerech
tigkeit.“157 

Dabei ist das göttliche Erbarmen hier der Gerechtigkeit vorgeordnet. Der Vorrang der 
göttlichen Barmherzigkeit bleibt dann durch das gesamte Alte Testament hindurch er
halten.158 In seinem Mitleid führt Gott sogar Buch über menschliches Weinen.159 

Über diesen „Wesenskern“ hinaus werden im Alten Testament weitere wichtige, sich 
durchhaltende Wesenszüge Jahwes angeführt. Er allein verdient Verehrung, weil er ein
malig und unvergleichlich, ja der einzige Gott ist. Er ist ewig, nichts vermag ihn zeit
lich oder räumlich zu beschränken. Und er ist universal, offen für alle. „Schon Gen 1–11 
zeugt von dieser internationalen Weite Gottes. Sein erster Bund, mit Noach, gilt allen Le
bewesen und auf ewig (Gen 9,12). Auch wenn manche Bücher des Alten Testaments die 
göttliche Zuwendung besonders auf Israel konzentrieren oder gar einschränken wollen, 
die universale Ausrichtung Jhws und sein Heilswille für alle Völker treten immer wieder 
hervor160 und halten an bis ins allerletzte Buch (Weish 11,23–26).“161 In diesem Buch wird 
Gottes allumfassende Liebe und Barmherzigkeit gerühmt: 

„Du hast mit allen Erbarmen, weil du alles vermagst, und siehst über die Sünden der 
Menschen hinweg, damit sie umkehren. Du liebst alles, was ist, und verabscheust 
nichts von dem, was du gemacht hast; denn hättest du etwas gehasst, so hättest du es 
nicht geschaffen. […] Du schonst alles, weil es dein Eigentum ist, Herr, du Freund des 
Lebens.“162 

155 Ex 6,6. 
156 Ex 34,36. 
157 Fischer 262. 
158 Esra 9,13; Neh 9; Ps 51,3; 103,3; Jes 54,7f; Dan 9,18; Jona 3,10; Mi 7,18–20. 
159 Ps 56,9. 
160 Mi 4,1–4; Jes 25,6–8; Jer 1,5 „Prophet für die Nationen“. 
161 Fischer 266. 
162 Weish 11,23–26. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005 - am 14.02.2026, 06:42:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


152 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

Wegen Jahwes Andersartigkeit gegenüber der Welt kommt ihm im höchsten Maße Hei
ligkeit zu, die niemand von sich aus erreichen kann, an der er aber Anteil zu geben ver
mag. Er besitzt höchste Autorität und Macht, weshalb er zu allen Zeiten und bei den ver
schiedensten Menschen Anerkennung, Verehrung und Hochachtung findet. Aber weil er 
nicht beliebig in die Welt eingreift, erlebt er auch Scheitern, Ohnmacht und Leiden. Ob
wohl er für sein Volk, wie Eltern für ihre Kinder, liebevoll sorgt, kehrt es sich immer wie
der von ihm ab.163 Auch wenn er es durch Propheten unablässig mahnt, hört es nicht auf 
ihn, sodass er den Untergang Israels, Judas und Jerusalems nicht verhindern kann.164 Er 
ist ein lebendiger und emotionaler Gott, den Liebe, Hass, Leidenschaft, Zorn, Reue und 
Mitleid bewegen und der innerlich stark erregt sein kann. Er ist auf das Heil, auf das 
Wohl und den Frieden aller ausgerichtet, wendet sich aber besonders den Niedrigen zu. 
Schließlich ist die Bildlosigkeit Gottes, die hinter dem Bilderverbot steht, ein Merkmal, 
das den Gott Israels innerhalb des Alten Orients von allen anderen Gottheiten markant 
abhebt. All diese Wesenszüge konzentrieren sich „im Namen Jhwh, der den biblischen 
Gott kennzeichnet, identifiziert, persönlich anreden lässt und von ihm selbst program
matisch an die Befreiung des Volkes aus der Knechtschaft in Ägypten gebunden wird“165. 

Neben Wesenszügen werden Jahwe noch vielfältige Aufgaben, Rollen und Handlun
gen, Berufe und Titel zugeschrieben, werden unzählige Bilder auf ihn angewandt. Gott 
prüft und stellt auf die Probe. Er sendet seine Boten aus. Er „gibt Ruhe“. Im Unterschied 
zu Menschen sieht er auf das Herz. Er ist der Arzt Israels und vermag gebrochene Her
zen zu heilen. Als Lehrer und Erzieher unterweist er auf unübertreffliche Weise. Er ist 
der Hirte Israels, der seine Herde schützt und sicher auf die Weide führt. Nach Hosea 
kann Jahwe zersetzend wie Eiter und Fäulnis sein, aber auch „für Israel da sein wie der 
Tau, damit es sprosst wie die Lotosblüte“166, oder wie Wacholder, an dem es reiche Frucht 
findet. Löwe, Panther und Bärin unterstreichen Jahwes Gefährlichkeit.167 Gott ist Licht, 
das nicht nur Helligkeit, sondern auch Leben und Wärme spendet, Zuversicht und Ori
entierung gibt. Oft wird er als Schild bezeichnet, das Schutz gegen feindliche Angriffe 
bietet. Verlässlich ist er wie eine Burg, wie ein Fels. 

Darüber hinaus umfängt Jahwe viele Gegensätze. Er erscheint Menschen wie Abra
ham oder Mose, verbirgt sich aber auch. Er redet oft, kann aber auch schweigen. Er ge
währt nicht nur Nähe, sondern kann sich, wenn er wiederholt auf Ablehnung stößt, in 
verschiedenen Formen von Menschen distanzieren. Auch wenn bei ihm die positive, lie
bende Grundhaltung bei Weitem überwiegt, kann seine Liebe in Hass oder Ablehnung 
umschlagen, kann seine Unterstützung, wenn das Volk Schuld auf sich geladen hat, aus
bleiben.168 Seine Gerechtigkeit wird fragwürdig, wenn er dem Volk Israel das Land an
derer Völker „gibt“ oder ein Sohn Davids wegen der Sünde seines Vaters sterben muss.169 
Auch seinem Erbarmen steht des Öfteren Erbarmungslosigkeit gegenüber.170 Er kann 

163 Z. B. Hos 11. 
164 2 Kön 17,13–23; 25; Jer 7,25–28; 25,3–11. 
165 Fischer 272 (Ex 3,15–22; 6,2–8). 
166 Hos 14,6; 14,9. 
167 Hos 13,7f. 
168 Hos 9,15; Jer 12,8; Am 5,21; / Jos 7,4–9; 1 Sam 4,3; Ri 10,13. 
169 Ex 12,25; vgl. Ob 20; / 2 Sam 12,14. 
170 Jer 13,14. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005 - am 14.02.2026, 06:42:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Gott 153 

verzeihen, aber auch die Schuld der Väter bei den Söhnen und Enkeln bis zur dritten 
und vierten Generation heimsuchen.171 Immer wieder einmal verliert er die Geduld und 
will in seinem Zorn das Volk vernichten.172 Aus Mitleid wendet er sich stets von neuem 
seinem Volk zu, kann dann sein Mitleid aber auch wieder verschließen und von sich sa
gen: „Ich werde sie zerschmettern, einen am andern, die Väter und die Söhne zusammen 
– Spruch des Herrn. Ich habe keine Schonung, kein Mitleid und kein Erbarmen, wenn 
ich sie vernichte.“173 Er kann Kriegen ein Ende setzen, aber auch selbst wie ein Krieger 
kämpfen und David den Gebrauch von Waffen lehren und ihm in kriegerischen Ausein
andersetzungen selbst beistehen.174 Sein Verhältnis zu anderen Völkern kann sehr un
terschiedlich ausfallen. Es reicht von Wohlwollen bis Feindschaft und Hass.175 

Die Gegensätze lassen sich zum Teil historisch erklären. Die Entstehungszeit des Al
ten Testaments betrug mindestens ein halbes Jahrtausend. Während Teile der Fünf Bü
cher des Moses und der Geschichtsbücher schon ab 500 vor Christus verfasst wurden, 
wurde das Buch der Weisheit erst um die Zeitenwende geschrieben. Die alttestamentli
chen Bücher stammen von ganz unterschiedlichen Autoren, die eigene theologische Auf
fassungen vertraten, weshalb jedes Buch ein bestimmtes Profil bezüglich seines Redens 
von Gott hat. Außerdem haben sich die gesellschaftlichen Verhältnisse Israels in diesem 
Zeitraum stark verändert. Jahwegläubige haben neue Erfahrungen gesammelt und neue 
Erkenntnisse gewonnen. Das Reden von Gott steht immer auch in einem engen Zusam
menhang mit der Situation, in die es hineingesprochen ist, und mit der jeweiligen Welt
erfahrung oder Welterkenntnis. 

„Zusätzlich dürften sich gerade beim Glauben an Jhwh in starkem Maße religions
geschichtliche Prozesse der Addition, Integration und Identifikation widerspiegeln. Eine 
ursprüngliche Wettergottheit, vermutlich im Süden des gelobten Landes behei
matet176, findet Verehrung bei verschiedenen weiteren Gruppen, die ihre eigenen 
religiösen Traditionen einbringen, wächst zusammen mit Zügen von im Kulturland 
ansässigen Gottheiten (wie El, Baal), nimmt Elemente lokaler Heiligtümer (Schilo, Bet- 
El, Jerusalem, …) auf und bewährt sich in Begleitung und Führung durch die Geschichte 
[…]. Dabei kommt Exodus 3,15 als der einzigen Stelle der expliziten Identifizierung 
Jhwhs mit dem Gott der Erzeltern in seinem eigenen Sprechen eine Schlüsselfunktion 
zu […]. Zusätzlich verbinden sich dort im anschließenden ,Programm‘ (Ex 3,16–22) 
Auszugs-, Sinai- und Landnahmetraditionen.“177 

Die lange Entstehungsgeschichte lässt gewisse Gegensätze verständlich erscheinen, 
kann sie aber insgesamt nicht hinreichend erklären. Denn nicht selten ist es mit Sicher
heit oder hoher Wahrscheinlichkeit ein und derselbe Autor, der von Gott Gegensätzliches 
aussagt. So wird, wie schon angeführt, Gott in Deut 32,39 „töten“ und „lebendigmachen“, 

171 Ex 34,6f. 
172 Ex 32,10; vgl. Num 25,3–5; Dtn 9,20; 29,26. 
173 2 Chr 36,15; vgl. Mal 3,17; / Jer 13,14; vgl. Klgl 2,21. 
174 Jdt 9,7; 16,2; Ps 46,10; vgl. Mi 4,3; / Ex 14; 15,3; / 2 Sam 22,34–43. 
175 Mal 1,2–4. 
176 Dtn 33,2; Ri 5,4f; Hab 3,3. 
177 Fischer 280. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005 - am 14.02.2026, 06:42:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


154 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

bei Jes 45,7 „Licht“ und „Finsternis“ sowie „Heil“ und „Unheil“, in Klgl 3,38 das „Gute“ 
und das „Böse“ zugeschrieben. Aber auch Gegensätze wie „verwunden“ und „heilen“ oder 
„verletzen“ und „verbinden“ werden ihm gleichermaßen zugetraut.178 In Jesus Sirach 
heißt es sogar, Gott habe von vornherein alles in der Welt zu einem guten oder schlechten 
Zweck geschaffen: 

„Gutes ist für die Guten von Anbeginn erschaffen, so für die Sünder Schlechtes. Anfang 
alles Notwendigen für das Leben des Menschen sind: Wasser und Feuer, Eisen und Salz, 
feinstes Weizenmehl, Milch und Honig, […]. All dies dient den Frommen zum Guten, 
ebenso wendet es sich den Sündern zum Schlechten. Es gibt Winde, die für die Vergel
tung geschaffen sind […]. Feuer und Hagel, Hunger und Tod, all dies ist zur Vergeltung 
geschaffen: die Zähne der wilden Tiere, Skorpione und Vipern, das Schwert, das Ver
geltung übt zur Vernichtung der Gottlosen.“179 

Offensichtlich wird das Umfangen von Polen und Gegensätzen von mehreren Autoren 
und in einigen Bücher als Charakteristikum Jahwes angesehen. 

Der Glaube an Jahwe ist im Laufe von Jahrhunderten gewachsen und hat sich verän
dert. „Allerdings lässt sich dieser Prozess aus dem Alten Testament nur in sehr geringem 
Maße rekonstruieren.“180 Nachweislich hat es eine Entwicklung von der Monolatrie zum 
Monotheismus gegeben. Auch was die Beziehung Gottes zu Tod und Unterwelt anbe
langt, dürfte es zu einer Entfaltung gekommen sein, „die von relativ starker Zurückhal
tung diesbezüglich in der Frühzeit zu einer größeren Offenheit zu gehen scheint, mit 
der Jhwh zunehmend auch für diese ursprünglich fernen Themen zuständig wird. Ver
mutlich erfolgt diese Verschiebung in stärkerem Ausmaß ab dem 4. oder 3. Jahrhundert 
v. Chr.“181 Die Auseinandersetzungen darüber, ob Gott den Menschen nach dem Tod zu 
neuem Leben auferwecken wird oder nicht, halten bis in die Zeit des Neuen Testaments 
an, wie der Konflikt zwischen den Pharisäern, die an die Auferstehung glauben, und den 
Sadduzäern, die dies nicht tun, verrät.182 

Hinsichtlich der angesprochenen Ambivalenz Gottes lässt sich keine eindeutige Ent
wicklung im Alten Testament feststellen. Auch wenn – gemessen am Ideal absoluter Lie
be und Güte – „positive“ Aussagen überwiegen und Aussagen, die Jahwes Barmherzig
keit, Güte, Langmut, Huld und Treue bezeugen, insgesamt einen höheren Stellenwert 
als gegenteilige Aussagen besitzen, finden sich doch genügend „negative“ Zuschreibun
gen das ganze Alte Testament hindurch und in sämtlichen Gruppen von Schriften. In 
allen Fünf Büchern des Moses, in den Büchern der Geschichte des Volkes Gottes, in den 
Büchern der Lehrweisheit und den Psalmen und in den Büchern der Propheten deuten 
Autoren in ihrem Reden von Gott auf eine unbarmherzige Seite Gottes hin.183 

178 Dtn 32,39; Hos 6,1, Jer 30,15.17; Ijob 5,18. 
179 Sir 39,25–30. 
180 Fischer 283. 
181 Ebd. 272. 
182 Vgl. Koh 3,18–22; 12,7; / Mk 12,18–27. 
183 Gen, Ex, Lev, Num, Dtn; / Jos, 1 Sam, 2 Sam, 1 Kön; / Ijob, Ps, Koh, Sir; / Jes, Jer, Klgl, Ez, aber auch 

bei vielen „Kleinen Propheten“ wie Hos, Am, Zef, Mal u.a. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005 - am 14.02.2026, 06:42:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Gott 155 

Fasst man den alttestamentlichen Gott auch „primär“ als einen Gott gerechter Barm
herzigkeit, schier unbegrenzten Wohlwollens und mächtiger Rettung auf, bleibt er „se
kundär“ doch ein Gott des Zorns, des Strafens und der Gewalt. Jahwe, wie er von nicht 
wenigen Autoren des Alten Testaments gedeutet und beschrieben wird, ist ein Gott, von 
dem nicht nur Heil, sondern auch Unheil kommt, der vor diesem Hintergrund vor die 
Wahl zwischen Heil und Unheil oder zwischen Leben und Tod stellt, dem zuzutrauen ist, 
dass er Böses mit Bösem vergilt. Ein solcher Gott ist jedoch zu anthropomorph (men
schenähnlich) gedacht. Man stellt sich ihn nach Art eines Menschen vor, dessen Liebe, 
Barmherzigkeit und Geduld zwar groß, aber nicht unerschöpflich ist und sein kann. 

Ein Gott, der nicht nur aus Liebe handelt, ist auch nicht nur Liebe. Vom Verhalten 
lässt sich auf das Wesen schließen. Ein Gott, der zwar grundsätzlich oder meistens, aber 
nicht immer liebt, der imstande ist, auch nicht zu lieben, ist theologisch und metaphy
sisch bedacht nicht die Liebe schlechthin, nicht absolute Liebe. Aufs Ganze gesehen und 
systematisch betrachtet zeichnet sich, so muss man festhalten, im Gottesverständnis des 
Alten Testaments eine gewisse ethische und damit letztlich auch metaphysische Ambiva
lenz Gottes ab, die erst durch das Neue Testament überwunden wird, insofern darin die 
Selbstoffenbarung Gottes in Jesus Christus als absolute Liebe zum Ausdruck kommt. Anders 
gesagt: Zwar finden sich bereits im Alten Testament viele Aussagen über Gott als Liebe, 
aber neben ihnen stehen in weitaus höherem Ausmaß und krasserer Form als im Neuen 
Testament Aussagen, die sich damit nicht vereinbaren lassen. 

Nach neutestamentlicher Auffassung hat sich der Gott Israels in Jesus Christus auf 
einzigartige und unüberbietbare Weise geoffenbart. Er hat, als die Fülle der Zeiten ge
kommen war, seinen ewigen Sohn in die Welt gesandt, um sie von Sünde und Tod zu 
erlösen. Sein ewiges Wort ist in Jesus Christus Mensch geworden. Von daher darf die 
Offenbarung Gottes im Menschen Jesus von Nazaret so verstanden werden, dass er sich 
in ihm als er selbst und in seiner ganzen Fülle der Menschheit mitgeteilt hat. 

Am Leben, Leiden, Sterben und Auferstehen Jesu zeigt sich deshalb, wer Gott wirk
lich ist: Gott ist reine Liebe. Mehr noch als durch sein Wort hat Jesus durch sein Leben 
und seine Person Gott als denjenigen bezeugt, der nichts als Liebe ist: eine Liebe, die un
endlich weit ist und nie versiegt; die alles gibt und nichts für sich zurückbehält; die kei
ne Bedingungen stellt, keine Einschränkungen macht und keine Grenzen kennt; die den 
Menschen heilen, ihm alles Fehlerhafte verzeihen und ihn von allem Unmenschlichen 
und Abgründigen befreien will; die sich nicht zur Wehr setzt und sich lieber kreuzigen 
lässt, als selbst Gewalt anzuwenden und Böses mit Bösem zu vergelten; die sich restlos 
hingibt und unerschöpflich ist; die dem Menschen nie endendes Leben in Fülle schenken 
will. 

Diese Liebe ist frei von jeder Ambivalenz. Gott bietet dem Menschen in seiner Liebe 
von sich aus nur das an, was ihm zum Guten gereicht und sein Leben bereichert, erwei
tert und vertieft. Da er ihm nur Heil, und nicht Unheil anbietet, stellt er ihn nicht vor die 
Entscheidung, zwischen Heil und Unheil oder zwischen Leben und Tod zu wählen, son
dern nur vor die Entscheidung, das angebotene Heil anzunehmen oder abzulehnen, sich 
auf das angebotene Leben einzulassen oder nicht einzulassen. Wer sich nicht auf das an
gebotene Leben einlässt, den stößt Gott nicht von sich. Obwohl er ihn nach biblischem 
Verständnis verstoßen könnte, wird er es – wiederum nach biblischer Überzeugung – 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005 - am 14.02.2026, 06:42:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


156 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

niemals tun.184 Denn er liebt in seiner unendlich weiten und nie versiegenden Liebe je
den Menschen ganz so, wie er ist, mit Haut und Haar. Wer ihm die kalte Schulter zeigt 
oder sich von ihm abwendet, den umwirbt er weiterhin mit seiner Liebe. Er wird ihn 
weiterhin einladen, locken oder ermahnen, seine göttliche Liebe und göttliche Nähe zu 
suchen, um sie auch zu finden. 

Jesus Christus hat durch seine Verkündigung, noch glaubwürdiger aber durch sein 
Leben, Leiden und Sterben Gott als reine Liebe geoffenbart. Bedenkt man diesen bibli
schen Befund philosophisch-metaphysisch, ergibt sich, dass Gott absolute Liebe, die Lie
be schlechthin ist. Gott liebt nicht nur immer, sondern kann gar nicht anders als lieben. 
Er kann nur lieben, denn sein in Freiheit vollzogenes Wesen ist die Liebe selbst. 

Denkt man metaphysisch und sprachphilosophisch weiter, ist dem noch hinzuzufü
gen, dass Gott aufgrund der seinsmäßigen Einfachheit seines Wesens genauso so gut 
die absolute Treue, Gerechtigkeit, Macht oder Weisheit ist, wie er die absolute Liebe ist. 
In seinem Wesen fallen sämtliche geistigen Vollkommenheiten, die wir in der Welt er
kennen und benennen können, zusammen. Aber weil für uns Menschen der Begriff der 
Liebe am besten geeignet scheint, unsere wertvollsten und schönsten zwischenmensch
lichen Erfahrungen auszudrücken, eignet er sich auch auf hervorragende Weise dafür, 
das eine und einfache Wesen Gottes zu beschreiben. 

Literatur 

Gerhard Müller u.a. (Hg.): Theologische Realenzyklopädie [= TRE], 1977–2004 (Art. Gott). 
Georg Fischer: Theologien des Alten Testaments, 2012. 

2.3 Gott als Liebe 

An welchen Gott Christen glauben, soll nun systematisch-theologisch näher entfaltet 
werden. In einem ersten Schritt werden unterschiedliche konfessionelle Auffassungen 
beleuchtet, indem die offizielle Doktrin der katholischen Kirche in ihren Lehrentschei
dungen zusammengefasst (Kap. 2.3.1) und die Gotteslehre der Reformatoren zur Spra
che gebracht wird (Kap. 2.3.2). In einem zweiten Schritt wird die Erkennbarkeit Gottes, 
sein Schöpfertum, seine Verborgenheit und sein Offenbarsein thematisiert (Kap. 2.3.3). 

2.3.1 Die Gotteslehre in der katholischen lehramtlichen Tradition 

Nach Auffassung der Tradition ist „der Gott des alten Gesetzes“ kein „anderer als der Gott 
der Evangelien“.185 Sowohl das Alte als auch das Neue Testament gehen auf den einen 
Gott und Herrn als ihren letzten und eigentlichen Ursprung oder Urheber zurück. An 

184 Vgl. Lk 12,4–7. 
185 DH 198. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005 - am 14.02.2026, 06:42:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Gott 157 

ihm lassen sich sein Wirken und sein Wesen unterscheiden. Was sein Wirken in der Welt 
angeht, so schafft Gott die Welt, offenbart sich in der Welt und begnadet die Welt. 

Gott erschafft die Welt. Er ist der alleinige Schöpfer aller Dinge. Er hat die Welt be
gründet und erhält sie. Er schafft alle Geschöpfe gut und lenkt alles nach seiner Vorse
hung. 

Gott offenbart sich in der Welt. Er hat sich von Anfang an den Stammeltern, Adam und 
Eva, zu erkennen gegeben. Er hat sich durch Mose, die Propheten und andere Gestalten 
der Menschheit mitgeteilt. Zuletzt hat er seinen Sohn gesandt. In Jesus Christus hat er 
sich in seiner ganzen Fülle und in seinem Innersten den Menschen kundgetan. In Jesus 
leuchten seine Selbstoffenbarung und die Berufung des Menschen zu ewigem Leben auf. 

Gott begnadet die Welt. Aus Gnade hat er die Menschen zu ewigem Leben erwählt. 
Nach seinem Plan und seiner Gnade beruft er Menschen. So hat er etwa Maria zu ihrer 
besonderen Lebensaufgabe erwählt. Indem er den Menschen seine Gnade schenkt, die 
ihrem Wesen nach er selbst ist, beseitigt er im Menschen, was fehlerhaft und sündhaft 
ist. Durch die Gnade seines Heiligen Geistes heiligt er den Menschen von innen her. Der 
Seele des gerecht gemachten Menschen wohnt er in seiner ganzen Dreifaltigkeit ein. 

Was das Wesen Gottes betrifft, ist zunächst die Einzigkeit Gottes hervorzuheben. Es 
gibt nur einen einzigen wahren, lebendigen und ewigen, unermesslichen und unverän
derlichen, unbegreiflichen und unaussprechlichen Gott. Er ist unendlich gut, das Gute 
selbst. Er ist unendlich weise und allwissend. Er kennt die Herzen der Menschen. Ihm 
ist nichts verborgen. Sein Wollen ist wie seine Vernunft unendlich vollkommen. Weil er 
ein persönlicher Gott ist, ist er ein Du für die Menschen. 

Ihn zeichnen seine Gerechtigkeit und seine Barmherzig gegen die Menschen aus. Als 
Vater aller trägt er für alle väterliche Sorge. In Jesus Christus hat er seine Barmherzigkeit 
und sein innerstes Leben, das in der Liebe besteht, offenbart. 

Ihm kommt Allmacht, Heiligkeit und Seligkeit zu. Er ist in sich und aus sich glück
selig. Er ist ungeschaffen und unsichtbar, über alles erhaben und herrlich. Da es nichts 
außerhalb von ihm gibt, ist er überall und allgegenwärtig. 

Weil sich bei Gott nur Vater, Sohn und Heiliger Geist voneinander unterscheiden und 
sonst das Wesen Gottes absolut einfach – ohne jede innere Unterscheidung – ist, gehört je
de Vollkommenheit Gottes, wie die Allmacht, die Allwissenheit, die Barmherzigkeit und 
so weiter, zu seinem Wesen. Gott hat nicht nur Anteil an den Vollkommenheiten, wie 
der Wahrheit oder der Weisheit. Er ist die Wahrheit selbst, und er ist die Weisheit selbst. 
Während wir Menschen aufgrund unserer welthaft bedingten, gebrochenen Erkenntnis 
an Gott verschiedene Vollkommenheiten unterscheiden, sind für Gott selbst alle Voll
kommenheiten dasselbe. Für ihn unterscheiden sich etwa sein Sein und sein Wollen, sein 
Wollen und sein Wissen nicht voneinander. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005 - am 14.02.2026, 06:42:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


158 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

Literatur 

Heinrich Denzinger: Kompendium der Glaubensbekenntnisse und kirchlichen Lehrentschei
dungen. Verbessert, erweitert, ins Deutsche übertragen und unter Mitarbeit von Hel
mut Hoping herausgegeben von Peter Hünermann, 45. Auflage [= DH], 2017, hier 
Systematischer Index B, S. 1569–1581. 

2.3.2 Die Gotteslehre der Reformatoren 

Martin Luther zufolge erschließt sich Gott nur denen, die an Jesus Christus glauben. Al
lein der zu den Gläubigen kommende Heilige Geist lehrt, wer Gott ist. Deshalb kann Gott 
nur haben, wer glaubt und ihm von Herzen traut. 

Für Luther sind das Gottsein und Schöpfersein Gottes identisch, wie auch das 
Menschsein und das Kreatursein des Menschen dasselbe sind. Gottsein bedeutet Schöp
fersein, wie Menschsein Geschöpfsein bedeutet. Gerade weil Gott im Sinne der Aseität 
unabhängig von Welt und Mensch existiert, kann er durch die Erschaffung der Welt aus 
sich heraustreten und sich dem Menschen zuwenden. 

Der wirkliche Gott lässt sich nur in der Gestalt Jesu Christi erkennen. Oder wie Lu
ther präzisiert: Nur durch Jesus Christus sind wir von Gott erkannt. In Christus ist Gott 
selbst anwesend. Der, der in der Krippe liegt, ist kein anderer als der, der alles erschaf
fen hat. Allein durch den Glauben an Jesus Christus, der gestorben und auferstanden 
ist, wissen wir: Gott ist kein zorniger Forderer und strenger Richter. Vielmehr ist er der 
uns zugeneigte und uns liebende allermildeste Vater, der uns segnet. Er befreit uns von 
Gesetz, Sünde, Tod und allen Übeln und beschenkt uns durch Christus mit Gerechtig
keit und ewigem Leben. Inkarnation, Leiden, Kreuz und Auferstehung Jesu Christi ge
hören in den Heilsplan Gottes und zeigen, dass Gottes Wesen Gerechtigkeit und Liebe 
ist. Durch Christus macht uns Gott seine Gunst und Barmherzigkeit kund. Gott selbst 
ist, wie Luther 1532 zu einer Stelle im ersten Johannesbrief ausgeführt hat186, „ein glü
hender Backofen voller Liebe“. 

Auch für Philipp Melanchthon ist in seinen Loci die Gotteserkenntnis eindeutig durch 
die Offenbarung in Jesus Christus vermittelt.187 Die Christusgläubigen können Gott als den 
Vater Jesu Christi in seinem barmherzigen Liebeswillen erfahren und im Gebet anrufen. 
Neben den biblischen Schriften, die die Taten Gottes in der Geschichte bezeugen, nimmt 
Melanchthon aber in seiner Gotteslehre – im Gegensatz zu Luther – wieder kosmolo
gische und teleologische Gedanken mit Beweischarakter auf. Er hält den Glauben für 
tragend für die Gotteserkenntnis, ist aber davon überzeugt, dass der christliche Theolo

ge, der im Glauben durch die Schriftzeugnisse befestigt ist, mithilfe der Vernunft in der 

186 Zu 1 Joh 4,16–21. 
187 Melanchthons Loci communes rerum theologicarum (Allgemeine Grundbegriffe der Theologie) aus 

dem Jahr 1521 stellen die erste Dogmatik der evangelischen Kirche dar. Sie wurden in den Jahren 
1535, 1543 und 1559 überarbeitet und prägten die lutherische Bekenntnisentwicklung. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005 - am 14.02.2026, 06:42:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Gott 159 

Schöpfung Spuren Gottes und seines schöpferischen Wirkens entdecken kann. Damit 
bricht er wieder eine Lanze für die natürliche Theologie oder philosophische Gotteslehre. 

Obwohl bei Johannes Calvin die Gotteserkenntnis methodisch dem Ansatz Luthers 
nahesteht, insofern er das menschliche Erkennen und Leben ganz in Gottes Sein gegrün
det sieht, geht er in seiner Gotteslehre wie auch in anderen Lehrauffassungen, wie der 
von der Rechtfertigung, der Prädestination und dem Abendmahl, eigene Wege. 

Während Luther die ständige Herablassung Gottes zu uns sündigen Menschen und 
damit seine Nähe zu uns betont, hebt Calvin Gottes Ehre und Herrlichkeit stark hervor. 
Nur um einen Schauplatz seiner Herrlichkeit zu haben, habe er die Welt geschaffen. 

Weil für Calvin die Ehre und die Erhabenheit das Höchste an Gott sind und ein schar
fer Unterschied zwischen Natur und Geist besteht, hält er die endliche natürliche Wirk
lichkeit für nicht fähig, die unendlich erhabene Wirklichkeit Gottes in sich aufzuneh
men. Endliches könne Unendliches nicht in sich enthalten (Finitum non capax infiniti). 
Dieses calvinistische Prinzip ist mit ein Grund, weshalb es später zu dogmatischen Ge
gensätzen zwischen der reformierten und der lutherischen Lehre gekommen ist. Der Ge
danke der absoluten Erhabenheit Gottes lässt eine wirkliche Kenose (Entleerung, Entäu
ßerung) Gottes bei der Menschwerdung188, eine vollkommene Einigung Gottes mit dem 
irdischen Jesus und eine reale Gegenwart Gottes in sinnenhaft empfänglichen Gnaden
mitteln – wie etwa in Brot und Wein beim Abendmahl – nicht zu. 

Aus dem Vorrang der Erhabenheit Gottes ergibt sich für Calvin dann auch die doppelte 
Prädestination des Menschen. Ihr zufolge hat Gott in einer ewigen Anordnung vorherbe
stimmt, was nach seinem Willen aus jedem einzelnen Menschen werden soll. In seiner 
Souveränität hat er vorab beschlossen, dass den einen das ewige Leben, den anderen die 
ewige Verdammnis zuteilwird. Gegen einen solchen ewigen Ratschluss der Verwerfung 
über einen Teil der Menschheit hat sich Luther entschieden gesperrt. 

Literatur 

Philipp Melanchthon: Loci communes 1521, lateinisch, deutsch mit kommentierenden An
merkungen, 1993. 

2.3.3 Die Weiblichkeit Gottes in der feministischen Theologie 

Seit den 1970er Jahren üben feministische Theologinnen Kritik an der Dominanz männli
cher Gottesbilder im gesellschaftlich-religiösen Bewusstsein. So schreibt beispielsweise 
Doris Strahm: 

„Zwei jahrtausendelang war von Gott fast ausschließlich in männlichen Bildern die Re
de: Gott als Vater, als Herr, als Schöpfer, als Richter, als König, als Retter usw. Auch die 
Dreifaltigkeit von Gottvater, Sohn und Geist trägt dazu bei, dass im Bewusstsein der 
Gläubigen Gott als männlich vorgestellt wird. In der Liturgie, den Gebeten und Liedern, 

188 Phil 2,7. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005 - am 14.02.2026, 06:42:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


160 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

dem Vaterunser und den Glaubensbekenntnissen wird die Vorstellung eines männlich 
gedachten Gottes bis heute ständig verfestigt. Und auch in der christlichen Ikonogra
phie wird Gott als Mann, als Vater dargestellt.“189 

Diese androzentrischen Vorstellungen beruhen auf den patriarchalischen Gesellschafts
verhältnissen Israels zur Zeit der Durchsetzung des monotheistischen Glaubens, spie
geln aber auch den Patriarchalismus von Gesellschaften wider, in denen sich später das 
Christentum ausgebreitet hat. In der feministischen Theologie wird die enge Verbin
dung von Männlichkeit und Göttlichkeit scharf kritisiert. „Denn damit liegt zum einen 
eine Vergötzung Gottes vor, der Gott ist und kein Mann […]. Zum anderen suggeriert 
sie eine Gottähnlichkeit des Mannes, die zu einer Vergottung des Männlichen führt.“190 
Letzteres hat die feministische Theologin Mary Daly (1928–2010) so auf den Punkt ge
bracht: „Wenn Gott männlich ist, ist das Männliche Gott.“191 Mit dieser bekannten Aus
sage deutet sie an, dass die Verehrung rein männlicher Gottesbilder einer Verehrung des 
Mannes gleichkommt und die Vorrangstellung des Mannes stützt. Verhängnisvoll haben 
sich in diesem Zusammenhang zwei Verse aus dem ersten Korintherbrief ausgewirkt: 
„Ihr sollt aber wissen, dass Christus das Haupt eines jeden Mannes ist, der Mann aber 
das Haupt der Frau und Gott das Haupt Christi. […] Der Mann darf sein Haupt nicht 
verhüllen, weil er Abbild und Abglanz Gottes ist; die Frau aber ist der Abglanz des Man
nes.“192 

Über Jahrhunderte wurde in der christlichen Tradition Gott überwiegend, wenn 
nicht ausschließlich männlich verstanden und verstand sich der Mann als das voll
kommene Abbild Gottes, „während der Frau nur eine verminderte Gottebenbildlichkeit 
zugesprochen wurde. Für Frauen heißt und hieß dies, dass sie und ihre Erfahrungen im 
Göttlichen nicht repräsentiert sind, dass ihre Gottebenbildlichkeit keine Entsprechung 
im Gottesbild findet.“193 

Daher haben feministische Theologinnen in den letzten Jahrzehnten den männlichen 
Bildern von Gott auch weibliche Bilder zur Seite gestellt, die sich in der biblischen Tradi
tion finden. Mehrfach wird Gott mit einer Gebärenden oder mit einer Mutter verglichen.194 
Er ist wie eine Hausherrin, die ihre verlorene Drachme sucht und wiederfindet, oder eine 
Hausfrau, die Brot bäckt.195 Auch wird er als Hebamme gepriesen.196 

Der weitaus größte Anteil an weiblichen Gottesbildern in der Bibel verbindet sich mit 
der Figur der Weisheit (hebr. chokmah, griech. sophia). Nach Rosemary Radford Ruether 
(1936–2022) erscheint in der weisheitlichen Tradition „das weibliche Bild als untergeord
nete Person Gottes und übermittelt Werk und Willen Gottes an die Schöpfung“197. Im Buch 

189 Strahm 5. 
190 Ebd. 
191 Daly 33. 
192 1 Kor 11,3.7. 
193 Strahm 5. 
194 Dtn 32,18; Jes 42,14; / vgl. Jes 49,15; Hos 11,1–4. 
195 Ps 123,2; / Lk 15,8–10; / Ijob 10,10; / Mt 13,33. 
196 Ps 22,10. 
197 Ruether 77. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005 - am 14.02.2026, 06:42:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Gott 161 

der Sprichwörter „ist Weisheit ein Kind Gottes. Vor Beginn der Erde von Gott hervorge
bracht, steht sie ihm zur Seite bei der Erschaffung der Welt und freut und ergötzt sich am 
Werk der Schöpfung.“198 Im Buch der Weisheit ist sie „die Verkörperung Gottes, durch die 
Gott das Schöpfungswerk, Leitung gemäß der Vorsehung und Offenbarung miteinander 
in Beziehung setzt. Sie ist die behutsame Macht der Gegenwart Gottes, durchdringt alle 
Dinge und haucht ihnen Geist ein.“199 So heißt es beispielsweise in Kapitel 7: „Sie ist ein 
Hauch der Kraft Gottes und reiner Ausfluss der Herrlichkeit des Allherrschers; darum 
dringt nichts Verunreinigtes in sie ein. Sie ist der Widerschein des ewigen Lichts, der 
ungetrübte Spiegel von Gottes Kraft, das Bild seiner Güte.“200 

Während Ruether der Ansicht war, dass eine Ergänzung männlicher Gottesbilder 
durch weibliche die feministische Sache nicht weiterbrächte, weil die Unterordnung des 
Weiblichen unter das Männliche bestehen bleibe, sind andere feministische Theologin

nen anderer Ansicht. Sie verweisen zum Beispiel darauf, dass in einigen Kapiteln des 
Buches der Weisheit die Weisheit den Platz einnimmt, der in älteren Zeugnissen dem Gott 
Israels zukommt.201 

Mit der Weisheit kommt alles Gute zum Menschen: 

„Daher betete ich und es wurde mir Klugheit gegeben; ich flehte und der Geist der 
Weisheit kam zu mir. Ich zog sie Zeptern und Thronen vor, Reichtum achtete ich für 
nichts im Vergleich mit ihr. […] Mehr als Gesundheit und Schönheit liebte ich sie und 
zog ihren Besitz dem Lichte vor; denn niemals erlischt der Glanz, der von ihr ausstrahlt. 
Zugleich mit ihr kam alles Gute zu mir, unzählbare Reichtümer waren in ihren Händen. 
Ich freute mich über sie alle, weil die Weisheit lehrt, sie richtig zu gebrauchen, wusste 
aber nicht, dass sie auch deren Ursprung ist.“202 

Mit der Weisheit lässt sich alles von innen erkennen: 

„Alles Verborgene und alles Offenbare habe ich erkannt; denn es lehrte mich die Weis

heit, die Werkmeisterin aller Dinge. In ihr ist nämlich ein Geist, vernunftvoll, heilig, 
einzigartig, mannigfaltig, zart, beweglich, durchdringend, unbefleckt, klar, unverletz
lich, das Gute liebend, scharf, nicht zu hemmen, wohltätig, menschenfreundlich, fest, 
sicher, ohne Sorge, alles vermögend, alles überschauend und alle Geister durchdrin
gend, die gedankenvollen, reinen und zartesten. Die Weisheit ist beweglicher als alle 
Bewegung; in ihrer Reinheit durchdringt und durchwaltet sie alles.“203 

Der Umgang mit der Weisheit bringt Freude, Unsterblichkeit und Klugheit: 

„Komme ich nach Hause, dann werde ich bei ihr ausruhen; denn der Umgang mit ihr 
hat nichts Bitteres, das Leben mit ihr kennt keinen Schmerz, sondern nur Frohsinn und 

198 Ebd. 
199 Ebd. 77f. 
200 Weish 7,25f. 
201 Weish 6,22–11,1. 
202 Weish 7,7–12. 
203 Weish 7,22–25. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005 - am 14.02.2026, 06:42:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


162 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

Freude. Als ich dies bei mir überlegte und in meinem Herzen erwog, dass Verwandt
schaft mit der Weisheit Unsterblichkeit bringt, die Freundschaft mit ihr reine Freude 
und die Mühen ihrer Hände unerschöpflichen Reichtum, dass stete Übung des Um

gangs mit ihr Klugheit bringt und das Zwiegespräch mit ihr Ruhm –, da ging ich auf 
die Suche nach ihr, um sie heimzuführen.“204 

Die Weisheit thront an der Seite Gottes und ist allwissend: „Gib mir die Weisheit, die an 
deiner Seite thront, […]. Denn sie weiß und versteht alles; sie wird mich in meinem Tun 
besonnen leiten und mich in ihrem Lichtglanz schützen.“205 

Die Weisheit hat die rettenden Taten von Adam über Noach, die drei Stammväter 
Abraham, Isaak und Jakob sowie Josef und Mose bis zum Auszug des Volkes Israel aus 
Ägypten vollbracht: 

„Sie hat den Urvater der Welt [Adam] nach seiner Erschaffung behütet, als er noch al
lein war; sie hat ihn aus seiner Verfehlung befreit und ihm die Kraft gegeben, über al
les zu herrschen. Ein Ungerechter aber [Kain], der in seinem Zorn von ihr abfiel, ging 
durch seine Leidenschaften zugrunde, die ihn zum Brudermord trieben. Die Weisheit 
hat die Erde, die seinetwegen überflutet wurde, wieder gerettet und den Gerechten 
[Noach] auf wertlosem Holz durch die Wasser gesteuert. […] Sie ließ sie [die Israeliten] 
durch das Rote Meer gehen und geleitete sie durch gewaltige Wasser. Ihre Feinde aber 
überflutete sie und spülte sie aus der Tiefe des Abgrunds empor.“206 

In der Weisheitsliteratur, die nicht auf die Hebräische Bibel beschränkt ist, sondern im 
gesamten Orient verbreitet war, wird die Weisheit nicht nur als Symbol für Weiblichkeit 
aufgefasst, sondern als konkrete Frauengestalt dargestellt, die Traditionen mehrerer an
tiker Göttinnen in sich aufgenommen hat. So ist die Tradition der ägyptischen Isis – der 
Göttin der Geburt, der Wiedergeburt und der Magie –, vor allem aber die Tradition der 
ägyptischen Ma’at – der Göttin der Gerechtigkeit und der Weltordnung – in ihre Gestalt 
eingegangen, weshalb Ruether hinter der mächtigen Erscheinung der Weisheit „die Göt
tin“ sieht, „die traditionell als Weisheit charakterisiert wurde“.207 Als solche hat sie stark 
integrierende Züge und fungiert als verbindende Kraft. In den Sprichwörtern sagt sie von 
sich: „Ich spielte auf seinem [Gottes] Erdenrund und meine Freude war es, bei den Men
schen zu sein.“208 

Neben Gottes Weisheit ist im Alten Testament auch Gottes Geist (hebr. ruach) weib
lich. Jedenfalls wird das Wort Ruach grammatikalisch meist weiblich verwendet.209 
Während das Christentum viele hebräische Traditionen der weiblichen Seite Gottes 
für die Gestalt des Heiligen Geistes (der dritten göttlichen Person) übernommen hat, 
hat es beim Sohn (der zweiten göttlichen Person) eine Vermännlichung vorgenommen, 
indem es das griechische Wort Logos (Wort) dem griechischen Wort Sophia (Weisheit) 

204 Weish 8,16–18. 
205 Weish 9,4.11. 
206 Weish 10,1–3.18f. 
207 Ruether 78. 
208 Spr 8,31. 
209 Bd. 2, Kap. 3.2.1. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005 - am 14.02.2026, 06:42:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Gott 163 

vorgezogen hat, obwohl es viele hebräische Traditionen der Weisheit auf Jesus Christus 
angewandt hat.210 Weisheitstradition begegnet zum Beispiel noch in den ersten beiden 
Kapiteln des Hebräerbriefs, der mit den Worten beginnt: 

„Vielfältig und auf vielerlei Weise hat Gott einst zu den Vätern gesprochen durch die 
Propheten; am Ende dieser Tage hat er zu uns gesprochen durch den Sohn, den er zum 
Erben von allem eingesetzt, durch den er auch die Welt erschaffen hat; er ist der Ab
glanz seiner Herrlichkeit und das Abbild seines Wesens; er trägt das All durch sein 
machtvolles Wort, hat die Reinigung von den Sünden bewirkt und sich dann zur Rech
ten der Majestät in der Höhe gesetzt; er ist um so viel erhabener geworden als die En
gel, wie der Name, den er geerbt hat, ihren Namen überragt.“211 

Weisheitstradition macht sich auch bemerkbar, wenn Paulus im ersten Korintherbrief 
sagt: „Wir dagegen verkünden Christus als den Gekreuzigten: für Juden ein Ärgernis, 
für Heiden eine Torheit, für die Berufenen aber, Juden wie Griechen, Christus, Gottes 
Kraft und Gottes Weisheit. Denn das Törichte an Gott ist weiser als die Menschen und 
das Schwache an Gott ist stärker als die Menschen.“212 

Besonders greifbar wird die Deutung der göttlichen Identität Jesu Christi durch 
Weisheitstradition im Prolog des Johannesevangeliums, der um die Präexistenz (Exis
tenz vor dem irdischen Leben) und die Menschwerdung Christi kreist und dem wohl ein 
Weisheitshymnus zugrunde liegt: 

„Im Anfang war das Wort und das Wort war bei Gott und das Wort war Gott. Dieses war 
im Anfang bei Gott. Alles ist durch das Wort geworden und ohne es wurde nichts, was 
geworden ist. In ihm war Leben und das Leben war das Licht der Menschen. […] Er war 
in der Welt und die Welt ist durch ihn geworden, aber die Welt erkannte ihn nicht. […] 
Und das Wort ist Fleisch geworden und hat unter uns gewohnt und wir haben seine 
Herrlichkeit geschaut, die Herrlichkeit des einzigen Sohnes vom Vater, voll Gnade und 
Wahrheit. […] Niemand hat Gott je gesehen. Der Einzige, der Gott ist und am Herzen 
des Vaters ruht, er hat Kunde gebracht.“213 

In Christus-Hymnen (Lobgesängen auf Christus), wie dem Johannesprolog214, ist Jesus 
weisheitlich gedeutet, aber das männliche Wort Logos für das weibliche Wort Sophia ein
gesetzt worden.215 Dazu schreibt Ruether: 

„Theologisch gesehen spielt Logos dieselbe kosmologische Rolle wie Sophia, nämlich 
als Begründer der Schöpfung, Offenbarer des Geistes Gottes, Versöhner der Mensch

heit mit Gott. Aber die Anwendung des männlichen Wortes Logos verdeckt, wenn es 
mit der Männlichkeit des historischen Jesus gleichgesetzt wird, die tatsächliche Ver

210 Bd. 2, Kap. 2.2.5.3. 
211 Hebr 1,1–4. 
212 1 Kor 1,23f. 
213 Joh 1,1–4.9.14.18. 
214 Joh 1,1–14. 
215 Vgl. Phil 2,6–11; Kol 1,15–20; Eph 2,14–16. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005 - am 14.02.2026, 06:42:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


164 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

flüssigung der Geschlechtssymbolik, indem letztendlich die Männlichkeit eines ,Got
tessohnes‘, der wiederum das Abbild des Vaters ist, vergegenständlicht wird.“216 

Trotz der Übernahme des männlichen Logos-Symbols haben Christen, wie oben er
wähnt, nicht alle Spekulationen auf die weibliche Seite Gottes aufgegeben. In etlichen 
frühchristlichen Schriften ist der Geist weiblich, besonders in den apokryphen Evange
lien.217 Zum Beispiel steht im Hebräerevangelium: „Sogleich ergriff mich meine Mutter, 
der Heilige Geist, an einem meiner Haare und trug mich weg auf den großen Berg 
Tabor.“218 In den Thomas-Akten wird bei der Herabrufung des Heiligen Geistes auf die 
Opfergaben während der Eucharistiefeier eine weibliche Anrede gebraucht: „Brot des 
Lebens … wir nennen über dir den Namen der Mutter des verborgenen Geheimnisses der 
verborgenen Herrschaften und Gewalten, wir nennen über dir den Namen Jesu.“219 Im 
Philipp-Evangelium wird sogar bestritten, dass Maria durch den Heiligen Geist emp
fangen hat, weil der Geist weiblich sei: „Solche, die behaupten, Maria wurde schwanger 
vom Heiligen Geist irren. Sie wissen nicht, was sie sagen. Wurde jemals eine Frau 
schwanger von einer Frau?“220 Auch orthodoxe Schriften enthalten solche weiblichen 
Beschreibungen des Heiligen Geistes. Die Vorstellung von seiner Weiblichkeit dürfte 
sich in der altsyrischen Kirche sogar länger gehalten haben und ist unterschwellig in 
der christlichen Theologie – besonders bei Mystikerinnen und Mystikern – lebendig 
geblieben. 

Feministische Theologinnen haben aber nicht nur männliche Bilder von Gott durch 
weibliche ergänzt und betont, wie wichtig weibliche Gottesbilder für das Selbstbild 
von Frauen sind. Sie haben gleichzeitig unterstrichen, dass es auch nicht-menschliche 
oder nicht-personale Gottesbilder braucht, die über die Geschlechterrollen hinaus
weisen. Solche Bilder wären etwa Gott als Licht, als Quelle, als lebendiges Wasser, als 
Beziehungskraft oder als umfassendes Geheimnis, in dem wir leben, uns bewegen und 
sind. 

„Diese Fülle und Vielfalt von Gottesbildern erlaubt es, der Vielfalt und Unterschiede 
der Glaubenserfahrungen von Menschen gerecht zu werden, Männer und Frauen nicht 
auf Rollenbilder festzulegen und gleichzeitig auch die Relativität und den metaphori

schen Charakter aller Gottesbilder deutlich zu machen und damit die Unverfügbarkeit 
Gottes zu bewahren, der jedes menschliche Bild übersteigt.“221 

216 Ruether 78. 
217 Apokryphe Evangelien sind „verborgene“, nicht in den biblischen Kanon aufgenommene Evangeli

en, wobei sich einige Evangelien wie das Thomasevangelium oder das Judasevangelium selbst als 
„apokryph“ bezeichnen, andere wie die sogenannten Kindheitsevangelien oder das Nikodemus

evangelium hingegen nicht. 
218 Zit. nach Ruether 79 (H.d.V.) [= Hervorhebung durch die Verfasser dieses Buches: Cora Duttmann 

und Johannes Herzgsell]. 
219 Zit. nach Ruether 79. 
220 Zit. nach Ruether 80 (H.d.V.). 
221 Strahm 5. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005 - am 14.02.2026, 06:42:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Gott 165 

Wann immer wir von Gott als Schöpfer und Retter oder Vater, Sohn und Geist reden, 
sollte uns also bewusst sein, dass Gott genauso Schöpferin und Retterin ist, dass er nicht 
weniger Mutter als Vater, nicht weniger Tochter als Sohn und als Geist nicht weniger 
weiblich als männlich ist, beziehungsweise dass das Göttliche über alle geschlechtlichen 
Gegensätze unendlich erhaben ist. 

Literatur 

Mary Daly: Jenseits von Gottvater, Sohn & Co., 1980. 
Rosemary R. Ruether: Sexismus und die Rede von Gott. Schritte zu einer anderen Theologie, 

1985. 
Doris Strahm: Heil werden und frei – Perspektiven Feministischer Theologie, 2012, www.doris 

-strahm.ch. 

2.3.4 Der zugleich verborgene und offenbare, liebende Gott 

Auch wenn sich Gott nicht wirklich begreifen lässt, so lässt er sich doch erkennen. Wie 
der katholische Theologe Hans Küng (1928–2021) in seinem Hauptwerk Existiert Gott? 
(1978) zeigt, kann die christliche Theologie auch im Zeitalter der Aufklärung, der Religi
onskritik und des Atheismus vor der Vernunft bestehen, wenn sie die philosophischen 
Einsichten der Neuzeit, die naturwissenschaftlichen Erkenntnisse und die historisch- 
kritische Methode der Bibelforschung anerkennt und aufnimmt. Der Mensch kann 
mithilfe seiner Vernunft, die sein höchstes Erkenntnisvermögen ist, einsehen, dass Gott 
existiert, dass er der Schöpfer der Welt ist und dass er absolut vollkommen ist. Durch 
die Offenbarung Gottes in Jesus Christus und durch den vom Heiligen Geist gestifteten 
Glauben an Jesus Christus als den Sohn Gottes vertieft sich seine Gotteserkenntnis. Im 
Glauben weiß er: Gott ist Mensch geworden, und Gott ist dreieinig; er existiert als Vater, 
Sohn und Heiliger Geist. Bei der Menschwerdung und der Dreieinigkeit Gottes handelt 
es sich um christliche Geheimnisse im strikten Sinn, die die menschliche Vernunft zwar 
nachvollziehen, aber nicht aus irgendwelchen anderen Erkenntnissen ableiten und auf 
diese Weise logisch erschließen kann. 

Durch die Menschwerdung und Dreifaltigkeit Gottes ist in die natürliche Erkenntnis 
der Existenz, des Schöpfertums und der absoluten Vollkommenheit Gottes eine „heil
same Komplikation“ in die Gotteserkenntnis gekommen, die die menschliche Vernunft 
aufs Äußerste herausfordert, aber auch in ihrem irdischen Fassungsvermögen vollendet. 
Neben der natürlichen Gotteserkenntnis im Lichte der Natur oder der Vernunft und neben 
der übernatürlichen Gotteserkenntnis im Licht der Gnade und des Evangeliums erwartet 
den Menschen in der jenseitigen Vollendung die unmittelbare Erkenntnis Gottes von An
gesicht zu Angesicht, in er Gott in seiner ganzen Majestät und Herrlichkeit schauen wird. 
Dann wird er auch erkennen, dass er immer schon in Gott als dem Selbstverständlichs
ten gelebt hat, sich bewegt hat und gewesen ist.222 

222 Vgl. Apg 17,28. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005 - am 14.02.2026, 06:42:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.doris-strahm.ch
https://www.doris-strahm.ch
https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.doris-strahm.ch
https://www.doris-strahm.ch


166 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

Von Gott und dem Menschen lässt sich bereits auf natürlichem Weg – etwa mittels 
Philosophie, Kunst und Wissenschaft oder mittels eigener Erfahrung – vieles erkennen. 
Die volle Wahrheit über Gott und sich selbst erschließt sich jedoch dem Menschen erst 
durch das im Heiligen Geist verstandene Evangelium. Dieses bezeugt ihm: Gott selbst 
ist in Jesus Christus Mensch geworden und hat durch dessen Leben und Person, durch 
dessen Kreuz und Auferstehung die Menschen mit sich versöhnt, so dass sie bereits jetzt 
seine Kinder sind und schließlich sein Reich erben werden. Sie werden ewig bei ihm le
ben und voll und ganz Person sein. 

Christen glauben an einen liebenden Gott. Gott ist wesenhaft Liebe. Diese Liebe zeigt 
sich in seinen Werken. Seine Beziehung zur Welt ist ganz und gar durch seine Liebe be
stimmt. 

Das Wirken und Handeln Gottes an und in der Welt aus Liebe lässt sich grob so skiz
zieren: Er erschafft zuallererst die Welt und wirkt weiterhin schöpferisch in ihr, indem 
er sie und die einzelnen Geschöpfe zu Selbsterhaltung und Höherentwicklung befähigt. 
Dann handelt er in der Menschheitsgeschichte, indem er sich den Menschen durch be
stimmte Menschen offenbart und indem er alle Menschen begnadet, das heißt ihnen 
schon im diesseitigen Leben etwas von seinem eigenen göttlichen Leben schenkt. In all 
seinen Werken offenbart sich Gott und bekundet sich als Liebe. Und doch bleibt er in ih
nen allen verborgen. Schließlich wird er die gesamte Welt und alle Menschen vollenden. 
Dann erst wird er sich in seiner Herrlichkeit so offenbaren, dass er nicht mehr verborgen 
ist. 

Obwohl sich Gott absolut selbst genügt und ihm nichts zu seiner Vollkommenheit 
und Glückseligkeit fehlt, er also zu seiner eigenen Vervollkommnung oder Ergänzung 
keiner Welt bedarf, erschafft er die Welt. Aus überschäumender, selbstloser Liebe – nicht 
um seiner selbst, sondern um ihrer selbst willen – ruft er sie ins Dasein, um selbst einmal 
in ihr Mensch zu werden und sie letztendlich an seinem eigenen Leben und seiner eige
nen Herrlichkeit teilhaben zu lassen. Dieser allererste Schöpfungsakt wird in der christ
lichen Tradition unter dem Begriff der creatio originans oder creatio ex nihilo (Erschaffung 
aus dem Nichts) behandelt. Gott hat das Nichtseiende ins Sein gerufen. Er hat aus nichts 
anderem als sich selbst die Welt als nichtgöttliche Wirklichkeit hervorgebracht. 

Weil Gott die Welt aus Liebe erschaffen hat, hat er sie auch als möglichst selbständi
ge Wirklichkeit aus sich entlassen. Sie, genauer der Mensch in ihr, sollte der echte und 
freie Partner seiner Liebe sein. Deshalb greift er nach dem Schöpfungsakt auch niemals 
einseitig in die Schöpfung ein, sondern wirkt und handelt in ihr immer nur zusammen 
mit den Geschöpfen. Seine Schöpfungsabsicht verwirklicht er nicht, indem er Zwang auf 
die Geschöpfe ausübt, sondern indem er sie lockt und einlädt, motiviert und auffordert 
mit ihm an seinem Schöpfungswerk mitzuarbeiten und mit ihm zusammenzuarbeiten. 

Seit Gott die Schöpfung ins Sein gerufen hat, erhält er sie auch im Sinne der conserva
tio oder der creatio continua durch sein unentwegtes schöpferisches Wirken im Sein. Nach 
traditioneller Lehre wirkt er dabei völlig einseitig. Denkt man den Gedanken der Eigen
wirklichkeit der Welt konsequent zu Ende, liegt es jedoch nahe, dass Gott die Schöpfung 
von Anfang an mit einer metaphysischen Selbständigkeit bedacht hat, die es den Ge
schöpfen gestattet, auch selbst zu ihrer Selbsterhaltung beizutragen. Schon auf der Ebe
ne der Erhaltung der Schöpfung hat man es mit einem concursus divinus – einem echten 
Zusammenwirken von Schöpfer und Schöpfung – zu tun. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005 - am 14.02.2026, 06:42:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Gott 167 

In seinem kontinuierlichen schöpferischen Wirken versetzt Gott die Geschöpfe nicht 
nur in die Lage, sich eine gewisse Zeit lang selbst zu erhalten. Vielmehr setzt er sie im 
Sinne der creatio evolutiva auch dazu instand, sich selbst zu entfalten und höher zu entwickeln 
– von anorganischer Materie zu Leben, von Leben zu Bewusstsein und von Bewusstsein 
zu Geist, das heißt zu Selbstbewusstsein und Freiheit. In der Kraft der absoluten Seins
fülle Gottes ist es den Geschöpfen im Maße ihres Seins möglich, sich in aktiver Selbst
transzendenz auf höheres Sein hin zu überbieten und zu überschreiten. 

In all seinem schöpferischen Wirken bleibt Gott jedoch unsichtbar und insofern 
verborgen. Seine Wirklichkeit und Wirksamkeit lassen sich in der Welt nicht empirisch 
nachweisen. Der Urgrund der Welt lässt sich weder sinnlich wahrnehmen noch so aus 
der Existenz oder Beschaffenheit der Welt erschließen, dass der Verstand an seinem 
Sein und Wirken nicht mehr zweifeln könnte. Die Höherentwicklung des Kosmos als 
ganzem und die Höherentwicklung der Lebewesen auf der Erde scheinen sich im Prinzip 
vollständig durch die Naturwissenschaften erklären zu lassen. Nur das metaphysische 
Problem, wie sich in der Welt und auf der Erde aus seinsmäßig und qualitativ Niedrige
rem seinsmäßig und qualitativ Höheres entwickeln konnte, mag der Vernunft zu denken 
geben. Nach den philosophischen Prinzipien, dass aus nichts unmöglich etwas werden 
kann (ex nihilo nihil fit) und dass alles eines hinreichenden Grundes bedarf, ist die Entste
hung von metaphysisch wirklich Neuem und eine seinsmäßige Höherentwicklung aus 
der Weltwirklichkeit allein heraus nicht verständlich. Es scheint eine in der Welt selbst 
wirksame welttranszendente, das heißt von der Weltwirklichkeit verschiedene Kraft 
geben zu müssen, die den Kosmos und die Erde zu echter Selbstüberbietung und Hö
herentwicklung ermächtigt hat und immer noch ermächtigt. Für Christen kann es sich 
dabei nur um die Kraft und die Macht des Schöpfergottes handeln, der – metaphysisch 
gesprochen – in seinem Sein dem Sein der Schöpfung zu wahrer Höherentwicklung 
verhilft und die Selbsttranszendenz der Geschöpfe ermöglicht. Nur für den, der an Gott 
als den Schöpfer und Herrn der Welt glaubt, ist das schöpferische Wirken Gottes in der 
Welt trotz seiner bleibenden Unsichtbarkeit und Verborgenheit im Glauben offenbar. 

Aus Liebe offenbart sich Gott dem Menschen in der Geschichte auf vielfältige Weise, 
in besonderer Weise jedoch durch sein Handeln am Volk Israel und in der Person Jesu 
Christi. In seiner Liebe hat er das Volk Israel erwählt, es aus Ägypten befreit, ihm durch 
das Gesetz eine Weisung zum Leben gegeben, es ins gelobte Land geführt, zu ihm durch 
Propheten gesprochen und ihm eine endgültige Erlösung und Befreiung durch eine mes
sianische Knechtsgestalt verheißen. 

Auch in seinem geschichtsmächtigen Handeln an Israel bleibt Gott jedoch verbor
gen. Sämtliche geschichtlichen Ereignisse, in die das Volk Israel verwickelt war, schei
nen sich mit den Mitteln historischer Wissenschaft vollständig erklären zu lassen. Dass 
die Geschichte Israels eine Geschichte Gottes mit seinem Volk und seines Volkes mit ihm 
war, entzieht sich zwangsläufig einer rein profanen Geschichtsschreibung. Nur für den, 
der an ein geschichtliches Handeln Gottes in der Welt glaubt, sind die Taten Gottes an 
Israel offenbar. 

Der christliche Glaube an Gott ist wesentlich an die Person Jesu Christi gebunden, 
durch sie vermittelt. Für Christen ist Jesus der von den Juden erwartete Messias (der Ge
salbte, der Christus) gewesen. Für sie ist er der Herr, also selber Gott. In ihm ist der ewige 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005 - am 14.02.2026, 06:42:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


168 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

Sohn beziehungsweise das ewige Wort des Vaters Mensch geworden. Er hat zusammen 
mit dem Vater den Heiligen Geist in die Welt gesandt. 

In Jesus Christus hat sich Gott als er selbst erschlossen, in ihm hat er sich ganz geof
fenbart, in ihm hat er sein innerstes Wesen als dreieinige Liebe von Vater, Sohn und Geist zu 
erkennen gegeben. Niemand hat Gott je gesehen. Doch in Christus ist Gott sichtbar ge
worden.223 Die bleibende Verborgenheit Gottes auch in seiner Selbstoffenbarung in Jesus 
Christus besteht hier im Sinne einer theologia crucis (Theologie des Kreuzes) hauptsäch
lich in der Erniedrigung. Bereits dadurch, dass Gott – der unendliche und allmächtige 
– ein begrenzter, schwacher Mensch wird, entäußert und entleert er sich, entledigt er 
sich seiner Herrlichkeit.224 Indem er sich in seinem irdischen Leben schließlich quälen 
und ans Kreuz schlagen lässt, steigert sich seine Erniedrigung aufs Äußerste. Der in sich 
über alles Leid erhabene, allmächtige Gott leidet und stirbt ohnmächtig am Kreuz. Die
se Liebe, die bis zum Äußersten geht, ist kaum nachvollziehbar. Für Griechen ist sie, wie 
Paulus feststellt225, äußerste Torheit, für Juden selbst ein unerträgliches Ärgernis. Nur 
der Glaubende vermag im Gekreuzigten die vollkommene Liebe Gottes zu erkennen. 

Der Gott des Neuen Testaments ist aber vor allem der Gott, der Jesus Christus von 
den Toten auferweckt hat. Darin gipfelt sein Handeln an und durch Jesus. Der Glaube an 
die Auferstehung ist absolut zentral für das Christentum, wie wiederum Paulus unmiss
verständlich klar macht.226 Er ist sein Dreh- und Angelpunkt, mit dem es steigt und fällt. 
Er stellt sowohl den zentralen Glaubensinhalt als auch den wichtigsten Glaubensgrund 
dar. Weil Jesus von den Toten auferstanden ist, glauben Christen, dass er der in seiner 
Sendung von Gott bestätigte Messias und der Sohn Gottes war. Christliche Gotteslehre 
ist deshalb in erster Linie von einer theologia resurrectionis (Theologie der Auferstehung) 
her aufzuziehen. Der christliche Gott ist hauptsächlich der Gott, der Jesus von den Toten 
auferweckt hat und alle Menschen von den Toten zu ewigem Leben auferwecken wird. 
Da die Auferweckung Jesu durch Gott als solche kein geschichtliches, sondern ein trans
historisches und transempirisches, ein bereits weltjenseitiges Geschehen ist, erhält die 
Verborgenheit des Handelns Gottes hier ihre profilierteste Gestalt. Die Auferweckung 
Jesu lässt sich einzig und allein an den Erscheinungen des Auferstandenen festmachen. 
Nur weil Jesus als Auferstandener seinen Jüngern erschienen ist, ist der christliche Glau
be entstanden und ins Rollen gekommen. Nur im Glauben ist die Auferstehung Jesu of
fenbar. 

Nach christlichem Glauben hat Gott, der Vater, sowohl seinen Sohn als auch seinen 
Geist in die Welt gesandt. Gott wirkt durch den Heiligen Geist gnadenhaft in jedem 
Menschen. Während er, metaphysisch betrachtet, bei seinem schöpferischen Wirken in 
der Welt die Geschöpfe befähigt, ihre nichtgöttliche Wirklichkeit zu erhalten und höher 
zu entwickeln, beschenkt er sie in seinem gnadenhaften Handeln mit seinem eigenen 
göttlichen Leben, teilt er ihnen von seiner eigenen göttlichen Wirklichkeit mit. Der 
Mensch empfängt in der vergebenden und vergöttlichenden Gnade das Leben Gottes 
selbst. Während Gott bei seinem schöpferischen Wirken die Geschöpfe ermächtigt, ihre 

223 Vgl. Joh 14,9. 
224 Vgl. Phil 2,6–11. 
225 1 Kor 1,23. 
226 1 Kor 15,12–22. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005 - am 14.02.2026, 06:42:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Gott 169 

natürliche (weltlich-endliche) Wirklichkeit zu bewahren und sich selbst auf eine höhere 
natürliche Wirklichkeit hin zu überschreiten, befähigt er bei seinem gnadenhaften 
Handeln den Menschen, sich auf die übernatürliche (göttlich-unendliche) Wirklichkeit 
hin zu übersteigen. Die Selbsttranszendenz der Geschöpfe in der Evolution setzt sich 
gewissermaßen auf höherer Ebene in der Selbsttranszendenz des Menschen in der Gnade 
fort. Die gnadenhafte Selbstmitteilung Gottes an die Menschheit erreicht nach christli
cher Überzeugung in der Menschwerdung Gottes in Jesus von Nazaret ihren absoluten 
Höhepunkt. Jesus Christus lässt sich als der Mensch verstehen, dem sich Gott in seiner 
ganzen Fülle als er selbst mitgeteilt hat und der diese Selbstmitteilung Gottes – zum 
Heil aller Menschen – ganz bejaht und angenommen hat. 

Weil Gott sowohl bei seinem schöpferischen als auch bei seinem gnadenhaften Wir
ken immer nur zusammen mit den Geschöpfen in der Welt wirkt – und nie ohne sie –, 
kann sein Wirken und Handeln vor den Augen der Welt immer verborgen bleiben. Weil 
sich gemäß dem metaphysischen Kausalitätsprinzip für jedes innerweltliche Ereignis ei
ne innerweltliche Ursache finden und angeben lässt, kann das ursächliche Wirken Got
tes völlig übersehen werden. Da die immer angebotene Gnade Gottes nur dort in der 
Welt wirksam werden kann, wo der Mensch sie glaubend, hoffend und liebend in Freiheit 
annimmt und Gott am meisten und am intensivsten zusammen mit der menschlichen 
Freiheit in der Welt wirkt, kann es scheinen, als ob allein der Mensch in der Welt handeln 
würde. Nur der Glaubende vermag einzusehen, dass Gott ständig durch sein gnadenhaf
tes Handeln am Menschen zusammen mit der Freiheit des Menschen und durch sie der 
eigentlich Handelnde in der Welt ist. 

Da Gott mit seiner göttlichen Liebe alle Menschen vollkommen gleich – nämlich be
dingungslos und unendlich – liebt, sind alle Menschen in einem letzten und tiefsten 
theologischen Sinn gleichwertig. Als Kinder Gottes besitzen alle die gleiche unendliche 
Würde. Die Liebe Gottes hebt sich deshalb vom Urteil der Welt ab: Sie macht alle Sün
der, etwa zur Zeit Jesu auch den verhassten Zöllner, die stadtbekannte Sünderin oder die 
Ungerechten, ohne Unterschied „attraktiv“.227 In seiner Liebe schaut Gott nicht auf die 
Person.228 Für ihn zählt nicht das Ansehen der Person in der Welt.229 Seine Liebe läuft, 
im Gegenteil, der weltlichen Parteilichkeit des Ansehens zuwider. Weil er die Armen, die 
Fremden und die Feinde liebt230, soll auch der Mensch diejenigen lieben, die ihn nicht 
lieben oder nicht lieben können. Gerade als derjenige, der ausnahmslos und uneinge
schränkt alle liebt, ist er Gott mit uns.231 

Aus Liebe wird Gott schließlich Welt und Mensch vollenden. Dann wird er aus seiner 
Verborgenheit heraustreten. Er wird der ganzen Schöpfung seine Herrlichkeit offenba
ren. Alle vollendeten Menschen werden ihn von Angesicht zu Angesicht schauen.232 Sie 
werden seine Barmherzigkeit und Gerechtigkeit unmittelbar erkennen und erleben. Es 
wird sich zeigen, dass er in seiner Barmherzigkeit allen Menschen alle Schuld und Sünde 

227 Z. B. Lk 19,1–10; Lk 7,44–49; Mt 9,9–13. 
228 Gal 2,6; Apg 10,34. 
229 Vgl. Röm 2,11; 1 Petrus 1,17. 
230 Mt 11,5; Dtn 10,17; Mt 5,43–48. 
231 Jes 7,14; Mt 1,23. 
232 Vgl. Mt 5,8; 1 Kor 13,12. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005 - am 14.02.2026, 06:42:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


170 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

vergeben hat beziehungsweise vergibt und Anteil an seinem herrlichen göttlichen Leben 
gibt. Auch seine Gerechtigkeit wird aufleuchten, indem er alle Menschen ihrer Lebenstat 
und ihrem Lebenswerk entsprechend vollkommen sie selbst werden lässt. 

Jetzt kann der verborgene Gott nur im Glauben erkannt werden. Dieser Glaube, der 
im Gottvertrauen besteht, fordert den ganzen Menschen mit seinem Willen, mit seinem 
Verstand und mit seinen Gefühlen heraus. Er ist nur durch die Gnade Gottes möglich. Er 
verdankt sich ganz der Gnade Gottes und zugleich dem Einsatz des ganzen Menschen. 

Christlichem Bekenntnis zufolge ist Jesus Christus wahrhaft Gott und wahrhaft 
Mensch – ganz und gar und ohne Vorbehalt Gott und ganz und gar und ohne Vorbehalt 
Mensch. Darum erschließt sich allein im Glauben an ihn voll und ganz, wer Gott und wer 
der Mensch ist. Die größtmögliche Gotteserkenntnis und die größtmögliche Selbster
kenntnis des Menschen, die Gott dem Menschen durch seine Selbstoffenbarung in Jesus 
Christus ermöglicht, sind dabei wesentlich aufeinander bezogen. Ohne Selbsterkennt
nis gibt es für den Menschen keine wahre Gotteserkenntnis, wie es für ihn auch ohne 
Gotteserkenntnis keine wahre Selbsterkenntnis gibt. Nur in und durch Jesus Christus 
erfährt der Mensch ganz und endgültig, dass Gott der schlechthin Liebende ist und dass 
er selber ein von Gott schlechthin geliebtes und selbst liebesfähiges Wesen ist. 

„Gott als Liebe zu denken, ist Aufgabe der Theologie“ – so hat kurz und bündig der 
evangelische Theologe Eberhard Jüngel (1934–2021) in seinem Hauptwerk Gott als Geheim
nis der Welt (1977) befunden.233 Indem sich Gott mit dem gekreuzigten Jesus identifiziert 
und ihn als seinen Sohn offenbart, definiert er sich in seinem Gottsein als das Leben und 
die Liebe. In Jesus nimmt er den Tod als das ihm fremde und widerstrebende, als das 
„Gottlose“ der Welt in seinen eigenen Wesensvollzug auf, so dass der Tod von nun an zu 
seinem ewigen Sein und Wesen selbst gehört. Aufgrund seiner Identifizierung mit dem 
Menschen Jesus bis zum Äußersten kann er nur als größtmögliche Liebe gedacht wer
den. Damit Menschen diese Liebe konkret erfahren können, muss sie jedoch unter ihnen 
Ereignis werden: „,Gott ist Liebe‘ ist also nur dann ein wahrer menschlicher Satz, wenn 
Gott als Liebe unter Menschen Ereignis ist.“234 Der Satz „Gott ist Liebe“ ist formulierte 
Wahrheit. „Soll er nicht zur Formel gerinnen, muss er sowohl gelebt als auch gedacht 
werden.“235 

Literatur 

Hans Küng: Existiert Gott? Antwort auf die Gottesfrage der Neuzeit, 2001. 
Eberhard Jüngel: Gott als Geheimnis der Welt. Zur Begründung der Theologie des Gekreuzigten 

im Streit zwischen Theismus und Atheismus, 8., erneut durchgesehene Auflage 2010. 

233 Jüngel 403. 
234 Ebd. 430. 
235 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005 - am 14.02.2026, 06:42:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Gott 171 

2.4 Die Auffassung von der höchsten Wirklichkeit 
in den anderen Weltreligionen 

Der christliche Gott hat sich als vollkommene Liebe erwiesen. Liebe setzt Personalität 
voraus, so etwas wie eine Vernunft und einen freien Willen, wie Selbstbewusstsein und 
Selbstbestimmung. Während für das Judentum, das Christentum und den Islam Gott 
selbstverständlich personal ist, ist es für fernöstliche Religionen keineswegs selbstver
ständlich, dass die höchste oder letzte Wirklichkeit, die alles andere übertrifft und über
steigt, im angegebenen Sinn personal ist.236 Deshalb soll nach einer Erläuterung, wer 
oder was Allah für Muslime bedeutet (Kap. 2.4.1), geklärt werden, was es mit dem Dao 
im Daoismus (Kap. 2.4.2), mit Brahman im Hinduismus (Kap. 2.4.3) und mit Leere, Nir
vana und Buddha-Natur im Buddhismus (Kap. 2.4.4) auf sich hat, bevor christliches und 
fernöstliches Verständnis des Absoluten miteinander verglichen werden (Kap. 2.4.5). 

Literatur 

Johannes Herzgsell SJ: Das Christentum im Konzert der Weltreligionen. Ein Beitrag zum inter
religiösen Vergleich und Dialog, 2011. 

2.4.1 Allah 

Der Monotheismus ist grundlegend für den Islam. „Es gibt keinen Gott außer Gott“, so 
lautet der erste Teil des islamischen Glaubensbekenntnisses. Klassisch formuliert ist die 
Einzigkeit Gottes in der Sure 112: „Sprich: Er ist der eine Gott, der ewige Gott; Er zeugt 
nicht und wird nicht gezeugt, und keiner ist Ihm gleich.“237 Die polemische Aussage, 
dass Gott nicht zeugt, richtet sich dabei primär gegen den vorislamischen Polytheismus, 
demzufolge Allah mehrere Töchter hatte, aber auch gegen den christlichen Glauben an 
Gott den Vater und den Sohn, der nach dem christlichen Credo „gezeugt, nicht geschaf
fen“ ist. Im Koran kritisiert Muhammad immer wieder die Vorstellungen, Idole und Göt
zen der Polytheisten und argumentiert gegen sie, um die Sinnlosigkeit der Vielgötterei, 
die als schlimmster Unglaube und unverzeihliche Todsünde gilt, zu unterstreichen. 

Dass Gott der Schöpfer des Himmels und der Erde ist und alles durch sein Wort 
schafft, gehört zum Kern koranischer Offenbarung. In seinem schöpferischen Wirken 
in der Welt, insbesondere aber in seinem Handeln am Menschen enthüllt er sein Ge
heimnis, wenn auch sein inneres Wesen dabei dem Menschen verhüllt bleibt. Er zeigt 
sich vor allem als der Allmächtige und als der Barmherzige. Der immer wieder aufgegrif
fene Gedanke der Allmacht verdeutlicht, wie erhaben Gott über jedes Geschöpf ist. Er 
lenkt in seiner weisen Vorsehung das Schicksal der Welt und besonders des Menschen. 
Nichts geschieht ohne seinen absoluten und uneingeschränkten Willen. Er bestimmt 

236 Vgl. zum Folgenden Herzgsell (2011) 188–278. 
237 Koran 112,1–4. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005 - am 14.02.2026, 06:42:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


172 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

alles vorher. Er sieht alles und hört alles. Ihm bleibt nichts verborgen. Er kennt die in
nersten Gedanken der Herzen. Gott, der Schöpfer, lässt ohne Unterlass seine Allmacht, 
seine Allgegenwart und seine Allwissenheit über seiner Schöpfung walten. Er ist und 
bleibt der Meister und Herr, der absolute Souverän. 

Gerade infolge der Allmacht, der nichts entgeht und die ausführt, was sie will, ist 
Gott – wie in der biblischen Tradition – hauptsächlich der Barmherzige (ar-Rahman). 
Alle Suren im Koran, außer Sure 9, beginnen mit der basmala-Formel „Im Namen Allahs, 
des Erbarmers, des Barmherzigen!“ Auch wenn Muslime eine Tätigkeit beginnen, rufen 
sie Allah mit dieser Formel an. 

Aufgrund seiner Barmherzigkeit ist Gott der Nachsichtige und der Verzeihende, der 
nicht aufhört zu vergeben, der Verteiler aller Güter und der Großmütige, der Geduldige 
und Mitleidende, dem man sich vertrauensvoll ganz überlassen kann. Das ist der Inhalt 
des Wortes Islam: völlige Hingabe an Gott und Unterwerfung unter seinen Willen. 

Gott ist aber nicht nur barmherzig, er ist auch gerecht, wie viele Verse des Koran be
tonen. Er ist der Richter der Menschen. Als „Herr des Ostens und des Westens“ und als 
„Herr der Welten“ wird er beim Endgericht unerbittlich Abrechnung halten und von den 
Menschen Rechenschaft fordern.238 Er wird ihnen nach ihren Taten vergelten, sie beloh
nen oder bestrafen. Richter ist Gott allein. Er ist der gerechte Richter. Niemandem wird 
Unrecht getan, denn er weiß, was jeder getan hat.239 Zu seiner Gerechtigkeit gehört sei
ne Barmherzigkeit: „Er verzeiht, wem er will, und er straft, wen er will, und Allah ist 
verzeihend und barmherzig.“240 Gottes Erbarmen, seine Vergebung und Liebe, kommt 
allerdings nur denen zugute, die an ihn glauben und nach seinen Gesetzen handeln.241 
Den Ungläubigen beziehungsweise Götzendienern und den Bösen droht hingegen Be
strafung und letzten Endes das Höllenfeuer. 

Wie in der Bibel, so wird auch im Koran Gott nicht nur als der Ferne und Transzen
dente beschrieben, sondern zugleich als derjenige, der den Menschen „näher als die 
Halsschlagader“242 ist und den Gläubigen Freundschaft gewährt. Trotz seiner Offenba
rung und seiner Nähe zu den Menschen, bleibt er aber wegen seiner Transzendenz und 
Erhabenheit der Verborgene. Von daher erklärt sich das strenge Bilderverbot im Islam. 

Die islamische Tradition kennt 99 Eigenschaften Gottes, die ihm als „die schönsten Na
men“243 zukommen. So gilt er beispielsweise als der Großzügige, der Friede, der Wachsa
me, der Zeuge, der Feinfühlige, der Erniedriger oder der stets Verzeihende. Um die Ein
heit und Einfachheit des Wesens Gottes zu wahren, versteht die islamische Orthodoxie 
die Prädikate Gottes als eine nähere Qualifikation, die zu seinem Wesen hinzukommt. 
Die Eigenschaften Gottes sind zwar nicht dasselbe wie sein Wesen, unterscheiden sich 
aber auch nicht wesentlich von ihm. Deshalb lässt sich an ihnen das innere Wesen Gottes 
erahnen, wenn auch nicht genau erfassen. 

238 Koran 73,9; / 40,64. 
239 Vgl. Koran 24,64. 
240 Koran 3,129. 
241 Z. B. Koran 23,1. 
242 Koran 50,16. 
243 Koran 59,24; 7,180. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005 - am 14.02.2026, 06:42:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Gott 173 

Wie die biblische Tradition weiß auch der Koran um einen Bund Gottes mit den Men
schen. Danach hat Gott einem jeden Menschen den Grundgehalt der späteren prophe
tischen Verkündigung bereits in einer Uroffenbarung kundgetan. Jeder Mensch ist des
halb von Natur aus Muslim, das heißt ein Gottergebener. Die Vorstellung einer Urof
fenbarung und eines Urvertrags zwischen Gott und den Menschen will sagen, dass die 
Möglichkeit der Erkenntnis Gottes und damit die Anerkennung seiner absoluten Souve
ränität zutiefst im Herzen des Menschen verwurzelt ist, weil Gott selber sie dort angelegt 
hat.244 Aus muslimischer Sicht kann daher grundsätzlich jeder Mensch Gott erkennen 
und ist verpflichtet, seine absolute Souveränität anzuerkennen. 

Gott ist einzigartig, transzendent und unvorstellbar groß. Gott und seine Größe ma
chen das Herz des Islams aus. Allah – das heißt Gott oder der Gott schlechthin – ist grö
ßer als alles Vorstellbare, größer als alles. Die Muslime bekennen seine Größe täglich im 
Ruf: Allahu akbar, was so viel bedeutet wie: Gott ist groß, Gott ist der je Größere, Gott ist 
am größten oder der Größte. Diese Bekenntnisformel ist das Wahrzeichen des Islams, 
wie das Zeichen des Kreuzes das Wahrzeichen des Christentums ist. Schließlich besagt 
eine weitere islamische Formel in heutigem Arabisch, dass Gott die Liebe ist. 

Literatur 

Der Koran (Reclams Universal-Bibliothek), 2012. 
Adel Theodor Khoury/Ludwig Hagemann/Peter Heine: Islam-Lexikon. A–Z. Geschichten – 

Ideen – Gestalten, Überarbeitete und aktualisierte Neuausgabe, 2006 (Art. Gott). 

2.4.2 Dao 

Das chinesische Schriftzeichen „Dao“ für Weg oder Lehre erhält im Daodejing erstmals ei
ne metaphysische Bedeutung. Das Dao ist der Urgrund, der schon vor dem Himmel und 
vor der Erde existiert hat und für den Menschen etwas Vollendetes, aber Verschwom
menes darstellt. Von ihm heißt es in Kapitel 25 des Daodejing (in einer Übersetzung von 
Richard Wilhelm): 

„Sein und Nichtsein ist ungetrennt durcheinander, 
ehe Himmel und Erde entstehen. 
So still! So leer! 
Allein steht es und kennt keinen Wechsel. 
Es wandelt im Kreise und kennt keine Unsicherheit. 
Man kann es fassen als die Mutter der Welt. 
Ich weiß seinen Namen nicht. 
Ich bezeichne es als ,Dao‘.“245 

In einer anderen Übersetzung lauten diese Verse: 

244 Vgl. Koran 7,172. 
245 Daodejing 25,1–8 (Wilhelm). 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005 - am 14.02.2026, 06:42:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


174 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

„Etwas geheimnisvoll Geformtes, 
Das schon vor Himmel und Erde entstand. 
In Schweigen und Leere 
Steht es einzig und unwandelbar da, 
Ist immer gegenwärtig und in Bewegung. 
Vielleicht ist es die Mutter der zehntausend Dinge. 
Ich weiß seinen Namen nicht. 
Nenne es Tao.“246 

Das Dao ist still und leer. Es ist einzig. Es verändert sich nicht und befindet sich doch 
unaufhörlich in Bewegung. Vergleichen lässt es sich mit einer Mutter, die alles – Himmel 
und Erde und die „Zehntausend Wesen“, das heißt alle Wesen in ihnen – gebiert und 
ernährt. Das Dao ist das Ewig-Weibliche, aus dessen Ausgangspforte Himmel und Erde 
hervorgehen: 

„Der Geist der Tiefe stirbt nicht 
Das ist das Ewig-Weibliche. 
Des Ewig-Weiblichen Ausgangspforte 
Ist die Wurzel von Himmel und Erde. 
Endlos drängt sich's und ist doch wie beharrend. 
In seinem Wirken bleibt es mühelos.“247 

In der Welt lässt sich das Dao nur in der Tiefe finden, weshalb es gern mit Wasser ver
glichen wird, das immer den tiefsten, niedrigsten Punkt sucht. Es selbst ist aber rein 
geistiger Natur. Es stirbt nicht und ist ewig. In sich ruhend und zugleich sich stets be
wegend, bringt es mühelos das gesamte Universum hervor. 

Das Dao lässt sich nicht benennen. Es ist namenlos. Die Namenlosigkeit ist eine sei
ner hervorstechendsten Eigenschaften, wie gleich zu Beginn des Daodejing deutlich ge
macht wird: 

„Das Dao, das man ersinnen kann, 
ist nicht das ewige Dao. 
Der Name, den man nennen kann, 
ist nicht der ewige Name. 
Jenseits des Nennbaren liegt der Anfang der Welt.“248 

Das Dao umfasst Sein und Nichtsein, die in ihm noch ungeschieden eins sind. In der Er
scheinungswelt treten dann Sein und Nichtsein auseinander. Durch das Nichtsein erhal
ten die Dinge ihre Brauchbarkeit, durch das Sein ihre Festigkeit.249 So beruht etwa auf 
dem Nichtsein des inneren leeren Raumes die Funktion eines Speichenrades, eines Ton

246 Daodejing 25,1–8 (Griffiths 317). 
247 Daodejing Kap. 6 (Wilhelm). 
248 Daodejing 1,1–5 (Wilhelm). 
249 Vgl. Daodejing Kap. 11. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005 - am 14.02.2026, 06:42:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Gott 175 

gefäßes oder eines Hauses und auf dem materiellen Sein der Speichen, des gebrannten 
Tones oder der Wände deren Stabilität. 

In Kapitel 14 des Daodejing wird das Dao ferner beschrieben als unsichtbar, unhörbar 
und unfassbar sowie durch keine äußeren Einflüsse veränderbar. Aus ihm als gestaltlo
ser Gestalt und bildlosem Bild quillt alles Gestalthafte und Bildhafte endlos hervor. In 
ihm als dem großen Einen sind alle Gegensätze aufgehoben. Es hat weder Antlitz noch 
Rückseite: „Ihm entgegenkommend sieht man nicht sein Antlitz, ihm folgend sieht man 
nicht seine Rückseite.“250 

Das Dao wirkt spontan und gemäß seiner Natur. Sein Wirken erfolgt ohne Aktion und 
ohne Absicht. In der Erscheinungswelt zeigt es sich durch seine Kraft (De). Es ist das 
Geheimnis der Geheimnisse, in dem alle Kräfte offenbar werden: 

„Diese Einheit [von Himmel und Erde] ist das Große Geheimnis. 
Und des Geheimnisses noch tieferes Geheimnis: 
Das ist die Pforte der Offenbarwerdung aller Kräfte.“251 

De ist die Wirkkraft des Dao, die jedes einzelne Ding vom Dao erhält und die es zu dem 
macht, was es ist und als was es in der Welt erscheint. De bezeichnet aber auch die durch 
die Verwirklichung des Dao gewonnene Tugend. Im Daodejing werden ihm die gleichen 
Eigenschaften zugeschrieben wie dem Dao selbst: Es ist tief und geheimnisvoll; es befä
higt den Menschen, zur kindlichen Unschuld und zur Schlichtheit zurückzukehren. 

Nach Kapitel 51 des Daodejing entstehen alle Dinge aus dem Dao und werden vom De 
genährt: 

„Alle Dinge entstehen aus dem Tao. 
Die Tugend nährt sie. 
Der Urstoff bildet sie. 
Die Weltumstände formen sie. 
Darum ehren alle zehntausend Dinge das Tao und achten die Tugend. […] 
Daher entstehen alle Dinge aus dem Tao. 
Von der Tugend werden sie genährt, 
Entfaltet, versorgt, 
Beschirmt, ermutigt, 
Aufgezogen und bewahrt.“252 

Als groß wird das Dao schließlich in Kapitel 25 des Daodejing charakterisiert: 

„Groß, damit meine ich: immer im Flusse. 
Immer im Flusse, damit meine ich: in allen Fernen. 
In allen Fernen, damit meine ich: in sich zurückkehrend.“253 

250 Daodejing 14,17f (Wilhelm). 
251 Daodejing 1,12–14 (Wilhelm). 
252 Daodejing 51,1–5.8–12 (Griffiths 327). 
253 Daodejing 25,11–13 (Wilhelm). 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005 - am 14.02.2026, 06:42:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


176 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

Das immer im Fluss befindliche Dao ist nicht nur der Grund, aus dem alles hervorgeht, 
sondern auch das Ziel, zu dem alles zurückkehrt. Ihm wohnt selbst die Bewegung der 
Rückkehr inne, und es nimmt alles in diese Bewegung mit hinein. Alles kommt von ihm 
und wird zu ihm zurückfinden. 

Literatur 

Laotse: Tao te king. Buch des alten Meisters vom Sinn und Leben, Aus dem Chinesischen über
setzt und erläutert von Richard Wilhelm, 2010. 

Bede Griffiths: Unteilbarer Geist. Quelle der Heiligen Schriften. Upanishaden, Bhagavad Gita, 
Dhammapada, Mahayana Shraddhotpada Shastra, Tao Te King, Sikh-Gebete, Koran, Al-Gh
azali, Rumi, Bücher der Weisheit, Evangelien, Epheserbrief, herausgegeben von Roland R. 
Ropers, 1996. 

Ingrid Fischer-Schreiber/Franz-Karl Ehrhard/Kurt Friedrichs: Lexikon der östlichen Weis

heitslehren: Buddhismus – Hinduismus – Taoismus – Zen [= LöW], 1986 (Art. Tao). 

2.4.3 Brahman 

Für Hindus ist die höchste Wirklichkeit Brahman. Ursprünglich stand das Wort „Brah
man“ für den heiligen Spruch, das vedische Mantra oder das Gebet, dann gewann es die 
Bedeutung von Kraft oder Wirksamkeit des Gebets. 

Bereits im Rigveda (um 1000 v. Chr.) – der ältesten und umfangreichsten Textsamm
lung der Veden in Form von Hymnen – zeichnet sich die Suche nach der grundlegenden, 
absoluten Einheit hinter der Vielfalt der Erscheinungswelt ab. Dort wird der Urgrund 
der Welt gedacht als das Eine ohne ein Zweites. Das vollkommen einfache, ewige und un
wandelbare Eine entfaltet sich als Welt und durchdringt die Welt. Aber es bleibt von ihr 
seinsmäßig verschieden und in diesem Sinn überweltlich oder weltjenseitig. 

In der Philosophie der Upanishaden (ab 800 v. Chr.) wird dann der rigvedische Begriff 
des Einen im Begriff des Brahmans weiterentwickelt. Brahman gilt nun als das ewige, 
unveränderliche Absolute, als die größte, reichste und unendliche Wirklichkeit, die von 
keiner anderen Wirklichkeit mehr abhängt. Es stellt den ewigen Urgrund von allem dar, 
was ist, und bildet so den Anfang allen Seins. „Wahrlich, Brahman war dies alles am An
fang …“, heißt es in den Upanishaden. Ohne Brahman hätte nichts Materielles und Geis
tiges in der Welt entstehen können. 

Als absolute, der Welt sowohl immanente als auch transzendente Realität entzieht 
sich das Brahman dem Denken und der Sprache. Wegen seiner Unbegreiflichkeit und 
Unbeschreiblichkeit werden von ihm in den Upanishaden bisweilen alle Eigenschaften 
verneint: 

„Es ist nicht grob, nicht fein; nicht kurz, nicht lang; blutlos, fettlos; schattenlos, […], 
windlos, raumlos; ohne Haftung; ohne Tastsinn, ohne Geruchssinn, ohne Geschmacks

sinn, ohne Gesichtssinn, ohne Gehörsinn; ohne Sprachfähigkeit, ohne Denkfähigkeit; 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005 - am 14.02.2026, 06:42:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Gott 177 

ohne Wärme, ohne Atem, ohne Mund; ohne Name, ohne Geschlecht […]; nicht folgend, 
nicht vorangehend; nicht außen, nicht innen.“254 

Ganz allgemein wird von ihm negativ festgestellt: Es ist „nicht dies, nicht dies“! Es ist 
weder so, noch so! Es ist nichts von all dem, was objektiv als Welt erfahrbar ist. 

Neben negativen Aussagen über das Absolute finden sich in den Upanishaden jedoch 
auch positive. Brahman zeichnet sich außer durch Unendlichkeit auch durch Wahrheit 
und Wissen oder Erkenntnis aus. Es gilt als allesdurchdringend, als äußerst subtil, als 
Schoß aller Wesen, und so fort. Da ihm Unendlichkeit zukommt, kommt ihm auch Fülle 
zu. Mit unendlicher Fülle geht aber – einem alten upanishadischen Ausdruck zufolge – 
Seligkeit einher. Deshalb ist Brahman Fülle und Seligkeit, Fülle in Seligkeit. 

Eine umfassende Formel für Brahman lautet schließlich: satchidanda. Das will sa
gen: Brahman ist reines Sein, reines Bewusstsein und reine Seligkeit. Damit werden Brah
man nicht drei Eigenschaften zugeschrieben. Vielmehr werden drei Wesenszüge von 
ihm ausgesagt. Die Drei-Einheit von absolutem Sein, absolutem Bewusstsein und ab
soluter Seligkeit machen das Wesen von Brahman aus. Dem Hindu gilt die heilige For
mel „Sein-Bewusstsein-Seligkeit“ als Inbegriff des Mysteriums, welches das Brahman in 
seinem Wesen und in seiner ganzen Fülle und Transzendenz beschreibt. 

Wäre Brahman nicht absolutes Sein, wäre das gesamte Dasein nicht möglich. Nur 
weil es selbst substantiell existiert, kann es Materie und Geist hervorbringen. In ihnen 
ist es als unsichtbare, unhörbare und undenkbare Kraft allgegenwärtig. Erst Brahman als 
Bewusstsein macht freilich die Wahrnehmung des Seins und der Seligkeit grundsätzlich 
möglich. 

Der berühmte vedische Ausspruch „Wahrlich, alles ist Brahman“ besagt, dass nur 
Brahman existiert und wir Menschen darauf eine Vorstellungswelt projizieren wie eine 
Schlange auf ein Tau. In diesem Spruch verrät sich eine monistische Auffassung. Ihr zu
folge gibt es nur eine einzige Wirklichkeit, nämlich Brahman. Alles, was nicht Brahman 
zu sein scheint, beruht auf Schein und Illusion. Mit solch einem Monismus scheint sich 
der weit verbreitete und geradezu ausufernde Polytheismus der Hindureligionen kaum 
vereinbaren zu lassen. 

Auch als Sein-Bewusstsein-Seligkeit bleibt das Absolute völlig bestimmungs- und 
formlos, neutral und unpersönlich. Wie aber kann die Schöpfung mit dem völlig gefühl-, 
gestalt- und beziehungslosen Absoluten in Berührung kommen, wie kann der Mensch 
mit ihm in Beziehung treten? 

Um dieses Problem zu lösen, haben die upanishadischen Lehrer vorgeschlagen, zwei 
Daseinsweisen des Brahmans zu unterscheiden. Brahman gibt es einerseits als nirguna 
brahman: Brahman ohne Eigenschaften, und andererseits als saguna brahman: Brahman 
mit Eigenschaften. Mit Nirguna Brahman ist das Brahman in sich selbst gemeint, der 
göttliche Urgrund, der noch über allen Göttern steht und für den Menschen nicht offen
bar ist. Es besitzt weder Eigenschaften, noch besteht irgendeine Beziehung zwischen 
ihm und anderem. Mit Saguna Brahman ist dagegen das Brahman in Beziehung zur 
Schöpfung gemeint. Es tritt als ishvara, das heißt als der Herr der Schöpfung und damit 

254 Brihadaranyaka-Upanishad 3.8.8. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005 - am 14.02.2026, 06:42:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


178 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

als eine personale Gottheit in Erscheinung. Gemäß der hinduistischen trimurti („Dreifal
tigkeit“) kommen als Herr der Schöpfung insbesondere die Götter Brahma, Vishnu und 
Shiva in Betracht. Denn es ist nach mythologischer Vorstellung Brahma, der die Welt 
erschafft, Vishnu, der sie erhält, und Shiva, der sie zerstört. Aber im Prinzip kann jede 
theistische Hinduströmung ihre Hauptgottheit mit dem Herrn des Universums und da
durch mit Brahman identifizieren. So können etwa auch Anhänger der Göttin Devi diese 
Göttin als personifiziertes Brahman betrachten und mit Brahman in eins setzen. Das in 
sich bestimmungslose, unpersönliche Brahman kann demnach der Welt als Gott oder als 
Göttin ein persönliches Gesicht zeigen und auf diese Weise menschlichem Denken und 
menschlicher Verehrung und Anbetung zugänglich werden. 

Literatur 

Artikel Brahman in LöW. 
Artikel Brahman in: Lexikon der Religionen. Phänomene – Geschichte – Ideen [= LdR]. Begrün

det von Franz Kardinal König. Unter Mitwirkung zahlreicher Fachgelehrter heraus
gegeben von Hans Waldenfels, 1999. 

2.4.4 Leere, Nirvana und Buddha-Natur 

Im Mahayana-Buddhismus wird vielfach die Leere oder Leerheit (shunyata) mit dem Ab
soluten gleichgesetzt. Die Leere ist das Unbedingte, das die letzte Bedingung von allem 
darstellt, selbst aber durch nichts anderes mehr bedingt ist. Sie steht über dem Gegen
satz von erkennendem Subjekt und erkanntem Objekt und ist frei von allen empirischen 
Formen. 

Schon im alten Buddhismus galten alle Dinge als leer, da sie vergänglich und unbe
ständig sind.255 Die Vergänglichkeit macht die Grundeigenschaft alles Bedingten aus, das 
entsteht, besteht und vergeht. An ihr zeigt sich, dass alles bedingt Entstandene nicht- 
wesenhaft ist, das heißt kein eigenes beständiges Wesen, kein unvergängliches Selbst 
besitzt. Weil alles unbeständig und nicht-wesenhaft ist, ist es auch leidvoll und löst beim 
Menschen Leid aus. 

Während im Hinayana nur die menschlichen Personen für – in diesem Sinne – leer 
gehalten wurden, betrachtete man im Mahayana alle Dinge als leer von jeglicher Selbst
natur.256 Die Dinge ähneln nicht nur leeren Gefäßen, die außen fest, aber innen leer 
sind, sondern existieren überhaupt nicht substanziell. Sie existieren nicht schlechthin 

255 Unter dem alten oder frühen Buddhismus versteht man die erste Epoche des Buddhismus von Mit

te des 6. Jh. v. Chr. bis zum zweiten buddhistischen Konzil Mitte des 5. Jh. v. Chr. Bei diesem Konzil 
spaltete sich der buddhistische Orden in zwei Hauptrichtungen, aus denen sich später der Bud
dhismus des Hinayana (kleines Fahrzeug) und der Buddhismus des Mahayana (großes Fahrzeug) 
entwickelten. 

256 Die Lehren des Hinayana-Buddhismus sind ab Mitte des 5. Jh. v. Chr. entstanden, während die 
des Mahayana-Buddhismus, der dem Hinayana erst seinen (abwertenden) Namen gab („minderes 
Fahrzeug“), ab dem 1. Jh. n. Chr. aufgekommen sind. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005 - am 14.02.2026, 06:42:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Gott 179 

nicht, stellen jedoch nichts anderes als flüchtige Erscheinungen dar. Insofern existieren 
sie nicht außerhalb der Leere, sondern sind in ihrer Existenz durch Leere oder Leerheit 
bestimmt. Die Leerheit trägt und durchdringt alle Erscheinungen und macht erst ihre 
Entwicklung möglich. Die Dinge gelten entweder als leer, weil sie bedingt entstanden 
sind, also nur sind, weil anderes zuvor war, oder als leer, weil sie aus Geist entstanden 
sind, Geist selbst aber durch Leere gekennzeichnet ist. 

Nagarjuna (2./3. Jh.), einer der bedeutendsten Philosophen des Buddhismus, unter
schied zwischen einer vordergründigen oder konventionellen Wahrheit und einer höchs
ten oder endgültigen Wahrheit. Der Welt der vielfältigen Erscheinungen kommt eine ge
wisse Wahrheit zu, eine Wahrheit auf konventioneller Ebene. Diese Wahrheit gilt jedoch 
nicht für die höchste Wirklichkeit, die für Nagarjuna in nichts anderem als der Leerheit 
aller Phänomene besteht und im Gegensatz zur phänomenalen Welt frei ist von jeder 
Vielfalt. Die Leere kann nur von der höchsten Wahrheit erfasst werden. Sie lässt sich nur 
direkt erfahren, aber nicht in Worten ausdrücken. Da das Freisein von Vielfalt zugleich 
Nirvana bedeutet, gilt: Wer durch Weisheit oder die höchste Wahrheit die Leere von al
lem erkennt, verwirklicht Nirvana. 

Für Buddhisten stellt Nirvana die absolute Wirklichkeit, den höchsten Zustand und 
das letzte Ziel ihres spirituellen Strebens dar. Um es richtig zu verstehen, ist es für christ
liche Abendländer sinnvoll, sich ihm zunächst soteriologisch, und nicht gleich metaphy
sisch, also von der Erlösungs- und nicht gleich von der Seinslehre her zu nähern. 

Gemäß der Dritten Edlen Wahrheit Buddhas – der „Wahrheit von der Überwindung 
des Leidens“ – kann dem Leiden, welches das menschliche Dasein kennzeichnet, durch 
die restlose Aufhebung oder Vernichtung des Begehrens, das das Leiden verursacht, ein 
Ende gesetzt werden. Das Erlöschen der Begierde ist Nirvana. Nirvana bedeutet wörtlich 
„Verlöschen“. 

Im frühen Buddhismus wurde Nirvana überwiegend als der Vorgang oder Zustand 
charakterisiert, der das Leiden beendet. Durch Erlangen des Nirvana überwindet der 
Mensch die Drei Wurzeln des Unheilsamen und damit des Leidens, nämlich Gier, Hass 
und Verblendung. Seine Tatabsichten kommen zur Ruhe, und er hört auf, vom Karma 
bestimmt zu sein. Dadurch scheidet er aus der Reihe der Wiedergeburten (Samsara) aus 
und geht in eine völlig andere Existenzweise ein. 

Auch das Hinayana vermied es im Großen und Ganzen, über Nirvana etwas auszu
sagen, das über die Erfahrungstatsache der Erleuchtung und damit des Verlöschens der 
Ich-Illusion mit ihrem Begehren hinausging. Erst im Mahayana wurde Nirvana nicht nur 
als Beendigung des Leidens, sondern auch und vor allem als eine positive Erfahrung be
schrieben. Wer Nirvana erlangt, wird sich auf beglückende Weise dessen bewusst, dass 
er mit dem Absoluten eins ist. 

Aufgrund seiner erlösenden Wirksamkeit wurde aber von vornherein Nirvana auch 
seinsmäßig gekennzeichnet. Als erlösender Wirklichkeit fehlt ihm jegliches Entstehen, 
Bestehen, Sich-Verändern und Vergehen. Nirvana gilt als nicht-bedingt (asamskrita). Nur 
weil es das nicht-bedingte Nirvana gibt und somit das Nicht-Bedingte nicht nichts ist, 
kann der Mensch aus den Bedingungen des leidvollen samsarischen Daseins befreit wer
den. Nur weil Nirvana selbst das Todlose und eine „Stätte der Unsterblichkeit“ ist, sind 
dem Menschen innere Todlosigkeit und Unsterblichkeit möglich. Nirvana ist von Natur 
aus friedvoll, weshalb der Mensch in ihm Ruhe und Frieden finden kann. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005 - am 14.02.2026, 06:42:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


180 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

Schließlich lässt sich im Hinblick auf das Bewusstsein des Menschen Nirvana als ab
solute Bewusstseinskraft auffassen, die das menschliche Bewusstsein von allem reinigt, 
was sein inneres Leiden bewirkt: von allen Formen der Unwissenheit, wie Illusionen und 
Projektionen, sowie von allen Formen des Anhaftens, wie Sinnenlust und ich-haftes Be
gehren. Es ist die Kraft des Nirvana, die den Menschen zu verwandeln vermag. 

Buddhisten verstehen unter einem Buddha einen Menschen, der die vollkommene 
Erleuchtung verwirklicht und damit Nirvana erreicht hat. In jedem Weltzeitalter lebt 
mindestens ein solcher Buddha. Der Buddha unseres Zeitalters ist Shakyamuni Buddha 
(563–483): der historische Buddha, der mit seinem adeligen Namen Siddhartha Gautama 
hieß. 

Nach Ansicht des Mahayana kann ein Buddha drei Körper haben: einen ewigen Dhar
makörper (dharmakaya), einen feinstofflichen Seligkeitskörper und einen menschlichen Ver
wandlungskörper.257 Mit dem Dharmakörper war in der frühesten Auffassung die Lehre, 
wie sie der historische Buddha dargelegt hat, gemeint. Erst später wurde er mit den bei
den anderen Arten von Körpern zu einer Reihe verbunden. Aufgrund ihres überweltli
chen, absoluten Charakters besitzen Buddhas ewiges Leben und unendliche Macht. Ihr 
Dharmakörper ist von daher zeitlos und unvergänglich. Ihm kommt keinerlei Kennzei
chen und keinerlei Dualität zu. Er ist der geistige Leib der Buddhas, ihr Wahres-Wesen, 
das ihnen allen gemeinsam ist. 

Da alle Lebewesen oder sogar überhaupt alle Wesen im Keim Buddha-Natur besit
zen, wohnt ihnen allen der unveränderliche und ewige Dharmakörper der Buddhas inne 
und können Sie alle letztlich zur Erleuchtung und Erlösung gelangen. Der Dharmakörper 
macht folglich das Wahre-Wesen nicht nur bestimmter Buddhas, sondern des gesamten 
Seins aus. Er ist das kosmische Prinzip, das allen Phänomenen der Welt zugrunde liegt, 
und die unveränderliche und unvergängliche Essenz des Universums, die alle veränder
lichen und vergänglichen Phänomene durchdringt und umfasst. Von daher wird er mit 
der Leere gleichgesetzt. Wie Nirvana ermöglicht er als nicht-bedingte, das heißt abso
lute Wirklichkeit die Erlösung und Befreiung alles Bedingten. In manchen Schulen wird 
der „überweltliche“, transzendente Dharmakaya Buddhas als etwas Nicht-Personales, in 
anderen wiederum als etwas Personales angesehen. Mit Buddha bezeichnen Buddhis
ten also nicht nur bestimmte Menschen, die zur vollkommenen Erleuchtung gekommen 
sind, sondern im weitesten Sinn auch das Absolute als solches, die form-, farb- und in je
der anderen Hinsicht eigenschaftslose letzte Wirklichkeit, das Buddha-Wesen von allem. 

Literatur 

Artikel Shunyata, Nirvana und Buddha in LöW und LdR. 

257 Bd. 2, Kap. 3.4.2. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005 - am 14.02.2026, 06:42:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Gott 181 

2.4.5 Christliches und fernöstliches Verständnis des Absoluten 

Sowohl in den fernöstlichen als auch in den semitischen Religionen wird die höchste oder 
letzte Wirklichkeit für absolut, das heißt durch nichts anderes bedingt, und für transzen
dent, das heißt von der Weltwirklichkeit verschieden, gehalten. Sie gilt, metaphysisch 
betrachtet, als der ewige, in sich unveränderliche und völlig einfache, an sich unbegreifli
che und unbeschreibliche, geheimnisvolle Grund der Welt, auf den die Welt zurückgeht. 
Auch stellt für all diese Religionen die absolute Wirklichkeit nicht nur den Grund, son
dern auch das Ziel dar, zu dem alle Wesen beziehungsweise Menschen hinfinden oder 
zurückkehren. 

Da jedoch den östlichen Traditionen der jüdisch-christliche Glaube an einen Schöp
fergott, der die Welt durch seinen Willensentschluss aus nichts hervorgebracht hat, im 
Grunde fremd ist, ist bei ihnen nicht ohne weiteres klar, wie weit die Welttranszendenz des 
Absoluten reicht, wie weit sich mithin die letzte Wirklichkeit metaphysisch von der Welt
wirklichkeit abhebt. Die Idee des Dao als Weltgrund dürfte aus der Annahme einer letz
ten Einheit der bipolaren Weltwirklichkeit selbst hervorgegangen sein, sodass es eher als 
die Alleinheit aller weltlichen Wirklichkeit denn als weltjenseitiger Grund zu verstehen 
ist. Auch bei Nagarjuna etwa wird der Unterschied zwischen höchster Wirklichkeit und 
Weltwirklichkeit metaphysisch verwischt, wenn er beide nur für zwei Erscheinungsfor
men desselben hält und Nirvana und Samsara gleichsetzt. Dabei leitet ihn freilich eine 
spirituelle Absicht: Was unter der Rücksicht der Bedingtheit und Abhängigkeit als phä
nomenale Welt erscheint, erweist sich unter der Rücksicht der Freiheit von Bedingtheit 
und Abhängigkeit als Nirvana. Für denjenigen, der das Wahre-Wesen der Phänomene 
erkennt, kommt die Vielfalt der Welt zur Ruhe, wodurch sich Nirvana im Samsara ver
wirklicht. 

Doch unabhängig davon, wie groß oder klein der metaphysische Abstand zwischen 
Absolutem und Welt im Einzelnen gedacht wird – in einem stimmen alle Traditionen 
überein: Das Absolute befindet sich nicht „jenseits“ im Sinne von „außerhalb“ der Welt, so 
dass es in der Welt in keiner Weise vorfindbar oder erfahrbar wäre. Vielmehr ist das Abso
lute in der Welt selbst gegenwärtig, ist seine transzendente, das heißt sich von der Welt
wirklichkeit als solcher unterscheidende Wirklichkeit der Welt selbst immanent, weshalb 
es sich auch in ihr aufspüren und entdecken lässt. So durchdringt das Dao, das Brahman 
oder die Leere beziehungsweise die Buddha-Natur die ganze Welt und wohnt den ein
zelnen Wesen ein. Analog dazu ist der Schöpfergott in der Schöpfung als ganzer sowie in 
jedem einzelnen Geschöpf gegenwärtig. Nach christlichem Verständnis wohnt der Geist 
Gottes jedem Wesen, insbesondere aber jedem Menschen, ein. Weil die Kraft des Absolu
ten in der Welt und in jedem Wesen innerlich anwesend ist, können diese sich entwickeln 
und erlöst und vollendet werden. Der Kraft des Absoluten, die der Welt innerlich ist, wird 
in all diesen Religionen die Befreiung und Verwandlung von allem zugetraut. 

Der wichtigste Unterschied zwischen fernöstlichen und semitischen Vorstellungen 
vom Absoluten dürfte in der Tat dessen Personalität betreffen. In der Ersteren wird die 
höchste Wirklichkeit weitgehend nicht für personal gehalten. Weil Dao, Brahman an sich 
und Leere schlechthin form- und gestaltlos, das heißt schlechthin einfach sind, verbie
tet sich von daher jede Personalität, die von ihrem Wesen her doch so etwas wie Gestalt 
im weitesten Sinn in sich einschließen würde. Das Absolute ist in den östlichen Tradi

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005 - am 14.02.2026, 06:42:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


182 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

tionen mit Ausnahme hinduistischer Strömungen meist kein Du, dem der Mensch auf 
personaler Ebene begegnen könnte. 

Für Juden, Christen und Muslime ist hingegen die höchste Wirklichkeit Gott, das 
heißt personale Wirklichkeit. Das Absolute und Transzendente hat sich ihrer Überzeu
gung nach dem Menschen als ein Du geoffenbart, als ein personales Gegenüber. Es hat 
den Menschen von sich aus angesprochen und ihm etwas von seinem Antlitz gezeigt. 
Weil es dem Menschen als ewiges, göttliches Du gegenübertritt, kann dieser zu ihm be
ten. Mit Gott – im Gegensatz zu einer unpersönlichen Macht, Kraft oder Wirklichkeit – 
kann der Mensch reden. Ihn kann er um etwas bitten, ihm kann er danken, ihm kann er 
sein Herz ausschütten, mit ihm kann er hadern, mit ihm sich versöhnen, denn er weiß 
sich von ihm angesprochen und verstanden. Da zum menschlichen Personsein Vernunft 
und freier Wille als dessen wesentliche Voraussetzungen gehören, ist bei Gott so etwas 
wie Vernunft und freier Wille anzunehmen, und zwar dem Göttlichen entsprechend in 
unendlichem Ausmaß und auf vollkommene Weise. 

Wenn die letzte Wirklichkeit Gott ist, dann ist und bleibt sie für den Menschen ein 
personales Gegenüber. „Gegenüber“ bedeutet jedoch – entgegen einem weit verbreiteten 
Missverständnis – nicht Trennung. Gott und Welt beziehungsweise Mensch sind nicht 
voneinander getrennt. Sie sind eins, denn sie sind trotz ihrer Verschiedenheit ineinander. 
Mensch und Welt sind in Gott, und Gott ist in Welt und Mensch. 

In der Spannung von Einheit und Gegenüber zeigt sich die wahre Gestalt der Liebe. In 
der wahren Liebe sind die Liebenden geistig ganz miteinander vereint, obwohl sie für
einander Ich und Du bleiben, also einander aufgrund ihrer unaufhebbaren Andersheit 
bleibend personal gegenüberstehen. 

Für Christen zeichnet sich das Absolute nicht durch absolute Einfachheit und 
schlechthinnige Gestaltlosigkeit, sondern durch die „Gestalt“ personaler Liebe aus. Das 
Absolute ist Gott, und Gott ist Liebe. Er liebt Mensch und Welt. Seiner Liebe kommt 
innergöttlich die konkrete Gestalt der dreifaltigen Liebe von Vater, Sohn und Heiligem 
Geist zu. 

2.5 Vertrautheit mit Gott 

Wenn „hinter“ der Welt wesentlich mehr steckt, wenn es einen ewigen Gott gibt und 
wenn der Mensch zu einem ewigen Leben mit Gott bestimmt ist, dann lohnt es sich auf 
jeden Fall, schon in diesem irdischen Leben diesen Gott möglichst gut kennenzulernen, 
mit ihm so vertraut wie möglich zu sein. Dazu hilft vor allem das Beten, zum dem das 
Sprechen von Grundgebeten wie dem Vaterunser gehört (Kap. 2.5.1) und das sich auf sehr 
verschiedene Weisen verrichten (Kap. 2.5.2) sowie stufenförmigen Aufstiegswegen zu
ordnen (Kap. 2.5.3) lässt. 

2.5.1 Das christliche Grundgebet des „Vaterunser“ 

Für Christen ist Jesus Vorbild für die Vertrautheit mit Gott. Auch er, der Gott mit kind
lichem Vertrauen abba – Vater – nannte, musste in seinem Gottvertrauen wachsen, mit 
Gott vertrauter werden und die Vertrautheit mit ihm pflegen. Dazu zog er sich immer 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005 - am 14.02.2026, 06:42:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Gott 183 

wieder zurück – gern in der Nacht und gern auf einen Berg – und betete lang zu seinem 
Vater.258 

Wie und was er genau gebetet hat, wissen wir nicht. Aber offensichtlich hat er im Ge
bet große Klarheit gewonnen und aus ihm große Stärke gezogen. So weiß er beispielswei
se danach, welche Jünger er zu Aposteln auswählen will.259 Das Beten gibt ihm die Kraft, 
besondere Dämonen auszutreiben, und lässt ihn nach seiner furchtbaren Todesangst am 
Ölberg schließlich gestärkt aufstehen und den Mördern entgegengehen.260 Sein letztes 
inneres Ringen macht deutlich, worum es ihm in seinem Beten und in seinem ganzen Le
ben gegangen ist: um den Willen seines Vaters. Ihn wollte er erkennen und ausführen, auch 
wenn er seinem eigenen Wollen und Wünschen entgegengesetzt war: „Aber nicht, was 
ich will, sondern was du willst“261, soll geschehen. Es war seine Speise, den Willen dessen 
zu tun, der ihn in die Welt gesandt hatte.262 Nichts schien ihm auch bei seinen Jüngern 
wichtiger als die Erfüllung des Willens Gottes, wie aus der Vaterunser-Bitte und aus an
deren Stellen unmissverständlich hervorgeht: „Nicht jeder, der zu mir sagt: Herr! Herr!, 
wird in das Himmelreich kommen, sondern wer den Willen meines Vaters im Himmel 
tut.“263 Wer den Willen Gottes tat, war für ihn Bruder, Schwester und Mutter.264 

Als einer der Jünger Jesus einmal bittet, sie im Beten zu unterweisen265, lehrt er sie 
das Vaterunser, das später das meistgesprochene Gebet des Christentums wird. Sie soll
ten nicht viele Worte machen, da Gott wisse, woran sie Bedarf haben, sondern sprechen: 

„Unser Vater im Himmel, geheiligt werde dein Name, 
dein Reich komme, dein Wille geschehe wie im Himmel, so auf der Erde. 
Gib uns heute das Brot, das wir brauchen! 
Und erlass uns unsere Schulden, wie auch wir sie unseren Schuldnern erlassen haben! 
Und führe uns nicht in Versuchung, sondern rette uns vor dem Bösen! 
Denn wenn ihr den Menschen ihre Verfehlungen vergebt, dann wird euer himmlischer 
Vater auch euch vergeben. 
Wenn ihr aber den Menschen nicht vergebt, dann wird euch euer Vater eure Verfeh
lungen auch nicht vergeben.“266 

Gott ist für uns wie ein liebender Vater (und eine liebende Mutter). Wir alle sind seine gelieb
ten Kinder. Vor ihm sind wir alle gleich wichtig und gleichwertig. Wenn schon wir böse 
Menschen unseren Kindern gute Gaben zu geben wissen, wie viel mehr wird Gott uns, 
seinen Kindern, Gutes, um das wir bitten, geben267 – vor allem seinen eigenen Geist, den 

258 Lk 6,12. 
259 Lk 6,13. 
260 Mk 9,29; / 14,32–42. 
261 Mk 14,36. 
262 Joh 4,34. 
263 Mt 7,21. 
264 Mk 3,35. 
265 Lk 11,1. 
266 Mt 6,9–15. 
267 Mt 7,11. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005 - am 14.02.2026, 06:42:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


184 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

Heiligen Geist.268 Gott ist im Himmel, aber er ist auch auf Erden. Im Himmel erstrahlt 
er in seiner Herrlichkeit. In der Welt und auf der Erde ist er verborgen gegenwärtig. 

Sein Name werde auf Erden geheiligt, wie er im Himmel geheiligt ist. Im Himmel 
ist alles durch ihn vollkommen geheiligt. Auf Erden möge alles – jeder einzelne Mensch 
und jedes Geschöpf – von seiner Heiligkeit mehr und mehr durchdrungen werden. Das 
gereicht ihm wahrhaft zur Ehre. Sein Reich – das ein Reich der Gerechtigkeit und des 
Friedens, der wahren Freiheit und Geschwisterlichkeit, insbesondere aber der Liebe ist 
– möge sich immer mehr auf Erden ausbreiten. Jeder Mensch möge immer mehr Gottes 
Willen erfüllen. 

Wenn Jesus uns um das tägliche Brot bitten lässt, meint er wirklich das, was wir mate
riell zum Leben und Überleben nötig haben. Als er den vielen Menschen Brot gibt, speist 
er sie, weil sie wirklich Hunger haben.269 Als er die Tochter des Synagogenvorstehers Ja
irus aus dem Tod zurückgeholt hat, ordnet er an, man solle ihr etwas zu essen geben.270 
Solange mindestens jedem zehnten Menschen hier auf Erden das Nötigste zum Leben 
oder Überleben fehlt, bleibt die Bitte ums tägliche Brot äußerst dringlich, ja die dring
lichste Bitte bezüglich des irdischen Wohls der Menschheit überhaupt. 

Möge Gott uns Menschen helfen, unseren Schuldnern zu vergeben, da er uns, wie der 
Herr im Gleichnis271, unsere Schuld und Sünde immer schon vergeben hat. Solange wir 
nicht vergeben, ist seine barmherzige und verzeihende Liebe noch nicht wirklich bei uns 
angekommen. Möge er sie bei uns ganz ankommen lassen. 

Möge uns Gott durch jede Versuchung unseres Lebens führen. Er selbst versucht uns 
nicht, mutet uns aber Versuchungen zu. Wir können und dürfen, müssen aber nicht in 
Versuchungen scheitern. Möge er uns helfen, wie sein Sohn in der Wüste272, Versuchun
gen zu bestehen und gestärkt aus ihnen hervorzugehen. 

2.5.2 Verschiedene Gebetsweisen 

Es gibt sehr viele Wege und Weisen, mit Gott vertraut zu werden. In der Stille und Ru
he der Natur kann der Mensch der Gegenwart des Göttlichen gewahr werden. Als Christ 
kann er durch die heilige Schrift ein immer tieferes Verständnis von Gott gewinnen. Die 
Bibel kann in ihm die „göttlichen“ Tugenden des Glaubens, der Hoffnung und der Liebe 
wecken und ihn darin immer wieder bestärken. In der Liturgie kann er inmitten der fei
ernden Gemeinde Gott erleben. Der Empfang der Sakramente kann für ihn immer wieder 
ein Moment der innigsten Vereinigung mit ihm sein. Durch die Regelmäßigkeit liturgi
schen und persönlichen Betens kann er ihm immer näherkommen. 

Zum regelmäßigen liturgischen Beten gehört das Stundengebet, das Gebet der Kirche, 
das sich allein oder gemeinsam mit anderen verrichten lässt und über den ganzen Tag 
verteilt wird, um ihn als ganzen zu heiligen.273 Zum regelmäßigen persönlichen Beten 

268 Lk 11,13. 
269 Mk 8,1–3. 
270 Lk 8,55. 
271 Mt 18,39. 
272 Mt 4,1–11. 
273 Bd. 3, Kap. 1.5.1. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005 - am 14.02.2026, 06:42:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Gott 185 

ist die tägliche Gewissenserforschung zu rechnen, die heute auch als Tagesrückblick, Tages
auswertung oder Gebet der liebenden Aufmerksamkeit bekannt ist. In ihr „geht es nicht nur 
darum – wie früher fast ausschließlich geübt –, die eigenen Sünden wahrzunehmen, 
sondern zunächst einmal darum, den Wohltaten Gottes an uns nachzuspüren, heraus
zufinden aus einer negativen Sicht des Lebens und zu erspüren, was eigentlich trägt, 
lockt, weiterführt im Leben“274. Während bei dieser Art von Gebet das Nachdenken und 
Nachsinnen noch überwiegt, ist das innere persönliche Beten unmittelbarer und sponta
ner. Sehr treffend hat es Teresa von Avila definiert als das „Verweilen bei einem Freund, 
mit dem wir oft allein zusammenkommen, einfach um bei ihm zu sein, weil wir sicher 
wissen, dass er uns liebt“275. 

Viele Formen des Meditierens können den Menschen zu seiner inneren Mitte führen, 
in der Gott selbst gegenwärtig ist. Zu diesen Formen gehört die gegenstandslose Meditati
on, die heute nahezu eine psychohygienische Notwendigkeit ist. 

„Angesichts der Begriffs- und Wortlastigkeit, der Bilderüberflutung und der Stressbe
dingungen des modernen Lebens, braucht es für die Bewahrung des Menschlichen das 
Abschalten, das Leerwerden und die Ruhe. Ebenso fordert die komplexe und chaoti
sche Unübersichtlichkeit die Suche nach der Einheit, die hinter der Vielfalt steht.“276 

Bei der gegenständlichen Meditation kann im Christentum bestimmter Einzelheiten aus 
der Geschichte Gottes mit den Menschen gedacht werden. „Gott bzw. Jesus wird erin
nert, bedacht, möglichst ständig vergegenwärtigt“277, indem man über etwas Gelesenes 
nachsinnt, ein Schriftwort ständig vor sich hersagt, sozusagen wiederkäut (ruminatio), 
sich ein Wort in mehreren Stufen – durch Lesung (lectio) und Nachdenken (meditatio) – 
aneignet, um es in ein bestimmtes Gebet (oratio) und schließlich in die Beschaulichkeit 
(contemplatio) münden zu lassen. Zur gegenständlichen Meditation wäre hier auch das 
Rosenkranzgebet zu zählen, bei dem nicht jeder einzelne Satz bewusst und mit innerer 
Aufmerksamkeit nachvollzogen werden muss, sondern die „musikalisch-rhythmische 
Atmosphäre“ wichtig ist, „in der man das ,Gesätz‘ meditierend umkreist“278, oder das 
Jesusgebet, bei dem ein Satz oder ein Ausdruck ständig wiederholt wird „mit dem Ziel, 
stets in der Gegenwart Gottes zu leben und dem biblischen Gebot ,Betet ohne Unterlass‘ 
(1 Thess 5,17) zu genügen“279. 

Darüber hinaus kann uns Gott in jedem Menschen begegnen. Durch bestimmte Men
schen können wir auf besondere Weise seine unbegrenzt schenkende, aber auch unbe
dingt fordernde Liebe erfahren. Auch Dichtung, Musik und andere Künste können uns zum 
Transzendenten und Ewigen erheben. Da Gott in allem gegenwärtig ist, können wir ihn 
im Grunde auch in allem finden. Die Frage an den Einzelnen ist daher nur, wo er persönlich 
Gott am besten sucht und am leichtesten findet beziehungsweise wo er sich am besten 
und leichtesten von Gott finden lässt. 

274 Lambert 221. 
275 Teresa von Avila: Vida/Das Buch meines Lebens 8,5. 
276 Rotzetter 400. 
277 Ebd. 399. 
278 Ebd. 515. 
279 Ebd. 285. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005 - am 14.02.2026, 06:42:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


186 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

Beim Erahnen oder Erleben Gottes mag uns seine Schönheit anziehen, seine Grö
ße überwältigen, seine Barmherzigkeit beschämen, seine Verborgenheit locken, seine 
Treue wundern, seine Güte betören, seine Gerechtigkeit erleichtern, seine Wahrheit auf
richten oder seine Liebe begeistern. Viele seiner Vollkommenheiten können uns aufge
hen. Für den Beter, der sich auf Gott einlässt und ihn aufrichtig und ausdauernd sucht, 
wird sich Gott immer wieder als überraschend größer, als bisher angenommen oder er
fahren, erweisen. Das ist mit dem Deus semper maior gemeint: Gott zeigt uns seine Größe 
erst nach und nach. Er ist immer noch einmal größer, als wir ihn denken und uns vor
stellen. 

Literatur 

Willi Lambert: Beten im Pulsschlag des Lebens. Gottsuche mit Ignatius von Loyola, 1997. 
Anton Rotzetter: Lexikon christlicher Spiritualität, 2008. 

2.5.3 Der Reinigungs-, Erleuchtungs- und Vereinigungsweg 

In der christlichen Tradition wurde der Weg zu Gott auf vielerlei Weise beschrieben. Sehr 
bekannt und verbreitet ist seine Dreiteilung in die via purgativa, die via illuminativa und 
die via unitiva: den Weg der Reinigung, der Erleuchtung und der Vereinigung. Beim Rei
nigungsweg, der am Anfang steht, werden die groben Hindernisse, die von Gott fernhalten, 
mühsam beseitigt. Mithilfe des diskursiven Denkens des Verstandes und der Betätigung 
des Willens soll der Christ von massiven Sünden geläutert werden. Er besinnt sich, „wozu 
er auf die Welt gekommen ist, was er mit seinem Leben erreichen will, welche Folgen sei
ne Handlungen für seinen Lebensweg haben. Diese Betrachtungen führen ihn zu einer 
Neuorientierung seines Lebens auf Jesus Christus hin.“280 

Auf dem Erleuchtungsweg, dem zweiten Abschnitt, arbeitet man auf feinere Weise am 
Fortschreiten vom Guten zum Besseren. 

„Die Vorherrschaft der Vernunftarbeit wird durch ein einfühlsames inneres Gespür er
gänzt. Man lernt, mit seinem Charakter umzugehen. Man […] verarbeitet seine Vergan
genheit. Man erlernt Haltungen, die der Liebe und der Menschlichkeit entsprechen. 
Man lernt, am Guten Geschmack zu finden und liebevoll mit sich selbst umzugehen. 
Die wesentliche Orientierungshilfe dabei ist das Beispiel Jesu Christi und der Heili
gen.“281 

Gemäß klassisch-kirchlicher Formulierung besteht das Ziel des Erleuchtungsweges dar
in, sich Tugenden anzueignen. Es geht darum, sein Gefühlsleben und sein Verhalten zu ent
wickeln, menschlicher und so auch christusähnlicher zu werden, die christliche Voll
kommenheit anzustreben. 

280 Jalics 12. 
281 Ebd. 13. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005 - am 14.02.2026, 06:42:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Gott 187 

Den ersten beiden Phasen, die traditionell Askese genannt werden, folgt als dritter 
und letzter Abschnitt der Vereinigungsweg, die Mystik.282 Diese Etappe bringt die größte 
und radikalste Wende im geistlichen Leben. 

„In den ersten zwei Etappen musste der Mensch sich darum bemühen, sich zu ändern, 
sündhafte Haltungen zu überwinden, psychische Komplexe zu sanieren und seinen 
Charakter vollkommener zu machen. Im Vereinigungsweg geschieht etwas grundle
gend anderes. Gott übernimmt die Initiative, und der Mensch muss sich ausschließlich 
Ihm überlassen. Im Gebet richtet er seine Aufmerksamkeit einzig und allein auf Gott. 
Gott handelt. Der Mensch wird ein Werkzeug in den Händen Gottes. Er lebt, doch mehr 
als er selber lebt Christus in ihm (vgl. Gal 2,20).“283 

Da das Reich Gottes mit Luther formuliert „inwendig“ in uns ist, können wir Gott in uns 
erfahren. 

„Wenn wir uns auf unsere Mitte, auf unser Sein, auf das Innewohnen der Heiligen Drei
faltigkeit ausrichten, kommt allmählich aus dieser Tiefe eine unglaubliche Kraft, die 
uns langsam alles schenkt und uns in den Zustand der Kontemplation einweiht.“284 

Wird die Gnade stärker, geht die aktive Kontemplation schließlich in die passive über, in 
der die Aufmerksamkeit auf Gott von innen her gehalten wird. Dass durch die Kontem
plation die Hinwendung zu Christus viel radikaler wird, bedeutet jedoch nicht, dass die 
Gnade im vorkontemplativen Bereich weniger wirken würde.285 

Zieht sich der Christ in religiöser Absicht in die Wüste, das heißt in die Einsamkeit 
und Stille zurück, kann er ruhig werden, zu sich kommen und Gott begegnen, wie sich an 
großen biblischen Gestalten wie Abraham, Mose, Johannes dem Täufer oder Paulus so
wie später an vielen Heiligen zeigt.286 Durch die Gottesbegegnung findet er seine wahre 
Identität und vernimmt er seine Aufgabe und Sendung in der Welt. 

Es gibt viele innerliche Wege zu Gott. Alle großen nicht-christlichen Religionen wei
sen Wege der Kontemplation. Vielen Menschen schenkt Gott die Beschauung auch ohne 
jegliche äußere, religiöse Hilfe. „Ein einfaches Leben in der Liebe, einige Jahre auf dem 
Krankenbett, eine Begegnung mit dem Tod, das Verlassen der Heimat, um mit den Ar
men zu leben, und andere Begebenheiten können zu Kontemplation führen.“287 

Das Vertrautwerden mit Gott lässt sich auch noch einmal etwas anders darstellen, 
indem man das klassische Drei-Wege-Schema übernimmt, aber einzelne Wege anders 
deutet und anders reiht, so dass man zur Stufenfolge von Erleuchtung, Reinigung und Ei
nigung gelangt. Auf der ersten, der kognitiven Stufe oder Stufe des Wissens, werden bei 
dieser Deutung mittels heiliger Schriften und geeigneter religionsphilosophischer oder 
theologischer Literatur Einsichten über Gott gewonnen. Die Beziehung zu Gott bleibt 

282 Bd. 2, Kap. 3.5; Bd. 3, Kap. 3.5. 
283 Jalics 13f. 
284 Ebd. 14. 
285 Vgl. ebd. 23. 
286 Vgl. ebd. 32–35. 
287 Ebd. 15. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005 - am 14.02.2026, 06:42:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


188 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

jedoch noch weitgehend auf der Ich-Es-Ebene. Gott ist zwar schon Gegenstand des Er
kennens und Nachdenkens, begegnet aber noch nicht wirklich als Du. Auf der zweiten, 
der affektiven Stufe oder Stufe der Gefühle, wird eine persönliche Beziehung zu Gott auf
gebaut. Gott wird, wie es der Ich-Du-Ebene entspricht, als persönliches Gegenüber wahr
genommen, zu dem man beten und mit dem man sich austauschen kann.288 Es kommt 
zu einer „Reinigung“ der Gefühle, durch die diese der Liebe Gottes immer angemesse
ner werden. Auf der dritten, der mystischen Stufe oder Stufe des geistigen Spürens und 
Schauens, vollzieht sich die Einigung mit Gott. Der Beter wird immer mehr eins mit 
Gott, auch wenn dieser sein geistlicher Freund oder Dialog- und Lebenspartner und so 
ein personales Gegenüber für ihn bleibt. Ich und Du werden immer mehr zum Wir, in
dem sich der Beter immer mehr sowohl seiner Einheit mit Gott als auch seiner Verschie
denheit von ihm bewusst wird. Damit ist die Wir-Ebene erreicht. 

Dieser Stufenweg stellt ein vereinfachtes geistliches Entwicklungsschema dar, bei dem 
die Kenntnis Gottes nacheinander vom Kopf zum Gemüt und vom Gemüt ins Herz als 
innerer Mitte der Person gelangt. Das konkrete geistliche Leben hält sich nicht eins zu 
eins an dieses Schema. Es weicht oft und vielfältig von ihm ab. Im konkreten Leben kön
nen Stufen ganz oder teilweise übergangen oder ausgelassen und später nachgeholt oder 
ganz oder teilweise vorweggenommen werden. Gott weiß das in seiner göttlichen Päd
agogik im Leben des Einzelnen auszugleichen. Er führt jeden auf einmalige, nur ihm ent
sprechende Weise durchs Leben. Ganz allgemein lässt sich nur sagen: Je vertrauter uns 
Gott wird, desto persönlicher, existentieller und tiefer wird unser Verhältnis zu ihm. 

Literatur 

Franz Jalics: Kontemplative Exerzitien. Eine Einführung in die kontemplative Lebenshaltung und 
in das Jesusgebet, 1994. 

288 Bd. 2, Kap. 1.1.5.1. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005 - am 14.02.2026, 06:42:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

