2. Gott

Wie im ersten Kapitel erfolgt in diesem und in weiteren Kapiteln die Anniherung an das
betreffende Thema in finf Zugingen oder Teilen. Beim philosophischen Zugang wer-
den nun mehrere Ansitze eines Begriffs oder einer Lehre von Gott vorgestellt (Kap. 2.1),
beim biblischen wird untersucht, was das Alte und das Neue Testament iiber oder von
Gott sagen (Kap. 2.2), beim dritten systematisch-theologisch itber Gott als Gegenstand
des christlichen Glaubens reflektiert (Kap. 2.3), beim vierten dargelegt, wie andere Welt-
religionen mithilfe ihrer immer auch kulturell bedingten Erfahrungen und Denksyste-
me die letzte Wirklichkeit zu fassen suchen (Kap. 2.4) und im fiinften, spirituellen Teil
schlieRlich zur Vertrautheit mit Gott eingeladen (Kap. 2.5).

2.1 Gott als das vollkommenste Wesen

Auch wenn ,Gott“ ein Wort der religiésen Sprache ist, wird mit ihm ,.eine Thematik an-
gesprochen, die auch fiir die Philosophie von grofier Bedeutung ist. Jedenfalls hat sich
die Philosophie seit ihren Anfingen immer wieder dieser Thematik zugewandt, die ihr
zwar durch die Religion vorgegeben ist, zu der sie jedoch offensichtlich eine innere Affi-

nitit besitzt.“

So sollen nun in diesem ersten Teil einige wenige herausragende Denker
des Abendlandes zu Wort kommen, die zu ihrer Zeit und mit ihren Mitteln Gott philoso-
phisch zu bestimmen suchten. Die Uberschrift des Kapitels ,Gott als das vollkommenste
Wesen* enthilt einen Ausdruck, der als grammatikalisch, besser, semantisch falsch gilt:
Vollkommenes lisst sich nicht mehr steigern, weil es sonst nicht vollkommen ist. Doch
genau damit soll bereits von vornherein ausgedriickt werden, dass Gott noch einmal auf
ganz andere Weise vollkommen ist, als wir das in unserem Bereich kennen und uns vor-
stellen konnen.

Schon vor- beziehungsweise nichtchristliche antike Philosophen wie Platon und Plo-
tin haben intensiv iiber Gott als das Gute, Schéne und Eine nachgedacht und mit ihrem
Denken fiir lange Zeit die christliche Theologie stark beeinflusst (Kap. 2.1.1). Im Mittelal-
ter hat Anselm von Canterbury eine philosophische Definition Gottes vorgelegt, auf die

1 Schmidt1s.

14.02.2026, 06:42:3: @



https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

122

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

sich christliche Denker bis heute berufen (Kap. 2.1.2). Unter Aufnahme aristotelischer
Metaphysik hat Thomas von Aquin spiter im Hochmittelalter Gott als das Sein selbst
ausgelegt (Kap. 2.1.3), wihrend Nikolaus von Kues an der Schwelle zur Neuzeit auf sehr
originelle und immer wieder verschiedene Weise nach dem angemessensten Gottesbe-
grift gesucht hat (Kap. 2.1.4). Von grofier Bedeutung fiir die christliche Theologie war
dann im 19. Jahrhundert Georg Wilhelm Friedrich Hegels dialektische Trinititsspekula-
tion, die auch auf philosophischer Seite deutlich macht, dass der christliche Gott seinem
Wesen nach dreifaltig ist (Kap. 2.1.5). Wie der deutsche Idealist Gott als Vater, Sohn und
Heiliger Geist gedacht hat, wird spiter noch einmal ausfiihrlicher dargelegt.” Klassisch
geworden ist im christlichen Raum seit dem vorigen Jahrhundert Karl Rahners Begriff
von Gott als dem unbegreiflichen oder heiligen Geheimnis (Kap. 2.1.6).

Literatur

Joseph Schmidt: Philosophische Theologie (Grundkurs Philosophie 5), 2003.
Johannes Herzgsell: Cott iiber uns— Gott unter uns—Gott in uns. Philosophische, theologische
und spirituelle Anniherungen an Gott, 2018.

2.11 Das absolut Gute, Schone und Eine (Platon und Plotin)

Schon die vorsokratischen Naturphilosophen haben nach der Arché, dem Anfang, Ur-
sprung oder Urgrund von allem, gefragt. Aufbauend auf seiner Ideenlehre macht Platon
(427-347) spiter die Idee des Guten oder auch des Schonen als den letzten Grund und die
héchste Wirklichkeit aus.? In seinem Hauptwerk Der Staat nihert er sich einer Bestim-
mung des Guten indirekt itber das berithmte Sonnengleichnis an.* Mit dem Guten verhilt
es sich im Bereich der geistigen Welt, zu der die Ideen als das Denkbare gehoren, wie
mit der Sonne im Bereich der sichtbaren Welt, zu der die sinnlich wahrnehmbaren Din-
ge gehoren. Wie die Sonne durch ihr Licht dem Menschen das Sehen erméglicht und die
Dinge sichtbar macht, so befihigt die Idee des Guten durch ihr geistiges Licht den Men-
schen Ideale, wie die Klugheit, die Weisheit oder die Gerechtigkeit, zu erkennen und zu
denken und macht diese itberhaupt erst erkennbar und denkbar. Das absolut Gute ist
der Grund der geistigen Welt der Ideen und Ideale und damit auch der letzte Grund der
sichtbaren Welt, verdanken die sichtbaren Dinge ihr Dasein nach Platons Uberzeugung
doch nur der Teilhabe an den Ideen. Wie die Sonne im Bereich des Sichtbaren herrscht,
soherrscht das Gute im Bereich des Denkbaren. Das Gute gehort einer hoheren Ordnung
als alles andere an und tiberragt alles Ubrige an Schénheit, Wiirde und Kraft.

Sehr wichtig war es Platon, dass das absolut Gute fiir den Menschen nicht rein jen-
seitig bleibt. Der Mensch kann und soll zu ihm aufsteigen. Nur so kann er zur Weisheit,
der hochsten Tugend des Philosophen gelangen. Im berithmten Hohlengleichnis schildert

2 Bd. 2, Kap. 3.1.
3 Vgl. zum Folgenden Herzgsell 25—-51; 84—111.
4 Platon: Politeia 506e-509b.

14.02.2026, 06:42:3: @



https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Gott

Platon auf dramatische Weise, wie jemand aus seinem schattenhaften Hohlendasein un-
ter vielen Leiden befreit und den steilen Weg hinauf ans Licht der Sonne gezerrt wird.’
Dort sieht er alles, wie es wirklich ist. Ubertragen heifst das: Im Licht des absolut Guten
erkennt er die Wahrheit von allem.

Den Aufstieg des Menschen zum Hochsten beschreibt Platon noch einmal in seinem
Symposion — diesmal als einen sehr angenehmen Aufstieg iiber alles mégliche Schone,
wie die schonen Korper, Lebensweisen und Wissenschaften, zum Schénen an sich, das
mit dem Guten an sich, also der Idee des Guten zusammenfillt. Am Ziel angekommen,
wird der Mensch das géttliche Schone selbst berithren und lauter, rein und unvermischt
in seiner Gestalt erblicken. Nur wenn er immerdar auf das Schéne blickt, es betrachtet
und mit ihm zusammen ist, ist sein Leben, so Platon, wahrhaft lebenswert und wird es
ihm gelingen, wahre Tugend zu erlangen. Wer aber die wahren Tugenden hervorbringt,
dem ist es beschieden, ,ein Gottgeliebter zu werden und [...] unsterblich zu sein“.

Auch wenn Platon die Idee des Guten nicht direkt Gott nennt, diirfte er sie als perso-
nalen Gottverstanden haben. So schreibt er im zweiten Buch des Staates Gott Eigenschaf-
ten zu, die auch der Idee des Guten zukommen, und gebraucht die Ausdriicke ,Gott“
und ,das Gute* eindeutig synonym. Auf rein philosophischem Erkenntnisweg kommter,
wenn man so will, zu einem dhnlichen Ergebnis wie die Autoren des ersten Schépfungs-
berichtes im Buch Genesis: Alle Weltwirklichkeit l4sst sich auf das Géttliche zuriickfith-
ren, das aus sich selbst heraus und somit absolut gut ist.

Fir Platon ist das Géttliche in erster Linie gut und schon, und das in einem objekti-
ven Sinn. Das Gute ist nicht gut, weil wir es erstreben. Vielmehr erstreben wir es, weil es
gutist. Und das Schone ist nicht deshalb schén, weil wir es schén und anziehend finden.
Wir finden es anziehend, weil es an sich und in sich schon ist. Weil das Gottliche objek-
tiv gut und schon ist, kann es der Mensch als erstrebenswert erleben und als anziehend
empfinden und erlebt und empfindet er es tatsichlich als ein solches, wenn es ihm auf-
geht. Schon bei Platon deutet sich damit an, was Thomas von Aquin spiter ausgefiihrt
hat: Das géttliche Gute beziehungsweise der gute Gott ist der Ursprung und das letzte
Ziel allen menschlichen Strebens.

Das deutsche Wort ,,schén“ kommt von ,,scheinen“ und bedeutet so viel wie leuchten.
Das Leuchtende fasziniert und erfreut uns. In der sinnlich wahrnehmbaren Welt macht
uns das Schone gliicklich, wenn wir es sehen oder horen. Auf analoge und geistige Weise
ist auch Gott schon. Er ist es auf urspriingliche Weise, weshalb uns seine geistige Schon-
heit mehr als alles andere Schone anzuziehen, zu entziicken oder sogar zu verziicken und
zu begliicken vermag.

Inspiriert von Platon hat Jahrhunderte spiter der antike nichtchristliche Philosoph
Plotin (204-270) erneut zum Aufstieg zur héchsten Wirklichkeit ermutigt. Er sah diese
Wirklichkeit mit Platon als das Schéne und Gute, vor allem aber als das absolut einfache
Eine an.

In seiner frithesten Enneade iiber das Schine, in der er den Aufstieg der menschlichen
Seele zum Gottlich-Schonen darlegt, beschreibt er sehr ausfithrlich die Empfindungen,
die dabei und bei der Schau des Schénen in der Seele eintreten. Die Seele wird entziicke,

5 Ebd. 514a-519b; 539d-541b.
6 Platon: Symposion 212a (Diotimas Dialog mit Sokrates und Diotimas Rede 208c-212a).

14.02.2026, 06:42:3: @

123


https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

124

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

gepackt und erschiittert sein. Uber die Schénheit des Gottlichen kann sie nur staunen,
sich wundern und sich freuen. Sie wird das Géttlich-Schéne genieRen, und sein Anblick
wird sie selig machen. Sie wird von grofier Sehnsucht und dem Wunsch ergriffen, sich
mit ihm zu vereinigen.

Plotin charakterisiert den Aufstieg als einen Prozess der Reinigung, der Vergeisti-
gung und der Erleuchtung, bei der das géttliche Schone die Seele mehr und mehr mit
seinem geistigen Licht erfiillt. Er fasst ihn ausdriicklich und konsequent als Weg ins Inne-
re auf. Darin diirfte die wichtigste Neuerung und Erginzung gegeniiber Platon liegen. In
ihrem Inneren kann die Seele ihre eigene Schonheit erblicken und schliefilich die Schén-
heit des Gottlich-Schonen selbst schauen. Deshalb soll sie , gleichsam die Augen schlie-
Ren“und in sich ,ein anderes Gesicht“, das ,innere Gesicht“ erwecken.”

Schlielich sieht Plotin im Aufstieg der Seele zum Schénen eine Riickkehr zum Ur-
sprung. Da das Géttlich-Schéne der Ursprung von allem und mithin auch der Seele ist,
bildet es ihre eigentliche Heimat. Plotin fordert daher alle auf: ,So lasst uns fliehen in die
geliebte Heimat“ — zum Ersten Schonen! , Dort ndmlich ist unser Vaterland, von wo wir
gekommen sind, und dort ist unser Vater.®

Plotin zufolge besteht fiir die Seele das Ziel ihres Aufstiegs darin, selbst schén und
tugendhaft zu werden und so dem Gottlich-Schénen dhnlich zu werden, um es schlief3-
lich zu schauen. Fiir die Seele heifdt ,,gut und schon werden, Gott dhnlich werden. Das
Schone, das Gute und Gott sind bei Plotin nur verschiedene Bezeichnungen fiir die eine,
absolut transzendente Wirklichkeit, die die ,Ursache von Leben, Denken und Sein“’® ist.

In der etwas spiter verfassten Enneade iiber das Gute oder das Eine fithrt bei Plotin der
Aufstieg der menschlichen Seele nicht zum Schénen, sondern zum Einen als ihrem Ziel.
Weil das Eine, das von Plotin auch des Ofteren der Eine genannt wird, als Héchstes nicht
etwas ist, sondern vor jeglichem ist, ist es absolut einfach:

,Da ndmlich die Wesenheit des Einen die Erzeugerin aller Dinge ist, ist sie keines von
lhnen. Sie ist also weder ein Etwas noch ein Wiebeschaffen noch ein Wieviel, weder
Ceist noch Seele; es ist kein Bewegtes und wiederum kein Ruhendes, nicht im Raum
nicht in der Zeit, ,sondern das Eingestaltige als solches‘; oder vielmehr ohne Gestalt,
da es vor jeder Gestalt ist"

Da das Eine keinerlei Gestalt oder Bestimmung besitzt und mit nichts sonst vergleich-
bar ist, was wir kennen, steht es auch iiber allen Namen und Benennungen. Es ist an sich
namenlos und unnennbar. Weil wir laut Plotin das Eine in gewissem Sinn haben, kon-
nen wir zwar etwas iiber es aussagen. Es selbst konnen wir jedoch nicht aussagen, da wir
es weder erkennen noch denken kénnen. Wir sagen aus, was es nicht ist. Was es aber
ist, sagen wir nicht aus. Damit leitet Plotin im Abendland die lange Tradition der nega-
tiven Theologie ein. Diese lisst sich zwar schon bei Philon (25 v. Chr.-50 n. Chr.) und bei

7 Plotin: Das Schone (1 6) 40f [es werden jeweils die Paragraphen angegeben: §§ 40f].
8 Ebd. 39.

9 Ebd. 31.

10  Ebd.33.

1 Plotin: Das Gute oder das Eine (VI 9) 22.

14.02.2026, 06:42:3: @



https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Gott

Clemens von Alexandrien (gest. 214 n. Chr.) belegen, ist aber erst durch ihn philosophie-
und theologiegeschichtlich wirksam geworden.

Da die Fiille des Einen unumfassbar ist, muss man es ,auch als unendlich ansehen*?.
Und da es ,das Zureichendste und Selbstgeniigendste von allem ist, so muss es auch das
Unbediirftigste sein‘®. Es ist ,weder gegen sich selbst noch gegen ein anderes bediirf-
tig™*. Das plotinische Eine bedarf im Gegensatz zum aristotelischen unbewegten Bewe-
ger nicht einmal ,des Denkens seiner selbst*®.

Weil das Eine durch keinerlei Form bestimmt ist, kann alles aus ihm stammen. Und
weil das Gebende immer das Hohere und das Gegebene immer das Geringere ist, muss
das Gebende nicht das haben, was es gibt. Das Hohere ist aber das Einfache. Deshalb
kann das absolut einfache Eine auch das Vielfiltige und das Viele aus sich hervorbrin-
gen. So geht aus ihm aufgrund seiner Giite, Uberfiille, Kraft und Vollkommenheit durch
Emanation der Geist hervor, aus dem Geist die Seele und aus der Seele die sinnlich-mate-
rielle Welt. Auch die Materie verdankt sich letztlich, wenn auch iiber einen stufenweisen
Abstieg, dem gottlichen Einen. Bei Plotin sind das Eine, der Geist und die Seele, mit denen
er sowohl die Weltseele als auch die Seele des Einzelnen meint, die drei Hypostasen, das
heif3t die drei selbstindigen Wirklichkeiten, die es gibt.

Das Ziel des Aufstiegs der Seele besteht darin, das Eine zu berithren, zu schauen und
sich mit ihm zu vereinigen. Um dieses Ziel erreichen zu kdnnen, muss die Seele zuvor
dem Einen dhnlich werden. Sie muss nun nicht mehr wie beim Aufstieg zum Schénen
primir schén und tugendhaft, sondern primir eins und einfach werden, weil das die
hauptsichlichen Kennzeichen des Einen sind.

Wie in seiner fritheren Schrift hebt Plotin sehr stark hervor, dass der Weg nach oben
ein Weg nach innen ist. Will man das Eine schauen, ,dann muss man von allem, was au-

16 Denn das Eine lisst

Ren ist, sich zuriickziehen und sich véllig in das Innere wenden'
sich nur im Inneren finden. Es ist, wie Plotin erklirt, ,fiir keinen draufden, sondern ist
bei allen, ohne dass sie es wissen”. Es , ist gewiss niemandem fern, und doch ist es allen
fern, es ist gegenwirtig und doch nur gegenwirtig fiir diejenigen, welche es aufnehmen
kénnen“®. Die Seele kann das Eine nur schauen, weil und insoweit sie ihm dhnlich ge-
worden ist und weil ihr im Innersten das Eine gegenwirtig ist.

Plotin hat mit seiner Lichtmetaphorik und -metaphysik, mit seiner Lehre von den
drei Hypostasen und vom absolut einfachen Einen, mit seinem Gedanken des Aufstiegs,
der zugleich ein Weg nach Innen und eine Riickkehr zum Ursprung ist, sowie mit seiner
negativen Theologie nachhaltig das christliche Denken bis zum Beginn der Neuzeit
beeinflusst. Zu der auf ihn zuriickgehenden Stromung des Neuplatonismus geh6ren
unter anderem Augustinus (354—430), Pseudo-Dionysios Areopagites (2. Hilfte des 5.

12 Ebd. 40.
13 Ebd. 41
14 Ebd. 42.
15 Ebd. 47.
16  Ebd.s51.
17 Ebd.s53.

18 Ebd.28.

14.02.2026, 06:42:3: @

125


https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

126

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

Jh.), Johannes Scottus Eriugena (810-877), Bonaventura (1221-1274), Meister Eckhart
(1260-1328) und Nikolaus von Kues (1401-1464).

Literatur

Platon: Simtliche Werke, Band 2: Lysis, Symposion, Phaidon, Kleitophon, Politeia, Phaidros.
Ubers. v. Friedrich Schleiermacher, Taschenbuch, 2004.
Plotin: Enneaden, 2015.

2.1.2 Das, iiber das hinaus nichts GroBeres gedacht werden kann
(Anselm von Canterbury)

Im Mittelalter hat der christliche Theologe und Philosoph Anselm von Canterbury
(1033-1109) in seiner Schrift Proslogion eine philosophische Definition von Gott vorge-
schlagen, die als besonders gelungen gelten darf und von vielen christlichen Denkern
aufgenommen worden ist. Fiir ihn ist Gott id quo maius cogitari non potest: ,das, itber das
hinaus Grofieres nicht gedacht werden kann?.

Anselm hilt Gott ganz offensichtlich fiir das Grofite iiberhaupt, lisst aber offen, wor-
in die Grofie besteht. Ist Gott als grofRtes Wesen etwa das erhabenste, das michtigste
oder das weiseste Wesen? Da seine Definition keine bestimmten Pridikate Gottes ent-
hilt, hat sie formalen, nicht materialen Charakter. Anselm wollte mit ihr sagen: Gott ist
das vollkommenste Wesen. Und er ist nicht nur faktisch das vollkommenste Wesen, das
zwar vollkommener als alle anderen Wesen ist, aber im Prinzip noch vollkommener sein
konnte. Er ist es notwendigerweise. Er konnte nicht vollkommener sein oder vollkom-
mener gedacht werden, als er ist. Von daher ist Gott das uniiberbietbar, maximal oder
absolut vollkommene Wesen.

Eigentlich stellt Anselms Definition eine Regel oder Maxime dar. Sie beschreibt ei-
nerseits, wie in der Regel von Gott gesprochen wurde und gesprochen wird, nimlich als
von einem maximal vollkommenen Wesen. Und sie schreibt andererseits vor, wie ange-
messen von Gott zu reden ist, nimlich so, dass er als das maximal vollkommene Wesen
gelten kann. Die Maxime Anselms ist deskriptiv und normativ zugleich.

Die Definition Gottes ist bei Anselm Teil eines Gottesbeweises, der spiter von Im-
manuel Kant ,ontologischer” Gottesbeweis genannt wurde und als solcher allgemein be-
kannt und berithmt ist. Anselm versuchte aufzuzeigen, dass Gott als absolutes Maxi-
mum nicht blofR im Verstand existieren kann, sondern auch in der Wirklichkeit existie-
ren muss, weil er sonst nicht das ist, itber das hinaus GréReres nicht gedacht werden
kann. Denn etwas, das sowohl im Denken des Verstandes als auch in der vom Denken
unabhingigen Wirklichkeit existiert, ist nach Anselm aufjeden Fall grofRer als etwas, das
nur im Verstand existiert. Also muss, so folgert Anselm, Gott als das maximale Wesen
auch in der Wirklichkeit existieren, womit seine reale Existenz bewiesen wire.

19 Anselm: Proslogion Kap. 2.

14.02.2026, 06:42:3: @



https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Gott

Diesen Gottesbeweis von Anselm variierte spater René Descartes (1596-1650) in sei-
ner Fiinften Meditation. Gott ist fiir ihn insofern das vollkommenste Wesen, als es simt-
liche Vollkommenbheiten besitzt. Da nun das Sein selbst im Sinne von wirklicher Existenz
eine Vollkommenbheit ist, muss Gott in Wirklichkeit existieren. Andernfalls wiirde ihm
eine Vollkommenheit fehlen und er wire nicht mehr das vollkommenste Wesen, das er
seiner Natur nach ist. Weil allein Gott das vollkommenste Wesen ist, kommt es nach Des-
cartes auch nur dem Gottesbegriff zu, das Sein oder die Existenz in sich einzuschliefRen.

Gegen diese Beweisfithrung wurde unter anderem von Thomas von Aquin und Kant
eingewandt, es werde bei ihr unzulissigerweise vom Begrift auf die Wirklichkeit, von der
Ebene des blofRen Denkens auf die Ebene der denkunabhingigen Realitit geschlossen.
Darauf liefRe sich wiederum mit Anselm und Descartes erwidern, dass nur zum Begriff
Gottes das reale Sein gehort, nicht aber zu irgendeinem anderen Begriff.

Thomas und Kant ist jedoch zuzustimmen, wenn sie den ontologischen Gottesbeweis
ablehnen, insofern in ihm aus einem blof3 gedachten Begriff Gottes dessen Existenz ab-
gleitet werden soll. Aber der ontologische Gottesbeweis muss nicht als eine rein logisch-
begriffliche Deduktion verstanden werden, bei dem von blof Gedachtem auf Reales ge-
schlossen wird. Und er sollte auch nicht so ausgelegt werden.

Denn im Gegensatz zu Kant ist weder fiir Anselm noch fiir Descartes der Gottesbe-
griff etwas von uns Menschen Erdachtes. Bei Anselm wird das deutlich, wenn er nach
seiner Definition Gottes erklirt, wir konnten die Nicht-Existenz Gottes nicht denken.?°
Ist etwas von uns blofd gedacht, konnen wir es jederzeit wieder ,wegdenken®, denken,
dass es nicht existiert. Das ist aber bei Gott laut Anselm nicht méglich. Wenn dem so ist,
kann es sich beim absoluten Maximum nicht um einen von uns nur gedachten Begriff
handeln. Vielmehr ist dieses Maximum dann eine Vorgegebenheit unseres Denkens und
Bewusstseins. Anselm fasst seine Gotteskennzeichnung nicht als einen von ihm genial
erdachten Gottesbegriff auf, sondern als etwas, was der Mensch in seinem Geist vorfindet.
Dasbestitigt sich, wenn er weiter hinten im Proslogion erklirt, das absolute Maximum sei
nicht nur etwas, iiber das hinaus Grof3eres nicht gedacht werden kann, sondern ,etwas
GroReres, als gedacht werden kann®. Gott ist folglich etwas, das unser Denken iiber-
steigt. Etwas von uns blof} Gedachtes oder Erdachtes wiirde unser Denken jedoch nicht
iibersteigen.

Die gleiche Interpretation legt sich bei Descartes’ ontologischem Gottesbeweis na-
he. Dieser Beweis muss von dessen zweitem Gottesbeweis in der Dritten Meditation aus
gelesen werden. Thm gemif kénnen wir alles Unvollkommene in der Welt als grund-
sitzlich Unvollkommenes nur deshalb erkennen, weil wir zumindest intuitiv ein absolut
Vollkommenes kennen, an dem wir alles Unvollkommene in der Welt messen. Die Er-
kenntnis der Vollkommenheit Gottes ordnet Descartes sogar der Selbsterkenntnis vor,
wenn er schreibt,

,[..] dass mithinin gewissem Sinne die Vorstellung des Unendlichen der des Endlichen,
d. h. die Vorstellung Gottes der des Ich vorausgeht. Wie kdnnte ich denn wissen, dass
ich zweifle, dass ich begehre, d. h., dass mir etwas fehlt und dass ich unvollkommen

20 Ebd.Kap.3.
21 Ebd. Kap.1s.

14.02.2026, 06:42:3: @

127


https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

128

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

bin, wenn in mir nicht die Vorstellung eines vollkommeneren Seienden wire? Denn
ich bemerke meine Mangel, indem ich mich mit ihm vergleiche.*

Wir konnen alles Unvollkommene und Endliche geistig iibersteigen, weil wir immer
schon eine Ahnung vom absolut vollkommenen und unendlichen Gott haben. Auch bei
Descartes erweist sich damit der Gottesbegriff als etwas nicht blofd von uns Gedachtes,
sondern etwas unserem Denken und Bewusstsein Vorgegebenes. Descartes bringt das
zum Ausdruck, indem er von der Idee Gottes als angeborener Idee spricht.

Der Mensch denkt sich nicht, wie Kant angenommen hat, Gott als maximal vollkom-
menes Wesen aus. Vielmehr ist die Struktur seines Bewusstseins und seines Geistes im-
mer schon von Gott geprigt. Denn wenn auch sein Geist faktisch begrenzt ist, so ist er
doch intentional unbegrenzt. Der Mensch greift als geistiges Wesen aus auf alles, was es
gibtund geben kann. Er zielt nicht nur auf das Endliche und prinzipiell Unvollkommene,
sondern auch auf das Unendliche und absolut Vollkommene ab. Damit ist er aber dyna-
misch auf Gott selbst ausgerichtet. Geht der Mensch in sich, kann er seines Strebens und
seiner innersten Sehnsucht nach Gott gewahr werden. Gott kommt ihm immer schon
in seinem geistig unbegrenzten Horizont und in seiner Ahnung von einem schlechthin
Vollkommenen entgegen. Er ist der Grund und das Ziel seiner geistigen Ausrichtung. Er
ist es auch letztlich, der den Menschen in der Welt immer weiter nach dem Vollkomme-
neren suchen und streben lisst.

Literatur

Anselm von Canterbury: Proslogion. Anrede. Lateinisch/Deutsch, 2005.
René Descartes: Meditationes de Prima Philosophia. Meditationen iiber die Erste Philosophie.
Lateinisch/Deutsch, 2020.

2.1.3 Das Sein selbst (Thomas von Aquin)

Auch Thomas von Aquin (1225-1274) stand noch unter neuplatonischem Einfluss. Aber er
nahm - und das war im christlichen Denken neu - sehr stark die Philosophie des Aristo-
teles auf, besonders dessen Seinsphilosophie. In seinem Hauptwerk, der Summa Theolo-
gica oder Theologiae, bestimmt er Gott philosophisch nicht blof als das hochste Seiende,
sondern als das Sein selbst, wobei er den Ausdruck ,das Sein selbst“ nicht von Aristoteles,
sondern von Pseudo-Dionysios entlehnt. Seine vollstindige Definition von Gott lautet:
,Gott ist das durch sich selbst seiende Sein selbst.“*

Fir die metaphysisch-ontologische Philosophie, die mit den Vorsokratikern im 6.
Jahrhundert vor Christus in Griechenland begann und die noch im 20. Jahrhundert Mar-
tin Heidegger in Anspruch nahm, gilt der Seinsbegrift als der umfassendste Begriff. Er
lasst sich auf alles, auf Endliches und Unendliches beziehen, freilich in analoger Weise.

22 Descartes: Meditationen 3,24.
23 Thomas:ST1q.4a.2 resp.

14.02.2026, 06:42:3: @



https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Gott

Das seinsphilosophische Denken wurde von Parmenides (540—470 v. Chr.), fiir den Sein
und Denken dasselbe waren, eréfinet. Bei ihm und allgemein in der Vorsokratik wurde
das Sein dem Nichtsein, dem Schein, dem Werden und der Erscheinung gegeniiberge-
stellt. Den analogen Charakter des Seins, demgemif$ alles aufje verschiedene Weise Sein
hat, also ,,ist“, haben schon Platon und Aristoteles ausdriicklich hervorgehoben.

Bei Thomas ist nun mit Sein ganz allgemein der Grundvollzug eines jeden Seienden,
,da“ zu sein, gemeint. Sein ist der Akt, durch den etwas ist. Dabei riumt Thomas wie
schon Aristoteles der Substanz als dem selbstindig Seienden den Seinsvorrang vor dem
Akzidens als dem unselbstindig Seienden ein. Da Gott das Sein selbst ist, ist er es, der
durch sein Wirken jedes Seiende dazu ermichtigt, sein Sein zu vollziehen und mithin zu
sein. Thomas ibernimmt in dem Zusammenhang den platonischen Gedanken der Teil-
habe. Fiir ihn haben alle geschaffenen Seienden am Sein Gottes teil, insofern ihnen Gott
durch die Schopfung einen grofieren oder geringeren Anteil am Sein gibt und auf diese
Weise eine mehr oder weniger grofde Gottihnlichkeit schenkt. Im Vollkommensein und
Ewigsein Gottes erfiillt sich der Sinn von Sein.

Dass Gott das Sein selbst ist, heif3t fiir Thomas nicht nur, dass er dem Nichts entge-
gensteht und wirklich existiert, sondern dass er die grenzenlose Fiille aller Vollkommen-
heiten oder alles dessen, was es gibt und geben kann, ist. Zu seinen Vollkommenheiten
zihlen alle philosophisch erschlossenen Kennzeichen, wie die Gutheit, Schonheit und
Einheit, aber auch alle durch die Bibel bekannten Eigenschaften, wie die Barmherzig-
keit, die Gerechtigkeit, die Treue und die Liebe.

Es zeigt sich somit bei Thomas eine gewisse Zweideutigkeit des Seinsbegriffs. Sein
kann einmal das blofRe Dasein oder blof3e Existieren eines Seienden bedeuten. Es kann
aber auch fir die Fiille des Seins stehen, die alles Seiende in analogem Maf3e aufweist. Da
hohere Seiende, wie Lebewesen und Menschen, sich erst entwickeln miissen, besitzen
sie die ihnen mogliche Seinsfiille nicht sogleich und in der irdischen Existenzweise wohl
nie ganz. Seinsmoglichkeiten bleiben unverwirklicht. Insofern lisst sich zwischen ithrem
tatsichlichen Sein in seiner konkreten Seinsfiille und der ihnen aufgrund ihres Wesens
moglichen Seinsfiille unterscheiden. Endliche Seiende bleiben in ihrem Sein hinter ih-
rem Wesen zuriick.

Vollig anders verhilt sich das bei Gott. Da in ihm als unerschépflicher Seinsfiille kei-
ne Seinsmoglichkeit unverwirklicht ist, holt er in seinem Sein sein Wesen ganz ein. Da
er reine Aktualitit ohne unrealisierte Potenzialitit, reine Wirklichkeit ohne unverwirk-
lichte Méglichkeit ist, fallen in ihm — und nur in ihm — Sein und Wesen zusammen. Fiir
Thomas von Aquin sind bei Gott — und nur bei ihm — Sein und Wesen identisch. Gott ist
alles, was er sein kann und was iiberhaupt sein kann, in Wirklichkeit. Sein Wesen besteht
genau darin, die unerschépfliche Fiille des Seins selbst zu sein, weshalb es vollkommen
erfillt ist. Aus diesem Wesen lassen sich dann im Sinne von Thomas etliche weitere me-
taphysische Bestimmungen Gottes herleiten.

Wenn Gott das Sein selbst ist, kann er sein Sein nicht von einem anderen haben. Das
Sein Gottes ist daher absolut. Gott ist das absolute, durch nichts anderes bedingte Sein.
Er verdankt seine Existenz keiner anderen Wirklichkeit als sich selbst. Mit seiner Abso-
lutheit geht seine Aseitdit einher. Gott existiert von sich her (a se), nicht — wie alles endliche
Seiende — von einem anderen her (ab alio). Gott hat somit den Grund seines Seins in sich
selbst. Er ist causa sui, Grund oder Ursache seiner selbst, und das in einem doppelten

14.02.2026, 06:42:3: @

129


https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

130

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

Sinn: Er existiert aus sich und durch sich und ist damit gewissermafien die Wirkursache
seiner selbst. Und er existiert fir sich und um seiner selbst willen und ist damit gewis-
sermaflen die Zielursache seiner selbst. Gott ist Grund und Ziel seiner selbst. Er existiert
von sich her und auf sich hin.

Wenn Gott die Seinsfiille schlechthin ist, dann ist er auch unendlich. Gott ist das un-
endliche Sein. Sein Wesen ist die Unendlichkeit. Deshalb gibt es fiir ihn keinerlei Grenze.
Wihrend alles endliche Seiende der Welt auf vielerlei Weise begrenzt und beschrinkt ist,
ist er weder quantitativ, etwa raumlich oder zeitlich, noch qualitativ in irgendeiner Wei-
se eingeschrankt.

Als unendliches Sein ist Gott der endlichen Welt gegeniiber transzendent. Bereits fiir
Platon war die Idee des Guten den anderen Ideen gegeniiber und damit noch mehr der
sichtbaren Welt gegeniiber transzendent. Als Grund von allem existierte sie fiir ihn auf
andere Weise als alles andere oder war sogar ein ganz anderes Wesen als alles andere. Die
Transzendenz Gottes ist von daher nicht riumlich zu verstehen, sondern seinsmifig.
Gott ist nicht aufRerhalb der Welt und in diesem Sinne weltjenseitig. Er ist ,jenseits* der
Welt, insofern er ganz anders ist als sie, sich wesensmifRig von ihr unterscheidet. Gerade
weil Gott in seiner Andersheit und Unendlichkeit die Welt metaphysisch unendlich tran-
szendiert, also tibersteigt, kann er der Welt auch ganz immanent sein. Er ist in allem in
der Welt gegenwirtig, ja, er ist allem innerlicher, als es sich selbst ist. Die Welttranszen-
denz und die Weltimmanenz Gottes gehdren zusammen. Weil Gott der Welt immanent
ist, ist er in der Welt, und weil er die Welt transzendiert, kann die Welt in ihm sein. Gott
und Welt sind verschieden, aber nicht getrennt. Die Welt stellt keine Grenze fiir Gott dar.
Sie kann seine Unendlichkeit nicht begrenzen.

Als unendliches Sein ist Gott ewig. Fiir Gott gibt es keine zeitliche Grenze, keinen An-
fang und kein Ende. Seine Ewigkeit bedeutet aber mehr und anderes als unbegrenztes,
immerwihrendes Dasein in der Zeit. Als jenseitige Wirklichkeit tibersteigt Gott auch die
Zeit. Er ist nicht in der Zeit, auch wenn in gewissem Sinn die Zeit in ihm ist. Er steht iiber
der Zeit und ist somit iiberzeitlich. Die Ewigkeit Gottes besteht nicht in einer unbegrenz-
ten Zeitlichkeit, sondern in der Uberzeitlichkeit.

Als Sein selbst existiert Gott notwendig. Seinem absoluten Sein wire das absolute
Nichts entgegengesetzt. Das absolute Nichts, das heifdt den Zustand, dass es niemals
irgendetwas gegeben haben wird, kann es nicht geben, da es zumindest uns gibt.
Aufgrund unserer eigenen Existenz wissen wir mit unbezweifelbarer Sicherheit, dass
es Sein gibt. Damit ist aber das absolute Nichts als unmdglich ausgeschlossen und
modallogisch sein absolutes Gegenteil, nimlich das absolute Sein, das Gott selbst ist, als
notwendig erwiesen. Denn notwendig ist das, dessen Gegenteil unméglich ist. Wahrend
Gott notwendig existiert, also nicht nicht sein kénnte, ist alles in der Welt und die
Welt als ganze, metaphysisch betrachtet kontingent und konnte daher ebenso gut nicht
existieren.

Als das Hochste iiberhaupt ist Gott iiberdies einfach, wie bereits Plotin erkannt hat.
Gott setzt sich nicht aus irgendwelchen Teilen zusammen, auch nicht aus metaphysi-
schen Komponenten. Sein absolutes Sein lisst sich nicht in Dasein und Sosein oder Exis-
tenz und Wesen, nicht in Akt und Potenz, nicht in Form und Materie, nicht in Triger
und Eigenschaften, nicht in Substanz und Akzidenzien oder dhnliches aufteilen. Auch
all die verschiedenen Vollkommenbheiten, die wir inhaltlich auseinanderhalten und ihm

14.02.2026, 06:42:3: @



https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Gott

zusprechen, fallen in ihm zusammen und unterscheiden sich in ihm und fiir ihn selbst
nicht. Seine Weisheit unterscheidet sich nicht von seiner Barmherzigkeit und seine All-
macht nicht von seiner Allwissenheit. In Gott gibt es nur eine einzige wirkliche Verschie-
denheit, das ist die zwischen Vater, Sohn und Geist.

Als Hochstes ist Gott schliefllich auch reiner Geist. Zur vollkommenen Fiille seines
Seins gehort es, vollkommen bei sich zu sein, sich vollkommen selbst zu besitzen. Die
Geistigkeit Gottes besteht im vollendeten Selbstbezug. Sie weist bereits auf seine Perso-
nalitdt hin. In Gott als Geist gibt es ein Erkennen und ein Wollen, ein absolutes Selbst-
bewusstsein und eine absolute Selbstbestimmung und damit absolute Freiheit und Sub-
jektivitit.

Bei den Bestimmungen Gottes lisst sich riickblickend zwischen Begriffen, die in-
haltlich angeben, was Gott ist, und solchen, die anzeigen, wie oder aufwelche Weise Gott
das ist, was er ist, unterscheiden. Erstere konnte man Begriffe erster Ordnung, letztere
Begriffe zweiter Ordnung nennen. Mithilfe von Begriffen der ersten Ordnung lisst sich
etwa von Gott aussagen: Er ist gut, er ist weise, er ist schon. Mithilfe der Begriffe zwei-
ter Ordnung lisst sich dann prizisieren, auf welche Weise Gott gut, weise und schon ist:
Er ist auf vollkommene, unbedingte, unendliche, analoge, transzendente und einfache
Weise gut, weise und schon. Auf jeden Begriff erster Ordnung lassen sich Begriffe der
zweiten Ordnung anwenden.

Literatur

Thomas von Aquin: Summa Theologiae |, 1—13 (Cottes Dasein und Wesen) [= ST], in der Bi-
bliothek der Kirchenviter (online).

2.1.54 Das absolute Maximum und Minimum, das Nicht-Andere
und das Konnen selbst (Nikolaus von Kues)

Sein ganzes Leben lang suchte Nikolaus von Kues (1401-1464) nach dem angemessens-
ten spekulativen Gottesbegriff.** Drei der von ihm entwickelten Begriffe seien hier vor-
gestellt.

Im Anschluss an Anselms Definition kennzeichnet Cusanus in seinem frithen Haupt-
werk De docta ignorantia (Die belehrte Unwissenheit) Gott als das Grofite, als das Maxi-
mum. Weil Gott das absolut Grofte ist, ist er schlechthin alles. Es gibt nichts, was sich
ihm gegeniiberstellen liefRe. Andernfalls wire er ja begrenzt und nicht alles und folglich
auch nicht das absolut Grofite.

Weil Gott das absolut GrifSte ist, ist er zugleich das absolut Kleinste, das absolute Mini-
mum. Wire er das absolut Kleinste nicht, so lief3e sich ihm etwas gegeniiberstellen, das
er nicht wire, und dann wire er nicht mehr alles und somit auch nicht mehr das absolut

24 Vgl Herzgsell 208—254.

14.02.2026, 06:42:3: @

131


https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

132

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

Grofte. Gott ist folglich das absolut Grofdte und absolut Kleinste. In thm fallen das Grof3-
te und das Kleinste zusammen. Insofern er das Grof3te ist, ist alles in ihm. Und insofern
er das Kleinste ist, ist er in allem.

Zu Gott als dem absolut Gréf3ten gibt es keinen Gegensatz. Gott steht iiber allen Ge-
gensitzen, und zwar, wie Cusanus prézisiert, ,im unendlichen Abstand [...] iber allen
Gegensitzen”. In ihm fallen, wie sich am Zusammenfall des Gréfiten und Kleinsten
zeigt, alle Gegensitze zusammen. In diesem Sinn ist Gott die Koinzidenz der Gegen-
satze: die coincidentia oppositorum.

Unter den Gegensitzen, die zusammenfallen, sind bei Cusanus nicht nur kontrire
Gegensitze — wie etwa zwischen schwarz und weif —, sondern auch kontradiktorische
Gegensitze — wie etwa zwischen Sein und Nicht-Sein — zu verstehen, weshalb man zwi-
schen einer schwachen und einer starken Koinzidenz unterscheiden kann. Aufgrund des
Zusammenfalls auch der kontradiktorischen Gegensitze, das heif3t der Widerspriiche,
ist der Gottesbegriff bei Cusanus nicht als ein ,realistischer” Begriff zu verstehen, dem-
zufolge Gott etwa das hochste Sein wire, sondern als ein , spekulativer” Begrift, demzu-
folge Gott noch einmal den Gegensatz von Sein und Nicht-Sein itbersteigt. Wahrend fir
Cusanus anfinglich in De docta ignorantia Gott selbst die Koinzidenz ist, steht fiir ithn in
spateren Werken Gott als absolute Einheit noch itber oder jenseits der Koinzidenz. Auf
diese Weise versucht Cusanus noch einmal, die Transzendenz Gottes gesteigert zu den-
ken. In Gott ist nicht mehr das Zusammenbestehen, sondern das Nicht-Sein der Gegen-
sitze zu denken. Da Gott die Koinzidenz der Gegensitze noch einmal unendlich tiber-
steigt, ist in ihm alle Gegensitzlichkeit der Gegensitze vollkommen tiberwunden.

Aus der absoluten Grofde Gottes ergibt sich auch seine Unendlichkeit. Bei allem Endli-
chen und Begrenzten gibt es ein Mehr und ein Weniger. Wire Gott endlich, so kénnte er
groer oder kleiner sein und wire nicht mehr das absolut Gré8te. Nur das Unendliche
kennt kein Mehr oder Weniger. Das absolut Grof3te, und das heifdt Gott, ,muss [daher]
unendlich sein‘®¢.

Zwischen dem Unendlichen und dem Endlichen besteht fiir Cusanus eine Inkom-
mensurabilitit (Unvergleichbarkeit). Das Unendliche lisst sich durch Vergroferung eines
Endlichen niemals erreichen und mit Endlichem grundsitzlich nicht vergleichen. Selbst
wenn sich eine endliche Gréf8e im Sinne der Analogie ihrem Gehalt nach mit dem Un-
endlichen vergleichen lieRe, bliebe sie ihrem Maf3 nach mit ihm unvergleichbar und so-
mit fiir Cusanus iiberhaupt unvergleichbar. Die menschliche Liebe beispielsweise lief3e
sich nach Cusanus aufgrund ihrer Begrenztheit grundsitzlich nicht mit der unendlichen
Liebe Gottes vergleichen. Von seinem quantitativen Unendlichkeitsverstindnis her lehnt
Cusanus den Gedanken der Analogie ab. Da sich ihm zufolge Gott mit nichts Bekanntem
in der endlichen Welt vergleichen lisst, lisst er sich auch nicht wirklich erkennen und er-
scheint er der Vernunft eher als Nichts denn als ein Etwas, wie schon Pseudo-Dionysios
bemerkt hat.

Allerdings sollte man sich dem Gedanken der Analogie, so liefe sich hier gegen Cusa-
nus einwenden, nicht quantitativ, sondern metaphysisch nihern. Gottist das, was er ist,
nicht nur unbegrenzt, sondern vor allem auf andere Weise. Da er sein Sein ganz aus sich

25 Cusanus: De docta ignorantia 1 16,43.
26  Ebd.13,9.

14.02.2026, 06:42:3: @



https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Gott

hat und das Sein selbst ist, besitzt er keine Vollkommenheiten, sondern ist er die eine
Vollkommenbheit selbst. Er ist nicht einfach weise, er ist die Weisheit selbst. Er ist nicht
blof} gut, er ist das Gute selbst, und so fort. Im Gegensatz dazu kommen den Geschdpfen
Vollkommenheiten nur zu, insofern sie an der einen Vollkommenheit Gottes teilnehmen.
Sokrates war weise, aber nicht die Weisheit selbst. Er war nicht vollig aus sich heraus
weise, sondern er war weise, weil er Anteil an der Weisheit Gottes hatte. Wenn deshalb
Gott liebt, liebt er nicht nur unvergleichlich, nimlich unendlich mehr als der Mensch. Er
liebt vielmehr auf andere Weise als der Mensch, weil er die Liebe selbst ist. Beriicksich-
tigt man die metaphysisch unterschiedliche Art und Weise des Vollkommenseins, kann
man eine gewisse Ahnlichkeit zwischen den Vollkommenheiten der Geschépfe und der
einen Vollkommenbheit Gottes durchaus einrdumen. Die Liebe des Menschen dhnelt der
Liebe Gottes, ist aber von ihr dadurch unterschieden, dass er die Liebe nur hat, und dies
in begrenztem Maf3e, wihrend Gott die aus sich heraus unerschépfliche Liebe selbst ist.

In der spiteren Schrift De li non aliud (Vom Nichtanderen) wird fiir Cusanus das
Nicht-anders-Sein Gottes dann zum grofen Thema. Gott ist fiir ihn das Nicht-Andere,
das durch nichts anderes bestimmt werden kann und daher ,sowohl sich selbst wie
alles andere bestimmt“*’. Die Nicht-Andersheit Gottes gegeniiber dem anderen, das
heifdt den Geschopfen, bedeutet nicht Identitit mit dem anderen, wohl aber grofit-
mogliche Einheit mit dem anderen, was soviel wie Identitit in Verschiedenheit besagt.
Damit erweist sich jedoch das Nicht-Andere zugleich als das wesentlich Andere und in
diesem Sinn das ganz Andere. Gott ist keinem Geschopf gegeniiber das andere, wie es
die anderen Geschopfe sind. Er ist auf ganz andere Weise anders als alles andere. Seine
Nicht-Andersheit bedeutet demnach zugleich wesentliche Andersheit. Er ist der ganz
Andere, der auf eine ganz andere Weise anders ist als alles andere. Und es ist genau diese
ganz andere Weise des Andersseins, die es ihm gestattet, vollkommen eins mit jedem
einzelnen Geschopf und mit der Schépfung als ganzer zu sein.

Mit dem Begriff des Nicht-Anderen fiir Gott vermag Cusanus auf philosophisch ori-
ginelle Weise drei grundlegende theologische Sachverhalte auszudriicken:

« Gott ist als das Nicht-Andere (non aliud) der Grund fur die Identitit eines jeden Ge-
schopfs, insofern es jeweils durch ihn nichts anderes (non aliud) als es selbst ist, also
genaudasist, was esist. Erverhilft allen Geschépfen zuihrem Sein und zu ihrer Iden-
titit. Des Weiteren ermdglicht er all unsere Erkenntnis, indem wir durch ihn und in
ihm alles als das erkennen, was es ist, nimlich nichts anderes (non aliud) als es selbst.

« Gottals das Nicht-Andere ist allen Geschopfen auf ganz einzigartige Weise nahe und
mit allen Geschopfen auf ganz einzigartige Weise eins.

«  Gott als das Nicht-Andere ist aber eben deshalb auch das ganz Andere, das auf ganz
andere Weise anders ist, als es die Geschopfe untereinander sind.

Aber auch den Begriff des Nicht-Anderen versucht Cusanus in seiner letzten Schrift De
apice theoriae (Die hochste Stufe der Betrachtung) durch einen noch genaueren und bes-
seren Gottesbegriff zu iiberbieten. Das, was alle Metaphysiker suchen, ist der Grund von
allem, das Grundbestehen allen Grundbestandes. Dieses Grundbestehen muss aber sein

27  Cusanus: Vom Nichtanderen 2,6.

14.02.2026, 06:42:3: @

133


https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

134

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

konnen. Weil es sein kann, kann es aber auf keinen Fall ohne das Kinnen-Selbst (posse
ipsum) sein. Denn wie konnte es ohne das Kénnen sein? Also ist das Konnen selbst der
Grund von allem.

Die Wahrheit des Kénnen-Selbst leuchtet jedem Menschen ein. Es gibt, so Cusanus,
keinen Knaben oder Jingling, der das Kénnen-Selbst nicht kennt, da doch jeder sagt, er
konne essen, er konne laufen und er kénne sprechen. Jeder Kénnende setzt das Konnen-
Selbst insofern voraus, als ohne seine Voraussetzung itberhaupt nichts sein kann.

Das Kénnen-Selbst ist aber nichts anderes als der dreieinige Gott selbst, der deshalb
den Namen der Allmichtige oder das Kénnen jeder Michtigkeit tragt. Alles Kénnen in
der Welt hat seine Kraft von ihm, dem absoluten und allmichtigen Kénnen-Selbst, dem
gegeniiber nichts Michtigeres empfunden, vorgestellt oder gedacht werden kann. Diese
Feststellung rundet Cusanus ganz am Ende der Schrift mit den Worten ab:

,Beiihm [dem Allmachtigen] ist alles moglich und nichts unmdoglich. Er ist die Starke
der Starken und die Kraft der Krafte. Seine vollkommenste Erscheinung [in der Welt]
tber die hinaus es keine vollkommenere geben kann, ist Christus, der uns zur klaren
Betrachtung des Kénnen-Selbst durch Wort und Beispiel fiithrt.?®

Cusanus hat damit nach eigener Einschitzung den genauesten und angemessensten
Gottesbegriff gefunden, der moglich ist, wohl wissend, dass Gott auch diesen Begriff
unendlich tibersteigt. Wie fiir Thomas von Aquin der hochste philosophische Gottesbe-
griff das Sein selbst ist, ist fiir ihn am Ende der hochste philosophische Gottesbegrift das
Konnen selbst. Mit diesem Begriff gelingt es ihm insbesondere, den prozesshaften und
dynamischen Charakter der Wirklichkeit Gottes in Bezug auf die Welt darzutun. Gott
ist der Grund der Welt, in dem alles schon vollkommene Wirklichkeit ist, was in der Welt
moglich ist und wirklich wird. Er ist der Méglichkeitsgrund der Welt, der alles in der Welt
ermoglicht. Cusanus driickt damit philosophisch das aus, was in der Bibel so formuliert
ist: Fiir Gott ist nichts unméglich; fir ihn ist alles moglich.”

Literatur

Nikolausvon Kues (Nicolaus Cusanus): De docta ignorantia. Die belehrte Unwissenheit, Liber
primus. Buch |, Zweisprachige Ausgabe, 1994.

Nikolaus von Kues: Vom Nichtanderen: De li non aliud (Philosophische Bibliothek), 1987.

Nikolaus von Kues: De apice theoriae. Die hichste Stufe der Betrachtung (Philosophische Bi-
bliothek), 1986.

28  Cusanus: De apice theoriae Grundsitze XII.
29 Lk1,37; Mk10,27.

14.02.2026, 06:42:3: @



https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Gott
2.1.5 Der absolute Geist (Georg Wilhelm Friedrich Hegel)

Fir den niederlindischen jidischen Philosophen Baruch de Spinoza (1632-1677) gab es
nur eine Substanz, nur ein Seiendes, das aus sich selbst ist, und das war Gott. In der Ethik,
seinem Hauptwerk, definiert er ihn als ,das absolut unendliche Wesen, d. h. die Sub-
stanz, die aus unendlichen Attributen besteht, von denen jedes ein ewiges unendliches

Wesen ausdriickt“*°

. Demgemif besitzt Gott unendlich viele Attribute oder Seinswei-
sen, die alle in ihrer Art sein unendliches Wesen bekunden. Der Mensch kennt nur zwei
von ihnen: das Denken und die riumliche Ausdehnung, die fiir Spinoza ebenfalls zu den
Attributen Gottes zihlt. Mit seiner Auffassung, es gebe nur eine einzige substanzielle
Wirklichkeit, nimlich die géttliche, vertrat Spinoza einen extremen Monismus, mit sei-
ner Uberzeugung, die Weltwirklichkeit sei selbst géttliche Wirklichkeit, einen Pantheis-
mus oder Panentheismus. Sein Begriff von Gott als einziger Substanz hat in der Zeit der
Klassik Lessing, Herder und Goethe sowie den deutschen Idealismus stark beeinflusst.

In seiner Phinomenologie des Geistes distanziert sich Georg Wilhelm Friedrich Hegel
(1770-1831) jedoch kritisch von diesem Begriff.** Gott ist nicht blof} Substanz, sondern
lebendige Substanz, Subjekt, ja Geist. Als solchen soll ihn der menschliche Geist erken-
nen und denkend bestimmen. Der Geist ist sich dessen bewusst, bei sich zu sein, indem
er beim anderen ist, sich auf sich selbst zu beziehen, indem er sich auf anderes, von ihm
Unterschiedenes bezieht. Hegel nennt diese Struktur des Geistes Begriff oder in der voll-
endeten Gestalt Idee. Fiir ihn ist Gott weder als Sein noch als Wesen, sondern allererst
als Begriff, der sich zur Idee entwickelt, zu denken: als absoluter Geist.

Gott ist Geist. So steht es schon im Johannesevangelium.** Geist ist fiir Hegel Pro-
zess, Bewegung, Leben. Gott als Geist vollzieht in sich selbst eine dialektische Bewegung.
Er unterscheidet sich in sich selbst und hebt diesen Unterschied auf. Er setzt in sich den
Widerspruch, belisst es aber nicht bei diesem Widerspruch, sondern hebt ihn dialek-
tisch auf, indem er ihn absolut negiert. Auf diese Weise nimmt Gott eine konkrete Gestalt
an: die Gestalt der Dreieinigkeit.*

In der Gottheit als absolutem Geist setzt der Vater den Sohn als das von ihm Ver-
schiedene, hebt aber diesen Unterschied im Heiligen Geist auf, um im Sohn ganz bei
sich selbst zu sein, sich selber im Anderen seiner selbst anzuschauen. Erst die ganze dia-
lektische Bewegung, die reale Uberwindung des realen Widerspruchs, macht nach Hegel
die konkrete, spekulative Idee der Dreieinigkeit aus: ihren ewigen Prozess, ihre Leben-
digkeit, ihre wahrhafte Wirklichkeit, ihre absolute Wahrheit und ihre Unendlichkeit.

Fiir Hegel bleibt der Unterschied in Gott zwischen Vater und Sohn auch nach seiner
Aufhebung im Heiligen Geist bestehen. Mit einer absoluten Negation ist keine abstrakte
Negation gemeint, bei der am Ende der Unterschied nicht mehr vorhanden ist, sondern
ein dialektisches Aufheben im bekannten dreifachen hegelschen Sinn: Autheben als Negie-
ren oder Beseitigen, als Aufbewahren oder Bewahren und als Hinaufheben auf eine hohere
Stufe. Im Zusammenhang der Dreieinigkeit Gottes bedeutet dies:

30  Spinoza: Die Ethik Erster Teil (Von Gott) Def. 6.
31 Vgl. Herzgsell 346-388.

32 Joh4,24.

33 Bd.2 Kap.3.1.

14.02.2026, 06:42:3: @

135


https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

136

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

- Der Unterschied oder Widerspruch zwischen Vater und Sohn wird insofern aufge-
hoben, als alles Trennende, Entzweiende und Entfremdende, das mit diesem Unter-
schied einhergehen kénnte, vollig behoben, entfernt, beseitigt ist.

- Der Unterschied zwischen Vater und Sohn bleibt auch nach seiner Aufhebung im
Heiligen Geist bewahrt, erhalten.

«  Der Unterschied zwischen Vater und Sohn ist durch die Aufthebung im Heiligen Geist
auf eine hohere Stufe gehoben, in eine héhere Einheit integriert.

Die Einheit in Verschiedenheit lisst sich, wie Hegel im letzten Teil seiner Vorlesungen iiber
die Philosophie der Religion darlegt, auch nach der Weise der Empfindung ausdriicken und
besagt dann, dass Gott die Liebe ist, wie es bereits im ersten Johannesbrief heifst.** Die
Liebe bestimmt Hegel als ,ein Unterscheiden zweier, die doch fiireinander schlechthin
nicht unterschieden sind*®. Sie ist das Gefithl und das Bewusstsein mit dem anderen
trotz der Verschiedenheit vollkommen eins zu sein. In der Liebe bin ich auf3er mir, nim-
lich beim anderen, habe ich mein Selbstbewusstsein nicht in mir, sondern im anderen,
und ist umgekehrt der andere aufRer sich und hat sein Selbstbewusstsein nur in mir. Die
Liebenden sind nur das Bewusstsein ihres Auflersichseins und ihrer Einheit.

An Gottes innerer dialektischer Bewegung, sich dreifaltig zu unterscheiden und den
Unterschied aufzuheben, bemingelt Hegel nun freilich, sie sei nur ein Spiel, dem der
eigentliche Ernst fehle. Denn wenn Gott, der Vater, sich das Andere gegeniiberstellt, ist
dieses Andere, der Sohn, wiederum Gott, wiederum gottlich. Ganz anders verhilt es sich
bei der Erschaffung der Welt durch Gott. Die Welt ist da bestimmt als das wesentlich An-
dere Gottes, die Negation von Gott, da sie, so Hegel, auf3er Gott, ohne Gott, ja gottlos ist.
Erschafft Gott die Welt, so setzt er ein Anderes, das ihm gegeniiber wirklich und wesent-
lich anders ist, insofern es endliche, nichtgéttliche Wirklichkeit ist.

Hegel zufolge besteht aber nur fiir unsere Vorstellung, nicht jedoch dem reinen Be-
griff und dem Gedanken nach ein wesentlicher Unterschied zwischen dem Anderen der
Welt und dem Anderen in Gott, zwischen dem Prozess der Welt und dem innergéttlichen
dreieinigen Prozess. Denn Gott erschafft die Welt als das Andere seiner, um sie durch den
Sohnim Heiligen Geist ganz mit sich zu verséhnen, ganz mit sich zu einen. So aufgefasst
setzt sich im Prozess der Welt der innergéttliche dialektische Prozess nur fort. Sowohl
die trinitarische Entfaltung Gottes als auch die , dufere Erschaffung und Verschnung
der Welt durch Gott ist im Grunde nichts anderes als der dialektische Prozess Gottes,
sich als Anderes zu unterscheiden und dieses Andere in sich zuriickzunehmen. Im Welt-
prozess als ganzem manifestiert sich der zeitlose innergottliche Prozess und geht in der
Zeit weiter.

Innerhalb des Weltprozesses vollendet sich der dreieinige Prozess Gottes zunichst
einmal in der Menschwerdung des Sohnes. Denn erst in der Menschwerdung haben die
verschiedenen gottlichen Personen wirklich verschiedene Bestimmungen: der Vater die
Bestimmung der Géttlichkeit und der Unendlichkeit, der Sohn die Bestimmung des
Menschseins und der Endlichkeit. Erst durch die Menschwerdung erhilt der Sohn die

34 1]oh4,8.
35  Hegel: Vorlesungen iiber die Philosophie der Religion 11, 234.

14.02.2026, 06:42:3: @



https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Gott

Bestimmung des Anderen als solchen, ist er dem Vater gegeniiber ein freies selbstindi-
ges Wesen.

In der Menschwerdung vollendet sich die dialektische Bewegung Gottes als Negation
der Negation.

Durch das Leben, Leiden und Sterben Jesu Christi nimmt Gott das Menschsein als
ihm Fremdes, als fiir ihn anderes ganz an: Das ist die dufRerste Negation. Durch die Auf-
erweckung und Auferstehung Jesu Christi verséhnt er dieses Fremde und Andere des
Menschseins und Weltseins ganz mit sich und eint es mit sich: Das ist die duflerste Ne-
gation der Negation.

Fir die Menschen tritt im Schicksal Jesu das dreieinige Leben Gottes, seine innere
ewige Bewegung und Geschichte in Erscheinung. Mit dem Bewusstsein, Gott sei in Je-
sus Christus erschienen und habe in ihm sein innerstes geistiges Leben und seine Liebe
geoffenbart, entsteht die Gemeinde der Christen. Dieses Bewusstsein hebt nach dem Tod
und der Auferstehung Jesu mit der AusgiefSung des Heiligen Geistes an.

Durch den Heiligen Geist werden sich die Gliubigen dessen bewusst, selbst Geist
und Liebe zu sein, und zwar nicht nur als Einzelne, sondern als Gemeinde, als Gemein-
schaft. Der Geist und die Liebe machen ihr wahrhaftes Selbstbewusstsein, ihr Innerstes
und Eigenstes aus. Dank des Heiligen Geistes erkennen die Gliubigen der Gemeinde,
dass in ihrer eigenen Subjektivitit und Geistigkeit der gottliche Geist selbst gegenwir-
tig ist, ja dass ihre Subjektivitit und Geistigkeit eins ist mit ihm. Damit vollendet sich
durch das Wirken des Heiligen Geistes die dialektische Bewegung Gottes in der Welt.
Ganz vollendet wird sie sein, wenn die Welt als ganze vollendet ist.*¢

Literatur

Baruch de Spinoza: Die Ethik, 2023.
G.W.F. Hegel: Vorlesungen iiber die Philosophie der Religion |I, Werke 17, 2013.

2.1.6 Das heilige Geheimnis (Karl Rahner)

In seinen drei Vorlesungen Uber den Begriffdes Geheimnisses in der katholischen Theologie ent-
faltete der katholische Religionsphilosoph und Theologe Karl Rahner (1904-1984) Ende
der 50er-Jahre den Gottesbegriff, der am stirksten mit ihm verbunden wird: das heilige
Geheimnis.

Von seinem philosophischen Ansatz her bestimmt Rahner den Menschen als das We-
sen der Transzendenz, der unbegrenzten geistigen Offenheit. Aufgrund seiner uneinge-
schrankten geistigen Dynamik erkennt der Mensch alles Endliche in seiner Endlichkeit
und iibersteigt insofern alles, was ihm in der Welt begegnet und begegnen kann. Indem
er seine eigene Endlichkeit und die der Welt radikal erfihrt, greift er iiber diese End-
lichkeit hinaus und greift vor auf die Unendlichkeit der Wirklichkeit. Das Unendliche,
worauf sich die menschliche Transzendenz richtet und von woher sie erdffnet ist, nennt

36 Bd.3,Kap.33.7.

14.02.2026, 06:42:3: @

137


https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

138

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

Rahner zunichst einmal sehr abstrakt und formal das Woraufhin oder Wovonher der Tran-
szendenz. Dieses Woraufhin oder Wovonher bildet den unendlichen Horizont, dessen
sich der Mensch im Grunde geistig bewusst ist und der seinem Bewusstsein als etwas
Namenloses, Unabgrenzbares und Unverfiigbares vorgegeben ist.

Das Woraufhin ist fiir den Menschen der unendliche Horizont, innerhalb dessen er
alle Gegenstinde, die ihm in der Welt begegnen, erfasst und benennt. Weil dieser Hori-
zont fiir ihn die Bedingung der Moglichkeit ist, Gegenstinde zu unterscheiden, zu be-
stimmen und zu benennen, kann er ihn niemals als Gegenstand in den Horizont selbst
einriicken und wie einen bestimmten Gegenstand erfassen und benennen. Das Worauf-
hin ist fitr ihn unnennbar.

Aus demselben Grund ist fiir den Menschen das Woraufhin, wie Rahner im Grundkurs
des Glaubens ausfuhrt, unabgrenzbar und uneingrenzbar.

,Unabgrenzbar ist das Woraufhin der Transzendenz, weil der Horizont nicht im Hori-
zontselbst gegeben sein, das Woraufhin der Transzendenz nicht wirklich [...] hereinge-
holt und so vom anderen unterschieden werden kann. Der letzte Mafistab kann nicht
noch einmal gemessen werden. Die Grenze, die allem seine ,Definition’ gibt, lasst sich
nicht wiederum durch eine noch weiter entfernt liegende Grenze bestimmen. Die un-
endliche Weite, die alles einfangt und alles einfangen kann, lasst sich nicht noch ein-
mal einfangen.*’

SchlieRlich ist das Worauthin auch unverfiighar:

,Das Woraufhin der Transzendenz ldsst nicht iiber sich selbst verfiigen, weil wir dann
wieder Uber es hiniibergreifen und es in einen anderen, weiteren, hoheren Zusam-
menhang einordnen wiirden; was ja gerade dem Wesen dieser Transzendenz und des
eigentlichen Woraufhin dieser Transzendenz widerspricht. Dieses Woraufhin ist die
unendliche, stumme Verfiigung iiber uns.*®

Da das Woraufhin einen unendlichen Horizont darstellt, kann der Mensch nicht iiber es
hiniibergreifen und verfiigen. , Es entzieht sich nicht nur physisch, sondern auch logisch
jeder Verfugung vonseiten des endlichen Subjekts.*

Mit der Namenlosigkeit, Unabgrenzbarkeit und Unverfiigbarkeit des Woraufhin va-
riiert Rahner das Thema der Unbegreiflichkeit. Weil der Mensch das Worauthin, auf das
er geistig bezogen ist, nicht umgreifen und begrenzen, nicht in Kategorien oder Klassen,
Koordinaten- oder Begriffssysteme einordnen und so bestimmen kann, ist es fiir ihn das
unbegreifliche Geheimnis, das sich ihm dauernd als die unverfiigbare und schweigende Un-
endlichkeit zuschickt. Dieses unbegreifliche Geheimnis ist nun aber nichts anderes als
Gott selbst.

Im Sinn der negativen Theologie, der sich Rahner hier anschlie3t, kann der Mensch
mit seinen Begriffen hochstens auf das unbegreifliche Geheimnis ausgreifen, hinweisen

37  Rahner: Grundkurs des Glaubens 2. Gang, 2. Kap., 72/66.
38 Ebd. 73/66.
39 Ebd. 72/66.

14.02.2026, 06:42:3: @



https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Gott

und hindeuten. Er kann mit ihnen die Richtung angeben, in der Gott zu denken ist. Aber
er kann mit seinem begrifflichen und urteilenden Denken Gott nicht wirklich einholen.

Fir Rahner hat die durch nichts eingeschrinkte geistige Dynamik des Menschen
zwei Seiten: zum einen die Erkenntnis und zum anderen den Willen, die Freiheit oder die
Liebe. Betrachtet man die Transzendenz als eine solche der Freiheit und Liebe, kann ihr
Worauthin als das Heilige bestimmt werden. Denn wenn etwas den Namen ,heilig ver-
dient, dann ist es das, was als das Unverfiigbare noch einmal iiber der Freiheit und Liebe
des Menschen waltet und sie als ihr stindig anwesender Grund erméglicht. Nirgendwo
zeigt sich die Macht und Herrlichkeit und damit die Heiligkeit Gottes in der Welt mehr
als in der Freiheit und Liebe des Menschen. So erweist sich das Woraufthin der mensch-
lichen Transzendenz in Erkenntnis und Liebe als das unbegreifliche, heilige Geheimnis,
das Gott selbst ist.

Fiir Rahner ist das Geheimnis ein Grundbegriff der christlichen Dogmatik. Im religi-
onsphilosophischen und theologischen Zusammenhang darfim Unterschied zu anderen
Zusammenhingen das Geheimnis nicht als das blof? Vorlidufige verstanden werden, son-
dern muss als das Urspriingliche und Bleibende aufgefasst werden. Gott ist dem Men-
schen als heiliges Geheimnis gegeben. Diese Bestimmung kommt ihm nicht zufillig zu.
Sieist seine primire Bestimmung, die auch nur ihm allein gebithrt. Gott wire nicht Gott,
wiirde er aufhéren, dieses heilige Geheimnis fiir den Menschen zu sein.

Deshalb bleibt auch in der jenseitigen visio beatifica, der beseligenden Schau Gottes,
Gott fiir den Menschen der Unbegreifliche und Namenlose. Seine heilige Geheimnishaf-
tigkeit nimmt fiir ihn im Jenseits noch zu. Sie begrenzt seine Seligkeit nicht. Vielmehr
macht es genau seine Seligkeit aus, dass ihm Gott in seiner Unendlichkeit, Unbegreif-
lichkeit und Heiligkeit auf unmittelbare und vollkommene Weise nahe ist.

Auch wenn als héchste Bestimmung Gottes die Liebe angesehen wird, bewahrheitet
sich Gott als heiliges Geheimnis. Die Liebe macht das Wesen Gottes aus. Aus rein innerer,
durch nichts von aufden erzwungener Notwendigkeit und damit in Freiheit vollzieht Gott
sein Wesen als Liebe. Aus Liebe hat Gott die Welt und den Menschen geschaffen. Da seine
Liebe in nichts anderem als seiner eigenen Freiheit griindet, ist sie letztlich unbegreiflich
und unergriindlich. Warum Gott in Freiheit sein eigenes Wesen als Liebe bestimmt und
seine Geschépfe in Freiheit liebt, ist das eigentliche und bleibende, unerforschliche und
unverfiigbare Geheimnis Gottes, das hochste Geheimnis iiberhaupt, das nicht weiter be-
griindet werden kann. Aber Gott hat seine Liebe dem Menschen offenbart, weshalb er fir
ihn nicht einfach das vollkommen verborgene, dunkle Geheimnis, sondern das offenbare
Geheimnis ist.*

In einer von der géttlichen Liebe und nicht vom menschlichen Erkenntnishorizont
her begriindeten negativen Theologie kann die Unbegreiflichkeit und Geheimnishaftig-
keit Gottes noch mehr im positiven Licht eines bleibenden Wunders erscheinen. Die Lie-
be Gottes ist ein unbegreifliches Wunder, itber das der Mensch in alle Ewigkeit wird nicht
genug staunen konnen.

Wie fiir Thomas von Aquin das durch sich selbst seiende Sein selbst und fiir Nikolaus
von Kues das Kénnen selbst, so ist fitr Rahner das heilige Geheimnis der angemessens-
te Gottesbegriff. Erst wenn der menschliche Geist bei Gott als dem heiligen Geheimnis

40 Vgl. Kol 1,26.

14.02.2026, 06:42:3: @

139


https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

140

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

angelangt ist, kommt er zur Ruhe. Erst wenn er um den Geheimnischarakter Gottes in
héchster Weise weif, hat er die hdchste Gotteserkenntnis erreicht. Wie Thomas und Cu-
sanus ist sich Rahner aber auch beim Begrift des heiligen Geheimnisses dessen bewusst,
dass Gott ihn — wie jeden anderen Begriff auch — unendlich tibersteigt. Eben das soll ja
mit ihm ausgedriickt werden.

Die in diesem Teil vorgestellten christlichen Denker haben philosophisch tiber Gott
nachgedacht, weil sie vorab an Gott, wie er sich geoffenbart und die Bibel seine Offen-
barung festgehalten hat, geglaubt haben. Steht das, was sie als Philosophen iiber Gott
gesagt haben, in Einklang mit dem, was die Bibel von ihm sagt oder Gott durch sie von
sich sagt?

Literatur

Karl Rahner: Grundkurs des Glaubens. Einfiihrung in den Begriff des Christentums, 1976 (in:
Samtliche Werke [= SW], Bd. 26, 1999).

2.2 Gott als Herr der Geschichte

Die christliche Bibel bezeugt, dass Gott nicht nur der Schopfer ist, der die Welt ins Da-
sein gerufen hat, sondern der Herr der Geschichte, der selber in der Geschichte an und
mit Menschen handelt und sich ihnen offenbart, das heifit zu erkennen gibt. Den Spu-
ren, wie er geschichtlich gehandelt und als wer er sich geschichtlich geoffenbart hat, soll
nun im Alten Testament (Kap. 2.2.1) und im Neuen Testament (Kap. 2.2.2) nachgegangen
werden.

2.2.1 Der Gott des Bundes mit Israel

Dass Gott mit Noach und mit Abraham, vor allem aber mit dem Volk Israel am Sinai einen
Bund geschlossen hat, gehort zu den Hauptaussagen des Alten Testaments.* Dabei ging
die Initiative allein von Gott aus, der aus Gnade den Bund anbot und immer wieder an-
bietet, um Gemeinschaft zwischen Gott und Mensch herzustellen. Diese Gemeinschaft
hat viele Gesichter, wie auch Gott selbst viele Gesichter hat. So ist der alttestamentliche
Gottein Gott der Verheifung und der Befreiung (Kap. 2.2.1.1), der sich dem Volk Israel als
der alleinige Herr offenbart, als barmherziger und gerechter Gott gilt und als Kénig und
Vater gedeutet wird (Kap. 2.2.1.2). Von Gliubigen wird er nicht nur als Gott des Heils,
sondern auch des Unheils wahrgenommen (Kap. 2.2.1.3).

2.2.1.1 Ein Gott der VerheiBung und der Befreiung
Nach dem Alten Testament existiert Gott von Ewigkeit zu Ewigkeit und wirkt in der Welt
seitihrer Erschaffung. Laut Buch Exodus ist er schon den Glaubensvitern Abraham, Isaak

41 Gen 9,8—17; Gen 15,7—21; Ex19—24.

14.02.2026, 06:42:3: @



https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Gott

und Jakob als El-Schaddai erschienen.** Aber unter dem Namen Jahwe hat er sich erst Mo-
se offenbart.” Sicher hatte der Jahweglaube Israels Vorliufer, die sich jedoch kaum mehr
genau rekonstruieren lassen.

Der Gott der Viter war ein Gott der VerheifSung. Er fithrte die Erzviter und ihre Fa-
milien in die Zukunft, indem er ihnen Schutz und Firsorge auf ihrem Weg zusicherte
und ihnen Nachkommen und Land versprach. Den Jahwenamen kénnte spater Mose bei
den Midianitern kennengelernt und seinen Landsleuten, die in Agypten Fronarbeit zu
leisten hatten, gebracht haben.* Als urspriingliche Heimat Jahwes sahen die Israeliten
die Wiiste und den Berg Sinai an.

Auch unter Mose blieb Gott ein Gott der Verheiflungen. Nur betrafen sie jetzt nicht
mehr blof eine Familie oder Sippe, sondern das ganze Volk Israel.

Gott wird im Alten Testament an seinen Wohltaten fiir Einzelne und fiir das Volk er-
kannt und gepriesen. So heiflt es im Psalm: ,Preise den Herrn, meine Seele, und vergiss
nicht, was er dir Gutes getan hat!“** Im Moselied wird eine ganze Folge von Taten Jah-
wes zugunsten Israels gelobt.* Als die grundlegende Erwihlungstat Jahwes gilt durch
die ganze Geschichte hindurch die Befreiung des Volkes Israel aus Agypten. Das immer
wiederkehrende Bekenntnis, dass Jahwe Israel aus Agypten gefiihrt hat, diirfte die wich-
tigste theologische Aussage des Alten Testaments sein.

Im Buch Exodus findet sich neben der Exodustradition, der gemaf sich Gott durch
Verheiflungsreden und Taten offenbart, die Sinaitradition, der zufolge sich Gott in Ge-
boten und Gesetzen offenbart. So behandelt Exodus 1-18 den Auszug (Exodus) des Vol-
kes aus Agypten mit der anschlieSenden Wanderung durch die Wiiste bis zum Berg Si-
nai, wihrend Exodus 19—40 der Erscheinung Gottes (Theophanie) am Sinai samt Bundes-
schluss mit Gesetzesiibermittlung gewidmet ist. Dabei erweist sich der Gott des Auszugs
und der Gott des Bundes und der Gebote als derselbe, wenn es bei der Offenbarung am
Sinai zu Beginn der Zehn Gebote heifit: ,Ich bin der Herr, dein Gott, der dich aus dem
Land Agypten gefiihrt hat, aus dem Sklavenhaus.“’ Die Befreiung des Volkes aus Agyp-
ten darf als eine Wesensaussage iitber den Gott Israels, die Mitteilung der Zehn Gebote
dementsprechend als Selbstaussage dieses Gottes verstanden werden. Der Gott, der Is-
rael aus Agypten befreit hat, ist der Gott, der von den Israeliten und allgemein von allen
Menschen will, dass sie ihn verehren und ihre Eltern ehren, dass sie nicht téten, nicht
die Ehe brechen, nicht stehlen, nicht falsch gegen den Nichsten aussagen und nichts
von dem, was dem Nichsten gehért, begehren.*

Der alttestamentliche Gott ist einer, der von Israel als alleiniger angerufen und ver-
ehrt werden will, dem sich Israel als alleinigem zuwenden soll. Seine Forderung lautet:
,Du sollst neben mir keine anderen Gétter haben.“?’ Auch wenn Israel zunichst noch die
Existenz anderer Gotter angenommen hat, sollte und wollte es allein und fir immer im

42 Ex6,2.

43 Ex 3,13-15.
44  Ex18,f.
45 Ps103,2.
46  Ex15,1-18.
47 Ex20,2.

48  Ex20,3-7.
49  Ex20,3.

14.02.2026, 06:42:3: @

141


https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

142

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

Namen Jahwes wandeln.*® Im Riickblick darf seine frithe Monolatrie — die Verehrung nur
eines Gottes unter mehreren — als Vorstufe seines spiteren Monotheismus — des Glau-
bens an nur einen Gott als den einzigen — gewertet werden.

Der Gott des Alten Testaments handelt in der Geschichte. Er hat nicht nur Israel aus
der Fremde herausgefiihrt, sondern schon zuvor Abraham, zu dem er sagt: ,Ich bin der
Herr, der dich aus Ur in Chaldda herausgefithrt hat, um dir dieses Land [Palistina] zu ge-

ben.!

Viele Geschichtsereignisse scheinen allein die Tat Jahwes zu sein.’* Wer und wie
Gott ist, zeigt sich in der Geschichte. Der alttestamentliche Glaube ist geschichtsbezo-
gen. Beim regelmiflig wiederkehrenden Ritus des Passahs etwa wird an das einmalige
Ereignis der Befreiung aus Agypten erinnert. Gott wirkt jedoch nicht nur im Volk Israel.
Er iibt seine Macht auch {iber Agypten aus und handelt, wie insbesondere die Propheten
wissen, befreiend auch an Fremdvolkern: , Habe ich Israel nicht heraufgefithrt aus dem
Land Agypten und ebenso die Philister aus Kaftor und Aram aus Kir?**

Der Glaube an das geschichtsmichtige Wirken Jahwes schlief3t bereits den Glauben
an seine Macht iiber die Natur ein**, ging aber dem Glauben an Gott als Schépfer voraus.
Von seinem Handeln in der Geschichte wird auf sein schépferisches Wirken geschlossen,
nicht umgekehrt. Weil Gott in der Geschichte zum Heil Israels wirkt, ist ihm auch zuzu-
trauen, dass er die Natur und die Welt als ganze erschaffen hat. Auf diese Weise wird der
Glaube iiber das Leben der Gemeinschaft und des Einzelnen hinaus in einen universa-
len Rahmen gestellt. Der Glaube an Gott den Schopfer diirfte das Haupterbe des Alten
Testaments an die Christenheit sein.

2.2.1.2 Der alleinige Herr, ein barmherziger und gerechter Gott,
ein Konig und Vater

Schon das Buch Deuteronomium hoért aus dem Anspruch auf Alleinverehrung die Einheit
und Einzigkeit Jahwes heraus, wenn es das fiir spitere Zeiten grundlegende Bekenntnis
formuliert: ,Hore, Israel! Der Herr, unser Gott, der Herr ist einzig.“”® Aus der Einsicht
in die Einzigkeit Gottes wird dann die Folgerung fiir menschliches Verhalten gezogen,
diesen Gott, der selbst Liebe iibt, ,mit ganzem Herzen, mit ganzer Seele und mit ganzer
Kraft zu lieben*®.

Noch deutlicher bekennt sich spater in der Exilszeit Deuterojesaja zum Monotheis-
mus, wenn er immer wieder die Einzigkeit Gottes hervorhebt: ,Ich bin der Erste, ich bin
der Letzte, auler mir gibt es keinen Gott.*” Weil Gott allein der Schépfer und Erléser ist,
weil er allein die Macht hat, wirksam zu helfen, soll und darf ihm ganz vertraut werden.

Den Israeliten ist es verboten, von ihrem Gott Bilder herzustellen und zu verehren:
,Du sollst dir kein Kultbild machen.*® Mit dem Bilderverbot schlieft das Alte Testament

50  Mi4,s5.

51 Cen1s,7.

52 Dtn26,5-11.

53 Gen12,17;/Am9,7.
54  Ex14-17;19,16—19.

55 Dtn 6,4.
56 Dtné,s.
57 Jes44.6.

58 Ex20,4.

14.02.2026, 06:42:3: @



https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Gott

aus, was fiir seine damalige religiose Umwelt selbstverstindlich, ehrwiirdig und heilig
war. Auf diese Weise sollte die Unterscheidung zwischen Gott und Welt, die Transzen-
denz Gottes betont werden. Nichts im Himmel, auf der Erde und in der Unterwelt soll
und kann Gott abbilden. Er ist nicht darstellbar, nicht weltlich vorstellbar. Auch kann ihn
niemand sehen, wie er wirklich ist, sein Antlitz schauen, ohne zu sterben.”® Trotzdem
darf fiir die Zukunft erhofft werden, dass zu gegebener Zeit Gott unmittelbar begegnet,
seine Herrlichkeit offenbart und alles Fleisch sie sieht.*°

Obwohl das Alte Testament nirgendwo eine systematische Lehre von Gott bietet,
schreibt es Gott bestimmte Eigenschaften bevorzugt zu. Jahwe ist eifernd, wobei sich
sein Eifer oder seine Eifersucht nicht gegen andere Gotter, sondern gegen Israel wendet,
dem Volk aber auch Heil, etwa Frieden®, schaffen kann. Seine Heiligkeit bemisst sich
an seinem Eifer: ,Keiner ist heilig wie der Herr.“* Auch ist Jahwe lebendig, insofern er
der wahre Gott ist und Leben zu schenken vermag. Bei ihm ,ist die Quelle des Lebens“®*.

Injiingeren Texten findet sich mehrfach eine Bekenntnisformel, die die durch nichts
zu erschiitternde Hinneigung Gottes zum Menschen ausdriickt: ,Der Herr ist barmher-
zig und gnidig, langmiitig und reich an Huld.“** Uberhaupt bezeugt das Alte Testament
vielfiltig die Huld Gottes.

Gott ist Richter der Welt, aber auch Richter des Einzelnen, dessen Herz er priift.% Er
ist sowohl gnidig und barmherzig als auch gerecht: ,Gnidig ist der Herr und gerecht, unser
Gott erbarmt sich.“® Da die Gerechtigkeit Gottes in seinem Heilswirken besteht, kann
der Psalmist einerseits bitten: , Herr, hore mein Bittgebet, vernimm doch mein Flehen,
in deiner Treue antworte mir, in deiner Gerechtigkeit!“, andererseits aber auch Gottes
gerechte Taten preisen: ,,Mein Mund soll von deiner Gerechtigkeit kiinden, den ganzen
Tag von deinen rettenden Taten.“” Wenn es im Alten Testament heifdt, Gott sei barm-
herzig und gerecht oder auch treu und vergebend, ist damit nicht nur seine Gesinnung
gemeint, sondern zugleich seine Fihigkeit und Bereitschaft, entsprechend zu handeln:
,Gerecht ist der Herr auf all sein Wegen und getreu in all seinen Werken.“*® Wesen und
Wirken gehoren bei ihm zusammen.

Fiir das Alte Testament ist Gott nicht schlechthin unwandelbar und unverinderlich. Er
kann seine Vorhaben oder seine Taten bereuen. So reut es ihn, den Menschen itberhaupt
gemacht zu haben, wie er sieht, dass auf der Erde die Bosheit des Menschen zunimmt
und alles Sinnen und Trachten seines Herzens immer nur bose ist.* Er lasst darum die
Sintflut iiber ihn kommen. Doch als er danach den beruhigenden Duft der Opfer des
Noach, des einzigen Uberlebenden, riecht, spricht er in seinem Herzen: ,,Ich werde den

59  Ex33,20.

60 Jes 40,5.

61  Jes9,6.

62 1Sam2,2.

63  Ps36,10.

64 Ps103,8.

65 Ps 82; Ps 7,9—12.
66 Ps116,5.

67  Ps143,1; Ps 71,15.
68  Ps145,17.

69 Vgl.Cen 6,5-7.

14.02.2026, 06:42:3: @

143


https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

m

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

Erdboden wegen des Menschen nie mehr verfluchen; denn das Trachten des menschli-
chen Herzens ist bése von Jugend an. Ich werde niemals wieder alles Lebendige schlagen,
wie ich es getan habe.“”° Und zum Zeichen des Bundes mit allen Menschen und allen Le-
bewesen setzt er fiir alle kommenden Generationen den Regenbogen in die Wolken.
Gott selbst wandelt sich und ringt mit sich: ,Gegen mich selbst wendet sich mein
Herz, heftig entbrannt ist mein Mitleid. Ich will meinen glithenden Zorn nicht vollstre-

cken. ‘™

Infolge seines Willenswandels, seiner Selbstbeherrschung oder seines Mitleids
verschont Jahwe sein Volk oder auch die Vélker vor seinem berechtigten Zorn und ent-
reifdt sie dem Untergang.

In besonderem Mafe wendet sich Jahwe unter den Menschen dem Kénig zu: ,Sei-
nem Konig verleiht er groRe Hilfe, Huld erweist er seinem Gesalbten, David und seinem
Stamm auf ewig.“”” Gott erwihlte David und den Zion — den Berg in Jerusalem, auf dem
der Tempel stand. Mit der Krone gibt Gott dem Konig Segen und Gliick, langes Leben,
Hoheit und Pracht. ,Denn der Konig vertraut auf den Herrn, durch die Huld des Hochs-
ten wird er nicht wanken.“”® Bei der Thronbesteigung wird der Kénig zum Sohn Gottes
erklirt: ,Mein Sohn bist du. Ich selber habe dich heute gezeugt.“”* Durch den messiani-
schen Konig wird Gott in der Zukunft das driickende Joch zerbrechen und dem Volk, das
in der Finsternis geht, das Licht und damit die Rettung und das Heil bringen.”

Im Alten Testament wird auf Jahwe selbst der Konigstitel iibertragen: ,[...] ein grofier
Gott ist der Herr, ein grofier Kénig iiber allen Géttern.”® Aus der Uberlegenheit des ei-
nen Gottes {iber die anderen Gotter wird der eine Konig Israels, von dem die Israeliten
sagen konnen: ,Der Herr ist unser Konig, er wird uns retten.“”’ Spitere Propheten be-
trachten das Konigtum Gottes als noch ausstehend und kiindigen es fiir die Zukunft an:
,An jenem Tag wird es sein [...]. Dann wird der Herr Konig sein tiber die ganze Erde. An

“78 Wenn Gott unumschrinkt

jenem Tag wird der Herr einzig sein und sein Name einzig.
als Konig regieren wird, werden sich auch die Toten, die in den Staub gesunken sind, vor
ihm beugen und wird er den Tod fiir immer verschlungen haben.”

Dass Jahwe wie ein Vater ist, bezeugt das Alte Testament mehrfach. Das besondere
Verhiltnis zwischen Gott und Konig bringt die Zusage im zweiten Buch Samuel formel-
haft zum Ausdruck: ,Ich werde fiir ihn Vater sein und er wird fiir mich Sohn sein.“®
Der Sohnestitel wird spiter auf das Volk iibertragen: ,Als Israel jung war, gewann ich ihn
lieb, ich rief meinen Sohn aus Agypten.“®* Als Vater und Mutter seines Volkes erscheint

Gott im Buch Deuteronomium, wenn er ihm vorhalt: ,,An den Fels, der dich gezeugt hat,

70  Gen 8,21.
71 Hos 11,8.
72 Ps18,51.
73 Ps21,4-8.
74 Ps2,7.

75 Jes9,1-6.
76  Ps951-3.

77  )es33,22; 44,6.

78  Sach14,1-9.

79  Ps22,30;/Jes 25,8.
80 2Sam7,14.

81 Hos 11,1.

14.02.2026, 06:42:3: @



https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Gott

dachtest du nicht mehr, du vergaRest den Gott, der dich geboren hat.“** Auch in ilteren
Eigennamen wird Gott 6fter ,Vater“ genannt. So bedeutet etwa Abraham: (Mein Gott)
Vater ist erhaben. Der Psalmist weif3 die Giite und Fiirsorge Gottes des Vaters zu loben:
,Wie ein Vater sich seiner Kinder erbarmt, so erbarmt sich der Herr iiber alle, die ihn
fiirchten.“®> Deshalb kann sich das Volk auch bei seinem Gott beklagen: ,Wo ist dein lei-
denschaftlicher Eifer und deine Macht? Dein grof3es Mitgefithl und dein Erbarmen - sie
bleiben mir versagt! Du bist doch unser Vater!“**

2.2.1.3 Ein Gott des Heils und des Unheils

Durch die sogenannten grof3en Schriftpropheten des 8. und 7. Jahrhunderts wandelt sich
das Gottesbild. Sie kritisieren nicht nur den Kénig und das Kénigtum, sondern konfron-
tieren das gesamte Volk mit einer Gerichts- und Unheilshotschaft. Galt bisher, dass Gott
Israel zugeneigt ist und ihm seine Schuld vergibt, so verkiinden nun die Propheten, dass
sich Gottes Herrschaft im Leiden des Volkes erweisen und Gott selbst den Untergang Is-
raels herbeifithren wird.

So sagt Jahwe zu Amos: ,Gekommen ist das Ende zu meinem Volk Israel. Ich gehe
nicht noch einmal [schonend] an ihm voriiber.“® Jahwe, der sich Mose als der Ich-bin-
da geoffenbart hat®, lisst nun iiber Hosea dem Volk ausrichten: ,ihr seid nicht mein Volk
und ich bin nicht der Ich-bin-da fiir euch.“®” Nach Jesaja ist Gott nicht mehr der rettende
Fels wie noch im Psalm, sondern fiir beide Hiuser Israels — das Nordreich Israel und das
Siidreich Juda — der , Stein des AnstoRRes“und der Fels, ,an dem man strauchelt“.®® Weil
das Volk nicht héren und umkehren, nicht stillhalten und vertrauen will, will Gott, dass
es hort, aber nicht versteht, sieht, aber nicht erkennt, dass es erstarrt, verblendet ist und
erblindet.® Jesaja muss dem Volk das Wort Jahwes verkiinden: ,Wenn ihr auch noch so
viel betet, ich hore es nicht.“*° Ahnlich wie Amos muss Jeremia dem Volk androhen, Gott
habe ihm sein Heil entzogen und werde Unheil iiber alle Bewohner des Landes bringen.”
Der Tag des drohenden , Zorns“ Gottes steht bevor, sogar, wie Zefanja weif3, nahe bevor.”

Angesichts des bevorstehenden Gerichts sagen die Schriftpropheten jedoch auch Heil
an. Laut Hosea will Jahwe das Volk im Nordreich wieder heilen und lieben: ,, Ich will ihre
Untreue heilen und sie aus freiem Willen wieder lieben. Denn mein Zorn hat sich von
Israel abgewandt.“? Ahnlich prophezeit Jeremia dem Volk im Siidreich, dass Gott es in
oder nach dem Gericht des babylonischen Exils (597-539 v. Chr.) wieder Heil erfahren

82 Dtn32,18.
83 Ps103,13.
84  Jes 63,15f.
85 Am38,2.
86 Ex3,14.
87 Hos1,9.

88 Ps18,3;/)es 8,14.
89 Jes6,9;29,9.

90 Jes1,15.
91 Am16,5;1,13; vgl. 6,14.
92 Zef1,14f.

93  Hos14,5.

14.02.2026, 06:42:3: @

145


https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

146

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

lasst.** Gott werde ihm ein Herz geben, damit es ihn als seinen Herrn erkennt. Es werde
sein Volk sein, und er werde ihr Gott sein.

Gott denkt fiir sein Volk ,Gedanken des Heils und nicht des Unheils*”. Er will ihm
eine Zukunft und eine Hoffnung geben und ihr Schicksal wenden: ,Wie ich iiber dieses
Volk all dieses grofRe Unheil gebracht habe, so bringe ich tiber sie all das Gute, das ich
ihnen verspreche.“

Wie die Vision des Exilspropheten Ezechiel von der Wiederbelebung der Totengebei-
ne anschaulich macht, wird Gott durch einen schépferischen Akt dem erstorbenen Volk
wieder Leben geben, indem er ihm seinen Geist mitteilt.”” Auch wird er es reinigen und
von Grund auf erneuern:

Llch gebe euch ein neues Herz, und einen neuen Geist gebe ich in euer Inneres. Ich
beseitige das Herz von Stein aus eurem Fleisch und gebe euch ein Herz von Fleisch. Ich
gebe meinen Ceist in euer Inneres und bewirke, dass ihr meinen Gesetzen folgt und
auf meine Rechtsentscheide achtet und sie erfiillt.%

Nach dem Exil tragen Propheten wie Tritojesaja, Haggai oder Sacharja die Heilsbotschaft
und Heilserwartung weiter. Gott wird in Jerusalem mitten in seinem Volk gegenwirtig
sein und fremde Vélker werden sich ihm anschliefRen.

In die Weisheitstradition, die altorientalisch vorgepragt war, ging der Jahweglau-
be wohl erst allméhlich ein. In ihr wurden in Spriichen Erfahrungen gesammelt und
gedeutet, die der praktischen Lebensbewiltigung dienen sollten. Dabei spielte der
Zusammenhang von Tun und Ergehen, gutem Verhalten und Heil, Unrecht und Unheil eine
gewichtige Rolle, wie aus den Sprichwirtern hervorgeht: ,Wer aufrichtig seinen Weg geht,
geht sicher, wer krumme Wege geht, wird durchschaut.“”® Denn Gott priift die Herzen
und ,vergilt jedem Menschen, wie sein Tun es verdient“'*°. Weil Gott selbst Rechenschaft

101

fordert, vergilt und racht'®, ist es nicht Sache des Menschen, Vergeltung zu itben: ,Sag

nicht: Ich will das Bése vergelten. Vertrau auf den Herrn, er wird dir helfen!“***

Im Buch Kohelet wird der Tun-Ergehen-Zusammenhang angezweifelt. Denn: ,Es
gibt gesetzestreue Menschen, denen es so ergeht, als hitten sie wie Gesetzesbrecher ge-
handelt; und es gibt Gesetzesbrecher, denen es so ergeht, als hitten sie wie Gesetzestreue
gehandelt.“*® Der gerechte Ijob fiihlt sich gar von Gott verstoflen und zerschmettert,
niedergedriickt und entehrt. Er klagt: ,Er brach mich ringsum nieder, ich muss dahin;

er riss mein Hoffen aus wie einen Baum.“** Aber gegen den Gott, der ihm das Recht

94 Vgl.Jer 24,6f.

95  Jer29,11.
96  Jer32,42.
97 Ez37,5.

98  Ez36,26f.
99  Spr10,9.

100 Spr21,2;/24,12.

101 Gen9,5;Jes 35,4; 47,3.
102 Spr20,22.

103 Koh 8,14.

104 ljob19,10.

14.02.2026, 06:42:3: @



https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Gott

entzieht, ruft er den Gott an, der ihm Recht schafft, weifd er doch, dass sein Erléser
lebt.”*> Wie er schlieRlich von Gott die ersehnte Antwort erhilt, die ihm die Begrenztheit
menschlichen Wissens und Tuns vor Augen fiihrt, gesteht er ein, vor Gott zu gering zu
sein, von den Dingen Gottes, die fiir ihn zu wunderbar und unbegreiflich sind, zu wenig
zu verstehen.®® Und er kehrt nach allem Aufbegehren zur Demut vor Gott zuriick.

Gegeniiber Ijobs schrecklicher Gotteserfahrung ,Ich schreie zu dir und du antwor-
test mir nicht; ich stehe da, doch du achtest nicht auf mich“*®?, versichern die Psalmen:
,Ich rief zum Herrn in meiner Bedringnis und er hat mich erhért.’°® Der Ruf zu Gott
kann aus den Tiefen, aus der Erfahrung der Gottverlassenheit oder der Erfahrung der
Verborgenheit Gottes kommen.'®® Doch auch in der Bedriickung hofft der Beter darauf,
von Gott gerettet zu werden: ,Harre auf Gott; denn ich werde ihm noch danken fiir die
Rettung in seinem Angesicht.“""° Im Vertrauen auf Gott ermahnt er sich, im Guten nicht
nachzulassen: ,Vertrau auf den Herrn und tue das Gute!“"" Die Psalmen bezeugen auf
vielfiltige Weise die Ferne und die Nihe, den Zorn und die Gnade Gottes.

Der Gott des Alten Testaments, so lisst sich vorliufig zusammenfassen, will vor allem
das Heil seines Volkes Israel und aller Volker. Er lisst aber auch Unheil kommen.™ Er
beschlieft und bringt itber Menschen nicht nur Heil, sondern auch Unheil.™® Wie er das
Licht formt und das Dunkel erschafft, so macht er das Heil und erschafft er das Unheil .4
Sohater etwa dem Menschen den Mund und die Augen gegeben. Aber er ist es auch, der
taub oder stumm, nicht nur sehend, sondern auch blind macht.™ Er scheint alles zu
machen. Alles scheint von ihm zu kommen. ,Geschieht ein Ungliick in der Stadt, ohne
dass der Herr es bewirkt hat?“, kann Amos fragen.™

Jahwe wirkt auf Erden Gutes und Boses und scheint Béses mit Bosem zu vergelten.
Inden Augen Israelsist er ein Krieger, der fiir sein Volk kimpft und die dgyptischen Fein-
de vernichtet: , Der Herr ist ein Krieger.“"” Noch bei Jesaja zieht Jahwe mit Israel ,in den
Kampf wie ein Held“ und ,entfacht seine Leidenschaft wie ein Krieger“."® Fiir den Fall,
dass das Volk etwas Boses tut, etwas, das ihn erziirnt, droht er ihm an, es unverziglich
aus dem gelobten Land auszutilgen.” Wenn es wieder Béses tut, wird es zusammen mit
seinem Konig dahingerafft werden.” Auch gegeniiber Einzelnen zeigt sich Jahwe ge-

105 ljob 27,2;16,21;19,25.
106 ljob 38-39; 40,4; 42,3.
107 ljob30,20.

108 Ps120,1.

109 Ps130,1; Ps 22,2; Ps 88,15.
110 Ps42,6.

111 Ps37.3.

12 Jes31,2.

113 1K6n 22,23; 21,21.

114  Jes45,7.

115  Ex4,11.

116  Am3,6.

17 Ex15,3;14,14.
118 Jes42,13.

119 Dtn 4,26.
120 1Sam12,25.

14.02.2026, 06:42:3: @

147


https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

148

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

walttitig. An einem Rastplatz tritt er Mose entgegen und will ihn téten.' Als die Séhne
Aarons, Nadab und Abihu, ihm ein unrechtmifiges Feuer darbringen, das er ihnen nicht
geboten hat, geht von ihm ein Feuer aus, das sie verzehrt, und sie sterben vor ihm."*
Auch Konig Saul verwirft er, weil er ihm verbotenerweise ein Brandopfer dargebracht
und den im Krieg besiegten Gegner am Leben gelassen hat, anstatt ihn zu téten.'”* Uber
Saul kommt darauthin ein béser Geist von Jahwe selbst, ,ein boser Gottesgeist, der ihn
verstért und rasend macht.” In Gott selbst scheint Béses zu sein. Im Buch Deuterono-
mium sagt er von sich selbst: ,Ich bin es, der tétet und lebendig macht.“"** Im Buch der
Klagelieder wird rhetorisch gefragt: ,Geht nicht hervor aus des Héchsten Mund das Gute
wie auch das Bése?*¢ Das Bose scheint nicht weniger von Gott zu kommen als das Gute.
Kein Wunder, dass bei Kohelet der Mensch nicht erkennen kann, ob er von Gott geliebt
oder verschmiht ist."””” Diese Ambivalenz wird erst im Neuen Testament iiberwunden.

2.2.2 Der Vater Jesu Christi

Die synoptischen Evangelien fassen die zentrale Botschaft, die Jesus fiir seine Mitmenschen
hat, so zusammen: Die Zeit ist erfiillt; das Reich Gottes — wortlich: die Konigsherrschaft
Gottes — ist nahe; kehrt um — wortlich: denkt um."® Jesus wollte damit sagen: Gott ist
euch nicht fern; er ist euch nahe, ja er ist schon mitten unter euch; denkt daher radikal
um und habt Vertrauen. Doch wer ist fiir Jesus der Gott, der nahe gekommen ist?

In verschiedenen Gleichnissen spricht Jesus vom nahen Gott. Er vergleicht ihn mit
einem Simann, der sit und dessen Saat sehr viel Frucht bringt, obwohl vieles daneben
geht; mit einem Hirten, der ein verlorenes Schaf so lange sucht, bis er es findet, und der
daftir neunundneunzig andere Schafe zuriicklisst, und mit einem Vater, der Mitleid mit
seinem verlorenen Sohn hat und ihm, als er zuriickkehrt, vergibt und entgegengeht.””
Gott ist fiir Jesus wie ein Konig, der einem seiner Knechte hohe Schulden erlisst und der
erwartet, dass dieser seinen Mitknechten ebenfalls ihre Schulden erlisst; wie ein Konig,
der zum Hochzeitsmahl seines Sohnes einlidt; wie ein Herr, der von seinen Knechten
erwartet, dass sie wachsam sind und fiireinander sorgen, oder wie ein Mann, der auf
Reisen geht und seinen Dienern sein Vermdgen anvertraut, damit sie damit gewinnbrin-
gend wirtschaften.”®

Aufierhalb der Gleichnisse spricht Jesus von Gott als dem Schopfer, dem Himmel

131

oder dem Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs.” Er nennt ihn Vater und versteht ihn als

121 Ex4,24.

122 Lev1o,1f.

123 1Sam13,9-14;15.

124 1Sam18,10;16,14.

125 Dtn32,39; vgl.1Sam 2,6.

126 Klgl3,38.
127 Koho,1.
128 Mk1,15.

129 Mk 4,1-21; | Mt 18,12—14; / Lk 15,11-32.
130  Mt18,21-35; / Mt 22,1-14; / Mt 24,43-51; / Mt 25,14—30.
131 Mt19,4; Mk11,30; Mk 12,26.

14.02.2026, 06:42:3: @



https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Gott

seinen Vater, den er persénlich mit abba — Papa — anredet, aber auch als Vater aller Men-
schen.” Thm zufolge kennt Gott, der Vater, die Note der Beter und - als einziger — den
Zeitpunkt der Weltvollendung.™ Fiir ihn ist Gott barmherzig und allein gut.”* Gott liebt
alle Menschen, die Bésen nicht weniger als die Guten.”

Von Gott weif? sich Jesus gesandt.”*
Handeln Gottes selbst zu reprisentieren. Wenn er Kranke heilt, Dimonen austreibt,

Deshalb beansprucht er, in seinem Handeln das

Stinden vergibt, Jinger beruft und aussendet oder lehrt, dann tut das Gott durch ihn.
Fiir Paulus ist Gott der Schopfer, dessen unsichtbare Wirklichkeit an den Werken der
Schépfung mit der Vernunft wahrgenommen werden kann.”” Von ihm als dem einen

38 Er ist der Eine, er ist treu, und er

Gott, dem Vater, stammt alles; auf ihn leben wir hin.
beruft die Gliubigen.™ Als Allmichtiger besitzt er die Macht, das zu tun, was er verhei-
Benhat, und als Allwissender weifd er, was im Inneren des Menschen vorgeht.**° Er zeich-
net sich durch reiche Giite, Barmherzigkeit und Liebe aus.™*" Gott erweist seine Liebe zu
uns Menschen darin, dass Christus fiir uns Siinder gestorben ist.™** Es gibt schlechthin
nichts, was uns von der Liebe Gottes, die in Christus Jesus ist, scheiden kann.'

Fiir Paulus ist Gott vor allem der Gott, der Christus gesandt und von den Toten auf-
erweckt hat."** Gott hat seinen Sohn als Mensch zu uns gesandt, damit wir von unseren
Siinden erlést werden und Kinder Gottes werden.'* Und er hat ihn von den Toten aufer-
weckt, um uns vor Gott gerecht zu machen.*¢ Nach Paulus wissen wir im Glauben, dass
der, der Jesus auferweckt hat, auch uns mit Jesus von den Toten auferwecken wird.*

Andere neutestamentliche Schriften betonen noch die Gerechtigkeit Gottes, insofern
Gott als gerechter Richter jedem Menschen sein Lebenswerk vergelten wird, oder heben
Gottes Menschenfreundlichkeit, Erhabenheit und Transzendenz hervor.**® So heifit es
beispielsweise in einer Doxologie: ,Dem Konig der Ewigkeit, dem unverginglichen,

unsichtbaren, einzigen Gott, sei Ehre und Herrlichkeit in alle Ewigkeit. Amen.“#

132 Mk14,36; Mt, 6,9.

133  Mt6,8; Mk 13,32.

134 Lk 6,36; Mk10,18.

135 Mt5,45.

136 Mk9,37; Lk10,16.

137 Rom1,20.

138 1 Kor 8,6.

139 ROm 3,30; 1 Kor1,9; 1 Thess 5,24.

140 ROm 4,21; vgl. Rdm 11,23; 2 Kor 11,11; Rém 1,9.

141 ROmM 2,4; Rdm11,22; Rdbm 9,16.

142 ROmM5,8.

143 ROm 8,39.

144 Z.B.Gal1,1.

145 ROm 8,3; Gal 4,4.

146 ROmM 4,25.

147 2 Kor 4,14.

148 2Tim 4,8; Tit 3,4; Hebr1,3.

149 1Tim1,17. Doxologie (von doxa ,Herrlichkeit, ,Ehre) ist ein Fachwort der Liturgie und bezeichnet
das feierliche, oft gebetsabschlieRende Rithmen der Herrlichkeit Gottes.

14.02.2026, 06:42:3: @

149


https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

150

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

In den johanneischen Schriften ist Gott insbesondere der, der aus Liebe seinen Sohn in
die Welt sendet, um sie zu retten, und sich auf diese Weise den Menschen offenbart. So
heifit es im Johannesevangelium:

,Denn Gott hat seinen Sohn nicht in die Welt gesandt, damit er die Welt richtet, son-
dern damit die Welt durch ihn gerettet wird.“">°

Ganz dhnlich lautet die Botschaft im 1. Johannesbrief:

,Darin offenbarte sich die Liebe Gottes unter uns, dass Gott seinen einzigen Sohn in
die Welt gesandt hat, damit wir durch ihn leben ™'

Gott offenbart sich in Jesus Christus. Wer ihn — den vom Vater in die Welt gesandten
Sohn - gesehen hat, hat daher den Vater gesehen.’> Wer die Liebe Christi erkennt und
versteht, erkennt und versteht das Wesentliche Gottes: ,denn Gott ist Liebe.>® Er ist die
dreifaltige Liebe, wie spiter zu entfalten sein wird.”*

Das neutestamentliche Gottesbild ist allerdings nicht so einheitlich, wie es nach die-
ser Darlegung scheinen mag, in der versucht wurde, durch die verschiedenen Schriften
hindurch den Gott Jesu Christi zu charakterisieren. Ahnlich wie im Alten Testament sind
im Neuen verschiedene Theologien am Werk. Dem soll hier aber nicht weiter nachgegan-
gen werden. Stattdessen soll noch einmal genauer das weitaus vielfiltigere Gottesbild
des Alten Testaments untersucht werden und mit dem durch Jesus Christus eindeutig

gewordenen Gottesbild verglichen werden.

2.2.3 Das Gottesverstandnis im Alten und im Neuen Testament

Fasst man vorherrschende und bleibende Merkmale in den verschiedenen Weisen des
Redens von Gott im Alten Testament systematisch zusammen, ergeben sich folgende
,Wesensziige* Jahwes. Der alttestamentliche Gott zeichnet sich vor allem dadurch aus,
dass er immer wieder zu Menschen spricht und sein Reden die Menschen nicht unbe-
rithrt ldsst, bisweilen sogar zu einschneidenden Verinderungen in ihrem Leben fithrt
(Abram, Mose u.a.). Er schenkt Dasein und Leben, gewihrt aber auch das, was das Le-
ben schon und angenehm macht, was hilft, es zu bestehen.

Eine durchgehende, grofe Stirke Jahwes liegt darin, immer wieder auf Menschen
zuzugehen, sich thnen zu zeigen, in ,Biinden“ enge Beziehungen mit ihnen einzugehen
und so Gemeinschaft zu stiften. Er begleitet Menschen, lisst sie seine Nahe erfahren,
vergibt ihnen, hilt ihnen die Treue, bleibt ihnen verbunden und liebt sie. Der biblische
Gott lebt in intensiver Beziehung mit Menschen und ist von daher personal zu verste-
hen. Er erweist sich als Retter, Helfer und Erl6ser. Er rettet den gerechten Noach aus der

150 Joh3,17.
151 1Joh 4,9.
152 Joh14,9.
153 1Joh 4,8.
154 Bd. 2, Kap.3.3.8.

14.02.2026, 06:42:3: @



https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Gott

Sintflut und ,erldst” sein Volk aus der dgyptischen Sklaverei.® Immer wieder befreit er
Einzelne oder die Gemeinschaft aus verschiedensten Néten und aus Elend. Seine Un-
terstiitzung der Menschen hilt durch die gesamte Geschichte hindurch an. Als Richter
verhilft er Einzelnen und Vélkern zu ihrem Recht oder richtet iiber sie. Bei seinem Stre-
ben und Handeln leiten ihn Recht und Gerechtigkeit. Besonders setzt er sich fiir die Trias
der sozial Schwachen ein: fiir Waisen, Witwen und Fremde.

Das Kennzeichen Gottes schlechthin ist aber seine Barmherzigkeit, wie besonders
deutlich aus seiner Offenbarung in Ex 34,6f hervorgeht: ,Der Herr ist der Herr, ein barm-

herziger und gnidiger Gott, langmiitig und reich an Huld und Treue."*¢

,In dieser ,Gnadenrede’ deckt Gott sein Innerstes in einer Weise auf, wie es innerhalb
des Alten Testaments nie mehr iberboten und auch nie aufgehoben oder korrigiert
wird. Zu Recht kann darin ein ,Schlissel‘ des Alten Testaments gesehen werden [...]. Ex
34,6-7 nennt ganz dicht, was Cott auszeichnet: sowohl tiefes Erbarmen als auch Gerech-
tigkeit. ">

Dabei ist das gottliche Erbarmen hier der Gerechtigkeit vorgeordnet. Der Vorrang der
gottlichen Barmherzigkeit bleibt dann durch das gesamte Alte Testament hindurch er-
halten.”® In seinem Mitleid fithrt Gott sogar Buch iiber menschliches Weinen.”>

Uber diesen ,Wesenskern“ hinaus werden im Alten Testament weitere wichtige, sich
durchhaltende Wesensziige Jahwes angefithrt. Er allein verdient Verehrung, weil er ein-
malig und unvergleichlich, ja der einzige Gott ist. Er ist ewig, nichts vermag ihn zeit-
lich oder raumlich zu beschrinken. Und er ist universal, offen fiir alle. ,Schon Gen 1-11
zeugtvon dieser internationalen Weite Gottes. Sein erster Bund, mit Noach, gilt allen Le-
bewesen und auf ewig (Gen 9,12). Auch wenn manche Biicher des Alten Testaments die
gottliche Zuwendung besonders auf Israel konzentrieren oder gar einschrinken wollen,
die universale Ausrichtung Jhws und sein Heilswille fiir alle Volker treten immer wieder
hervor'® und halten an bis ins allerletzte Buch (Weish 11,23-26).** In diesem Buch wird
Gottes allumfassende Liebe und Barmherzigkeit gerithmt:

,Du hast mit allen Erbarmen, weil du alles vermagst, und siehst tber die Siinden der
Menschen hinweg, damit sie umkehren. Du liebst alles, was ist, und verabscheust
nichts von dem, was du gemacht hast; denn hittest du etwas gehasst, so hattest du es
nicht geschaffen. [...] Du schonst alles, weil es dein Eigentum ist, Herr, du Freund des

Lebens 162
155 Ex6,6.
156  Ex34,36.

157 Fischer 262.

158 Esra 9,13; Neh 9; Ps 51,3; 103,3; Jes 54,7f; Dan 9,18; Jona 3,10; Mi 7,18—20.
159 Ps56,9.

160  Mi4,1-4; Jes 25,6-8; Jer 1,5 ,Prophet fiir die Nationen®.

161  Fischer 266.

162 Weish 11,23—26.

14.02.2026, 06:42:3: @

151


https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

152

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

Wegen Jahwes Andersartigkeit gegeniiber der Welt kommt ihm im hochsten Mafie Hei-
ligkeit zu, die niemand von sich aus erreichen kann, an der er aber Anteil zu geben ver-
mag. Er besitzt hochste Autoritit und Macht, weshalb er zu allen Zeiten und bei den ver-
schiedensten Menschen Anerkennung, Verehrung und Hochachtung findet. Aber weil er
nicht beliebig in die Welt eingreift, erlebt er auch Scheitern, Ohnmacht und Leiden. Ob-
wohl er fiir sein Volk, wie Eltern fiir ihre Kinder, liebevoll sorgt, kehrt es sich immer wie-
der von ihm ab.'® Auch wenn er es durch Propheten unablissig mahnt, hort es nicht auf
ihn, sodass er den Untergang Israels, Judas und Jerusalems nicht verhindern kann.*** Er
ist ein lebendiger und emotionaler Gott, den Liebe, Hass, Leidenschaft, Zorn, Reue und
Mitleid bewegen und der innerlich stark erregt sein kann. Er ist auf das Heil, auf das
Wohl und den Frieden aller ausgerichtet, wendet sich aber besonders den Niedrigen zu.
SchlieRlich ist die Bildlosigkeit Gottes, die hinter dem Bilderverbot steht, ein Merkmal,
das den Gott Israels innerhalb des Alten Orients von allen anderen Gottheiten markant
abhebt. All diese Wesensziige konzentrieren sich ,im Namen Jhwh, der den biblischen
Gott kennzeichnet, identifiziert, personlich anreden lisst und von ihm selbst program-
matisch an die Befreiung des Volkes aus der Knechtschaft in Agypten gebunden wird“***.

Neben Wesensziigen werden Jahwe noch vielfiltige Aufgaben, Rollen und Handlun-
gen, Berufe und Titel zugeschrieben, werden unzihlige Bilder auf ihn angewandt. Gott
priift und stellt auf die Probe. Er sendet seine Boten aus. Er ,gibt Ruhe®. Im Unterschied
zu Menschen sieht er auf das Herz. Er ist der Arzt Israels und vermag gebrochene Her-
zen zu heilen. Als Lehrer und Erzieher unterweist er auf uniibertreffliche Weise. Er ist
der Hirte Israels, der seine Herde schiitzt und sicher auf die Weide fiihrt. Nach Hosea
kann Jahwe zersetzend wie Eiter und Fiulnis sein, aber auch , fiir Israel da sein wie der

166 oder wie Wacholder, an dem es reiche Frucht

Tau, damit es sprosst wie die Lotosbliite
findet. Lowe, Panther und Birin unterstreichen Jahwes Gefihrlichkeit.’” Gott ist Licht,
das nicht nur Helligkeit, sondern auch Leben und Wirme spendet, Zuversicht und Ori-
entierung gibt. Oft wird er als Schild bezeichnet, das Schutz gegen feindliche Angriffe
bietet. Verlisslich ist er wie eine Burg, wie ein Fels.

Dariiber hinaus umfingt Jahwe viele Gegensitze. Er erscheint Menschen wie Abra-
ham oder Mose, verbirgt sich aber auch. Er redet oft, kann aber auch schweigen. Er ge-
wihrt nicht nur Nihe, sondern kann sich, wenn er wiederholt auf Ablehnung stéf3t, in
verschiedenen Formen von Menschen distanzieren. Auch wenn bei ihm die positive, lie-
bende Grundhaltung bei Weitem tiberwiegt, kann seine Liebe in Hass oder Ablehnung
umschlagen, kann seine Unterstiitzung, wenn das Volk Schuld auf sich geladen hat, aus-
bleiben.*® Seine Gerechtigkeit wird fragwiirdig, wenn er dem Volk Israel das Land an-
derer Vélker ,gibt“ oder ein Sohn Davids wegen der Siinde seines Vaters sterben muss.'®

170

Auch seinem Erbarmen steht des Ofteren Erbarmungslosigkeit gegeniiber.”® Er kann

163 Z.B.Hos11.

164 2 Kon17,13—23; 25; Jer 7,25—28; 25,3—11.

165 Fischer 272 (Ex 3,15—22; 6,2-8).

166 Hos14,6;14,9.

167 Hos13,7f.

168 Hos 9,15;Jer12,8; Am 5,21; / Jos 7,4—9; 1 Sam 4,3; Ri 10,13.
169 Ex12,25;vgl. Ob 20; /2 Sam12,14.

170 Jer13,14.

14.02.2026, 06:42:3: @



https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Gott

verzeihen, aber auch die Schuld der Viter bei den Séhnen und Enkeln bis zur dritten
und vierten Generation heimsuchen.” Immer wieder einmal verliert er die Geduld und
will in seinem Zorn das Volk vernichten."”* Aus Mitleid wendet er sich stets von neuem
seinem Volk zu, kann dann sein Mitleid aber auch wieder verschlieflen und von sich sa-
gen: ,Ich werde sie zerschmettern, einen am andern, die Viter und die S6hne zusammen
— Spruch des Herrn. Ich habe keine Schonung, kein Mitleid und kein Erbarmen, wenn
ich sie vernichte.“'”* Er kann Kriegen ein Ende setzen, aber auch selbst wie ein Krieger
kimpfen und David den Gebrauch von Waffen lehren und ihm in kriegerischen Ausein-
andersetzungen selbst beistehen.”” Sein Verhiltnis zu anderen Vélkern kann sehr un-
terschiedlich ausfallen. Es reicht von Wohlwollen bis Feindschaft und Hass.'”

Die Gegensitze lassen sich zum Teil historisch erkliren. Die Entstehungszeit des Al-
ten Testaments betrug mindestens ein halbes Jahrtausend. Wihrend Teile der Fiinf Bii-
cher des Moses und der Geschichtsbiicher schon ab 500 vor Christus verfasst wurden,
wurde das Buch der Weisheit erst um die Zeitenwende geschrieben. Die alttestamentli-
chen Biicher stammen von ganz unterschiedlichen Autoren, die eigene theologische Auf-
fassungen vertraten, weshalb jedes Buch ein bestimmtes Profil beziiglich seines Redens
von Gott hat. Aufierdem haben sich die gesellschaftlichen Verhiltnisse Israels in diesem
Zeitraum stark verandert. Jahwegliubige haben neue Erfahrungen gesammelt und neue
Erkenntnisse gewonnen. Das Reden von Gott steht immer auch in einem engen Zusam-
menhang mit der Situation, in die es hineingesprochen ist, und mit der jeweiligen Welt-
erfahrung oder Welterkenntnis.

,<Zusatzlich diirften sich gerade beim Glauben an Jhwh in starkem Mafe religions-
geschichtliche Prozesse der Addition, Integration und Identifikation widerspiegeln. Eine
urspriingliche Wettergottheit, vermutlich im Siden des gelobten Landes behei-
matet'’®, findet Verehrung bei verschiedenen weiteren Gruppen, die ihre eigenen
religiosen Traditionen einbringen, wichst zusammen mit Ziigen von im Kulturland
ansassigen Gottheiten (wie El, Baal), nimmt Elemente lokaler Heiligtiimer (Schilo, Bet-
El,Jerusalem, ..) auf und bewahrtsich in Begleitung und Fithrung durch die Geschichte
[..]. Dabei kommt Exodus 3,15 als der einzigen Stelle der expliziten Identifizierung
Jhwhs mit dem Gott der Erzeltern in seinem eigenen Sprechen eine Schliisselfunktion
zu [..]. Zusatzlich verbinden sich dort im anschlieRenden ,Programm‘ (Ex 3,16—22)
Auszugs-, Sinai- und Landnahmetraditionen "’

Die lange Entstehungsgeschichte lisst gewisse Gegensitze verstindlich erscheinen,
kann sie aber insgesamt nicht hinreichend erklidren. Denn nicht selten ist es mit Sicher-
heit oder hoher Wahrscheinlichkeit ein und derselbe Autor, der von Gott Gegensitzliches
aussagt. Sowird, wie schon angefithrt, Gott in Deut 32,39 ,toten“ und ,lebendigmachen’,

171 Ex34,6f.

172 Ex32,10; vgl. Num 25,3-5; Dtn 9,20; 29,26.

173 2 Chr36,15; vgl. Mal 3,17; / Jer 13,14; vgl. Klgl 2,21.

174 1dt9,7;16,2; Ps 46,10; vgl. Mi 4,3; / Ex14;15,3; / 2 Sam 22,34—43.
175  Mal1,2—4.

176  Dtn 33,2; Ri 5,4f; Hab 3,3.

177  Fischer 280.

14.02.2026, 06:42:3: @

153


https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

154

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

bei Jes 45,7 ,Licht“ und ,Finsternis“ sowie ,Heil“ und ,Unheil“, in Klgl 3,38 das ,Gute"
und das , Bose“ zugeschrieben. Aber auch Gegensitze wie ,verwunden“und ,heilen‘ oder
verletzen“ und ,verbinden“ werden ihm gleichermafien zugetraut.””® In Jesus Sirach
heifit es sogar, Gott habe von vornherein alles in der Welt zu einem guten oder schlechten
Zweck geschaffen:

LGutes ist fiir die Guten von Anbeginn erschaffen, so fiir die Stinder Schlechtes. Anfang
alles Notwendigen fiir das Leben des Menschen sind: Wasser und Feuer, Eisen und Salz,
feinstes Weizenmehl, Milch und Honig, [..]. All dies dient den Frommen zum Guten,
ebenso wendet es sich den Stindern zum Schlechten. Es gibt Winde, die fiir die Vergel-
tung geschaffen sind [...]. Feuer und Hagel, Hunger und Tod, all dies ist zur Vergeltung
geschaffen: die Zdhne der wilden Tiere, Skorpione und Vipern, das Schwert, das Ver-
geltung iibt zur Vernichtung der Gottlosen."”?

Offensichtlich wird das Umfangen von Polen und Gegensitzen von mehreren Autoren
und in einigen Biicher als Charakteristikum Jahwes angesehen.

Der Glaube an Jahwe ist im Laufe von Jahrhunderten gewachsen und hat sich verin-
dert. ,Allerdings ldsst sich dieser Prozess aus dem Alten Testament nur in sehr geringem
Mafe rekonstruieren.’®® Nachweislich hat es eine Entwicklung von der Monolatrie zum
Monotheismus gegeben. Auch was die Beziehung Gottes zu Tod und Unterwelt anbe-
langt, diirfte es zu einer Entfaltung gekommen sein, ,die von relativ starker Zuriickhal-
tung diesbeziiglich in der Frithzeit zu einer grofleren Offenheit zu gehen scheint, mit
der Jhwh zunehmend auch fiir diese urspriinglich fernen Themen zustindig wird. Ver-
mutlich erfolgt diese Verschiebung in stirkerem Ausmaf? ab dem 4. oder 3. Jahrhundert
v. Chr.® Die Auseinandersetzungen dariiber, ob Gott den Menschen nach dem Tod zu
neuem Leben auferwecken wird oder nicht, halten bis in die Zeit des Neuen Testaments
an, wie der Konflikt zwischen den Pharisdern, die an die Auferstehung glauben, und den
Sadduziern, die dies nicht tun, verrit.'s?

Hinsichtlich der angesprochenen Ambivalenz Gottes lisst sich keine eindeutige Ent-
wicklung im Alten Testament feststellen. Auch wenn — gemessen am Ideal absoluter Lie-
be und Giite — ,positive“ Aussagen iberwiegen und Aussagen, die Jahwes Barmherzig-
keit, Giite, Langmut, Huld und Treue bezeugen, insgesamt einen hoheren Stellenwert
als gegenteilige Aussagen besitzen, finden sich doch gentigend , negative* Zuschreibun-
gen das ganze Alte Testament hindurch und in simtlichen Gruppen von Schriften. In
allen Fiinf Biichern des Moses, in den Biichern der Geschichte des Volkes Gottes, in den
Biichern der Lehrweisheit und den Psalmen und in den Biichern der Propheten deuten
Autoren in ihrem Reden von Gott auf eine unbarmherzige Seite Gottes hin.'$?

178 Dtn 32,39; Hos 6,1, Jer 30,15.17; ljob 5,18.

179  Sir39,25-30.

180 Fischer 283.

181  Ebd. 272.

182 Vgl. Koh 3,18-22;12,7; / Mk 12,18-27.

183 Gen, Ex, Lev, Num, Dtn; /Jos, 1 Sam, 2 Sam, 1 Kon; / ljob, Ps, Koh, Sir; / Jes, Jer, Klgl, Ez, aber auch
bei vielen ,Kleinen Propheten” wie Hos, Am, Zef, Mal u.a.

14.02.2026, 06:42:3: @



https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Gott

Fasst man den alttestamentlichen Gott auch ,primir“ als einen Gott gerechter Barm-
herzigkeit, schier unbegrenzten Wohlwollens und michtiger Rettung auf, bleibt er ,se-
kundir“ doch ein Gott des Zorns, des Strafens und der Gewalt. Jahwe, wie er von nicht
wenigen Autoren des Alten Testaments gedeutet und beschrieben wird, ist ein Gott, von
dem nicht nur Heil, sondern auch Unheil kommt, der vor diesem Hintergrund vor die
Wahl zwischen Heil und Unheil oder zwischen Leben und Tod stellt, dem zuzutrauen ist,
dass er Boses mit Bosem vergilt. Ein solcher Gott ist jedoch zu anthropomorph (men-
schenihnlich) gedacht. Man stellt sich ihn nach Art eines Menschen vor, dessen Liebe,
Barmbherzigkeit und Geduld zwar grof3, aber nicht unerschépflich ist und sein kann.

Ein Gott, der nicht nur aus Liebe handelt, ist auch nicht nur Liebe. Vom Verhalten
lasst sich auf das Wesen schliefien. Ein Gott, der zwar grundsitzlich oder meistens, aber
nicht immer liebt, der imstande ist, auch nicht zu lieben, ist theologisch und metaphy-
sisch bedacht nicht die Liebe schlechthin, nicht absolute Liebe. Aufs Ganze gesehen und
systematisch betrachtet zeichnet sich, so muss man festhalten, im Gottesverstindnis des
Alten Testaments eine gewisse ethische und damitletztlich auch metaphysische Ambiva-
lenz Gottes ab, die erst durch das Neue Testament iiberwunden wird, insofern darin die
Selbstoffenbarung Gottes in Jesus Christus als absolute Liebe zum Ausdruck kommt. Anders
gesagt: Zwar finden sich bereits im Alten Testament viele Aussagen iiber Gott als Liebe,
aber neben ihnen stehen in weitaus h6herem Ausmaf$ und krasserer Form als im Neuen
Testament Aussagen, die sich damit nicht vereinbaren lassen.

Nach neutestamentlicher Auffassung hat sich der Gott Israels in Jesus Christus auf
einzigartige und uniiberbietbare Weise geoffenbart. Er hat, als die Fiille der Zeiten ge-
kommen war, seinen ewigen Sohn in die Welt gesandt, um sie von Siinde und Tod zu
erlosen. Sein ewiges Wort ist in Jesus Christus Mensch geworden. Von daher darf die
Offenbarung Gottes im Menschen Jesus von Nazaret so verstanden werden, dass er sich
in ihm als er selbst und in seiner ganzen Fiille der Menschheit mitgeteilt hat.

Am Leben, Leiden, Sterben und Auferstehen Jesu zeigt sich deshalb, wer Gott wirk-
lich ist: Gott ist reine Liebe. Mehr noch als durch sein Wort hat Jesus durch sein Leben
und seine Person Gott als denjenigen bezeugt, der nichts als Liebe ist: eine Liebe, die un-
endlich weit ist und nie versiegt; die alles gibt und nichts fir sich zuriickbehilt; die kei-
ne Bedingungen stellt, keine Einschrinkungen macht und keine Grenzen kennt; die den
Menschen heilen, ihm alles Fehlerhafte verzeihen und ihn von allem Unmenschlichen
und Abgriindigen befreien will; die sich nicht zur Wehr setzt und sich lieber kreuzigen
lasst, als selbst Gewalt anzuwenden und Boses mit Bosem zu vergelten; die sich restlos
hingibt und unerschopflich ist; die dem Menschen nie endendes Leben in Fiille schenken
will.

Diese Liebe ist frei von jeder Ambivalenz. Gott bietet dem Menschen in seiner Liebe
von sich aus nur das an, was ihm zum Guten gereicht und sein Leben bereichert, erwei-
tert und vertieft. Da er ihm nur Heil, und nicht Unheil anbietet, stellt er ihn nicht vor die
Entscheidung, zwischen Heil und Unheil oder zwischen Leben und Tod zu wihlen, son-
dern nurvor die Entscheidung, das angebotene Heil anzunehmen oder abzulehnen, sich
aufdas angebotene Leben einzulassen oder nicht einzulassen. Wer sich nicht auf das an-
gebotene Leben einlisst, den stdf3t Gott nicht von sich. Obwohl er ihn nach biblischem
Verstindnis verstofRen kénnte, wird er es — wiederum nach biblischer Uberzeugung —

14.02.2026, 06:42:3: @

155


https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

156

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

niemals tun.”®* Denn er liebt in seiner unendlich weiten und nie versiegenden Liebe je-
den Menschen ganz so, wie er ist, mit Haut und Haar. Wer ihm die kalte Schulter zeigt
oder sich von ihm abwendet, den umwirbt er weiterhin mit seiner Liebe. Er wird ihn
weiterhin einladen, locken oder ermahnen, seine gottliche Liebe und gottliche Nihe zu
suchen, um sie auch zu finden.

Jesus Christus hat durch seine Verkiindigung, noch glaubwiirdiger aber durch sein
Leben, Leiden und Sterben Gott als reine Liebe geoffenbart. Bedenkt man diesen bibli-
schen Befund philosophisch-metaphysisch, ergibt sich, dass Gott absolute Liebe, die Lie-
be schlechthin ist. Gott liebt nicht nur immer, sondern kann gar nicht anders als lieben.
Er kann nur lieben, denn sein in Freiheit vollzogenes Wesen ist die Liebe selbst.

Denkt man metaphysisch und sprachphilosophisch weiter, ist dem noch hinzuzufi-
gen, dass Gott aufgrund der seinsmifRigen Einfachheit seines Wesens genauso so gut
die absolute Treue, Gerechtigkeit, Macht oder Weisheit ist, wie er die absolute Liebe ist.
In seinem Wesen fallen simtliche geistigen Vollkommenheiten, die wir in der Welt er-
kennen und benennen kénnen, zusammen. Aber weil fiir uns Menschen der Begriff der
Liebe am besten geeignet scheint, unsere wertvollsten und schénsten zwischenmensch-
lichen Erfahrungen auszudriicken, eignet er sich auch auf hervorragende Weise dafir,
das eine und einfache Wesen Gottes zu beschreiben.

Literatur

Gerhard Miiller u.a. (Hg.): Theologische Realenzyklopidie [= TRE], 1977—2004 (Art. Gott).
Georg Fischer: Theologien des Alten Testaments, 2012.

2.3 Gott als Liebe

An welchen Gott Christen glauben, soll nun systematisch-theologisch niher entfaltet
werden. In einem ersten Schritt werden unterschiedliche konfessionelle Auffassungen
beleuchtet, indem die offizielle Doktrin der katholischen Kirche in ihren Lehrentschei-
dungen zusammengefasst (Kap. 2.3.1) und die Gotteslehre der Reformatoren zur Spra-
che gebracht wird (Kap. 2.3.2). In einem zweiten Schritt wird die Erkennbarkeit Gottes,
sein Schopfertum, seine Verborgenheit und sein Offenbarsein thematisiert (Kap. 2.3.3).

2.3.1 Die Gotteslehre in der katholischen lehramtlichen Tradition

Nach Auffassung der Tradition ist,,der Gott des alten Gesetzes“kein , anderer als der Gott

der Evangelien“.”®> Sowohl das Alte als auch das Neue Testament gehen auf den einen
Gott und Herrn als ihren letzten und eigentlichen Ursprung oder Urheber zuriick. An

184 Vgl. Lk12,4-7.
185 DH198.

14.02.2026, 06:42:3: @



https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Gott

ihm lassen sich sein Wirken und sein Wesen unterscheiden. Was sein Wirken in der Welt
angeht, so schafft Gott die Welt, offenbart sich in der Welt und begnadet die Welt.

Gott erschaffi die Welt. Er ist der alleinige Schépfer aller Dinge. Er hat die Welt be-
griindet und erhilt sie. Er schafft alle Geschépfe gut und lenkt alles nach seiner Vorse-
hung.

Gott offenbart sich in der Welt. Er hat sich von Anfang an den Stammeltern, Adam und
Eva, zu erkennen gegeben. Er hat sich durch Mose, die Propheten und andere Gestalten
der Menschheit mitgeteilt. Zuletzt hat er seinen Sohn gesandt. In Jesus Christus hat er
sich in seiner ganzen Fiille und in seinem Innersten den Menschen kundgetan. In Jesus
leuchten seine Selbstoffenbarung und die Berufung des Menschen zu ewigem Leben auf.

Gott begnadet die Welt. Aus Gnade hat er die Menschen zu ewigem Leben erwihlt.
Nach seinem Plan und seiner Gnade beruft er Menschen. So hat er etwa Maria zu ihrer
besonderen Lebensaufgabe erwihlt. Indem er den Menschen seine Gnade schenkt, die
ihrem Wesen nach er selbst ist, beseitigt er im Menschen, was fehlerhaft und siindhaft
ist. Durch die Gnade seines Heiligen Geistes heiligt er den Menschen von innen her. Der
Seele des gerecht gemachten Menschen wohnt er in seiner ganzen Dreifaltigkeit ein.

Was das Wesen Gottes betrifft, ist zunichst die Einzigkeit Gottes hervorzuheben. Es
gibt nur einen einzigen wahren, lebendigen und ewigen, unermesslichen und unveran-
derlichen, unbegreiflichen und unaussprechlichen Gott. Er ist unendlich gut, das Gute
selbst. Er ist unendlich weise und allwissend. Er kennt die Herzen der Menschen. Thm
ist nichts verborgen. Sein Wollen ist wie seine Vernunft unendlich vollkommen. Weil er
ein personlicher Gott ist, ist er ein Du fiir die Menschen.

Ihn zeichnen seine Gerechtigkeit und seine Barmherzig gegen die Menschen aus. Als
Vater aller tragt er fir alle viterliche Sorge. In Jesus Christus hat er seine Barmherzigkeit
und sein innerstes Leben, das in der Liebe besteht, offenbart.

Ihm kommt Allmacht, Heiligkeit und Seligkeit zu. Er ist in sich und aus sich gliick-
selig. Er ist ungeschaffen und unsichtbar, Gber alles erhaben und herrlich. Da es nichts
auflerhalb von ihm gibt, ist er iiberall und allgegenwirtig.

Weil sich bei Gott nur Vater, Sohn und Heiliger Geist voneinander unterscheiden und
sonst das Wesen Gottes absolut einfach — ohne jede innere Unterscheidung - ist, gehortje-
de Vollkommenbheit Gottes, wie die Allmacht, die Allwissenheit, die Barmherzigkeit und
so weiter, zu seinem Wesen. Gott hat nicht nur Anteil an den Vollkommenheiten, wie
der Wahrheit oder der Weisheit. Er ist die Wahrheit selbst, und er ist die Weisheit selbst.
Wihrend wir Menschen aufgrund unserer welthaft bedingten, gebrochenen Erkenntnis
an Gott verschiedene Vollkommenheiten unterscheiden, sind fiir Gott selbst alle Voll-
kommenheiten dasselbe. Fiir ihn unterscheiden sich etwa sein Sein und sein Wollen, sein
Wollen und sein Wissen nicht voneinander.

14.02.2026, 06:42:3: @

157


https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

158

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

Literatur

Heinrich Denzinger: Kompendium der Glaubensbekenntnisse und kirchlichen Lehrentschei-
dungen. Verbessert, erweitert, ins Deutsche iibertragen und unter Mitarbeit von Hel-
mut Hoping herausgegeben von Peter Hiinermann, 45. Auflage [= DH], 2017, hier
Systematischer Index B, S.1569—1581.

2.3.2 Die Gotteslehre der Reformatoren

Martin Luther zufolge erschliefit sich Gott nur denen, die an Jesus Christus glauben. Al-
lein der zu den Glaubigen kommende Heilige Geist lehrt, wer Gott ist. Deshalb kann Gott
nur haben, wer glaubt und ihm von Herzen traut.

Fiur Luther sind das Gottsein und Schépfersein Gottes identisch, wie auch das
Menschsein und das Kreatursein des Menschen dasselbe sind. Gottsein bedeutet Schép-
fersein, wie Menschsein Geschopfsein bedeutet. Gerade weil Gott im Sinne der Aseitit
unabhingig von Welt und Mensch existiert, kann er durch die Erschaffung der Welt aus
sich heraustreten und sich dem Menschen zuwenden.

Der wirkliche Gott lisst sich nur in der Gestalt Jesu Christi erkennen. Oder wie Lu-
ther prazisiert: Nur durch Jesus Christus sind wir von Gott erkannt. In Christus ist Gott
selbst anwesend. Der, der in der Krippe liegt, ist kein anderer als der, der alles erschaf-
fen hat. Allein durch den Glauben an Jesus Christus, der gestorben und auferstanden
ist, wissen wir: Gott ist kein zorniger Forderer und strenger Richter. Vielmehr ist er der
uns zugeneigte und uns liebende allermildeste Vater, der uns segnet. Er befreit uns von
Gesetz, Siinde, Tod und allen Ubeln und beschenkt uns durch Christus mit Gerechtig-
keit und ewigem Leben. Inkarnation, Leiden, Kreuz und Auferstehung Jesu Christi ge-
horen in den Heilsplan Gottes und zeigen, dass Gottes Wesen Gerechtigkeit und Liebe
ist. Durch Christus macht uns Gott seine Gunst und Barmherzigkeit kund. Gott selbst

ist, wie Luther 1532 zu einer Stelle im ersten Johannesbrief ausgefithrt hat'®®

, »ein glit-
hender Backofen voller Liebe“.

Auch fur Philipp Melanchthon ist in seinen Loci die Gotteserkenntnis eindeutig durch
die Offenbarung in Jesus Christus vermittelt.”®” Die Christusgliubigen kénnen Gott als den
Vater Jesu Christi in seinem barmherzigen Liebeswillen erfahren und im Gebet anrufen.
Neben den biblischen Schriften, die die Taten Gottes in der Geschichte bezeugen, nimmt
Melanchthon aber in seiner Gotteslehre — im Gegensatz zu Luther — wieder kosmolo-
gische und teleologische Gedanken mit Beweischarakter auf. Er hilt den Glauben fiir
tragend fiir die Gotteserkenntnis, ist aber davon tiberzeugt, dass der christliche Theolo-

ge, der im Glauben durch die Schriftzeugnisse befestigt ist, mithilfe der Vernunft in der

186 Zu1)oh 4,16—21.

187 Melanchthons Loci communes rerum theologicarum (Allgemeine Grundbegriffe der Theologie) aus
dem Jahr 1521 stellen die erste Dogmatik der evangelischen Kirche dar. Sie wurden in den Jahren
1535, 1543 und 1559 Uberarbeitet und pragten die lutherische Bekenntnisentwicklung.

14.02.2026, 06:42:3: @



https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Gott

Schépfung Spuren Gottes und seines schopferischen Wirkens entdecken kann. Damit
bricht er wieder eine Lanze fiir die natiirliche Theologie oder philosophische Gotteslehre.

Obwohl bei Johannes Calvin die Gotteserkenntnis methodisch dem Ansatz Luthers
nahesteht, insofern er das menschliche Erkennen und Leben ganz in Gottes Sein gegriin-
det sieht, geht er in seiner Gotteslehre wie auch in anderen Lehrauffassungen, wie der
von der Rechtfertigung, der Pradestination und dem Abendmahl, eigene Wege.

Wiahrend Luther die stindige Herablassung Gottes zu uns siindigen Menschen und
damit seine Nihe zu uns betont, hebt Calvin Gottes Ehre und Herrlichkeit stark hervor.
Nur um einen Schauplatz seiner Herrlichkeit zu haben, habe er die Welt geschaffen.

Weil fiir Calvin die Ehre und die Erhabenheit das Hochste an Gott sind und ein schar-
fer Unterschied zwischen Natur und Geist besteht, hilt er die endliche natiirliche Wirk-
lichkeit fiir nicht fihig, die unendlich erhabene Wirklichkeit Gottes in sich aufzuneh-
men. Endliches kénne Unendliches nicht in sich enthalten (Finitum non capax infiniti).
Dieses calvinistische Prinzip ist mit ein Grund, weshalb es spiter zu dogmatischen Ge-
gensitzen zwischen der reformierten und der lutherischen Lehre gekommen ist. Der Ge-
danke der absoluten Erhabenheit Gottes lisst eine wirkliche Kenose (Entleerung, Entiu-
Rerung) Gottes bei der Menschwerdung®®®, eine vollkommene Einigung Gottes mit dem
irdischen Jesus und eine reale Gegenwart Gottes in sinnenhaft empfinglichen Gnaden-
mitteln — wie etwa in Brot und Wein beim Abendmahl — nicht zu.

Aus dem Vorrang der Erhabenheit Gottes ergibt sich fiir Calvin dann auch die doppelte
Priidestination des Menschen. Ihr zufolge hat Gott in einer ewigen Anordnung vorherbe-
stimmt, was nach seinem Willen aus jedem einzelnen Menschen werden soll. In seiner
Souverinitit hat er vorab beschlossen, dass den einen das ewige Leben, den anderen die
ewige Verdammnis zuteilwird. Gegen einen solchen ewigen Ratschluss der Verwerfung
iiber einen Teil der Menschheit hat sich Luther entschieden gesperrt.

Literatur

Philipp Melanchthon: Loci communes 1521, lateinisch, deutsch mit kommentierenden An-
merkungen, 1993.

2.3.3 Die Weiblichkeit Gottes in der feministischen Theologie

Seitden1970er Jahren iiben feministische Theologinnen Kritik an der Dominanz ménnli-
cher Gottesbilder im gesellschaftlich-religiosen Bewusstsein. So schreibt beispielsweise
Doris Strahm:

,Zweijahrtausendelang war von GCott fast ausschliefdlich in mannlichen Bildern die Re-
de: Gott als Vater, als Herr, als Schopfer, als Richter, als Konig, als Retter usw. Auch die
Dreifaltigkeit von Gottvater, Sohn und Geist tragt dazu bei, dass im Bewusstsein der
Glaubigen Gottals mannlich vorgestellt wird. In der Liturgie, den Gebeten und Liedern,

188 Phil2,7.

14.02.2026, 06:42:3: @

159


https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

160

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

dem Vaterunser und den Glaubensbekenntnissen wird die Vorstellung eines ménnlich
gedachten Gottes bis heute standig verfestigt. Und auch in der christlichen lkonogra-
phie wird Gott als Mann, als Vater dargestellt.'®°

Diese androzentrischen Vorstellungen beruhen auf den patriarchalischen Gesellschafts-
verhaltnissen Israels zur Zeit der Durchsetzung des monotheistischen Glaubens, spie-
geln aber auch den Patriarchalismus von Gesellschaften wider, in denen sich spiter das
Christentum ausgebreitet hat. In der feministischen Theologie wird die enge Verbin-
dung von Mannlichkeit und Goéttlichkeit scharf kritisiert. , Denn damit liegt zum einen
eine Vergotzung Gottes vor, der Gott ist und kein Mann [..]. Zum anderen suggeriert
sie eine Gottihnlichkeit des Mannes, die zu einer Vergottung des Mannlichen fithrt."°
Letzteres hat die feministische Theologin Mary Daly (1928—2010) so auf den Punkt ge-
bracht: ,Wenn Gott mannlich ist, ist das Mannliche Gott.“** Mit dieser bekannten Aus-
sage deutet sie an, dass die Verehrung rein mannlicher Gottesbilder einer Verehrung des
Mannes gleichkommt und die Vorrangstellung des Mannes stiitzt. Verhingnisvoll haben
sich in diesem Zusammenhang zwei Verse aus dem ersten Korintherbrief ausgewirkt:
,1hr sollt aber wissen, dass Christus das Haupt eines jeden Mannes ist, der Mann aber
das Haupt der Frau und Gott das Haupt Christi. [..] Der Mann darf sein Haupt nicht
verhiillen, weil er Abbild und Abglanz Gottes ist; die Frau aber ist der Abglanz des Man-
nes.“"?

Uber Jahrhunderte wurde in der christlichen Tradition Gott iiberwiegend, wenn
nicht ausschliefflich minnlich verstanden und verstand sich der Mann als das voll-
kommene Abbild Gottes, ,wihrend der Frau nur eine verminderte Gottebenbildlichkeit
zugesprochen wurde. Fiir Frauen heif3t und hief? dies, dass sie und ihre Erfahrungen im
Gottlichen nicht reprisentiert sind, dass ihre Gottebenbildlichkeit keine Entsprechung
im Gottesbild findet.“***

Daherhaben feministische Theologinnen in denletzten Jahrzehnten den miannlichen
Bildern von Gott auch weibliche Bilder zur Seite gestellt, die sich in der biblischen Tradi-
tion finden. Mehrfach wird Gott mit einer Gebirenden oder mit einer Mutter verglichen."*
Er ist wie eine Hausherrin, die ihre verlorene Drachme sucht und wiederfindet, oder eine
Hausfrau, die Brot bickt."> Auch wird er als Hebamme gepriesen.’®

Der weitaus gréfite Anteil an weiblichen Gottesbildern in der Bibel verbindet sich mit
der Figur der Weisheit (hebr. chokmah, griech. sophia). Nach Rosemary Radford Ruether
(1936—2022) erscheint in der weisheitlichen Tradition ,das weibliche Bild als untergeord-
nete Person Gottes und itbermittelt Werk und Willen Gottes an die Schépfung™®”. Im Buch

189 Strahms.

190 Ebd.

191 Daly33.

192 1Kor1,3.7.

193 Strahms.

194 Dtn 32,18;Jes 42,14; [ vgl. Jes 49,15; Hos 11,1—4.
195 Ps123,2;/Lk15,8-10;/ljob10,10; / Mt 13,33.
196 Ps22,10.

197 Ruether77.

14.02.2026, 06:42:3: @



https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Gott

der Sprichworter ,ist Weisheit ein Kind Gottes. Vor Beginn der Erde von Gott hervorge-
bracht, steht sie ihm zur Seite bei der Erschaffung der Welt und freut und ergétzt sich am
Werk der Schépfung.“*® Im Buch der Weisheit ist sie ,die Verkdrperung Gottes, durch die
Gott das Schopfungswerk, Leitung gemif der Vorsehung und Offenbarung miteinander
in Beziehung setzt. Sie ist die behutsame Macht der Gegenwart Gottes, durchdringt alle
Dinge und haucht ihnen Geist ein.“”*® So heifit es beispielsweise in Kapitel 7: ,Sie ist ein
Hauch der Kraft Gottes und reiner Ausfluss der Herrlichkeit des Allherrschers; darum
dringt nichts Verunreinigtes in sie ein. Sie ist der Widerschein des ewigen Lichts, der
ungetriibte Spiegel von Gottes Kraft, das Bild seiner Giite.“**°

Wiahrend Ruether der Ansicht war, dass eine Erginzung minnlicher Gottesbilder
durch weibliche die feministische Sache nicht weiterbrichte, weil die Unterordnung des
Weiblichen unter das Minnliche bestehen bleibe, sind andere feministische Theologin-
nen anderer Ansicht. Sie verweisen zum Beispiel darauf, dass in einigen Kapiteln des
Buches der Weisheit die Weisheit den Platz einnimmt, der in dlteren Zeugnissen dem Gott
201

Israels zukommt.
Mit der Weisheit kommt alles Gute zum Menschen:

,Daher betete ich und es wurde mir Klugheit gegeben; ich flehte und der GCeist der
Weisheit kam zu mir. Ich zog sie Zeptern und Thronen vor, Reichtum achtete ich fiir
nichts im Vergleich mitihr. [...] Mehr als Gesundheit und Schénheit liebte ich sie und
zogihren Besitzdem Lichte vor; denn niemals erlischt der Glanz, dervon ihr ausstrahlt.
Zugleich mitihr kam alles Gute zu mir, unzdhlbare Reichtiimer waren in ihren Hinden.
Ich freute mich (ber sie alle, weil die Weisheit lehrt, sie richtig zu gebrauchen, wusste
aber nicht, dass sie auch deren Ursprung ist.*

Mit der Weisheit lisst sich alles von innen erkennen:

,Alles Verborgene und alles Offenbare habe ich erkannt; denn es lehrte mich die Weis-
heit, die Werkmeisterin aller Dinge. In ihr ist nimlich ein Geist, vernunftvoll, heilig,
einzigartig, mannigfaltig, zart, beweglich, durchdringend, unbefleckt, klar, unverletz-
lich, das Gute liebend, scharf, nicht zu hemmen, wohltitig, menschenfreundlich, fest,
sicher, ohne Sorge, alles vermégend, alles tiberschauend und alle Geister durchdrin-
gend, die gedankenvollen, reinen und zartesten. Die Weisheit ist beweglicher als alle
Bewegung; in ihrer Reinheit durchdringt und durchwaltet sie alles**

Der Umgang mit der Weisheit bringt Freude, Unsterblichkeit und Klugheit:

,Komme ich nach Hause, dann werde ich bei ihr ausruhen; denn der Umgang mit ihr
hat nichts Bitteres, das Leben mit ihr kennt keinen Schmerz, sondern nur Frohsinn und

198 Ebd.

199 Ebd. 77f.

200 Weish 7,25f.

201 Weish 6,22-11,1.
202 Weish 7,7-12.
203 Weish 7,22—25.

14.02.2026, 06:42:3: @

161


https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

162

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

Freude. Als ich dies bei mir (iberlegte und in meinem Herzen erwog, dass Verwandt-
schaft mit der Weisheit Unsterblichkeit bringt, die Freundschaft mit ihr reine Freude
und die Miihen ihrer Hinde unerschépflichen Reichtum, dass stete Ubung des Um-
gangs mit ihr Klugheit bringt und das Zwiegespriach mit ihr Ruhm —, da ging ich auf
die Suche nach ihr, um sie heimzufiihren “*°*

Die Weisheit thront an der Seite Gottes und ist allwissend: ,,Gib mir die Weisheit, die an
deiner Seite thront, [...]. Denn sie weifd und versteht alles; sie wird mich in meinem Tun
besonnen leiten und mich in ihrem Lichtglanz schiitzen.**

Die Weisheit hat die rettenden Taten von Adam iiber Noach, die drei Stammviter
Abraham, Isaak und Jakob sowie Josef und Mose bis zum Auszug des Volkes Israel aus

Agypten vollbracht:

,Sie hat den Urvater der Welt [Adam] nach seiner Erschaffung behiitet, als er noch al-
lein war; sie hat ihn aus seiner Verfehlung befreit und ihm die Kraft gegeben, (iber al-
les zu herrschen. Ein Ungerechter aber [Kain], der in seinem Zorn von ihr abfiel, ging
durch seine Leidenschaften zugrunde, die ihn zum Brudermord trieben. Die Weisheit
hat die Erde, die seinetwegen (iberflutet wurde, wieder gerettet und den Gerechten
[Noach] auf wertlosem Holz durch die Wasser gesteuert. [...] Sie lief sie [die Israeliten]
durch das Rote Meer gehen und geleitete sie durch gewaltige Wasser. lhre Feinde aber
iiberflutete sie und spiilte sie aus der Tiefe des Abgrunds empor°®

In der Weisheitsliteratur, die nicht auf die Hebriische Bibel beschrinkt ist, sondern im
gesamten Orient verbreitet war, wird die Weisheit nicht nur als Symbol fiir Weiblichkeit
aufgefasst, sondern als konkrete Frauengestalt dargestellt, die Traditionen mehrerer an-
tiker Géttinnen in sich aufgenommen hat. So ist die Tradition der dgyptischen Isis — der
Gottin der Geburt, der Wiedergeburt und der Magie —, vor allem aber die Tradition der
agyptischen Ma’at — der Gottin der Gerechtigkeit und der Weltordnung — in ihre Gestalt
eingegangen, weshalb Ruether hinter der michtigen Erscheinung der Weisheit ,die Got-
tin“sieht, ,die traditionell als Weisheit charakterisiert wurde*.>? Als solche hat sie stark
integrierende Ziige und fungiert als verbindende Kraft. In den Sprichwirtern sagt sie von
sich:, Ich spielte auf seinem [Gottes] Erdenrund und meine Freude war es, bei den Men-
schen zu sein.“**®

Neben Gottes Weisheit ist im Alten Testament auch Gottes Geist (hebr. ruach) weib-
lich. Jedenfalls wird das Wort Ruach grammatikalisch meist weiblich verwendet.>*
Wahrend das Christentum viele hebriische Traditionen der weiblichen Seite Gottes
fiir die Gestalt des Heiligen Geistes (der dritten gottlichen Person) itbernommen hat,
hat es beim Sohn (der zweiten gottlichen Person) eine Verméinnlichung vorgenommen,

indem es das griechische Wort Logos (Wort) dem griechischen Wort Sophia (Weisheit)

204 Weish 8,16—18.
205 Weish 9,4.11.
206 Weish10,1-3.18f.
207 Ruether 78.

208 Spr8,31.

209 Bd.2, Kap.3.2.1.

14.02.2026, 06:42:3: @



https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Gott

vorgezogen hat, obwohl es viele hebriische Traditionen der Weisheit auf Jesus Christus
angewandt hat.”® Weisheitstradition begegnet zum Beispiel noch in den ersten beiden
Kapiteln des Hebrierbriefs, der mit den Worten beginnt:

JVielfiltig und auf vielerlei Weise hat Gott einst zu den Vatern gesprochen durch die
Propheten; am Ende dieser Tage hat er zu uns gesprochen durch den Sohn, den er zum
Erben von allem eingesetzt, durch den er auch die Welt erschaffen hat; er ist der Ab-
glanz seiner Herrlichkeit und das Abbild seines Wesens; er tragt das All durch sein
machtvolles Wort, hat die Reinigung von den Siinden bewirkt und sich dann zur Rech-
ten der Majestat in der Hohe gesetzt; er ist um so viel erhabener geworden als die En-
gel, wie der Name, den er geerbt hat, ihren Namen iiberragt.*"

Weisheitstradition macht sich auch bemerkbar, wenn Paulus im ersten Korintherbrief

sagt: ,Wir dagegen verkiinden Christus als den Gekreuzigten: fiir Juden ein Argernis,
fiir Heiden eine Torheit, fiir die Berufenen aber, Juden wie Griechen, Christus, Gottes
Kraft und Gottes Weisheit. Denn das Torichte an Gott ist weiser als die Menschen und

das Schwache an Gott ist stirker als die Menschen.

«212

Besonders greifbar wird die Deutung der géttlichen Identitit Jesu Christi durch

Weisheitstradition im Prolog des Johannesevangeliums, der um die Priexistenz (Exis-

tenz vor dem irdischen Leben) und die Menschwerdung Christi kreist und dem wohl ein
Weisheitshymnus zugrunde liegt:

,Im Anfang war das Wort und das Wort war bei Gott und das Wort war Gott. Dieses war
im Anfang bei Gott. Alles ist durch das Wort geworden und ohne es wurde nichts, was
geworden ist. In ihm war Leben und das Leben war das Licht der Menschen. [..] Er war
in der Welt und die Welt ist durch ihn geworden, aber die Welt erkannte ihn nicht. [...]
Und das Wort ist Fleisch geworden und hat unter uns gewohnt und wir haben seine
Herrlichkeit geschaut, die Herrlichkeit des einzigen Sohnes vom Vater, voll Gnade und
Wabhrheit. [..] Niemand hat Gott je gesehen. Der Einzige, der Gott ist und am Herzen
des Vaters ruht, er hat Kunde gebracht*"

In Christus-Hymnen (Lobgesingen auf Christus), wie dem Johannesprolog®*, ist Jesus

weisheitlich gedeutet, aber das minnliche Wort Logos fiir das weibliche Wort Sophia ein-

gesetzt worden.”” Dazu schreibt Ruether:

,Theologisch gesehen spielt Logos dieselbe kosmologische Rolle wie Sophia, nimlich
als Begriinder der Schopfung, Offenbarer des Geistes Gottes, Versdhner der Mensch-
heit mit Cott. Aber die Anwendung des mannlichen Wortes Logos verdeckt, wenn es
mit der Mannlichkeit des historischen Jesus gleichgesetzt wird, die tatsichliche Ver-

210
21

212
213
214
215

Bd. 2, Kap. 2.2.5.3.

Hebr1,1—4.

1 Kor 1,23f.

Joh1,1-4.9.14.18.

Joh1,1—-14.

Vgl. Phil 2,6—11; Kol 1,15—20; Eph 2,14—16.

14.02.2026, 06:42:3: @

163


https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

164

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

flissigung der Geschlechtssymbolik, indem letztendlich die Mannlichkeit eines ,Got-
tessohnes, der wiederum das Abbild des Vaters ist, vergegenstandlicht wird 2"

Trotz der Ubernahme des minnlichen Logos-Symbols haben Christen, wie oben er-
wahnt, nicht alle Spekulationen auf die weibliche Seite Gottes aufgegeben. In etlichen
frithchristlichen Schriften ist der Geist weiblich, besonders in den apokryphen Evange-
lien.”” Zum Beispiel steht im Hebrierevangelium: ,Sogleich ergriff mich meine Mutter,
der Heilige Geist, an einem meiner Haare und trug mich weg auf den grofien Berg
Tabor.“**® In den Thomas-Akten wird bei der Herabrufung des Heiligen Geistes auf die
Opfergaben wihrend der Eucharistiefeier eine weibliche Anrede gebraucht: ,Brot des
Lebens ...wir nennen iiber dir den Namen der Mutter des verborgenen Geheimnisses der
verborgenen Herrschaften und Gewalten, wir nennen iiber dir den Namen Jesu.“”” Im
Philipp-Evangelium wird sogar bestritten, dass Maria durch den Heiligen Geist emp-
fangen hat, weil der Geist weiblich sei: ,Solche, die behaupten, Maria wurde schwanger
vom Heiligen Geist irren. Sie wissen nicht, was sie sagen. Wurde jemals eine Frau
schwanger von einer Frau?**° Auch orthodoxe Schriften enthalten solche weiblichen
Beschreibungen des Heiligen Geistes. Die Vorstellung von seiner Weiblichkeit ditrfte
sich in der altsyrischen Kirche sogar linger gehalten haben und ist unterschwellig in
der christlichen Theologie — besonders bei Mystikerinnen und Mystikern — lebendig
geblieben.

Feministische Theologinnen haben aber nicht nur mannliche Bilder von Gott durch
weibliche erginzt und betont, wie wichtig weibliche Gottesbilder fiir das Selbstbild
von Frauen sind. Sie haben gleichzeitig unterstrichen, dass es auch nicht-menschliche
oder nicht-personale Gottesbilder braucht, die itber die Geschlechterrollen hinaus-
weisen. Solche Bilder wiren etwa Gott als Licht, als Quelle, als lebendiges Wasser, als
Beziehungskraft oder als umfassendes Geheimnis, in dem wir leben, uns bewegen und
sind.

,Diese Fille und Vielfalt von Cottesbildern erlaubt es, der Vielfalt und Unterschiede
der Glaubenserfahrungen von Menschen gerecht zu werden, Manner und Frauen nicht
auf Rollenbilder festzulegen und gleichzeitig auch die Relativitat und den metaphori-
schen Charakter aller Gottesbilder deutlich zu machen und damit die Unverfiigbarkeit
Gottes zu bewahren, der jedes menschliche Bild iibersteigt.**

216  Ruether 78.

217 Apokryphe Evangelien sind ,verborgene® nichtin den biblischen Kanon aufgenommene Evangeli-
en, wobei sich einige Evangelien wie das Thomasevangelium oder das Judasevangelium selbst als
,apokryph“ bezeichnen, andere wie die sogenannten Kindheitsevangelien oder das Nikodemus-
evangelium hingegen nicht.

218  Zit. nach Ruether 79 (H.d.V.) [= Hervorhebung durch die Verfasser dieses Buches: Cora Duttmann
und Johannes Herzgsell].

219  Zit. nach Ruether 79.

220 Zit. nach Ruether 80 (H.d.V.).

221 Strahms.

14.02.2026, 06:42:3: @



https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Gott

Wann immer wir von Gott als Schopfer und Retter oder Vater, Sohn und Geist reden,
sollte uns also bewusst sein, dass Gott genauso Schopferin und Retterin ist, dass er nicht
weniger Mutter als Vater, nicht weniger Tochter als Sohn und als Geist nicht weniger
weiblich als minnlich ist, beziehungsweise dass das Gottliche iiber alle geschlechtlichen
Gegensitze unendlich erhaben ist.

Literatur

Mary Daly: Jenseits von Gottvater, Sohn & Co.,1980.

Rosemary R. Ruether: Sexismus und die Rede von Gott. Schritte zu einer anderen Theologie,
1985.

Doris Strahm: Heil werden und frei— Perspektiven Feministischer Theologie, 2012, www.doris
-strahm.ch.

2.3.4 Der zugleich verborgene und offenbare, liebende Gott

Auch wenn sich Gott nicht wirklich begreifen lasst, so lisst er sich doch erkennen. Wie
der katholische Theologe Hans Kiing (1928—2021) in seinem Hauptwerk Existiert Gott?
(1978) zeigt, kann die christliche Theologie auch im Zeitalter der Aufklirung, der Religi-
onskritik und des Atheismus vor der Vernunft bestehen, wenn sie die philosophischen
Einsichten der Neuzeit, die naturwissenschaftlichen Erkenntnisse und die historisch-
kritische Methode der Bibelforschung anerkennt und aufnimmt. Der Mensch kann
mithilfe seiner Vernunft, die sein hochstes Erkenntnisvermogen ist, einsehen, dass Gott
existiert, dass er der Schopfer der Welt ist und dass er absolut vollkommen ist. Durch
die Offenbarung Gottes in Jesus Christus und durch den vom Heiligen Geist gestifteten
Glauben an Jesus Christus als den Sohn Gottes vertieft sich seine Gotteserkenntnis. Im
Glauben weifd er: Gott ist Mensch geworden, und Gott ist dreieinig; er existiert als Vater,
Sohn und Heiliger Geist. Bei der Menschwerdung und der Dreieinigkeit Gottes handelt
es sich um christliche Geheimnisse im strikten Sinn, die die menschliche Vernunft zwar
nachvollziehen, aber nicht aus irgendwelchen anderen Erkenntnissen ableiten und auf
diese Weise logisch erschliefen kann.

Durch die Menschwerdung und Dreifaltigkeit Gottes ist in die natiirliche Erkenntnis
der Existenz, des Schopfertums und der absoluten Vollkommenheit Gottes eine ,heil-
same Komplikation“ in die Gotteserkenntnis gekommen, die die menschliche Vernunft
aufs Auflerste herausfordert, aber auch in ihrem irdischen Fassungsvermégen vollendet.
Neben der natiirlichen Gotteserkenntnis im Lichte der Natur oder der Vernunft und neben
der iibernatiirlichen Gotteserkenntnis im Licht der Gnade und des Evangeliums erwartet
den Menschen in der jenseitigen Vollendung die unmittelbare Erkenntnis Gottes von An-
gesicht zu Angesicht, in er Gott in seiner ganzen Majestit und Herrlichkeit schauen wird.
Dann wird er auch erkennen, dass er immer schon in Gott als dem Selbstverstindlichs-

ten gelebt hat, sich bewegt hat und gewesen ist.**

222 Vgl. Apg17,28.

14.02.2026, 06:42:3: @

165


https://www.doris-strahm.ch
https://www.doris-strahm.ch
https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.doris-strahm.ch
https://www.doris-strahm.ch

166

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

Von Gott und dem Menschen lisst sich bereits auf natiirlichem Weg — etwa mittels
Philosophie, Kunst und Wissenschaft oder mittels eigener Erfahrung — vieles erkennen.
Die volle Wahrheit tiber Gott und sich selbst erschlief3t sich jedoch dem Menschen erst
durch das im Heiligen Geist verstandene Evangelium. Dieses bezeugt ihm: Gott selbst
ist in Jesus Christus Mensch geworden und hat durch dessen Leben und Person, durch
dessen Kreuz und Auferstehung die Menschen mit sich verséhnt, so dass sie bereits jetzt
seine Kinder sind und schliefilich sein Reich erben werden. Sie werden ewig bei ihm le-
ben und voll und ganz Person sein.

Christen glauben an einen liebenden Gott. Gott ist wesenhaft Liebe. Diese Liebe zeigt
sich in seinen Werken. Seine Beziehung zur Welt ist ganz und gar durch seine Liebe be-
stimmt.

Das Wirken und Handeln Gottes an und in der Welt aus Liebe lasst sich grob so skiz-
zieren: Er erschafft zuallererst die Welt und wirkt weiterhin schépferisch in ihr, indem
er sie und die einzelnen Geschépfe zu Selbsterhaltung und Hoherentwicklung befihigt.
Dann handelt er in der Menschheitsgeschichte, indem er sich den Menschen durch be-
stimmte Menschen offenbart und indem er alle Menschen begnadet, das heifdt ihnen
schon im diesseitigen Leben etwas von seinem eigenen gottlichen Leben schenkt. In all
seinen Werken offenbart sich Gott und bekundet sich als Liebe. Und doch bleibt er in ih-
nen allen verborgen. Schlieflich wird er die gesamte Welt und alle Menschen vollenden.
Dann erst wird er sich in seiner Herrlichkeit so offenbaren, dass er nicht mehr verborgen
ist.

Obwohl sich Gott absolut selbst geniigt und ihm nichts zu seiner Vollkommenheit
und Gliickseligkeit fehlt, er also zu seiner eigenen Vervollkommnung oder Erginzung
keiner Welt bedarf, erschafft er die Welt. Aus tiberschiumender, selbstloser Liebe — nicht
um seiner selbst, sondern um ihrer selbst willen — ruft er sie ins Dasein, um selbst einmal
in ihr Mensch zu werden und sie letztendlich an seinem eigenen Leben und seiner eige-
nen Herrlichkeit teilhaben zu lassen. Dieser allererste Schopfungsakt wird in der christ-
lichen Tradition unter dem Begriff der creatio originans oder creatio ex nihilo (Erschaffung
aus dem Nichts) behandelt. Gott hat das Nichtseiende ins Sein gerufen. Er hat aus nichts
anderem als sich selbst die Welt als nichtgéttliche Wirklichkeit hervorgebracht.

Weil Gott die Welt aus Liebe erschaffen hat, hat er sie auch als moglichst selbstindi-
ge Wirklichkeit aus sich entlassen. Sie, genauer der Mensch in ihr, sollte der echte und
freie Partner seiner Liebe sein. Deshalb greift er nach dem Schépfungsakt auch niemals
einseitig in die Schdpfung ein, sondern wirkt und handelt in ihr immer nur zusammen
mit den Geschopfen. Seine Schépfungsabsicht verwirklicht er nicht, indem er Zwang auf
die Geschopfe ausiibt, sondern indem er sie lockt und einlidt, motiviert und auffordert
mit ihm an seinem Schépfungswerk mitzuarbeiten und mit ihm zusammenzuarbeiten.

Seit Gott die Schépfung ins Sein gerufen hat, erhilt er sie auch im Sinne der conserva-
tio oder der creatio continua durch sein unentwegtes schopferisches Wirken im Sein. Nach
traditioneller Lehre wirkt er dabei vollig einseitig. Denkt man den Gedanken der Eigen-
wirklichkeit der Welt konsequent zu Ende, liegt es jedoch nahe, dass Gott die Schépfung
von Anfang an mit einer metaphysischen Selbstindigkeit bedacht hat, die es den Ge-
schopfen gestattet, auch selbst zu ihrer Selbsterhaltung beizutragen. Schon auf der Ebe-
ne der Erhaltung der Schépfung hat man es mit einem concursus divinus — einem echten
Zusammenwirken von Schéopfer und Schépfung - zu tun.

14.02.2026, 06:42:3: @



https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Gott

In seinem kontinuierlichen schopferischen Wirken versetzt Gott die Geschépfe nicht
nur in die Lage, sich eine gewisse Zeit lang selbst zu erhalten. Vielmehr setzt er sie im
Sinne der creatio evolutiva auch dazu instand, sich selbst zu entfalten und hiher zu entwickeln
- von anorganischer Materie zu Leben, von Leben zu Bewusstsein und von Bewusstsein
zu Geist, das heif’t zu Selbstbewusstsein und Freiheit. In der Kraft der absoluten Seins-
fiille Gottes ist es den Geschopfen im Mafie ihres Seins maglich, sich in aktiver Selbst-
transzendenz auf hoheres Sein hin zu iiberbieten und zu iberschreiten.

In all seinem schopferischen Wirken bleibt Gott jedoch unsichtbar und insofern
verborgen. Seine Wirklichkeit und Wirksambkeit lassen sich in der Welt nicht empirisch
nachweisen. Der Urgrund der Welt lisst sich weder sinnlich wahrnehmen noch so aus
der Existenz oder Beschaffenheit der Welt erschliefRen, dass der Verstand an seinem
Sein und Wirken nicht mehr zweifeln konnte. Die Hoherentwicklung des Kosmos als
ganzem und die Hoherentwicklung der Lebewesen auf der Erde scheinen sich im Prinzip
vollstindig durch die Naturwissenschaften erkliren zu lassen. Nur das metaphysische
Problem, wie sich in der Welt und auf der Erde aus seinsmifRig und qualitativ Niedrige-
rem seinsmiflig und qualitativ Hoheres entwickeln konnte, mag der Vernunft zu denken
geben. Nach den philosophischen Prinzipien, dass aus nichts unmoglich etwas werden
kann (ex nihilo nihil fit) und dass alles eines hinreichenden Grundes bedarf, ist die Entste-
hung von metaphysisch wirklich Neuem und eine seinsmifige Hoherentwicklung aus
der Weltwirklichkeit allein heraus nicht verstindlich. Es scheint eine in der Welt selbst
wirksame welttranszendente, das heifSt von der Weltwirklichkeit verschiedene Kraft
geben zu missen, die den Kosmos und die Erde zu echter Selbstiiberbietung und Hé-
herentwicklung ermichtigt hat und immer noch ermichtigt. Fiir Christen kann es sich
dabei nur um die Kraft und die Macht des Schépfergottes handeln, der — metaphysisch
gesprochen - in seinem Sein dem Sein der Schépfung zu wahrer Hoherentwicklung
verhilft und die Selbsttranszendenz der Geschdpfe ermdglicht. Nur fiir den, der an Gott
als den Schoépfer und Herrn der Welt glaubt, ist das schopferische Wirken Gottes in der
Welt trotz seiner bleibenden Unsichtbarkeit und Verborgenheit im Glauben offenbar.

Aus Liebe offenbart sich Gott dem Menschen in der Geschichte auf vielfiltige Weise,
in besonderer Weise jedoch durch sein Handeln am Volk Israel und in der Person Jesu
Christi. In seiner Liebe hat er das Volk Israel erwihlt, es aus Agypten befreit, ihm durch
das Gesetz eine Weisung zum Leben gegeben, es ins gelobte Land gefithrt, zu ihm durch
Propheten gesprochen und ihm eine endgiiltige Erlsung und Befreiung durch eine mes-
sianische Knechtsgestalt verheiRen.

Auch in seinem geschichtsmichtigen Handeln an Israel bleibt Gott jedoch verbor-
gen. Samtliche geschichtlichen Ereignisse, in die das Volk Israel verwickelt war, schei-
nen sich mit den Mitteln historischer Wissenschaft vollstindig erkliren zu lassen. Dass
die Geschichte Israels eine Geschichte Gottes mit seinem Volk und seines Volkes mit ihm
war, entzieht sich zwangslaufig einer rein profanen Geschichtsschreibung. Nur fiir den,
der an ein geschichtliches Handeln Gottes in der Welt glaubt, sind die Taten Gottes an
Israe] offenbar.

Der christliche Glaube an Gott ist wesentlich an die Person Jesu Christi gebunden,
durch sie vermittelt. Fiir Christen ist Jesus der von den Juden erwartete Messias (der Ge-
salbte, der Christus) gewesen. Fiir sie ist er der Herr, also selber Gott. Inihm ist der ewige

14.02.2026, 06:42:3: @

167


https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

168

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

Sohn beziehungsweise das ewige Wort des Vaters Mensch geworden. Er hat zusammen
mit dem Vater den Heiligen Geist in die Welt gesandt.

In Jesus Christus hat sich Gott als er selbst erschlossen, in ihm hat er sich ganz geof-
fenbart, inihm hater sein innerstes Wesen als dreieinige Liebe von Vater, Sohn und Geist zu
erkennen gegeben. Niemand hat Gott je gesehen. Doch in Christus ist Gott sichtbar ge-
worden.?” Die bleibende Verborgenheit Gottes auch in seiner Selbstoffenbarung in Jesus
Christus besteht hier im Sinne einer theologia crucis (Theologie des Kreuzes) hauptsich-
lich in der Erniedrigung. Bereits dadurch, dass Gott — der unendliche und allmichtige
- ein begrenzter, schwacher Mensch wird, entiuflert und entleert er sich, entledigt er
sich seiner Herrlichkeit.”** Indem er sich in seinem irdischen Leben schliefilich quilen
und ans Kreuz schlagen lisst, steigert sich seine Erniedrigung aufs Auflerste. Der in sich
tiber alles Leid erhabene, allmichtige Gott leidet und stirbt ohnmichtig am Kreuz. Die-
se Liebe, die bis zum Auflersten geht, ist kaum nachvollziehbar. Fiir Griechen ist sie, wie

225 juflerste Torheit, fiir Juden selbst ein unertrigliches Argernis. Nur

Paulus feststellt
der Glaubende vermag im Gekreuzigten die vollkommene Liebe Gottes zu erkennen.

Der Gott des Neuen Testaments ist aber vor allem der Gott, der Jesus Christus von
den Toten auferweckt hat. Darin gipfelt sein Handeln an und durch Jesus. Der Glaube an
die Auferstehung ist absolut zentral fiir das Christentum, wie wiederum Paulus unmiss-
verstindlich klar macht.?* Er ist sein Dreh- und Angelpunkt, mit dem es steigt und fillt.
Er stellt sowohl den zentralen Glaubensinhalt als auch den wichtigsten Glaubensgrund
dar. Weil Jesus von den Toten auferstanden ist, glauben Christen, dass er der in seiner
Sendung von Gott bestitigte Messias und der Sohn Gottes war. Christliche Gotteslehre
ist deshalb in erster Linie von einer theologia resurrectionis (Theologie der Auferstehung)
her aufzuziehen. Der christliche Gott ist hauptsichlich der Gott, der Jesus von den Toten
auferweckt hat und alle Menschen von den Toten zu ewigem Leben auferwecken wird.
Da die Auferweckung Jesu durch Gott als solche kein geschichtliches, sondern ein trans-
historisches und transempirisches, ein bereits weltjenseitiges Geschehen ist, erhilt die
Verborgenheit des Handelns Gottes hier ihre profilierteste Gestalt. Die Auferweckung
Jesu lisst sich einzig und allein an den Erscheinungen des Auferstandenen festmachen.
Nur weil Jesus als Auferstandener seinen Jingern erschienen ist, ist der christliche Glau-
be entstanden und ins Rollen gekommen. Nur im Glauben ist die Auferstehung Jesu of-
fenbar.

Nach christlichem Glauben hat Gott, der Vater, sowohl seinen Sohn als auch seinen
Geist in die Welt gesandt. Gott wirkt durch den Heiligen Geist gnadenhaft in jedem
Menschen. Wihrend er, metaphysisch betrachtet, bei seinem schépferischen Wirken in
der Welt die Geschopfe befihigt, ihre nichtgottliche Wirklichkeit zu erhalten und hoher
zu entwickeln, beschenkt er sie in seinem gnadenhaften Handeln mit seinem eigenen
gottlichen Leben, teilt er ihnen von seiner eigenen gottlichen Wirklichkeit mit. Der
Mensch empfingt in der vergebenden und vergéttlichenden Gnade das Leben Gottes
selbst. Wihrend Gott bei seinem schopferischen Wirken die Geschopfe ermichtigt, ihre

223 Vgl.Joh14,9.
224 Vgl. Phil 2,6-11.
225 1Kor1,23.

226 1Kor15,12—22.

14.02.2026, 06:42:3: @



https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Gott

natiirliche (weltlich-endliche) Wirklichkeit zu bewahren und sich selbst auf eine héhere
natiirliche Wirklichkeit hin zu tiberschreiten, befihigt er bei seinem gnadenhaften
Handeln den Menschen, sich auf die iibernatirliche (gottlich-unendliche) Wirklichkeit
hin zu tbersteigen. Die Selbsttranszendenz der Geschépfe in der Evolution setzt sich
gewissermafien auf hoherer Ebene in der Selbsttranszendenz des Menschen in der Gnade
fort. Die gnadenhafte Selbstmitteilung Gottes an die Menschheit erreicht nach christli-
cher Uberzeugung in der Menschwerdung Gottes in Jesus von Nazaret ihren absoluten
Hohepunkt. Jesus Christus lisst sich als der Mensch verstehen, dem sich Gott in seiner
ganzen Fiille als er selbst mitgeteilt hat und der diese Selbstmitteilung Gottes — zum
Heil aller Menschen — ganz bejaht und angenommen hat.

Weil Gott sowohl bei seinem schopferischen als auch bei seinem gnadenhaften Wir-
ken immer nur zusammen mit den Geschdpfen in der Welt wirkt — und nie ohne sie —,
kann sein Wirken und Handeln vor den Augen der Welt immer verborgen bleiben. Weil
sich gemif3 dem metaphysischen Kausalititsprinzip fiir jedes innerweltliche Ereignis ei-
ne innerweltliche Ursache finden und angeben lisst, kann das ursichliche Wirken Got-
tes vollig iibersehen werden. Da die immer angebotene Gnade Gottes nur dort in der
Welt wirksam werden kann, wo der Mensch sie glaubend, hoffend und liebend in Freiheit
annimmt und Gott am meisten und am intensivsten zusammen mit der menschlichen
Freiheit in der Welt wirkt, kann es scheinen, als ob allein der Mensch in der Welt handeln
wiirde. Nur der Glaubende vermag einzusehen, dass Gott stindig durch sein gnadenhaf-
tes Handeln am Menschen zusammen mit der Freiheit des Menschen und durch sie der
eigentlich Handelnde in der Welt ist.

Da Gott mit seiner gottlichen Liebe alle Menschen vollkommen gleich — ndmlich be-
dingungslos und unendlich - liebt, sind alle Menschen in einem letzten und tiefsten
theologischen Sinn gleichwertig. Als Kinder Gottes besitzen alle die gleiche unendliche
Wiirde. Die Liebe Gottes hebt sich deshalb vom Urteil der Welt ab: Sie macht alle Siin-
der, etwa zur Zeit Jesu auch den verhassten Zollner, die stadtbekannte Siinderin oder die
Ungerechten, ohne Unterschied ,attraktiv*.*”” In seiner Liebe schaut Gott nicht auf die
Person.??® Fiir ihn z3hlt nicht das Ansehen der Person in der Welt.??® Seine Liebe liuft,
im Gegenteil, der weltlichen Parteilichkeit des Ansehens zuwider. Weil er die Armen, die

Fremden und die Feinde liebt**°

, soll auch der Mensch diejenigen lieben, die ihn nicht
lieben oder nicht lieben konnen. Gerade als derjenige, der ausnahmslos und uneinge-
schrinkt alle liebt, ist er Gott mit uns.**

Aus Liebe wird Gott schlieRlich Welt und Mensch vollenden. Dann wird er aus seiner
Verborgenheit heraustreten. Er wird der ganzen Schépfung seine Herrlichkeit offenba-
ren. Alle vollendeten Menschen werden ihn von Angesicht zu Angesicht schauen.?” Sie
werden seine Barmherzigkeit und Gerechtigkeit unmittelbar erkennen und erleben. Es

wird sich zeigen, dass er in seiner Barmherzigkeit allen Menschen alle Schuld und Siinde

227 Z.B.Lk19,1-10; Lk 7,44—49; Mt 9,9-13.
228 GCal2,6; Apg10,34.

229 Vgl. R6m 2,11; 1 Petrus 1,17.

230 Mt11,5; Dtn10,17; Mt 5,43—48.

231 Jes 7,14; Mt1,23.

232 Vgl. Mt 5,8;1 Kor13,12.

14.02.2026, 06:42:3: @

169


https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

170

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

vergeben hat beziehungsweise vergibt und Anteil an seinem herrlichen géttlichen Leben
gibt. Auch seine Gerechtigkeit wird aufleuchten, indem er alle Menschen ihrer Lebenstat
und ihrem Lebenswerk entsprechend vollkommen sie selbst werden lisst.

Jetzt kann der verborgene Gott nur im Glauben erkannt werden. Dieser Glaube, der
im Gottvertrauen besteht, fordert den ganzen Menschen mit seinem Willen, mit seinem
Verstand und mit seinen Gefithlen heraus. Er ist nur durch die Gnade Gottes moglich. Er
verdankt sich ganz der Gnade Gottes und zugleich dem Einsatz des ganzen Menschen.

Christlichem Bekenntnis zufolge ist Jesus Christus wahrhaft Gott und wahrhaft
Mensch - ganz und gar und ohne Vorbehalt Gott und ganz und gar und ohne Vorbehalt
Mensch. Darum erschliefit sich allein im Glauben an ihn voll und ganz, wer Gott und wer
der Mensch ist. Die grofdtmogliche Gotteserkenntnis und die grofitmogliche Selbster-
kenntnis des Menschen, die Gott dem Menschen durch seine Selbstoffenbarung in Jesus
Christus ermoglicht, sind dabei wesentlich aufeinander bezogen. Ohne Selbsterkennt-
nis gibt es fiir den Menschen keine wahre Gotteserkenntnis, wie es fiir ihn auch ohne
Gotteserkenntnis keine wahre Selbsterkenntnis gibt. Nur in und durch Jesus Christus
erfihrt der Mensch ganz und endgiiltig, dass Gott der schlechthin Liebende ist und dass
er selber ein von Gott schlechthin geliebtes und selbst liebesfihiges Wesen ist.

,Gott als Liebe zu denken, ist Aufgabe der Theologie“ - so hat kurz und biindig der
evangelische Theologe Eberhard Jiingel (1934—2021) in seinem Hauptwerk Gott als Geheim-
nis der Welt (1977) befunden.?®® Indem sich Gott mit dem gekreuzigten Jesus identifiziert
und ihn als seinen Sohn offenbart, definiert er sich in seinem Gottsein als das Leben und
die Liebe. In Jesus nimmt er den Tod als das ihm fremde und widerstrebende, als das
,Gottlose“ der Welt in seinen eigenen Wesensvollzug auf, so dass der Tod von nun an zu
seinem ewigen Sein und Wesen selbst gehort. Aufgrund seiner Identifizierung mit dem
Menschen Jesus bis zum Auflersten kann er nur als gréftmégliche Liebe gedacht wer-
den. Damit Menschen diese Liebe konkret erfahren konnen, muss sie jedoch unter ihnen
Ereignis werden: ,,,Gott ist Liebe' ist also nur dann ein wahrer menschlicher Satz, wenn
Gott als Liebe unter Menschen Ereignis ist.”** Der Satz ,Gott ist Liebe“ ist formulierte
Wahrheit. ,Soll er nicht zur Formel gerinnen, muss er sowohl gelebt als auch gedacht

werden.?*

Literatur

Hans Kiing: Existiert Gott? Antwort auf die Gottesfrage der Neuzeit, 2001.
Eberhard Jiingel: Gott als Ceheimnis der Welt. Zur Begriindung der Theologie des Gekreuzigten
im Streit zwischen Theismus und Atheismus, 8., erneut durchgesehene Auflage 2010.

233 Jlngel 403.
234 Ebd. 430.
235 Ebd.

14.02.2026, 06:42:3: @


https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Gott

2.4 Die Auffassung von der hochsten Wirklichkeit
in den anderen Weltreligionen

Der christliche Gott hat sich als vollkommene Liebe erwiesen. Liebe setzt Personalitit
voraus, so etwas wie eine Vernunft und einen freien Willen, wie Selbstbewusstsein und
Selbstbestimmung. Wihrend fir das Judentum, das Christentum und den Islam Gott
selbstverstindlich personal ist, ist es fiir ferndstliche Religionen keineswegs selbstver-
stindlich, dass die hochste oder letzte Wirklichkeit, die alles andere tibertrifft und iiber-
steigt, im angegebenen Sinn personal ist.?** Deshalb soll nach einer Erliuterung, wer
oder was Allah fiir Muslime bedeutet (Kap. 2.4.1), geklirt werden, was es mit dem Dao
im Daoismus (Kap. 2.4.2), mit Brahman im Hinduismus (Kap. 2.4.3) und mit Leere, Nir-
vana und Buddha-Natur im Buddhismus (Kap. 2.4.4) auf sich hat, bevor christliches und
fernostliches Verstindnis des Absoluten miteinander verglichen werden (Kap. 2.4.5).

Literatur

Johannes Herzgsell S): Das Christentum im Konzert der Weltreligionen. Ein Beitrag zum inter-
religiosen Vergleich und Dialog, 2011.

2.41 Allah

Der Monotheismus ist grundlegend fiir den Islam. ,Es gibt keinen Gott aufler Gott*, so
lautet der erste Teil des islamischen Glaubensbekenntnisses. Klassisch formuliert ist die
Einzigkeit Gottes in der Sure 112: ,Sprich: Er ist der eine Gott, der ewige Gott; Er zeugt
nicht und wird nicht gezeugt, und keiner ist Ihm gleich.“**” Die polemische Aussage,
dass Gott nicht zeugt, richtet sich dabei primir gegen den vorislamischen Polytheismus,
demzufolge Allah mehrere Tochter hatte, aber auch gegen den christlichen Glauben an
Gott den Vater und den Sohn, der nach dem christlichen Credo , gezeugt, nicht geschaf-
fen“ist. Im Koran kritisiert Muhammad immer wieder die Vorstellungen, Idole und Gét-
zen der Polytheisten und argumentiert gegen sie, um die Sinnlosigkeit der Vielgotterei,
die als schlimmster Unglaube und unverzeihliche Todsiinde gilt, zu unterstreichen.
Dass Gott der Schipfer des Himmels und der Erde ist und alles durch sein Wort
schafft, gehort zum Kern koranischer Offenbarung. In seinem schopferischen Wirken
in der Welt, insbesondere aber in seinem Handeln am Menschen enthiillt er sein Ge-
heimnis, wenn auch sein inneres Wesen dabei dem Menschen verhiillt bleibt. Er zeigt
sich vor allem als der Allmichtige und als der Barmherzige. Der immer wieder aufgegrif-
fene Gedanke der Allmacht verdeutlicht, wie erhaben Gott iiber jedes Geschopf ist. Er
lenkt in seiner weisen Vorsehung das Schicksal der Welt und besonders des Menschen.
Nichts geschieht ohne seinen absoluten und uneingeschrinkten Willen. Er bestimmt

236 Vgl. zum Folgenden Herzgsell (2011) 188—278.
237 Koran112,1—4.

14.02.2026, 06:42:3: @

m


https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

172

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

alles vorher. Er sieht alles und hort alles. Thm bleibt nichts verborgen. Er kennt die in-
nersten Gedanken der Herzen. Gott, der Schopfer, ldsst ohne Unterlass seine Allmacht,
seine Allgegenwart und seine Allwissenheit tiber seiner Schépfung walten. Er ist und
bleibt der Meister und Herr, der absolute Souverin.

Gerade infolge der Allmacht, der nichts entgeht und die ausfithrt, was sie will, ist
Gott — wie in der biblischen Tradition — hauptsichlich der Barmherzige (ar-Rahman).
Alle Suren im Koran, auf3er Sure 9, beginnen mit der basmala-Formel ,,Im Namen Allahs,
des Erbarmers, des Barmherzigen!“ Auch wenn Muslime eine Tdtigkeit beginnen, rufen
sie Allah mit dieser Formel an.

Aufgrund seiner Barmherzigkeit ist Gott der Nachsichtige und der Verzeihende, der
nicht aufthort zu vergeben, der Verteiler aller Giiter und der Grofimiitige, der Geduldige
und Mitleidende, dem man sich vertrauensvoll ganz tiberlassen kann. Das ist der Inhalt
des Wortes Islam: vollige Hingabe an Gott und Unterwerfung unter seinen Willen.

Gott ist aber nicht nur barmbherzig, er ist auch gerecht, wie viele Verse des Koran be-
tonen. Er ist der Richter der Menschen. Als ,Herr des Ostens und des Westens* und als
,Herr der Welten“wird er beim Endgericht unerbittlich Abrechnung halten und von den
238 Er wird ihnen nach ihren Taten vergelten, sie beloh-
nen oder bestrafen. Richter ist Gott allein. Er ist der gerechte Richter. Niemandem wird

Menschen Rechenschaft fordern.

Unrecht getan, denn er weif}, was jeder getan hat.”® Zu seiner Gerechtigkeit gehért sei-
ne Barmherzigkeit: , Er verzeiht, wem er will, und er straft, wen er will, und Allah ist
verzeihend und barmherzig.“**° Gottes Erbarmen, seine Vergebung und Liebe, kommt
allerdings nur denen zugute, die an ihn glauben und nach seinen Gesetzen handeln.**
Den Ungliubigen beziehungsweise Gotzendienern und den Bésen droht hingegen Be-
strafung und letzten Endes das Hollenfeuer.

Wie in der Bibel, so wird auch im Koran Gott nicht nur als der Ferne und Transzen-
dente beschrieben, sondern zugleich als derjenige, der den Menschen ,niher als die
Halsschlagader*** ist und den Gliubigen Freundschaft gewihrt. Trotz seiner Offenba-
rung und seiner Nihe zu den Menschen, bleibt er aber wegen seiner Transzendenz und
Erhabenheit der Verborgene. Von daher erklirt sich das strenge Bilderverbot im Islam.

Die islamische Tradition kennt 99 Eigenschaften Gottes, die ihm als , die schonsten Na-

men“*®

zukommen. So gilt er beispielsweise als der Grof3ziigige, der Friede, der Wachsa-
me, der Zeuge, der Feinfiihlige, der Erniedriger oder der stets Verzeihende. Um die Ein-
heit und Einfachheit des Wesens Gottes zu wahren, versteht die islamische Orthodoxie
die Pridikate Gottes als eine nihere Qualifikation, die zu seinem Wesen hinzukommt.
Die Eigenschaften Gottes sind zwar nicht dasselbe wie sein Wesen, unterscheiden sich
aber auch nicht wesentlich von ihm. Deshalb lisst sich an ihnen das innere Wesen Gottes

erahnen, wenn auch nicht genau erfassen.

238 Koran 73,9; | 40,64.
239 Vgl. Koran 24,64.
240 Koran 3,129.

241 Z.B. Koran 23,1.
242 Koran 50,16.

243  Koran 59,24;7,180.

14.02.2026, 06:42:3: @



https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Gott

Wie die biblische Tradition weif3 auch der Koran um einen Bund Gottes mit den Men-
schen. Danach hat Gott einem jeden Menschen den Grundgehalt der spiteren prophe-
tischen Verkiindigung bereits in einer Uroffenbarung kundgetan. Jeder Mensch ist des-
halb von Natur aus Muslim, das heif’t ein Gottergebener. Die Vorstellung einer Urof-
fenbarung und eines Urvertrags zwischen Gott und den Menschen will sagen, dass die
Moglichkeit der Erkenntnis Gottes und damit die Anerkennung seiner absoluten Souve-
rinitit zutiefst im Herzen des Menschen verwurzelt ist, weil Gott selber sie dort angelegt
hat.*** Aus muslimischer Sicht kann daher grundsitzlich jeder Mensch Gott erkennen
und ist verpflichtet, seine absolute Souverinitit anzuerkennen.

Gott ist einzigartig, transzendent und unvorstellbar grof3. Gott und seine Grofle ma-
chen das Herz des Islams aus. Allah — das heifdt Gott oder der Gott schlechthin — ist gré-
Rer als alles Vorstellbare, grofer als alles. Die Muslime bekennen seine Grofe tiglich im
Ruf: Allahu akbar, was so viel bedeutet wie: Gott ist grof3, Gott ist der je Groflere, Gott ist
am grofdten oder der Grofite. Diese Bekenntnisformel ist das Wahrzeichen des Islams,
wie das Zeichen des Kreuzes das Wahrzeichen des Christentums ist. SchlieRlich besagt
eine weitere islamische Formel in heutigem Arabisch, dass Gott die Liebe ist.

Literatur

Der Koran (Reclams Universal-Bibliothek), 2012.
Adel Theodor Khoury/Ludwig Hagemann/Peter Heine: Islam-Lexikon. A~Z. Geschichten —
Ideen—Gestalten, Uberarbeitete und aktualisierte Neuausgabe, 2006 (Art. Gott).

2.4.2 Dao

Das chinesische Schriftzeichen , Dao* fiitr Weg oder Lehre erhilt im Daodejing erstmals ei-
ne metaphysische Bedeutung. Das Dao ist der Urgrund, der schon vor dem Himmel und
vor der Erde existiert hat und fiir den Menschen etwas Vollendetes, aber Verschwom-
menes darstellt. Von ihm heifit es in Kapitel 25 des Daodejing (in einer Ubersetzung von
Richard Wilhelm):

,Sein und Nichtsein ist ungetrennt durcheinander,
ehe Himmel und Erde entstehen.

So still! So leer!

Allein steht es und kennt keinen Wechsel.

Es wandelt im Kreise und kennt keine Unsicherheit.
Man kann es fassen als die Mutter der Welt.

Ich weifk seinen Namen nicht.

Ich bezeichne es als ,Dao’“**

In einer anderen Ubersetzung lauten diese Verse:

244 Vgl. Koran 7,172.
245  Daodejing 25,1-8 (Wilhelm).

14.02.2026, 06:42:3: @

173


https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

,Etwas geheimnisvoll Geformtes,

Das schon vor Himmel und Erde entstand.

In Schweigen und Leere

Steht es einzig und unwandelbar da,

Istimmer gegenwadrtig und in Bewegung.
Vielleicht ist es die Mutter der zehntausend Dinge.
Ich weifd seinen Namen nicht.

Nenne es Tao.*4¢

Das Dao ist still und leer. Es ist einzig. Es veridndert sich nicht und befindet sich doch
unaufhérlich in Bewegung. Vergleichen lisst es sich mit einer Mutter, die alles — Himmel
und Erde und die ,Zehntausend Wesen“, das heif3t alle Wesen in ihnen — gebiert und
erndhrt. Das Dao ist das Ewig-Weibliche, aus dessen Ausgangspforte Himmel und Erde
hervorgehen:

,Der Geist der Tiefe stirbt nicht

Das ist das Ewig-Weibliche.

Des Ewig-Weiblichen Ausgangspforte

Ist die Wurzel von Himmel und Erde.

Endlos drangt sich's und ist doch wie beharrend.
In seinem Wirken bleibt es miihelos. %4

In der Welt lasst sich das Dao nur in der Tiefe finden, weshalb es gern mit Wasser ver-
glichen wird, das immer den tiefsten, niedrigsten Punkt sucht. Es selbst ist aber rein
geistiger Natur. Es stirbt nicht und ist ewig. In sich ruhend und zugleich sich stets be-
wegend, bringt es mithelos das gesamte Universum hervor.

Das Dao lisst sich nicht benennen. Es ist namenlos. Die Namenlosigkeit ist eine sei-
ner hervorstechendsten Eigenschaften, wie gleich zu Beginn des Daodejing deutlich ge-
macht wird:

,Das Dao, das man ersinnen kann,

ist nicht das ewige Dao.

Der Name, den man nennen kann,

ist nicht der ewige Name.

Jenseits des Nennbaren liegt der Anfang der Welt.?*®

Das Dao umfasst Sein und Nichtsein, die in ihm noch ungeschieden eins sind. In der Er-
scheinungswelt treten dann Sein und Nichtsein auseinander. Durch das Nichtsein erhal-
ten die Dinge ihre Brauchbarkeit, durch das Sein ihre Festigkeit.**® So beruht etwa auf
dem Nichtsein des inneren leeren Raumes die Funktion eines Speichenrades, eines Ton-

246 Daodejing 25,1-8 (Criffiths 317).
247 Daodejing Kap. 6 (Wilhelm).
248 Daodejing 1,15 (Wilhelm).

249 Vgl. Daodejing Kap. 11.

14.02.2026, 06:42:3: @



https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Gott

gefifles oder eines Hauses und auf dem materiellen Sein der Speichen, des gebrannten
Tones oder der Wande deren Stabilitat.

In Kapitel 14 des Daodejing wird das Dao ferner beschrieben als unsichtbar, unhérbar
und unfassbar sowie durch keine dufleren Einfliisse verinderbar. Aus ihm als gestaltlo-
ser Gestalt und bildlosem Bild quillt alles Gestalthafte und Bildhafte endlos hervor. In
ihm als dem grofRen Einen sind alle Gegensitze aufgehoben. Es hat weder Antlitz noch
Riickseite: ,, IThm entgegenkommend sieht man nicht sein Antlitz, ihm folgend sieht man
nicht seine Riickseite.“**°

Das Dao wirkt spontan und gemdf3 seiner Natur. Sein Wirken erfolgt ohne Aktion und
ohne Absicht. In der Erscheinungswelt zeigt es sich durch seine Kraft (De). Es ist das
Geheimnis der Geheimnisse, in dem alle Krifte offenbar werden:

,Diese Einheit [von Himmel und Erde] ist das GrofRe Geheimnis.
Und des Geheimnisses noch tieferes Geheimnis:
Das ist die Pforte der Offenbarwerdung aller Krafte.*'

De ist die Wirkkraft des Dao, die jedes einzelne Ding vom Dao erhilt und die es zu dem
macht, was es ist und als was es in der Welt erscheint. De bezeichnet aber auch die durch
die Verwirklichung des Dao gewonnene Tugend. Im Daodejing werden ihm die gleichen
Eigenschaften zugeschrieben wie dem Dao selbst: Es ist tief und geheimnisvoll; es befi-
higt den Menschen, zur kindlichen Unschuld und zur Schlichtheit zuriickzukehren.

Nach Kapitel 51 des Daodejing entstehen alle Dinge aus dem Dao und werden vom De
genihrt:

,Alle Dinge entstehen aus dem Tao.

Die Tugend néhrt sie.

Der Urstoff bildet sie.

Die Weltumstdnde formen sie.

Darum ehren alle zehntausend Dinge das Tao und achten die Tugend. [..]
Daher entstehen alle Dinge aus dem Tao.

Von der Tugend werden sie gendhrt,

Entfaltet, versorgt,

Beschirmt, ermutigt,

Aufgezogen und bewahrt.**?

Als grof$ wird das Dao schliefilich in Kapitel 25 des Daodejing charakterisiert:

,Grofs, damit meine ich: immer im Flusse.
Immer im Flusse, damit meine ich: in allen Fernen.

In allen Fernen, damit meine ich: in sich zuriickkehrend >3

250 Daodejing 14,17f (Wilhelm).

251 Daodejing 1,12—14 (Wilhelm).

252 Daodejing 51,1-5.8—12 (Griffiths 327).
253 Daodejing 25,11—13 (Wilhelm).

14.02.2026, 06:42:3: @

175


https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

176

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

Das immer im Fluss befindliche Dao ist nicht nur der Grund, aus dem alles hervorgeht,
sondern auch das Ziel, zu dem alles zuriickkehrt. Thm wohnt selbst die Bewegung der
Riickkehr inne, und es nimmt alles in diese Bewegung mit hinein. Alles kommt von ihm
und wird zu ihm zuriickfinden.

Literatur

Laotse: Tao te king. Buch des alten Meisters vom Sinn und Leben, Aus dem Chinesischen (iber-
setzt und erlautert von Richard Wilhelm, 2010.

Bede Criffiths: Unteilbarer Geist. Quelle der Heiligen Schriften. Upanishaden, Bhagavad Gita,
Dhammapada, Mahayana Shraddhotpada Shastra, Tao Te King, Sikh-Gebete, Koran, Al-Gh-
azali, Rumi, Biicher der Weisheit, Evangelien, Epheserbrief, herausgegeben von Roland R.
Ropers, 1996.

Ingrid Fischer-Schreiber/Franz-Karl Ehrhard/Kurt Friedrichs: Lexikon der dstlichen Weis-
heitslehren: Buddhismus— Hinduismus— Taoismus—Zen [= LOW], 1986 (Art. Tao).

2.4.3 Brahman

Fir Hindus ist die hochste Wirklichkeit Brahman. Urspriinglich stand das Wort ,Brah-
man* fitr den heiligen Spruch, das vedische Mantra oder das Gebet, dann gewann es die
Bedeutung von Kraft oder Wirksamkeit des Gebets.

Bereits im Rigveda (um 1000 v. Chr.) — der dltesten und umfangreichsten Textsamm-
lung der Veden in Form von Hymnen — zeichnet sich die Suche nach der grundlegenden,
absoluten Einheit hinter der Vielfalt der Erscheinungswelt ab. Dort wird der Urgrund
der Welt gedacht als das Eine ohne ein Zweites. Das vollkommen einfache, ewige und un-
wandelbare Eine entfaltet sich als Welt und durchdringt die Welt. Aber es bleibt von ihr
seinsmif3ig verschieden und in diesem Sinn iiberweltlich oder weltjenseitig.

In der Philosophie der Upanishaden (ab 800 v. Chr.) wird dann der rigvedische Begriff
des Einen im Begriff des Brahmans weiterentwickelt. Brahman gilt nun als das ewige,
unverinderliche Absolute, als die grofite, reichste und unendliche Wirklichkeit, die von
keiner anderen Wirklichkeit mehr abhingt. Es stellt den ewigen Urgrund von allem dar,
was ist, und bildet so den Anfang allen Seins. ,Wahrlich, Brahman war dies alles am An-
fang .., heifdt es in den Upanishaden. Ohne Brahman hitte nichts Materielles und Geis-
tiges in der Welt entstehen konnen.

Als absolute, der Welt sowohl immanente als auch transzendente Realitit entzieht
sich das Brahman dem Denken und der Sprache. Wegen seiner Unbegreiflichkeit und
Unbeschreiblichkeit werden von ihm in den Upanishaden bisweilen alle Eigenschaften
verneint:

,Es ist nicht grob, nicht fein; nicht kurz, nicht lang; blutlos, fettlos; schattenlos, [..],
windlos, raumlos; ohne Haftung; ohne Tastsinn, ohne Geruchssinn, ohne Geschmacks-
sinn, ohne Gesichtssinn, ohne Gehorsinn; ohne Sprachfihigkeit, ohne Denkfihigkeit;

14.02.2026, 06:42:3: @


https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Gott

ohne Warme, ohne Atem, ohne Mund; ohne Name, ohne Geschlecht [...]; nicht folgend,
nicht vorangehend; nicht auRen, nicht innen.*

Ganz allgemein wird von ihm negativ festgestellt: Es ist ,nicht dies, nicht dies“! Es ist
weder so, noch so! Es ist nichts von all dem, was objektiv als Welt erfahrbar ist.

Neben negativen Aussagen iiber das Absolute finden sich in den Upanishaden jedoch
auch positive. Brahman zeichnet sich aufler durch Unendlichkeit auch durch Wahrheit
und Wissen oder Erkenntnis aus. Es gilt als allesdurchdringend, als duf3erst subtil, als
Schofd aller Wesen, und so fort. Da ihm Unendlichkeit zukommt, kommt ihm auch Fiille
zu. Mit unendlicher Fiille geht aber — einem alten upanishadischen Ausdruck zufolge —
Seligkeit einher. Deshalb ist Brahman Fiille und Seligkeit, Fiille in Seligkeit.

Eine umfassende Formel fir Brahman lautet schlieRlich: satchidanda. Das will sa-
gen: Brahman ist reines Sein, reines Bewusstsein und reine Seligkeit. Damit werden Brah-
man nicht drei Eigenschaften zugeschrieben. Vielmehr werden drei Wesensziige von
ihm ausgesagt. Die Drei-Einheit von absolutem Sein, absolutem Bewusstsein und ab-
soluter Seligkeit machen das Wesen von Brahman aus. Dem Hindu gilt die heilige For-
mel , Sein-Bewusstsein-Seligkeit* als Inbegriff des Mysteriums, welches das Brahman in
seinem Wesen und in seiner ganzen Fiille und Transzendenz beschreibt.

Wire Brahman nicht absolutes Sein, wire das gesamte Dasein nicht méglich. Nur
weil es selbst substantiell existiert, kann es Materie und Geist hervorbringen. In ihnen
istesalsunsichtbare, unhérbare und undenkbare Kraft allgegenwirtig. Erst Brahman als
Bewusstsein macht freilich die Wahrnehmung des Seins und der Seligkeit grundsitzlich
moglich.

Der berithmte vedische Ausspruch ,Wahrlich, alles ist Brahman“ besagt, dass nur
Brahman existiert und wir Menschen darauf eine Vorstellungswelt projizieren wie eine
Schlange auf ein Tau. In diesem Spruch verrit sich eine monistische Auffassung. Ihr zu-
folge gibt es nur eine einzige Wirklichkeit, namlich Brahman. Alles, was nicht Brahman
zu sein scheint, beruht auf Schein und Illusion. Mit solch einem Monismus scheint sich
der weit verbreitete und geradezu ausufernde Polytheismus der Hindureligionen kaum
vereinbaren zu lassen.

Auch als Sein-Bewusstsein-Seligkeit bleibt das Absolute véllig bestimmungs- und
formlos, neutral und unpersénlich. Wie aber kann die Schépfung mit dem véllig gefiihl-,
gestalt- und beziehungslosen Absoluten in Berithrung kommen, wie kann der Mensch
mit ihm in Beziehung treten?

Um dieses Problem zu l6sen, haben die upanishadischen Lehrer vorgeschlagen, zwei
Daseinsweisen des Brahmans zu unterscheiden. Brahman gibt es einerseits als nirguna
brahman: Brahman ohne Eigenschaften, und andererseits als saguna brahman: Brahman
mit Eigenschaften. Mit Nirguna Brahman ist das Brahman in sich selbst gemeint, der
gottliche Urgrund, der noch iiber allen Géttern steht und fiir den Menschen nicht offen-
bar ist. Es besitzt weder Eigenschaften, noch besteht irgendeine Beziehung zwischen
ihm und anderem. Mit Saguna Brahman ist dagegen das Brahman in Beziehung zur
Schépfung gemeint. Es tritt als ishvara, das heifst als der Herr der Schopfung und damit

254  Brihadaranyaka-Upanishad 3.8.8.

14.02.2026, 06:42:3: @

177


https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

178

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

als eine personale Gottheit in Erscheinung. Gemif3 der hinduistischen trimurti (, Dreifal-
tigkeit“) kommen als Herr der Schépfung insbesondere die Gotter Brahma, Vishnu und
Shiva in Betracht. Denn es ist nach mythologischer Vorstellung Brahma, der die Welt
erschafft, Vishnu, der sie erhilt, und Shiva, der sie zerstért. Aber im Prinzip kann jede
theistische Hindustrémung ihre Hauptgottheit mit dem Herrn des Universums und da-
durch mit Brahman identifizieren. So konnen etwa auch Anhinger der Gottin Devi diese
Gottin als personifiziertes Brahman betrachten und mit Brahman in eins setzen. Das in
sich bestimmungslose, unpersonliche Brahman kann demnach der Welt als Gott oder als
Gottin ein personliches Gesicht zeigen und auf diese Weise menschlichem Denken und
menschlicher Verehrung und Anbetung zuginglich werden.

Literatur

Artikel Brahman in LOW.

Artikel Brahman in: Lexikon der Religionen. Phdnomene— Geschichte—Ideen [= LdR]. Begriin-
det von Franz Kardinal Kénig. Unter Mitwirkung zahlreicher Fachgelehrter heraus-
gegeben von Hans Waldenfels, 1999.

2.4.4 Leere, Nirvana und Buddha-Natur

Im Mahayana-Buddhismus wird vielfach die Leere oder Leerheit (shunyata) mit dem Ab-
soluten gleichgesetzt. Die Leere ist das Unbedingte, das die letzte Bedingung von allem
darstellt, selbst aber durch nichts anderes mehr bedingt ist. Sie steht iitber dem Gegen-
satz von erkennendem Subjekt und erkanntem Objekt und ist frei von allen empirischen
Formen.

Schon im alten Buddhismus galten alle Dinge als leer, da sie verginglich und unbe-
*%% Die Verginglichkeit macht die Grundeigenschaft alles Bedingten aus, das
entsteht, besteht und vergeht. An ihr zeigt sich, dass alles bedingt Entstandene nicht-
wesenhaft ist, das heiflt kein eigenes bestindiges Wesen, kein unvergingliches Selbst
besitzt. Weil alles unbestindig und nicht-wesenhaft ist, ist es auch leidvoll und 16st beim
Menschen Leid aus.

standig sind.

Wihrend im Hinayana nur die menschlichen Personen fiir — in diesem Sinne — leer

gehalten wurden, betrachtete man im Mahayana alle Dinge als leer von jeglicher Selbst-

256

natur.”*® Die Dinge dhneln nicht nur leeren Gefifien, die aulen fest, aber innen leer

sind, sondern existieren iiberhaupt nicht substanziell. Sie existieren nicht schlechthin

255 Unterdem alten oder frithen Buddhismus versteht man die erste Epoche des Buddhismus von Mit-
te des 6. Jh. v. Chr. bis zum zweiten buddhistischen Konzil Mitte des 5. Jh. v. Chr. Bei diesem Konzil
spaltete sich der buddhistische Orden in zwei Hauptrichtungen, aus denen sich spater der Bud-
dhismus des Hinayana (kleines Fahrzeug) und der Buddhismus des Mahayana (grofies Fahrzeug)
entwickelten.

256 Die Lehren des Hinayana-Buddhismus sind ab Mitte des 5. Jh. v. Chr. entstanden, wihrend die
des Mahayana-Buddhismus, der dem Hinayana erst seinen (abwertenden) Namen gab (,minderes
Fahrzeug), ab dem1.Jh. n. Chr. aufgekommen sind.

14.02.2026, 06:42:3: @



https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Gott

nicht, stellen jedoch nichts anderes als fliichtige Erscheinungen dar. Insofern existieren
sie nicht auflerhalb der Leere, sondern sind in ihrer Existenz durch Leere oder Leerheit
bestimmt. Die Leerheit trigt und durchdringt alle Erscheinungen und macht erst ihre
Entwicklung méglich. Die Dinge gelten entweder als leer, weil sie bedingt entstanden
sind, also nur sind, weil anderes zuvor war, oder als leer, weil sie aus Geist entstanden
sind, Geist selbst aber durch Leere gekennzeichnet ist.

Nagarjuna (2./3. Jh.), einer der bedeutendsten Philosophen des Buddhismus, unter-
schied zwischen einer vordergriindigen oder konventionellen Wahrheit und einer hochs-
ten oder endgiiltigen Wahrheit. Der Welt der vielfiltigen Erscheinungen kommt eine ge-
wisse Wahrheit zu, eine Wahrheit auf konventioneller Ebene. Diese Wahrheit gilt jedoch
nicht fir die hochste Wirklichkeit, die fiir Nagarjuna in nichts anderem als der Leerheit
aller Phinomene besteht und im Gegensatz zur phinomenalen Welt frei ist von jeder
Vielfalt. Die Leere kann nur von der héchsten Wahrheit erfasst werden. Sie lisst sich nur
direkt erfahren, aber nicht in Worten ausdriicken. Da das Freisein von Vielfalt zugleich
Nirvana bedeutet, gilt: Wer durch Weisheit oder die héchste Wahrheit die Leere von al-
lem erkennt, verwirklicht Nirvana.

Fiir Buddhisten stellt Nirvana die absolute Wirklichkeit, den héchsten Zustand und
dasletzte Ziel ihres spirituellen Strebens dar. Um es richtig zu verstehen, ist es fiir christ-
liche Abendlinder sinnvoll, sich ihm zunichst soteriologisch, und nicht gleich metaphy-
sisch, also von der Erlosungs- und nicht gleich von der Seinslehre her zu nihern.

Gemif der Dritten Edlen Wahrheit Buddhas — der ,Wahrheit von der Uberwindung
des Leidens“ — kann dem Leiden, welches das menschliche Dasein kennzeichnet, durch
die restlose Authebung oder Vernichtung des Begehrens, das das Leiden verursacht, ein
Ende gesetzt werden. Das Erloschen der Begierde ist Nirvana. Nirvana bedeutet wortlich
Verloschen®.

Im frithen Buddhismus wurde Nirvana iberwiegend als der Vorgang oder Zustand
charakterisiert, der das Leiden beendet. Durch Erlangen des Nirvana itberwindet der
Mensch die Drei Wurzeln des Unheilsamen und damit des Leidens, nimlich Gier, Hass
und Verblendung. Seine Tatabsichten kommen zur Ruhe, und er hort auf, vom Karma
bestimmt zu sein. Dadurch scheidet er aus der Reihe der Wiedergeburten (Samsara) aus
und geht in eine vollig andere Existenzweise ein.

Auch das Hinayana vermied es im GrofRen und Ganzen, iiber Nirvana etwas auszu-
sagen, das iiber die Erfahrungstatsache der Erleuchtung und damit des Verléschens der
Ich-Illusion mit ihrem Begehren hinausging. Erstim Mahayana wurde Nirvana nicht nur
als Beendigung des Leidens, sondern auch und vor allem als eine positive Erfahrung be-
schrieben. Wer Nirvana erlangt, wird sich auf begliickende Weise dessen bewusst, dass
er mit dem Absoluten eins ist.

Aufgrund seiner erlésenden Wirksambkeit wurde aber von vornherein Nirvana auch
seinsmifSig gekennzeichnet. Als erlosender Wirklichkeit fehlt ihm jegliches Entstehen,
Bestehen, Sich-Verindern und Vergehen. Nirvana gilt als nicht-bedingt (asamskrita). Nur
weil es das nicht-bedingte Nirvana gibt und somit das Nicht-Bedingte nicht nichts ist,
kann der Mensch aus den Bedingungen des leidvollen samsarischen Daseins befreit wer-
den. Nur weil Nirvana selbst das Todlose und eine , Stitte der Unsterblichkeit® ist, sind
dem Menschen innere Todlosigkeit und Unsterblichkeit méglich. Nirvana ist von Natur
aus friedvoll, weshalb der Mensch in ihm Ruhe und Frieden finden kann.

14.02.2026, 06:42:3: @

179


https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

180

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

Schlielich lasst sich im Hinblick auf das Bewusstsein des Menschen Nirvana als ab-
solute Bewusstseinskraft auffassen, die das menschliche Bewusstsein von allem reinigt,
was sein inneres Leiden bewirkt: von allen Formen der Unwissenheit, wie Illusionen und
Projektionen, sowie von allen Formen des Anhaftens, wie Sinnenlust und ich-haftes Be-
gehren. Es ist die Kraft des Nirvana, die den Menschen zu verwandeln vermag.

Buddhisten verstehen unter einem Buddha einen Menschen, der die vollkommene
Erleuchtung verwirklicht und damit Nirvana erreicht hat. In jedem Weltzeitalter lebt
mindestens ein solcher Buddha. Der Buddha unseres Zeitalters ist Shakyamuni Buddha
(563—483): der historische Buddha, der mit seinem adeligen Namen Siddhartha Gautama
hief.

Nach Ansicht des Mahayana kann ein Buddha drei Kérper haben: einen ewigen Dhar-
makorper (dharmakaya), einen feinstoftlichen Seligkeitskirper und einen menschlichen Ver-
wandlungskorper.”>” Mit dem Dharmakérper war in der frithesten Auffassung die Lehre,
wie sie der historische Buddha dargelegt hat, gemeint. Erst spiter wurde er mit den bei-
den anderen Arten von Kérpern zu einer Reihe verbunden. Aufgrund ihres itberweltli-
chen, absoluten Charakters besitzen Buddhas ewiges Leben und unendliche Macht. Ihr
Dharmakorper ist von daher zeitlos und unverginglich. Thm kommt keinerlei Kennzei-
chen und keinerlei Dualitit zu. Er ist der geistige Leib der Buddhas, ihr Wahres-Wesen,
das ihnen allen gemeinsam ist.

Da alle Lebewesen oder sogar iiberhaupt alle Wesen im Keim Buddha-Natur besit-
zen, wohnt ihnen allen der unverinderliche und ewige Dharmakorper der Buddhas inne
und kénnen Sie alle letztlich zur Erleuchtung und Erlésung gelangen. Der Dharmakorper
macht folglich das Wahre-Wesen nicht nur bestimmter Buddhas, sondern des gesamten
Seins aus. Er ist das kosmische Prinzip, das allen Phinomenen der Welt zugrunde liegt,
und die unverinderliche und unvergingliche Essenz des Universums, die alle verinder-
lichen und verginglichen Phinomene durchdringt und umfasst. Von daher wird er mit
der Leere gleichgesetzt. Wie Nirvana ermoglicht er als nicht-bedingte, das heifdt abso-
lute Wirklichkeit die Erlésung und Befreiung alles Bedingten. In manchen Schulen wird
der ,iberweltliche®, transzendente Dharmakaya Buddhas als etwas Nicht-Personales, in
anderen wiederum als etwas Personales angesehen. Mit Buddha bezeichnen Buddhis-
ten also nicht nur bestimmte Menschen, die zur vollkommenen Erleuchtung gekommen
sind, sondern im weitesten Sinn auch das Absolute als solches, die form-, farb- und in je-
der anderen Hinsicht eigenschaftslose letzte Wirklichkeit, das Buddha-Wesen von allem.

Literatur

Artikel Shunyata, Nirvana und Buddha in L6W und LdR.

257 Bd.2,Kap.3.4.2.

14.02.2026, 06:42:3: @



https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Gott
2.4.5 Christliches und ferndstliches Verstandnis des Absoluten

Sowohlin den fernéstlichen als auch in den semitischen Religionen wird die hochste oder
letzte Wirklichkeit fir absolut, das heifSt durch nichts anderes bedingt, und fiir transzen-
dent, das heift von der Weltwirklichkeit verschieden, gehalten. Sie gilt, metaphysisch
betrachtet, als der ewige, in sich unveranderliche und véllig einfache, an sich unbegreifli-
che und unbeschreibliche, geheimnisvolle Grund der Welt, auf den die Welt zuriickgeht.
Auch stellt fiir all diese Religionen die absolute Wirklichkeit nicht nur den Grund, son-
dern auch das Ziel dar, zu dem alle Wesen beziehungsweise Menschen hinfinden oder
zuriickkehren.

Dajedoch den 6stlichen Traditionen der jiidisch-christliche Glaube an einen Schép-
fergott, der die Welt durch seinen Willensentschluss aus nichts hervorgebracht hat, im
Grunde fremd ist, ist bei ihnen nicht ohne weiteres klar, wie weit die Welttranszendenz des
Absoluten reicht, wie weit sich mithin die letzte Wirklichkeit metaphysisch von der Welt-
wirklichkeit abhebt. Die Idee des Dao als Weltgrund diirfte aus der Annahme einer letz-
ten Einheit der bipolaren Weltwirklichkeit selbst hervorgegangen sein, sodass es eher als
die Alleinheit aller weltlichen Wirklichkeit denn als weltjenseitiger Grund zu verstehen
ist. Auch bei Nagarjuna etwa wird der Unterschied zwischen hochster Wirklichkeit und
Weltwirklichkeit metaphysisch verwischt, wenn er beide nur fiir zwei Erscheinungsfor-
men desselben hilt und Nirvana und Samsara gleichsetzt. Dabei leitet ihn freilich eine
spirituelle Absicht: Was unter der Riicksicht der Bedingtheit und Abhingigkeit als phi-
nomenale Welt erscheint, erweist sich unter der Riicksicht der Freiheit von Bedingtheit
und Abhingigkeit als Nirvana. Fiir denjenigen, der das Wahre-Wesen der Phinomene
erkennt, kommt die Vielfalt der Welt zur Ruhe, wodurch sich Nirvana im Samsara ver-
wirklicht.

Doch unabhingig davon, wie grof3 oder klein der metaphysische Abstand zwischen
Absolutem und Welt im Einzelnen gedacht wird — in einem stimmen alle Traditionen
iiberein: Das Absolute befindet sich nicht ,jenseits“im Sinne von ,aufierhalb“der Welt, so
dassesinder Weltin keiner Weise vorfindbar oder erfahrbar wire. Vielmehr ist das Abso-
lute in der Welt selbst gegenwirtig, ist seine transzendente, das heif3t sich von der Welt-
wirklichkeit als solcher unterscheidende Wirklichkeit der Welt selbst immanent, weshalb
es sich auch in ihr aufspiiren und entdecken lisst. So durchdringt das Dao, das Brahman
oder die Leere beziehungsweise die Buddha-Natur die ganze Welt und wohnt den ein-
zelnen Wesen ein. Analog dazu ist der Schopfergott in der Schépfung als ganzer sowie in
jedem einzelnen Geschopf gegenwirtig. Nach christlichem Verstindnis wohnt der Geist
Gottes jedem Wesen, insbesondere aber jedem Menschen, ein. Weil die Kraft des Absolu-
ten in der Welt und in jedem Wesen innerlich anwesend ist, konnen diese sich entwickeln
und erlést und vollendet werden. Der Kraft des Absoluten, die der Welt innerlich ist, wird
in all diesen Religionen die Befreiung und Verwandlung von allem zugetraut.

Der wichtigste Unterschied zwischen fernostlichen und semitischen Vorstellungen
vom Absoluten diirfte in der Tat dessen Personalitit betreften. In der Ersteren wird die
hochste Wirklichkeit weitgehend nicht fiir personal gehalten. Weil Dao, Brahman an sich
und Leere schlechthin form- und gestaltlos, das heifst schlechthin einfach sind, verbie-
tet sich von daher jede Personalitit, die von ihrem Wesen her doch so etwas wie Gestalt
im weitesten Sinn in sich einschlief3en wiirde. Das Absolute ist in den 6stlichen Tradi-

14.02.2026, 06:42:3: @

181


https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

182

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

tionen mit Ausnahme hinduistischer Strémungen meist kein Du, dem der Mensch auf
personaler Ebene begegnen konnte.

Fir Juden, Christen und Muslime ist hingegen die hochste Wirklichkeit Gott, das
heif3t personale Wirklichkeit. Das Absolute und Transzendente hat sich ihrer Uberzeu-
gung nach dem Menschen als ein Du geoffenbart, als ein personales Gegeniiber. Es hat
den Menschen von sich aus angesprochen und ihm etwas von seinem Antlitz gezeigt.
Weil es dem Menschen als ewiges, gottliches Du gegeniibertritt, kann dieser zu ihm be-
ten. Mit Gott — im Gegensatz zu einer unpersonlichen Macht, Kraft oder Wirklichkeit —
kann der Mensch reden. Ihn kann er um etwas bitten, ihm kann er danken, ihm kann er
sein Herz ausschiitten, mit ihm kann er hadern, mit ihm sich verséhnen, denn er weifs
sich von ihm angesprochen und verstanden. Da zum menschlichen Personsein Vernunft
und freier Wille als dessen wesentliche Voraussetzungen gehéren, ist bei Gott so etwas
wie Vernunft und freier Wille anzunehmen, und zwar dem Géttlichen entsprechend in
unendlichem Ausmafd und auf vollkommene Weise.

Wenn die letzte Wirklichkeit Gott ist, dann ist und bleibt sie fiir den Menschen ein
personales Gegeniiber. ,Gegeniiber“ bedeutet jedoch — entgegen einem weit verbreiteten
Missverstindnis — nicht Trennung. Gott und Welt beziehungsweise Mensch sind nicht
voneinander getrennt. Sie sind eins, denn sie sind trotz ihrer Verschiedenheit ineinander.
Mensch und Welt sind in Gott, und Gott ist in Welt und Mensch.

In der Spannung von Einheit und Gegeniiber zeigt sich die wahre Gestalt der Liebe. In
der wahren Liebe sind die Liebenden geistig ganz miteinander vereint, obwohl sie fiir-
einander Ich und Du bleiben, also einander aufgrund ihrer unauthebbaren Andersheit
bleibend personal gegeniiberstehen.

Fiur Christen zeichnet sich das Absolute nicht durch absolute Einfachheit und
schlechthinnige Gestaltlosigkeit, sondern durch die ,Gestalt“ personaler Liebe aus. Das
Absolute ist Gott, und Gott ist Liebe. Er liebt Mensch und Welt. Seiner Liebe kommt
innergottlich die konkrete Gestalt der dreifaltigen Liebe von Vater, Sohn und Heiligem
Geist zu.

2.5 Vertrautheit mit Gott

Wenn ,hinter der Welt wesentlich mehr steckt, wenn es einen ewigen Gott gibt und
wenn der Mensch zu einem ewigen Leben mit Gott bestimmt ist, dann lohnt es sich auf
jeden Fall, schon in diesem irdischen Leben diesen Gott moglichst gut kennenzulernen,
mit ihm so vertraut wie moglich zu sein. Dazu hilft vor allem das Beten, zum dem das
Sprechen von Grundgebeten wie dem Vaterunser gehort (Kap. 2.5.1) und das sich auf sehr
verschiedene Weisen verrichten (Kap. 2.5.2) sowie stufenférmigen Aufstiegswegen zu-
ordnen (Kap. 2.5.3) lasst.

2.5.1 Das christliche Grundgebet des ,Vaterunser”

Fiir Christen ist Jesus Vorbild fiir die Vertrautheit mit Gott. Auch er, der Gott mit kind-
lichem Vertrauen abba — Vater — nannte, musste in seinem Gottvertrauen wachsen, mit
Gott vertrauter werden und die Vertrautheit mit ihm pflegen. Dazu zog er sich immer

14.02.2026, 06:42:3: @



https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Gott

wieder zuriick — gern in der Nacht und gern auf einen Berg — und betete lang zu seinem
Vater.”s®

Wie und was er genau gebetet hat, wissen wir nicht. Aber offensichtlich hat er im Ge-
bet grofRe Klarheit gewonnen und aus ihm grof3e Stirke gezogen. So weif er beispielswei-
se danach, welche Jiinger er zu Aposteln auswihlen will.>® Das Beten gibt ihm die Kraft,
besondere Dimonen auszutreiben, und lisst ihn nach seiner furchtbaren Todesangst am
Olberg schliefilich gestirkt aufstehen und den Mérdern entgegengehen.**° Sein letztes
inneres Ringen macht deutlich, worum es ihm in seinem Beten und in seinem ganzen Le-
ben gegangen ist: um den Willen seines Vaters. Thn wollte er erkennen und ausfithren, auch
wenn er seinem eigenen Wollen und Wiinschen entgegengesetzt war: ,Aber nicht, was

261 soll geschehen. Es war seine Speise, den Willen dessen

ich will, sondern was du willst
zu tun, der ihn in die Welt gesandt hatte.*** Nichts schien ihm auch bei seinen Jiitngern
wichtiger als die Erfiillung des Willens Gottes, wie aus der Vaterunser-Bitte und aus an-
deren Stellen unmissverstindlich hervorgeht: ,Nicht jeder, der zu mir sagt: Herr! Herr!,
wird in das Himmelreich kommen, sondern wer den Willen meines Vaters im Himmel
tut.“*® Wer den Willen Gottes tat, war fiir ihn Bruder, Schwester und Mutter.2%

Als einer der Jiinger Jesus einmal bittet, sie im Beten zu unterweisen®®, lehrt er sie
das Vaterunser, das spiter das meistgesprochene Gebet des Christentums wird. Sie soll-

ten nicht viele Worte machen, da Gott wisse, woran sie Bedarf haben, sondern sprechen:

,Unser Vater im Himmel, geheiligt werde dein Name,

dein Reich komme, dein Wille geschehe wie im Himmel, so auf der Erde.

Gib uns heute das Brot, das wir brauchen!

Und erlass uns unsere Schulden, wie auch wir sie unseren Schuldnern erlassen haben!
Und flihre uns nicht in Versuchung, sondern rette uns vor dem Bdsen!

Denn wenn ihr den Menschen ihre Verfehlungen vergebt, dann wird euer himmlischer
Vater auch euch vergeben.

Wenn ihr aber den Menschen nicht vergebt, dann wird euch euer Vater eure Verfeh-
lungen auch nicht vergeben “*%

Gott st fiir uns wie ein liebender Vater (und eine liehende Mutter). Wir alle sind seine gelieb-
ten Kinder. Vor ihm sind wir alle gleich wichtig und gleichwertig. Wenn schon wir bése
Menschen unseren Kindern gute Gaben zu geben wissen, wie viel mehr wird Gott uns,
seinen Kindern, Gutes, um das wir bitten, geben®*’ — vor allem seinen eigenen Geist, den

258 Lk é6,12.

259 Lk 6,13.

260 Mk 9,29; /14,32—42.
261 Mk14,36.

262 Joh 4,34.

263 Mt7,21.

264 Mk 3,35.

265 Lk11,1.

266 Mt 6,9-15.

267 Mt7,11.

14.02.2026, 06:42:3: @

183


https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

184

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

Heiligen Geist.**® Gott ist im Himmel, aber er ist auch auf Erden. Im Himmel erstrahlt
er in seiner Herrlichkeit. In der Welt und auf der Erde ist er verborgen gegenwirtig.

Sein Name werde auf Erden geheiligt, wie er im Himmel geheiligt ist. Im Himmel
ist alles durch ihn vollkommen geheiligt. Auf Erden moge alles — jeder einzelne Mensch
und jedes Geschopf — von seiner Heiligkeit mehr und mehr durchdrungen werden. Das
gereicht ihm wahrhaft zur Ehre. Sein Reich — das ein Reich der Gerechtigkeit und des
Friedens, der wahren Freiheit und Geschwisterlichkeit, insbesondere aber der Liebe ist
— moge sich immer mehr auf Erden ausbreiten. Jeder Mensch moge immer mehr Gottes
Willen erfiillen.

Wenn Jesus uns um das téigliche Brot bitten lisst, meint er wirklich das, was wir mate-
riell zum Leben und Uberleben nétig haben. Als er den vielen Menschen Brot gibt, speist
er sie, weil sie wirklich Hunger haben.>® Als er die Tochter des Synagogenvorstehers Ja-
irus aus dem Tod zuriickgeholt hat, ordnet er an, man solle ihr etwas zu essen geben.*”°
Solange mindestens jedem zehnten Menschen hier auf Erden das Nétigste zum Leben
oder Uberleben fehlt, bleibt die Bitte ums tigliche Brot duferst dringlich, ja die dring-
lichste Bitte beziiglich des irdischen Wohls der Menschheit iiberhaupt.

Moge Gott uns Menschen helfen, unseren Schuldnern zu vergeben, da er uns, wie der
Herr im Gleichnis*”, unsere Schuld und Siinde immer schon vergeben hat. Solange wir
nichtvergeben, ist seine barmherzige und verzeihende Liebe noch nicht wirklich bei uns
angekommen. Moge er sie bei uns ganz ankommen lassen.

Mobge uns Gott durch jede Versuchung unseres Lebens fithren. Er selbst versucht uns
nicht, mutet uns aber Versuchungen zu. Wir kénnen und diirfen, miissen aber nicht in

272

Versuchungen scheitern. Moge er uns helfen, wie sein Sohn in der Wiiste*”*, Versuchun-

gen zu bestehen und gestirkt aus ihnen hervorzugehen.

2.5.2 Verschiedene Gebetsweisen

Es gibt sehr viele Wege und Weisen, mit Gott vertraut zu werden. In der Stille und Ru-
he der Natur kann der Mensch der Gegenwart des Gottlichen gewahr werden. Als Christ
kann er durch die heilige Schrift ein immer tieferes Verstindnis von Gott gewinnen. Die
Bibel kann in ihm die , gottlichen“ Tugenden des Glaubens, der Hoffnung und der Liebe
wecken und ihn darin immer wieder bestirken. In der Liturgie kann er inmitten der fei-
ernden Gemeinde Gott erleben. Der Empfang der Sakramente kann fitr ihn immer wieder
ein Moment der innigsten Vereinigung mit ihm sein. Durch die RegelmiRigkeit liturgi-
schen und persénlichen Betens kann er ihm immer niherkommen.

Zum regelmafligen liturgischen Beten gehort das Stundengebet, das Gebet der Kirche,
das sich allein oder gemeinsam mit anderen verrichten lisst und tiber den ganzen Tag
verteilt wird, um ihn als ganzen zu heiligen.”” Zum regelmiRigen persénlichen Beten

268 Lk11,13.

269 Mk 8,1-3.

270 Lk 8,55.

271 Mt18,39.

272 Mt4,111.

273 Bd.3,Kap.1.5.1.

14.02.2026, 06:42:3: @



https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Gott

ist die tagliche Gewissenserforschung zu rechnen, die heute auch als Tagesriickblick, Tages-
auswertung oder Gebet der liebenden Aufmerksamkeit bekannt ist. In ihr ,geht es nicht nur
darum - wie frither fast ausschliefilich geiibt —, die eigenen Siinden wahrzunehmen,
sondern zunichst einmal darum, den Wohltaten Gottes an uns nachzuspiiren, heraus-
zufinden aus einer negativen Sicht des Lebens und zu erspiiren, was eigentlich tragt,
lockt, weiterfithrt im Leben‘*”*. Wihrend bei dieser Art von Gebet das Nachdenken und
Nachsinnen noch tiberwiegt, ist das innere personliche Beten unmittelbarer und sponta-
ner. Sehr treffend hat es Teresa von Avila definiert als das ,Verweilen bei einem Freund,
mit dem wir oft allein zusammenkommen, einfach um bei ihm zu sein, weil wir sicher
wissen, dass er uns liebt“*”.

Viele Formen des Meditierens konnen den Menschen zu seiner inneren Mitte fithren,
in der Gott selbst gegenwirtig ist. Zu diesen Formen gehort die gegenstandslose Meditati-
on, die heute nahezu eine psychohygienische Notwendigkeit ist.

~Angesichts der Begriffs- und Wortlastigkeit, der Bilderiberflutung und der Stressbe-
dingungen des modernen Lebens, braucht es fiir die Bewahrung des Menschlichen das
Abschalten, das Leerwerden und die Ruhe. Ebenso fordert die komplexe und chaoti-
sche Uniibersichtlichkeit die Suche nach der Einheit, die hinter der Vielfalt steht.*’¢

Bei der gegenstindlichen Meditation kann im Christentum bestimmter Einzelheiten aus
der Geschichte Gottes mit den Menschen gedacht werden. ,Gott bzw. Jesus wird erin-

“277 indem man iiber etwas Gelesenes

nert, bedacht, moéglichst stindig vergegenwartigt
nachsinnt, ein Schriftwort stindig vor sich hersagt, sozusagen wiederkiut (ruminatio),
sich ein Wort in mehreren Stufen — durch Lesung (lectio) und Nachdenken (meditatio) —
aneignet, um es in ein bestimmtes Gebet (oratio) und schlieflich in die Beschaulichkeit
(contemplatio) miinden zu lassen. Zur gegenstindlichen Meditation wire hier auch das
Rosenkranzgebet zu zihlen, bei dem nicht jeder einzelne Satz bewusst und mit innerer
Aufmerksambkeit nachvollzogen werden muss, sondern die ,musikalisch-rhythmische
Atmosphire* wichtig ist, ,in der man das ,Gesitz* meditierend umkreist*’®, oder das
Jesusgebet, bei dem ein Satz oder ein Ausdruck stindig wiederholt wird , mit dem Ziel,
stets in der Gegenwart Gottes zu leben und dem biblischen Gebot ,Betet ohne Unterlass*
(1 Thess 5,17) zu geniigen*”.

Dariiber hinaus kann uns Gott in jedem Menschen begegnen. Durch bestimmte Men-
schen konnen wir auf besondere Weise seine unbegrenzt schenkende, aber auch unbe-
dingt fordernde Liebe erfahren. Auch Dichtung, Musik und andere Kiinste konnen uns zum
Transzendenten und Ewigen erheben. Da Gott in allem gegenwirtig ist, kénnen wir ihn
im Grunde auch inallem finden. Die Frage an den Einzelnen ist daher nur, wo er persinlich
Gott am besten sucht und am leichtesten findet beziehungsweise wo er sich am besten

und leichtesten von Gott finden lisst.

274 Lambert 221.

275 Teresa von Avila: Vida/Das Buch meines Lebens 8,5.
276 Rotzetter 400.

277 Ebd. 399.

278 Ebd. 515.

279 Ebd. 28s.

14.02.2026, 06:42:3: @

185


https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

186

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

Beim Erahnen oder Erleben Gottes mag uns seine Schonheit anziehen, seine Gro-
e iiberwiltigen, seine Barmherzigkeit beschimen, seine Verborgenheit locken, seine
Treue wundern, seine Giite betdren, seine Gerechtigkeit erleichtern, seine Wahrheit auf-
richten oder seine Liebe begeistern. Viele seiner Vollkommenheiten kénnen uns aufge-
hen. Fiir den Beter, der sich auf Gott einlisst und ihn aufrichtig und ausdauernd sucht,
wird sich Gott immer wieder als iiberraschend grifier, als bisher angenommen oder er-
fahren, erweisen. Das ist mit dem Deus semper maior gemeint: Gott zeigt uns seine Grofde
erst nach und nach. Er ist immer noch einmal gréf3er, als wir ihn denken und uns vor-
stellen.

Literatur

Willi Lambert: Beten im Pulsschlag des Lebens. Cottsuche mit Ignatius von Loyola, 1997.
Anton Rotzetter: Lexikon christlicher Spiritualitit, 2008.

2.5.3 Der Reinigungs-, Erleuchtungs- und Vereinigungsweg

Inder christlichen Tradition wurde der Weg zu Gott aufvielerlei Weise beschrieben. Sehr
bekannt und verbreitet ist seine Dreiteilung in die via purgativa, die via illuminativa und
die via unitiva: den Weg der Reinigung, der Erleuchtung und der Vereinigung. Beim Rei-
nigungsweg, der am Anfang steht, werden die groben Hindernisse, die von Gott fernhalten,
mithsam beseitigt. Mithilfe des diskursiven Denkens des Verstandes und der Betitigung
des Willens soll der Christ von massiven Siinden geliutert werden. Er besinnt sich, ,wozu
er auf die Welt gekommen ist, was er mit seinem Leben erreichen will, welche Folgen sei-
ne Handlungen fiir seinen Lebensweg haben. Diese Betrachtungen fithren ihn zu einer
Neuorientierung seines Lebens auf Jesus Christus hin.“*%°

Auf dem Erleuchtungsweg, dem zweiten Abschnitt, arbeitet man auf feinere Weise am
Fortschreiten vom Guten zum Besseren.

,Die Vorherrschaft der Vernunftarbeit wird durch ein einfithlsames inneres Gespiir er-
ganzt. Man lernt, mit seinem Charakter umzugehen. Man [...] verarbeitet seine Vergan-
genheit. Man erlernt Haltungen, die der Liebe und der Menschlichkeit entsprechen.
Man lernt, am Guten Geschmack zu finden und liebevoll mit sich selbst umzugehen.
Die wesentliche Orientierungshilfe dabei ist das Beispiel Jesu Christi und der Heili-
gen 2

Gemif klassisch-kirchlicher Formulierung besteht das Ziel des Erleuchtungsweges dar-
in, sich Tugenden anzueignen. Es geht darum, sein Gefiihlsleben und sein Verhalten zu ent-
wickeln, menschlicher und so auch christusihnlicher zu werden, die christliche Voll-
kommenheit anzustreben.

280 Jalics12.
281 Ebd.13.

14.02.2026, 06:42:3: @



https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Gott

Den ersten beiden Phasen, die traditionell Askese genannt werden, folgt als dritter
und letzter Abschnitt der Vereinigungsweg, die Mystik.?** Diese Etappe bringt die grofite
und radikalste Wende im geistlichen Leben.

,In den ersten zwei Etappen musste der Mensch sich darum bemiihen, sich zu dndern,
stindhafte Haltungen zu Uberwinden, psychische Komplexe zu sanieren und seinen
Charakter vollkommener zu machen. Im Vereinigungsweg geschieht etwas grundle-
gend anderes. Cott ibernimmt die Initiative, und der Mensch muss sich ausschlieflich
Ilhm (iberlassen. Im Gebet richtet er seine Aufmerksamkeit einzig und allein auf Gott.
Gott handelt. Der Mensch wird ein Werkzeug in den Hianden Cottes. Er lebt, doch mehr
als er selber lebt Christus in ihm (vgl. Gal 2,20) “*®3

Da das Reich Gottes mit Luther formuliert ,inwendig® in uns ist, kénnen wir Gott in uns
erfahren.

JWenn wir uns auf unsere Mitte, auf unser Sein, auf das Innewohnen der Heiligen Drei-
faltigkeit ausrichten, kommt allméahlich aus dieser Tiefe eine unglaubliche Kraft, die
uns langsam alles schenkt und uns in den Zustand der Kontemplation einweiht.?*

Wird die Gnade stirker, geht die aktive Kontemplation schliefilich in die passive iiber, in
der die Aufmerksambkeit auf Gott von innen her gehalten wird. Dass durch die Kontem-
plation die Hinwendung zu Christus viel radikaler wird, bedeutet jedoch nicht, dass die
Gnade im vorkontemplativen Bereich weniger wirken wiirde.?®

Zieht sich der Christ in religioser Absicht in die Wiiste, das heifdt in die Einsamkeit
und Stille zuriick, kann er ruhig werden, zu sich kommen und Gott begegnen, wie sich an
grofRen biblischen Gestalten wie Abraham, Mose, Johannes dem Taufer oder Paulus so-
wie spiter an vielen Heiligen zeigt.?*¢ Durch die Gottesbegegnung findet er seine wahre
Identitit und vernimmt er seine Aufgabe und Sendung in der Welt.

Es gibt viele innerliche Wege zu Gott. Alle grofRen nicht-christlichen Religionen wei-
sen Wege der Kontemplation. Vielen Menschen schenkt Gott die Beschauung auch ohne
jegliche dufiere, religiése Hilfe. ,Ein einfaches Leben in der Liebe, einige Jahre auf dem
Krankenbett, eine Begegnung mit dem Tod, das Verlassen der Heimat, um mit den Ar-
men zu leben, und andere Begebenheiten kénnen zu Kontemplation fithren.“*8

Das Vertrautwerden mit Gott lisst sich auch noch einmal etwas anders darstellen,
indem man das klassische Drei-Wege-Schema itbernimmt, aber einzelne Wege anders
deutet und anders reiht, so dass man zur Stufenfolge von Erleuchtung, Reinigung und Ei-
nigung gelangt. Auf der ersten, der kognitiven Stufe oder Stufe des Wissens, werden bei
dieser Deutung mittels heiliger Schriften und geeigneter religionsphilosophischer oder

theologischer Literatur Einsichten iiber Gott gewonnen. Die Beziehung zu Gott bleibt

282 Bd. 2, Kap. 3.5; Bd. 3, Kap. 3.5.
283 Jalics13f.

284 Ebd.14.

285 Vgl. ebd. 23.

286 Vgl. ebd. 32-35.

287 Ebd.15.

14.02.2026, 06:42:3: @

187


https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

188

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

jedoch noch weitgehend auf der Ich-Es-Ebene. Gott ist zwar schon Gegenstand des Er-
kennens und Nachdenkens, begegnet aber noch nicht wirklich als Du. Auf der zweiten,
der affektiven Stufe oder Stufe der Gefiihle, wird eine persénliche Beziehung zu Gott auf-
gebaut. Gott wird, wie es der Ich-Du-Ebene entspricht, als personliches Gegeniiber wahr-
genommen, zu dem man beten und mit dem man sich austauschen kann.**® Es kommt
zu einer ,Reinigung® der Gefiihle, durch die diese der Liebe Gottes immer angemesse-
ner werden. Auf der dritten, der mystischen Stufe oder Stufe des geistigen Spiirens und
Schauens, vollzieht sich die Einigung mit Gott. Der Beter wird immer mehr eins mit
Gott, auch wenn dieser sein geistlicher Freund oder Dialog- und Lebenspartner und so
ein personales Gegeniiber fiir ihn bleibt. Ich und Du werden immer mehr zum Wir, in-
dem sich der Beter immer mehr sowohl seiner Einheit mit Gott als auch seiner Verschie-
denheit von ihm bewusst wird. Damit ist die Wir-Ebene erreicht.

Dieser Stufenweg stellt ein vereinfachtes geistliches Entwicklungsschema dar, bei dem
die Kenntnis Gottes nacheinander vom Kopf zum Gemiit und vom Gemiit ins Herz als
innerer Mitte der Person gelangt. Das konkrete geistliche Leben hilt sich nicht eins zu
eins an dieses Schema. Es weicht oft und vielfiltig von ihm ab. Im konkreten Leben kén-
nen Stufen ganz oder teilweise tibergangen oder ausgelassen und spiter nachgeholt oder
ganz oder teilweise vorweggenommen werden. Gott weifd das in seiner goéttlichen Pid-
agogik im Leben des Einzelnen auszugleichen. Er fithrt jeden auf einmalige, nur ihm ent-
sprechende Weise durchs Leben. Ganz allgemein lisst sich nur sagen: Je vertrauter uns
Gott wird, desto personlicher, existentieller und tiefer wird unser Verhiltnis zu ihm.

Literatur

FranzJalics: Kontemplative Exerzitien. Eine Einfiihrung in die kontemplative Lebenshaltung und
in das Jesusgebet, 1994.

288 Bd.2, Kap.1.1.5.1.

14.02.2026, 06:42:3: @



https://doi.org/10.14361/9783839442777-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

