
88 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

2.2  Marx in der  Theorie des Kommunismus

„It was precisely because the conditions that Marx thought necessary for a suc-
cessful proletarian revolution did exist in Germany that there was no desire to 

make it; and it was also because they did not exist in Russia that Lenin was able 
to seize Power in the name of Marx and the proletariat.“ (Plamenatz 1954, 187) 

Dieses Kapitel widmet sich der Überformung der Marx’schen Theorie in einem 
zweiten Hauptstrom ihrer Wirkungsgeschichte, des Kommunismus, und hier spe-
ziell des Leninismus – zumindest soweit er für die deutschsprachige Marxrezep-
tion relevant wurde. Es gab ursprünglich keinen sachhaltigen Unterschied der 
Bezeichnung „Kommunismus“ gegenüber dem „Sozialismus“, auch wenn dies 
im Marxismus-Leninismus als ein Stadiengesetz gehandelt wurde.1 Marx und 
Engels sind nicht die Erfinder des Kommunismus gegenüber älteren Strömungen, 
die sich „sozialistisch“ nannten. Sie sagten sich in den 1850er Jahren aufgrund 
verschiedener Differenzen vom kommunistischen „Bund der Gerechten“ los und 
stellten ihre eigenen Bemühungen 1864 in den Dienst der gemäßigteren „Interna-
tionalen Arbeiter-Assoziation“.2 Eingebürgert hat sich der Sprachgebrauch, die-
jenigen Parteien oder Staaten als kommunistisch zu bezeichnen, die – radikaler 
als die Sozialdemokraten – nicht nur Verbesserungen für die arbeitenden Klassen 
zu erreichen, sondern einen politischen Umsturz und die Sozialisierung der Pro-
duktionsmittel tatsächlich umzusetzen trachten.

Beinahe seit es eine sozialdemokratisch organisierte Arbeitervertretung gab, 
hatte es „linksabweichlerische“ Tendenzen gegeben, beginnend mit dem Aus-
scheren Bakunins aus der Internationale und den „jungen Wilden“ in den 1890er 
Jahren, über die USPD um 1918 bis hin zu den Jungsozialisten, die in den 1970er 

1  Leonhard 1962, 244 ff.; Becher 1976, 824 ff., nach Lenin, Werke (fortan LW) 29, 
409. Modifiziert hält Ruben 1990 an dieser Unterscheidung fest: Sozialismus sei eine 
Gesellschaftsform, Kommunismus eine Staatsform. Marx und Engels behandelten die 
beiden Worte zunächst äquivok (MEW 3, 441), übernahmen aber dann agitatorisch 
den Namen „Kommunisten“ als Unterklasse der Sozialisten, von deren Masse sie 
sich künftig abgrenzten (MEW 4, 482 ff.): „Die Kommunisten sind keine besondere 
Partei gegenüber den andern Arbeiterparteien. [...] Die Kommunisten unterscheiden 
sich von den übrigen proletarischen Parteien [den Sozialisten, CH] nur dadurch, dass 
sie [...] stets das Interesse der Gesamtbewegung vertreten. Die Kommunisten sind al-
so praktisch der entschiedenste, immer weitertreibende Teil der Arbeiterparteien aller 
Länder [...] Der nächste Zweck der Kommunisten ist derselbe wie der aller übrigen 
proletarischen Parteien: Bildung des Proletariats zur Klasse, Sturz der Bourgeoisie-
herrschaft, Eroberung der politischen Macht durch das Proletariat“ (MEW 4, 474). 
Das Organ der Bolschewiki hieß „Sozialdemokrat“.  

2  MEW 17, 440 ff.; MEW 21, 206 ff.; MEW 22, 245 ff., historisch Rosenberg 1937, 
Wheen 1999. Anti-totalitaristische Schriften (Arendt 1958, Seidel 1968a, Nolte 1986, 
Maier 1996, Söllner 1997, Courtois 1998, Jesse 1999, Backes 2002) legen den 
Kommunismus selten hinter Marx zurück, obschon der Gedanke einer „Gemeinwirt-
schaft“ schon Aristoteles oder Thomas von Aquin selbstverständlich war – zu sehr 
scheint er Marx und Engels anzuhaften. Zum Frühsozialismus Ramm 1955, Vester 
1970, Höppner 1975, Jonas 1976 I, 175-243; Opitz 1988, 541-792; Euchner 1991. 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-002 - am 14.02.2026, 16:59:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KOMMUNISMUS | 89

                                             

Jahren die „Stamokaptheorie“ vertraten, und der PDS. Sie bildeten sich als weiter 
links stehende Konkurrenz zu den etablierten Sozialisten.3 Es waren Differenzen 
der politischen Taktik innerhalb einer in ihren Zielen zumindest rhetorisch über-
einstimmenden europäischen Arbeiterbewegung, die die verschiedenen Namen 
verursachte.4 Selbst in der Revisionismusdebatte herrschte Einvernehmen über 
das „Endziel“, nämlich die politische Übernahme der Macht durch die Partei der 
Arbeiterklasse und die Überwindung des Kapitalismus, mit der Aussicht auf Ab-
schaffung der Klassenunterschiede. Lediglich der Weg dorthin war strittig. Kei-
ner der streitenden Flügel, auch nicht Rosa Luxemburg, die schärfste Gegnerin 
Bernsteins, dachte an die Bildung einer eigenen Partei neben der Sozialdemokra-
tie. Erst Lenin (1902) bediente sich der Bedeutungsnuance, indem er aus den rus-
sischen Sozialisten die „Bolschewiki“ herauslöste. Fünfzehn Jahre später resul-
tierte aus der erfolgreichen Revolution dieser Partei eine Spaltung der Arbeiter-
parteien nicht nur Russlands, sondern ganz Europas: der reformistischen Sozial-
demokratie stand ein kommunistischer Flügel gegenüber, der Sowjetrussland of-
fen verteidigte (Scharrer 1983). Die Folgen waren gravierend. Zeichnen wir die 
theoretischen Auswirkungen dieser Konstellation in Stichpunkten nach. 

2.2.1  Die Rolle der Gewalt         
   

„Die Gewalt ist der Geburtshelfer jeder alten Gesellschaft, 
  die mit einer neuen schwanger geht.“ (MEW 23, 779) 

„Die Frage, bei der diese Scheidung vom Vulgärmarxismus am klarsten 
zum Ausdruck kommt, ist die der Gewalt.“ (Lukács 1923, 246)

Da ist zunächst die veränderte Haltung zur Rolle der Gewalt, worunter hier ein-
fach die Anwendung physischen Zwangs verstanden sei. Marx hatte den Gipfel 
der Gewaltanwendung, den Krieg, keineswegs verherrlicht, sondern offen verur-
teilt.5 Allerdings hatte er realpolitisch anerkannt, dass der Krieg ein Mittel der 
politischen Auseinandersetzung ist, welches von den Mächten seiner Zeit gegen 
fortschrittliche politische Regungen im In- und Ausland eingesetzt wurde.6

3  „Kommunismus bezeichnet [...] den kompromisslosen und nach prinzipiellen Lösun-
gen suchenden Flügel der sozialen Bewegung, gekennzeichnet vom unbedingten 
Streben nach politischer Hegemonie, nach umfassender Umwälzung der Eigentums-
verhältnisse [...] Die Definition als radikaler Teil der sozialen Bewegung beschreibt 
zugleich eine weitere Existenzbedingung als [...] potentiell militanter Rivale der So-
zialdemokratie“. Er blieb „auf den reformerischen Gegenspieler fixiert“ (W. Müller 
2002, 327; Bock 1971, 1976, H. Weber 1973, H. Müller 1975; Steigerwald 1977a).  

4  Lenin 1902, 1905, 1920; Lukács in 1975, 43 ff.; Stalin 1924, 51 ff.; Leonhard 1962, 
51 ff.; Lieber 1963 I, 61 ff.

5  MEW 16, 13; 17, 7, 278; 20, 161; Leonhard 1962, 88 ff., 116, 121; Balibar 2001. 
6  Als Zeitschriftenkommentator hat Marx über europäische und koloniale Kriege be-

richtet, welche er mit Engels brieflich auswertete (MEW 22, 252 ff.). Von der Kom-
mune, die die Macht in Paris bereits hatte, forderte Marx 1871 vergeblich, mit Mili-
tärgewalt das nach Versailles geflüchtete Regime abzusetzen, statt sich über pro-

https://doi.org/10.14361/9783839403679-002 - am 14.02.2026, 16:59:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


90 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                                                                                                                    

Seit 1789, und verstärkt seit Metternichs Zeiten, gab es militärische Allianzen 
der Reaktion, die in die sozialistische Strategie mit einzubeziehen waren. Beson-
ders das deutsche Reich, mit dem es die Sozialisten in Deutschland und Frank-
reich zu tun hatten, war eine waffenklirrend durchmilitarisierte Autokratie (En-
gels, MEW 20, 171; MEW 21, 405 ff). Den für die Formierung des Kommunis-
mus zentralen ersten Weltkrieg schließlich hatten nicht Marxisten angezettelt, 
sondern die europäischen Herrscherhäuser (cf. W. Bauer 1941). Die bloße Be-
rücksichtigung der Gewaltverhältnisse in der Politik war also nicht neu – die 
Brutalität der katastrophalen Politik des 20. Jahrhunderts ist keineswegs den „Il-
lusionen“ von Marx entsprungen (cf. Furet 1996, s.u., Fn. 44).

Die deutsche Sozialdemokratie hatte zwar den Weg zur Macht (Kautsky 
1908) angestrebt, aber es fehlte ihr im entscheidenden Moment an Willen dazu. 
Mit einer veränderten Haltung zur Gewalt hatte es allerdings wenig zu tun, wenn 
die Sozialdemokraten 1914 für die Kriegskredite stimmten – schließlich war dies 
der Auftakt des gewaltigsten Blutopfers, das es bis dato gegeben hatte. Verändert 
gegenüber Marx hatte sich vielmehr die Haltung zu der Frage, wer über diese 
entscheiden soll (quis iudicat):7 für die Mehrheitssozialisten war der Krieg eine 
Art unvorhergesehenes Naturereignis, auf welches nur zu reagieren war, und das 
alle eigenen Pläne auf die lange Bank schob. Die Marx’sche Optik, hinter sol-
chen „Natur“-Ereignissen gesellschaftliche Kräfte zu sehen und sich dadurch die 
Zügel zu eigenem Handeln nicht aus der Hand nehmen zu lassen, war hier ver-
gessen, auch wenn sie in der Internationale kodifiziert war. Die wenigen sozialis-
tischen Kriegsgegner waren zunächst recht hilflos.8 Wer nicht der politischen 
Repression ausgesetzt sein wollte wie Luxemburg, musste fliehen. Viele Kriegs-
gegner gingen in die Schweiz, so auch Lenin.

grammatische Details zu streiten. Dies hätte ihre Macht sichern können (A. Rosen-
berg 1937, Raddatz 1975; vgl. Lassalle über 1848, in: 1987, 143). Internationale mili-
tärische Allianzen hatte es gegen verschiedenste Aufstände, Reformationen und Bau-
ernerhebungen gegeben, zuletzt gesamteuropäisch 1848. Die meist unkriegerischen 
emanzipatorischen Bewegungen unterlagen oft militärisch (so die Montanisten, Do-
natisten, Joachimiten, Katharer, Waldenser, Lollarden, Taboriten und Täufer; Farner 
1969, 284). Die marxistische Billigung politischer Gewalt faszinierte viele Intellektu-
elle (zu Carl Schmitt Fn. 36, vgl. Benjamin GS II.1, 179 ff.; Bohrer 1978; Joas 1989, 
2000a; Sofsky 2002). 

7  „Souverän ist, wer über den Ausnahmezustand entscheidet“, sagte Carl Schmitt 
(1922, 9) in genialer Versimpelung. 

8  Der Pazifismus der II.Internationale war, obzwar moralisch ehrenwert, politisch ver-
heerend: der Krieg kam auch ohne die Internationale. War er aber einmal da, hatte 
diese keine Rezepte mehr und musste sich auflösen. Sie war in dieser entscheidenden 
Situation nicht mehr handlungsfähig. Dies geschah, obwohl der kommende Krieg 
schon seit den 1890er Jahren vorausgesehen wurde, nicht nur von Engels. Wie H. 
Arendt (1969, vgl. Max Weber 1920b, 28 über Macht und Herrschaft) unterschied 
schon Marx Macht und Gewalt. Den Ausschlag gibt der Grad an soziologischer Auf-
geklärtheit und politischer Autonomie: „Die soziale Macht [...] erscheint diesen Indi-
viduen [...] nicht als ihre eigne, vereinte Macht, sondern als eine fremde, außer ihnen 
stehende Gewalt, von der sie nicht wissen woher und wohin“ (MEW 3, 34).  

https://doi.org/10.14361/9783839403679-002 - am 14.02.2026, 16:59:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KOMMUNISMUS | 91

                                             

Die Bolschewiki, denen die Emigration seit 1905 vertraut war, vertraten nun 
ein gegenüber der Sozialdemokratie neues Verhältnis zur Gewalt. Lenin kam da-
bei die Meinungsführerschaft zu, obwohl er damals mit keinerlei diktatorischen 
Befugnissen ausgestattet war. Sie versuchten sich durch die Forderung nach ei-
nem sofortigen Friedensschluss an die Spitze der kriegsmüden Massen zu setzen. 
Doch sie sahen den Frieden als ein Pfund an, mit dem zu wuchern sei, um politi-
sche Ziele durchzusetzen. Sie wollten sich das Heft zu eigenem Handeln auf kei-
nen Fall nehmen lassen (Lenin 1915, Trotzki 1918). Das war der eigentliche Un-
terschied zu den Sozialdemokraten, die den „richtigen“ Zeitpunkt für eine 
Machtübernahme und politische Maßnahmen immer weiter hinauszögerten. In 
dieser formalen Hinsicht waren die Bolschewiki Marx (und auch Kant) näher als 
mancher, der sich auf ihn berief.9 Sie wollten jetzt vor allem selbst handeln.

Darum wurden nicht nur die „Sozialchauvinisten“, also Sozialdemokraten, 
die auf die nationalistische Linie eingeschwenkt waren, von ihnen politisch be-
kämpft, sondern auch „Sozialpazifisten“ wie Kautsky, die einen Friedensschluss 
mit den alten Mächten zu schließen bereit waren. Diese gaben aus bolschewisti-
scher Sicht eine einmalige Chance zu eigener politischer Gestaltung aus den 
Händen. Tatsächlich entledigten sie sich damit der Handlungsfähigkeit, gleich-
gültig, was mit dieser dann getan werden sollte: Die Pazifisten sahen den Frieden 
als Selbstzweck an und hatten kaum weitere Forderungen, jedenfalls keine politi-
schen (der pathetische Ästhetizismus der „Oh Mensch“-Expressionismen war po-
litisch kaum von Belang). Im Unterschied zu den deutschen Sozialdemokraten 
gelang es den Bolschewiki, die Macht nicht nur zu erringen, sondern auch zu hal-
ten.10 Als nunmehr politisch Verantwortliche in einem noch immer kriegführen-
den Land mussten sie sich dieser Aufgabe stellen, ob sie wollten oder nicht: sie 
wurden bald von neuem angegriffen, diesmal nicht von Deutschland, sondern 
von den Westmächten sowie im Inneren von den Resten der alten Macht. Die 
Organisation einer „roten Armee“ unter Trotzki und die militärische Behauptung 
in den Folgejahren gehört zu den meistbeachteten Leistungen der russischen Re-
volution. Die bellizistische Tendenz der Bolschewiki, die man dem entnehmen 
könnte, ist noch kein Abfall vom älteren Marxismus (hatte doch Engels 1848 ak-
tiv gekämpft). Es gibt allerdings Neuerungen bezüglich der Gewalt, die aus Marx 
nicht abzuleiten waren. Diese betreffen weniger inhaltliche als vielmehr organi-
satorische und politische Fragen. 

9   So Renner 1918. Rathenau soll zu Radek gesagt haben: „‚Lesen Sie meine Bücher 
[...] Marx schuf nur die Theorie der Zerstörung. In meinen Büchern finden Sie die 
Theorie des konstruktiven Sozialismus [cf. Meyer 1977, CH]. Es ist der erste wis-
senschaftliche Schritt, der nach Marx getan wurde“ (Goldbach 1973, 45). Die Bücher 
sind aber eher lebensphilosophische Traktate gegen die Mechanisierung des Geistes 
(Rathenau 1913, cf. 2.5.2).

10 Die Sozialdemokraten, die sich aufgrund ihrer Gespaltenheit gegenseitig zerfleisch-
ten (das Zentrum unter Ebert und Noske ging dafür ein Bündnis mit den alten Mäch-
ten ein), musste die Regierungsgewalt nach kurzer Zeit wieder abgeben. Die von ih-
nen eingeleiteten Schritte zur Sozialisierung sind allesamt versickert. 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-002 - am 14.02.2026, 16:59:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


92 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

Politisch verhängnisvoll an der Taktik der Kommunisten war nicht, dass sie 
selbst Gewalt einzusetzen bereit waren – anders als die Sozialdemokraten, die die 
Gewalt von unten geißelten, während sie die von oben bejahten; aber vergleich-
bar jeder anderen Staatsform, auch der wehrhaften Demokratie, die sich selbst 
ein Recht zur Selbstverteidigung einräumt –, sondern dass es eine Minderheit 
war, die die Gewalt im Namen der Mehrheit ausübte, und dass sie diese so un-
überlegt und kontraproduktiv einsetzte.11 Anders als etwa für Sorel (1908) war 
Gewalt für Lenin kein Selbstzweck – er setzte sich nach der Machtergreifung 
1917 für den sofortigen Friedensschluss ein und handelte aufgrund der für ihn 
katastrophalen Kräfteverhältnisse einen verlustreichen Friedensschluss mit den 
Deutschen aus. Nach innen ging er vielfache Bündnisse und Kompromisse ein, 
etwa mit den Bauern und nationalen Unabhängigkeitsbewegungen; sogar ehema-
lige Menschewiki und Gegner wie Trotzki waren bei der Mitarbeit willkommen. 
Nach außen jedoch war es das erklärte Ziel der sich im Innern nur langsam etab-
lierenden Führung, sich feste Bastionen dadurch zu verschaffen, dass man die 
Revolution ‚exportierte’ und in die durch den Krieg ohnehin erschütterten Staa-
ten trug – mit besonderer Berücksichtigung Deutschlands, nicht nur als des Mut-
terlands der marxistischen Sozialdemokratie, sondern auch als des ökonomisch 
und militärisch trotz verlorenen Krieges immer noch wichtigsten Nachbarstaates.

Nach Marx konnte sich eine glückende sozialistische Revolution nur in einem 
hochentwickelten Land abspielen, um nicht wieder nur den Mangel zu verallge-
meinern, und nur auf internationaler Stufenleiter, um sich politisch und wirt-
schaftlich längerfristig halten zu können (MEW 3, 34 f.). Bei Lenin, der den So-
zialismus in Russland für möglich hielt, blieb immerhin die letztere Bedingung 
erhalten: Der „proletarische Internationalismus“ galt Lenin auch im Falle einer 
sozialen Revolution als unverzichtbar.12 Gerade weil die russische Revolution 

11 Die aussichtslosen Putschversuche in Deutschland führten zu einer Ablehnung der 
Kommunisten seitens der Sozialdemokratie. Verhängnisvoll war die Konzentration 
des kommunistischen Kampfes auf den sozialdemokratischen statt auf den national-
sozialistischen Gegner (die Linie des „Sozialfaschismus“ seit 1928). Stalins Zwangs-
kollektivierung von 1929 (ein Genozid, der verheerende Hungersnöte zur Folge hat-
te) oder sein Terror unter den eigenen Genossen in den 1930er Jahren waren, abge-
sehen von dem Erhalt und Ausbau seiner persönlichen Macht, politisch sinnlos. Die 
Totalitarismustheorie (Fn. 2) verüberallgemeinert dies, indem sie es dekontextuali-
siert. Die prinzipielle Ablehnung des Kommunismus allein aufgrund der Gewaltfrage 
übergeht, dass die Gewalt auch ein Mittel der untergehenden Monarchien war. Diese 
hatten die Kriege angestrengt und mit Brutalität betrieben, auch nach innen. Aus die-
ser Gewaltverherrlichung blieben die Freikorps, die an politischer Programmatik au-
ßer Gewalt nichts zu bieten hatten. Sie, weniger pervertierte sozialistische Ideen, wa-
ren der Bodensatz faschistischer Bewegungen. Bei solchen Gegnern wäre ein Ge-
waltverzicht politischer Selbstmord gewesen (auch die Sozialdemokratie stellte eine 
Kampfgruppe auf). Wenn die Totalitarismustheorie dies damaligen Kommunisten 
heute vorwirft, stehen dahinter auch politische Werturteile. Das ändert nichts daran, 
dass es unter Stalin, Mao etc. ungeheure Massaker gegeben hat. 

12 Vgl. MEW 3, 34 f.; MEW 4, 479; MEW 7, 273; MEW 13, 9; MEW 18, 273, 556. 
Lenin hielt eine sozialistische Revolution in Russland für möglich (Lenin 1905, vgl. 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-002 - am 14.02.2026, 16:59:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KOMMUNISMUS | 93

                                                                                                                                    

sich in einem industriell wenig entwickelten Land abspielte – hier wich Lenin 
bewusst von Marx und Engels ab –, war sie um so eher auf Unterstützung von 
außen angewiesen. Allerdings hatte Lenin das Vertrauen in die europäischen So-
zialisten verloren: schon zur Zeit des Weltkrieges, als die sozialistische II. Inter-
nationale durch das Eintreten der einzelnen Parteien für ihr jeweiliges Vaterland 
praktisch keine Bedeutung mehr hatte, wollte er eine dritte internationale Organi-
sation auf die Beine stellen, die sich von den alten Sozialisten löste (Lenin 1915). 
Solange er keinen eigenen Staat hinter sich hatte, spielte weder er in den Vorläu-
fern dieser Internationale, die sich aus Kriegsgegnern zusammensetzte (1915 
Zimmerwald, 1916 Kienthal), noch diese Internationale innerhalb der politischen 
Landschaft eine größere Rolle. Erst als die bolschewistische Revolution neue 
Maßstäbe setzte, gewann die kommunistische Alternative an Attraktivität (Radek 
1919, K. Neumann 1971).  

So wurde 1919, als der bolschewistische Flügel der sozialistischen Partei in 
Russland sich in KPR umbenannt hatte, die „KomIntern“ gegründet.13 Bezeich-
nenderweise waren gerade die sozialdemokratischen Parteien, deren alte Führer 
wie Bernstein und Kautsky über die Kriegszeit als Kriegsgegner in die innerpar-
teiliche Opposition oder in die USPD gegangen waren, an einer Mitarbeit in der 
neuen Internationale interessiert. Lenin aber, der um 1905 über eine solche Ent-
wicklung sicher froh gewesen wäre, hatte mittlerweile andere Ziele: Mit den bür-
gerlich-demokratischen Parteien, die in den Augen Lenins bereits 1914 versagt 
hatten, und die weiterhin wenig revolutionäre Neigungen zeigten, konnte die 
KomIntern wenig anfangen (LW 27, 333). Sie wurden mithilfe nachträglich bei-
gebrachter zusätzlicher Aufnahmebedingungen aus der KomIntern ausgegrenzt 
(LW 21, 172-189), um eine international geschlossen handlungsfähige, im Be-
darfsfall auch militant agierende Organisation zu schaffen.14

Leonhard 1962, 105-120), betonte aber die Unmöglichkeit des Sozialismus in einem 
Lande (LW 12, 355; LW 25, 90; LW 28, 294; vgl. H.Weber 1970, 140 f.).  

13 Lenin hatte dies in den „Aprilthesen“ gefordert und auf dem Parteitag von 1919 um-
gesetzt (vgl. Bucharin 1919, Protokoll 1921, Gruber 1967). Nach A.Rosenberg 1933, 
68 und Schneider 1992, 93 geschah dies unter bewusstem Rückgriff auf den „Ur-
marxismus“ von 1848, aus der Zeit des „kommunistischen Manifests“. 

14 Zu Lenins Entwicklung vgl. Weber 1970; Hofmann 1979, 197 ff.; Arndt 1980; Reis-
berg 1980; Kolakowski 1981 II, 397 ff.; Vranicki 1981 I, 407 ff.; Bergmann 1994, 
Wolkogonow 1994, Service 2000, Zizek 2002. Zur KomIntern vgl. A. Rosenberg 
1933, Borkenau 1952, Flechtheim 1967 und das Minderheitenvotum von Eberlein 
bei Gruber 1967, 87-89. Es gab auch Versuche, betrieben vor allem von Rathenau 
und Radek sowie den Nationalbolschewiken (Schüddekopf 1960, Fritzsche 1976), 
eine wirtschaftliche Zusammenarbeit zwischen der revolutionären Sowjetunion und 
der SPD-regierten Republik zu initiieren, ging es doch in beiden Fällen um das wirt-
schaftliche und politische Überleben. Radek war aufgrund seines Aufenthaltes in 
Deutschland 1918/1919 klar, dass an eine Revolution nicht zu denken war (die deut-
schen Kommunisten verfügten kaum über Strukturen), und war daher zu Konzessio-
nen bereit. Er empfahl den deutschen Kommunisten, in langfristigeren Dimensionen 
zu denken, und riet ihnen zur Aufbauarbeit anstelle von voreiligem Putschismus – 
vergeblich (cf. Levi 1921, Goldbach 1973, Heym 1995). Wäre eine solche Koopera-

https://doi.org/10.14361/9783839403679-002 - am 14.02.2026, 16:59:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


94 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                                                                                                                    

Die KomIntern rief in Deutschland zeitweilig offen zur Revolution auf. Das 
voraussehbare Scheitern dieser Putschversuche trug wesentlich zur Marginalisie-
rung der Kommunisten in der deutschen Politik bei: Nicht nur hatten sie sinnlos 
Blut vergossen, sondern sie hatten sich auch allzu offensichtlich zu ausführenden 
Organen russischer Interessen gemacht.15 Sogar die Potenzierung der Gewalt, die 
mit der Herrschaft Stalins einsetzte, wurde in den kommunistischen Parteien oft 
distanzlos hingenommen (cf. 2.2.2). Die weitere Entwicklung des internationalen 
Kommunismus hatte eng mit innerrussischen Entwicklungen zu tun. Aus den Di-
adochenkämpfen um die Nachfolge Lenins ging nach einigen Kämpfen Stalin als 
Sieger hervor. Er hatte die verschiedenen Fraktionen so lange gegeneinander 
ausgespielt, bis er Alleinherrscher geworden war und dazu überging, potentielle 
wie ehemalige Gegner physisch auszuschalten.

Um eine gerade Linie von Marx zu Stalin ziehen zu können, wird die Gewalt-
frage in der Literatur gern prinzipialisiert. Der Unterschied zwischen Lenin und 
Stalin besteht allerdings nicht in der theoretischen Frage, ob Gewalt anzuwenden 
sei oder nicht, sondern in der Art und Weise, wie sie politisch angewandt wird.16

Lenin wie Stalin verwandten das politische Mittel der Gewalt, nach innen wie 
nach außen. Lenin ging gewaltsam gegen äußere Invasoren und einheimische mi-
litärische Gegner vor, verstand es aber immerhin auch, seine innerparteilichen 
Gegner offen, durch Argumente oder gelingende Aktionen, von der eigenen Li-
nie zu überzeugen. Stalin dagegen schaltete auch seine innerparteilichen Gegner 
von Anbeginn durch Intrigen im Machtapparat aus. Da er aber im Gegensatz zu 
Lenin politisch kaum Erfolge zu verzeichnen hatte, baute sich eine grausame 
Gewaltspirale auf, die im Laufe der Zeit ganze Völker vernichtete.

tion ohne deutsche Revolution möglich gewesen? Nicht, solange man mit dem kai-
serlichen Deutschland noch im Krieg lag, aber mit einer sozialdemokratisch regierten 
Republik, die von den westlichen Siegermächten drangsaliert wurde, wäre es zumin-
dest denkbar gewesen. Gründe, warum es nicht dazu kam, gibt es viele: neben ideo-
logischen Vorbehalten der alten Eliten waren es wohl Invektiven der Siegermächte 
(Volkskommissar Haase lehnte angebotene Brotlieferungen mit dem Hinweis darauf 
ab, dass solche schon von Wilson angekommen wären, Goldbach 1973, 18; Heym 
1995, 216 f.). Auch die katastrophale Politik der deutschen kommunistischen Partei-
en verunmöglichte dies. Erst der Hitler-Stalin-Pakt nutzte diese Möglichkeit, nun al-
lerdings pervertiert (vgl. Leonhard 1955, Haffner 1967, Koenen 1998a).  

15 Der KI-Exekutivkommissar Karl Radek, der 1938 den „Säuberungen“ zum Opfer 
fiel, riet 1919 wie 1923 von einem Putschversuch dringend ab. Dass es dennoch zu 
blutigen Opfern kam, ist auch den deutschen „Genossen“ zuzurechnen. Zur KPD in 
Weimar vgl. Flechtheim 1948, H. Weber 1969, Mallmann 1996, W. Müller 2002.  

16 Bezüglich der Gewaltfrage verhalten sich Lenin und Stalin darum zueinander wie der 
juristische Tatbestand der groben Fahrlässigkeit gegenüber dem vorsätzlichen vielfa-
chen Mord. Man kann hinsichtlich der Gewaltanwendung eine abstrakte Linie ziehen 
von Marx über Lenin zu Stalin: alle rechneten mit der Gewalt als Mittel politischer 
Auseinandersetzung. Doch diese Gemeinsamkeit ist so vage, dass sie nahezu nichts 
erklärt. Darüber hinaus wären in diese Linie alle Staaten und politische Gruppen ein-
zureihen, die Kriege zu führen und gefährliche Gegner zu bekämpfen bereit sind – 
das sind so gut wie alle. Es geht darum, Marx von Stalin abzulösen. 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-002 - am 14.02.2026, 16:59:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KOMMUNISMUS | 95

                                             

Fassen wir das bislang Gewonnene zusammen: im Gegensatz zu Marx, der 
die Arbeiterschaft auf politische Autonomie einschwor, hatte die Sozialdemokra-
tie das Heft des Handelns aus der Hand gegeben. Um es wieder in die Hand zu 
bekommen, hatten die Bolschewiken die Haltung zur Gewalt revidiert und schu-
fen Strukturen zu konzertierten, auch gewaltsamen politischen Aktionen, die un-
ter Stalin schließlich grausam ausarteten. In dieser Karriere des Gewaltkonzeptes 
gibt es allerdings prinzipielle Unterschiede, die es näher zu betrachten gibt. Da 
ist zum einen die Frage des Subjektes der Gewalt: wer soll sie der Theorie nach 
ausüben, und wer übt sie tatsächlich aus? Zu diesem Zweck sind die leninisti-
schen Vorstellungen der Partei (2.2.2) und der Diktatur (2.2.3) zu betrachten. 
Zum anderen ist zu fragen, welchem Zweck sie jeweils dient, was also aus dieser 
Sicht zur Ausübung der Gewalt berechtigt – dies führt zur Beleuchtung des 
Funktionswandels der dahinterstehenden Theorie (2.2.4).

2.2.2  Die Organisation der Partei              

„Die Partei, die Partei, die hat immer recht“ (Ernst Busch) 

Eine entscheidende Neuerung Lenins gegenüber der alten Sozialdemokratie war 
die Organisationsfrage: Seine Vorstellung von der Partei, die nach innen streng 
diszipliniert und nach außen abgeschlossen sein sollte, aber dennoch die Interes-
sen des Proletariats zu vertreten berufen sei, führte schon 1902 zur Spaltung der 
erst entstandenen russischen Sozialdemokratie. Der Ex-Komsomolze Wolfgang 
Leonhard hat im kalten Krieg darauf hingewiesen, dass die leninistische Lehre 
von der Partei „in schroffem Gegensatz zu den Auffassungen von Marx und En-
gels“ stehe.17 Vor allem die Stellung zur Partei markiert also den Bolschewis-
mus.18 Was genau ist hier neu? Die alte Sozialdemokratie hatte zwei Wurzeln: 
die Bestrebungen der arbeitenden Klassen, ihre Lage durch Zusammenschluss zu 
verbessern, und die Errungenschaften des bürgerlichen Liberalismus, die im 
deutschen Kaiserreich immerhin zur Schaffung eines Parlamentes geführt hatten, 
welches die Arbeiterpartei, wie auch immer politisch benachteiligt, als politische 
Bühne nutzen konnte. Die erste Internationale formulierte daher im Jahre 1872: 

17 „Die wirkliche Bedeutung der ‚Lehre von der marxistisch-leninistischen Partei’ liegt 
darin, den halbmilitärischen Charakter der moskauhörigen Kommunistischen Partei-
en [...] ideologisch zu begründen. [...] Marx und Engels haben die Partei niemals als 
Vortrupp, Avantgarde oder Elite angesehen, die die Arbeiterklasse ‚führen’ soll. Sie 
haben niemals eine straffe, sondern im Gegenteil eine lose Organisation befürwortet. 
Sie haben sich gegen den Autoritätsglauben gewandt und waren weit entfernt von ei-
nem ‚demokratischen Zentralismus’“ (1962, 47; vgl. MEW 4, 474; MEW 17, 442; 
MEW 21, 16, 215; MEW 27, 190; MEW 34, 308, 441; MEW 38, 35 f.). 

18 Inhaltlich übernahm Lenin auch Maßnahmen von seinen politischen Gegnern, etwa 
die Landverteilung an die Bauern von den Narodniki, den „Volkstümlern“; die NÖP, 
die „neue ökonomische Politik“, von der Marktwirtschaft; und das Recht auf natio-
nale Selbstbestimmung von der ‚bürgerlichen’ Theorie. 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-002 - am 14.02.2026, 16:59:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


96 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

„In seinem Kampf gegen die kollektive Macht der besitzenden Klassen kann das Prole-
tariat nur dann als Klasse handeln, wenn es sich selbst als besondere politische Partei im 
Gegensatz zu allen anderen, von den besitzenden Klassen gebildeten Parteien konstitu-
iert. [...] Die durch den ökonomischen Kampf bereits erreichte Vereinigung der Kräfte 
der Arbeiterklasse muss in den Händen dieser Klasse auch als Hebel in ihrem Kampf 
gegen die politische Macht ihrer Ausbeuter dienen“ (MEW 17, 442; cf. MEW 19, 238). 

Die Partei soll also ein Organ der ganzen Klasse sein, die sich der demokrati-
schen Mittel bedient, um ihrem „großen Endzweck“ zu erreichen: die „ökonomi-
sche Emanzipation der Arbeiterklasse“ (440). Dies machen insbesondere die 
Termini „sich selbst“ und „in den Händen dieser Klasse“ deutlich. Die durchaus 
Kantische Autonomie, die nochmals damit hervorgehoben wird, „dass die Eman-
zipation der Arbeiterklasse durch die Arbeiterklasse selbst erobert werden muss“ 
(440), wird hier strengstens bewahrt, zumindest in der Programmatik. Lenin da-
gegen traute der Arbeiterklasse genau das nicht zu, selbst nicht theoretisch – sie 
kann sich bei ihm nicht selbst vertreten:

„Die Geschichte aller Länder zeugt davon, dass die Arbeiter ein sozialdemokratisches 
[das meint hier: revolutionäres, CH] Bewusstsein gar nicht haben können. Dieses konn-
te ihnen nur von außen gebracht werden. [...] Die Lehre des Sozialismus hingegen ist 
aus den philosophischen, historischen und ökonomischen Theorien hervorgegangen, die 
von den gebildeten Vertretern der besitzenden Klassen, der Intelligenz, ausgearbeitet
wurden. Auch die Begründer des modernen wissenschaftlichen Sozialismus, Marx und 
Engels, gehörten ihrer sozialen Stellung nach der bürgerlichen Intelligenz an“ (Lenin 
1902, in: Werke 5, 389; cf. Milner 1999, 15 ff.). 

Den Übergang von Bürgerlichen ins Lager der Arbeiter deuteten Marx und En-
gels nicht als Entmündigung derselben, sondern als deren Stärkung (MEW 4, 
472). Lenin aber schließt hieraus, dass eine revolutionäre Partei keine Arbeiter-
partei im Sinne einer demokratischen Massenpartei sein könne, sondern eine 
kleine, konspirativ arbeitende, elitäre und berufsrevolutionäre Kaderpartei zu 
sein habe (LW 5, 482). In dieser Externalisierung der Erkenntnis der „wahren“ 
Interessen des Proletariats liegt schon der Keim der Bevormundung, der dann un-
ter Stalin so prächtig aufgehen sollte.19 Unter Stalin ging die Machtfülle der Par-
tei schließlich an den bürokratischen Apparat über, an Geheimpolizei, Tscheka, 
NKWD und vor allem an ihn selbst. Sie nahm ungeheure Ausmaße an.20 Der 
Grundgedanke, mit dem all das bemäntelt wurde, stammt aus Lenins politischer 
Metaphysik, nur dass hier nicht mehr eine Elite ausgewählter und speziell ausge-
bildeter Kader das Proletariat „verkörpert“, sondern nur noch ihr weiser Führer: 

19 Das spekulative Konzept des „zugerechneten Klassenbewusstsein“ bei Lukács 1923 
ist ein Keim dessen, was Plessner 1928 abstrakt „exzentrische Positionalität“ nannte.

20 Die Parteitage und Sitzungen des ZK wurden immer seltener (Leonhard 1962, 48). 
Selbst die Herrschaft über den Apparat schien unsicher zu sein, so dass mehrere 
„Blutaustausche“ vorgenommen wurde – anfangs ‚nur’ durch Ausschluss alter Mit-
glieder, später durch Ermordung ganzer Belegschaften (Koenen 1998, 225, 231).   

https://doi.org/10.14361/9783839403679-002 - am 14.02.2026, 16:59:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KOMMUNISMUS | 97

                                             

„Die Partei schloss sich unter dem Leninschen Banner um ihr Leninsches Zentralkomi-
tee, um den Genossen Stalin zusammen“ (ZK 1945, 348, zu 1924). „Indem die bol-
schewistische Partei ihre Reihen reinigte und festigte, einen Vernichtungsfeldzug gegen 
die Feinde der Partei führte und die Verzerrung der Parteilinie schonungslos bekämpfte, 
schloss sie sich noch enger um ihr Zentralkomitee zusammen“ (a.O., 410, zu 1935). 

Wer in groben historischen Maßstäben misst, wird hier an Polybios’ Kreislauf 
von Herrschaftsformen erinnert. Marx’ demokratisches Konzept, in dem die die 
Mehrheit der Bevölkerung stellende Arbeiterklasse über ihr eigenes Schicksal 
bestimmt, wird bei Lenin zur aristokratischen Bevollmächtigung durch die „Av-
antgarde“, und mündet bei Stalin in eine monolithische Diktatur. Diese Umkehr 
der Marx’schen Emanzipation der Arbeiterklasse spiegelt sich theoretisch in der 
Verkehrung von Basis und Überbau beim späten Stalin. 21

Nachdem die KPD Luxemburg und Liebknecht verloren hatte, wurden Selbst-
denker wie Levi, Brandler, Thalheimer und Korsch bald isoliert, und moskauhö-
rige Kader wie Ruth Fischer, Maslow und später Ernst Thälmann, den allein sei-
ne Stalinhörigkeit auszeichnete, wurden der KPD vorgesetzt. So konnte sie we-
der Selbstbestimmung einüben, noch den eigenen politischen und ökonomischen 
Verhältnissen gerecht werden (Weber 1969a, Winkler 1984/85). Besonders ver-
derblich war es, dass die Moskauer Führung keine einheitliche Linie für die Kom 
-Intern fand. Die von Lenin 1919 ins Leben gerufene und von Stalin 1943 stillge-
legte kommunistische Internationale handelte nicht im Interesse der gesamteuro-
päischen Bewegung und ihrer Vertreter, sondern im Interesse Sowjetrusslands. 
Doch paradoxerweise stand sie oft im Gegensatz zur sowjetischen Außenpolitik. 
Sie wurde zum Instrument innerrussischer Auseinandersetzungen und stiftete in 
den gleichgeschalteten kommunistischen Parteien Europas Verwirrung. Sie ver-
folgte einen regelrechten Zickzackkurs und ließ sich stets ein Hintertürchen of-
fen.22 Da die kommunistischen Parteien zunehmend abhängiger von Moskau 

21 Der politische Überbau des Kommunismus sollte die Reste des alten Überbaus vertil-
gen (Stalin 1950, 24 f.). Das antike Kreislaufmodell des Polybios erklärt zwar wenig, 
ist aber ein denkanregendes Schlaglicht. Russland müsste demnach seit 1991 wieder 
„demokratisch“ sein. Im Prinzip ist es das auch (cf. Leonhard 1997). 

22 Die KomIntern bezeichnete 1919 „die aktive Verteidigung Sowjet-Russlands durch 
die proletarischen Massen aller Länder“ als „Pflicht, die zu erfüllen ist ohne Rück-
sicht auf die Opfer, die der Kampf erfordern wird. Jeder neuentstehende proletarische 
Staat wird den kapitalistischen Staaten gegenüber sich leichter durchsetzen können, 
wenn Sowjet-Russland unbesiegt aus dem Kampfe hervorgehen, die erste Bresche in 
das kapitalistische Staaten-System geschlagen haben wird“ (Die Kommunistische In-
ternationale 4/5, 1919, 13; nach Goldbach 1973, 56, cf. Gruber 1967 und Leonhard 
1981). Die KomIntern konstituierte sich im März 1919, als die revolutionären Wellen 
in Europa gerade abebbten. Dennoch gab der 2. Weltkongress von 1920 das Motto 
„Weltrevolution“ aus. Die überstürzten Aufstände von 1921, die von der KomIntern 
zuerst gefordert, aber wie die von 1919 bald zerschlagen worden waren, wurden von 
dem 3. Kongress abgekanzelt und eine neue, nachrevolutionäre Epoche wurde einge-
läutet. „Geändert hatte sich [...] vom II. zum III. Weltkongress weder die Weltlage im 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-002 - am 14.02.2026, 16:59:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


98 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                                                                                                                    

wurden, waren sie dem Spiel der innerrussischen Kräfte auf Gedeih und Verderb 
ausgesetzt. Das irre Wechselspiel von Offensivstrategie und wechselnden Bünd-
nissen mit Sozialdemokraten und Faschisten, vom „Sozialfaschismus“ zur „Ein-
heitsfront“, machte die KPD vollends unglaubwürdig.23 Die zur Stärkung der 
Bewegung in der russischen Kampfzeit erdachte Homogenisierung und Diszipli-
nierung der Partei wirkte sich bei der Beibehaltung dieses Konzeptes nach der 
Revolution und seiner Oktroyierung auf europäische Parteien gegenteilig aus.

Bei einer Bewegung, die auf Selbstverwaltung zielte, wurde so die Kreativität 
der Mitglieder und damit die langfristige politische Kompetenz der Partei syste-
matisch untergraben. Auch die politischen Ziele wurden ein ums andere Mal ver-
fehlt. Weder konnten Kommunisten bei den Wahlen wirkliche Erfolge erzielen,24

noch kam es zu echten Bündnissen. Das Einzige, was einer solchen Partei noch 
blieb, war der Versuch einer gewaltsam erwirkten Einparteienherrschaft. Gewalt 
wurde so vom Notanker zur Hauptachse des Kommunismus. 

 2.2.3  Die Diktatur des Proletariats     
„Das Programm unserer Partei ist das Programm 

der Diktatur des Proletariats.“ (Bucharin 1919) 

Unter Stalin, der sich selbst als „Führer“ im Übergang von der „Wiederherstel-
lungsperiode“ zur Periode der Industrialisierung“ und damit als Verwirklicher 
des Sozialismus sah, starb der Staat nicht wie erwartet ab – im Gegenteil, je län-
ger Stalin an der Macht war, desto mehr blähte sich der Staatsapparat auf: Mili-
tär, Sicherheitsdienst, Polizei und Bürokratie wuchsen. Stalin war ein unproduk-
tiver Denker und reproduzierte meist nur, was schon andere vor ihm gesagt hat-
ten. So war auch die „Diktatur des Proletariats“ schon für Lenin (1918) zentral. 
Der von Stalin nach dem Tode Lenins zum dogmatischen Lehrinhalt stilisierte 

ganzen noch die Situation in Europa. Geändert hatte sich Sowjetrussland“ (A. Rosen-
berg 1933, 194).

23 Man vergegenwärtige sich die Kurswechsel der Weimarer KPD: 1919 Revolte, 1920 
Ausschluss der Linken (etwa die Hälfte der Partei), 1921 Putsch, 1922 Einheitsfront, 
1923 „deutscher Oktober“, 1924 Stalinisierung der Partei (wobei 60 % der Mitglie-
der austreten), 1925 Rechtsschwenk (gegen den „Luxemburgismus“), 1927 Links-
ruck, 1928 ultralinke „Sozialfaschismuslinie“ und Wiedereinsetzung des abgewähl-
ten Thälmanns durch Stalin. Erst 1935 wurde die Order zur „Volksfront“ gegeben, 
1938 kam dann der Hitler-Stalinpakt (nach Müller 2002). Borkenau karikiert das so: 
„Ein kommunistischer Redner [...] mochte etwa sagen, dass die Sozialdemokraten, 
Verräter an der proletarischen Sache und Verbündete der Bourgeoisie, außerstande 
seien, auch nur die elementarsten Tagesinteressen des Arbeiterschaft zu vertreten; 
darum [...] laden wir die [...] Sozialdemokratie ein, mit uns gemeinsam einen ehrli-
chen Kampf für eine stärkere Progression der Einkommenssteuer [...] zu führen“ 
(1952, 46). Zum Bündnis der KPD mit den Faschisten vgl. Flechtheim 1969, 178; 
Nolte 1968, 151; Wippermann 1986. 

24 Dabei hätten sie solche durchaus erzielen können; die Stimmung unter der Bevölke-
rung war kommunistischen Strömungen gegenüber nicht immer abgeneigt, beson-
ders wenig in Zeiten der Krise (etwa 1919, 1929, 1945). 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-002 - am 14.02.2026, 16:59:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KOMMUNISMUS | 99

                                             

„Leninismus“ ist unübersehbar um den Glaubenssatz der „Diktatur des Proletari-
ats“ zentriert.25 Doch was bei Lenin vage Benennung eines erhofften Durch-
gangsstadiums war, wurde nun zu einer nicht enden wollenden Herrschaftsform. 

Marx und Engels, ja selbst der Schriftsteller Lenin hatten es anders vorgese-
hen.26 Dennoch berief sich diese Gewaltherrschaft auf sie. Wie kam es dazu? 
Marx und Engels starteten ihre politische Laufbahn als Demokraten – die Neue 
Rheinische Zeitung beispielsweise trug den Untertitel Organ der Demokratie. Da 
die Masse des Volkes aus Lohnabhängigen27 bestand, betrachteten sie die Worte 
„Demokratie“ und „Sozialismus“ als gleichbedeutend (A. Rosenberg 1937, 55ff., 
cf. Femia 1993). Zu radikaleren Sozialisten wurden sie erst durch die Einsicht, 
dass der „politischen Emanzipation“ im Kapitalismus enge Grenzen gesetzt wa-
ren – zumal das Bürgertum nicht gewillt war, sich für die „Demokratie“ sonder-
lich stark zu machen, wie heute oft überspielt wird. Wenn das Proletariat, wel-
ches schon 1848 an Stelle des Bürgertums für die Republik kämpfte und vorerst 
noch in der Minderheit war,28 einmal zur Macht gelangen könnte, wäre es für ei-
ne „Übergangsperiode“ (MEW 19, 28) gezwungen, diese Macht zunächst „dikta-
torisch“ zu befestigen, um so die geplanten Maßnahmen gegen das trotz demo-
graphischer Unterlegenheit möglicherweise politisch und ökonomisch noch 
mächtige Kapital und andere herrschende Klassen durchsetzen zu können.29

25 Stalin dekretierte: „der Leninismus ist die Theorie und Taktik der proletarischen Re-
volution im allgemeinen, die Theorie und Taktik der Diktatur des Proletariats im be-
sonderen“ (Stalin 1924, 6, vgl. 27-35). „Ist die These Lenins, dass die Diktatur des 
Proletariats der ‚Wesensinhalt der proletarischen Revolution’ ist [LW 28, 230], rich-
tig? Gewiss ist sie richtig. Ist die These, dass der Leninismus die Theorie und Taktik 
der proletarischen Revolution ist, richtig? Ich glaube ja. Was folgt aber daraus? Dar-
aus folgt, dass die Hauptfrage des Leninismus, sein Ausgangspunkt, sein Fundament 
die Frage der Diktatur des Proletariats ist“ (Stalin 1926, 79, vgl. 81-88). 1937 galt 
der Aufbau des Sozialismus als „verwirklicht“, „die Verfassung des Sieges des Sozi-
alismus“ nannte das Land eine „Arbeiter- und Bauerndemokratie“ (ZK 1945, 431). 
Zur ‚Theorie’ Stalins und ihrer ‚Rezeption’ Hedeler 1994, 33-74; A. Schaefer 1997. 

26 Siehe Engels: „solange das Proletariat den Staat noch gebraucht, gebraucht es ihn 
nicht im Interesse der Freiheit, sondern der Niederhaltung seiner Gegner, und sobald 
von Freiheit die Rede sein kann, hört der Staat als solcher auf zu bestehen“ (MEW 
19, 7). So noch Lenin 1917. Besonders in seinen letzten Schriften von 1922/23 gab 
Lenin zu, dass der Weg von der Revolution bis zum Sozialismus sehr lang sei 
(Schneider 1992, 175). Die Bemerkung von Benjamin passt auch auf die Diktatur 
des Proletariats: „Die Tradition der Unterdrückten belehrt uns darüber, dass der 
‚Ausnahmezustand’, in dem wir leben, die Regel ist“ (GS 1.2, 695). 

27 Diese Kategorie umfasst auch Handwerksgesellen, Bedienstete in Landwirtschaft 
und Handel etc. (Losurdo 1993). 

28 Es war im agrarischen Deutschland minoritär (cf. MEW 16, 74; MEW 19, 27). 
29 Vgl. MEW 4, 372, 474, 481; MEW 5, 194, 402; MEW 7, 81, 531; MEW 14, 389, 

433; MEW 17, 230, 339, 625; MEW 18, 266-68, 529; MEW 19, 28; MEW 22, 235; 
MEW 28, 508. Man kann im Scheitern der Weimarer Republik eine Bestätigung der 
Befürchtungen von Marx und Engels sehen: zwar war das Kaisertum gestürzt, aber 
Justiz, Beamtenapparat, Armee und Kapital hatten nach wie vor großen Einfluss. Die 
demokratischen, kompromissorientierten Maßnahmen der sozialdemokratischen Re-

https://doi.org/10.14361/9783839403679-002 - am 14.02.2026, 16:59:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


100 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

Marx sah in die Pariser Kommune von 1871 nachträglich „die endlich ent-
deckte politische Form“ hinein, „unter der die ökonomische Befreiung der Arbeit 
sich vollziehen konnte“ (MEW 17, 342). Die Bestimmungen, die er ihr gab, wa-
ren zugleich als Forderungen an eine mögliche künftige „Diktatur des Proletari-
ats“ zu verstehen. Ihr Sinn war wie folgt:

„a) An der Spitze der neuen Gesellschaft steht eine durch allgemeines Stimmrecht ge-
wählte Körperschaft, die […] gesetzgebende und vollziehende Funktionen ausübt.
b) Die unterdrückende Macht einer zentralisierten Regierung, Armee und Bürokratie 
werden überwunden.
c) Die politische Polizei wird ihrer politischen Funktionen entkleidet.  
d) Die Abgeordneten der gewählten Körperschaft und die Beamten aller Verwaltungs-
zweige erhalten eine Bezahlung, die nicht über den Arbeitslohn hinausgeht.
e) Die Abgeordneten sind jederzeit absetzbar, und zwar durch Widerruf derjenigen, die 
sie gewählt hatten. Das Ziel der Diktatur des Proletariats sollte, laut Marx und Engels, 
darin bestehen, die Staatsorgane aus Herren der Gesellschaft in Diener der Gesellschaft 
zu verwandeln; es sollte verhindert werden, dass nach einer sozialistischen Revolution 
eine neue Bürokratie oder eine neue Schicht entsteht“ (Leonhard 1962, 162).

Mit diesen Bestimmungen sollte die neue Regierungsform zwischen der Scylla 
einer gewaltsamen Gegenrevolution und der Charybdis einer neuen Bürokratie-
herrschaft hindurchlaviert werden. Marx’ Gedanken über die „Diktatur des Prole-
tariats“ sind daher keineswegs als Keimzelle des Totalitarismus anzusehen (so 
Löw 2002): sie waren gerade gegen die mögliche reaktionäre Gegenrevolution 
gerichtet, wie sie dann im Nationalsozialismus durchbrach, und gegen die perver-
tierte Bürokratenherrschaft, die dann den Stalinismus ausmachte. Schon der Aus-
druck war ironisch gegen Blanquis putschistische „Diktatur der Wenigen“ ge-
münzt (MEW 18, 529; Schneider 1992, 25). Marx und Engels sahen durchaus die 
Möglichkeit, die Macht auf demokratischem Wege zu gewinnen, bildete doch der 
Kampf um das Wahlrecht und die Volksgesetzgebung einen Grundpfeiler des 
Sozialismus.30 Der Unterschied zwischen den Sozialisten und den Liberalen 
(2.1.2) bestand darin, dass sie die Demokratie nicht an eine bestimmte, nämlich 

   gierungen kamen dagegen kaum an und wurden 1933 wieder ausgehebelt (Gay 
1987). Marx stellte nach den Erfahrungen von 1848 die unangenehme Frage: worauf 
stützt sich eigentlich die Demokratie? Stützt sie sich nicht auf das Bürgertum, ist sie 
chancenlos. Stützt sie sich aber auf dieses, ist der Kapitalismus nicht demokratisch 
zu überwinden. Die damalige französische Republik hatte für ihn daher Züge einer 
„Diktatur der Bourgeoisie“ (MEW 7, 40, 33, 89; MEW 5, 157; Schmitt 1921, 201). 

30 Die sozialistische Revolution müsse „eine demokratische Staatsverfassung und damit 
direkt oder indirekt die politische Herrschaft des Proletariats herstellen“ meinte En-
gels 1847 (MEW 4, 372); 1891 glaubte er, „die alte Gesellschaft könne friedlich in 
die neue hineinwachsen“ (MEW 22, 234, cf. 523; MEW 18, 160; MEW 34, 498 f.). 
Die kurze Blüte des „Eurokommunismus“ versuchte, diesem Konzept zu folgen. Der 
Schwenk von Mitterand 1983 zu einer liberaleren Politik angesichts der Undurch-
führbarkeit rigoroser Maßnahmen ohne tiefgreifendere Veränderung der Besitzver-
hältnisse (und ohne Gewalt) war sein Endpunkt. 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-002 - am 14.02.2026, 16:59:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KOMMUNISMUS | 101

                                             

die bestehende Wirtschaftsverfassung gebunden sahen. Doch eine „Diktatur des 
Proletariats“ ist nur innerhalb einer demokratischen Grundordnung sinnvoll:31

„Wenn etwas feststeht, so ist es dies, dass unsre Partei und die Arbeiterklasse nur zur 
Herrschaft kommen kann unter der Form der demokratischen Republik. Diese ist sogar 
die spezifische Form für die Diktatur des Proletariats, wie schon die große französische 
Revolution gezeigt hat. Es ist doch undenkbar, dass unsre besten Leute unter einem 
Kaiser Minister werden“ (Engels, MEW 22, 235).  

Im Denken des jungen Marx hörte der Staat in der Demokratie auf, „das herr-
schende Moment zu sein“; daher sei die Demokratie „das aufgelöste Rätsel aller 
Verfassungen“ (MEW 1, 231). Die „Selbstgesetzgebung“ einer Bürgerschaft 
müsse dazu führen, dass der Staatsapparat sich nicht mehr gegen oder über die 
Gesellschaft stellt, wie in der preussischen und bonapartistischen Praxis oder im 
Denken von Hegel, sondern sich ihr unterstellt (MEW 17, 340, 624). Marx hat 
hier die moderne Perspektive einer demokratischen und praktischen Gestaltung 
der Gesellschaft eröffnet. Anders als die entökonomisierte Verkürzung der Theo-
rie der „Zivilgesellschaft“ (3.2.3, Fn. 37, 43) hatte er allerdings auch die Bedin-
gungen für den Erfolg einer solchen Gestaltung im Blick und war sich darüber im 
klaren, dass es mit dem alleinigen Beschluss von Vorhaben oder gar nur der Dis-
kussion von Normen nicht sein Bewenden werde haben können. Von Fichte bis 
Habermas reicht der deutsche Gedanke, man habe die soziale Wirklichkeit dann 
im Griff, wenn man ihre Prinzipien „begriffen“ habe, da diese die Wirklichkeit 
allererst hervorbrächten (2.5.2, Fn. 27). Marx’ Kritik des deutschen Idealismus in 
der politischen Philosophie lässt sich dagegen auf die Formel bringen, dass Än-
derungen der „Form“ eben nicht, jedenfalls nicht automatisch, auf den „Inhalt“ 
durchschlagen, da die reale Entwicklung auf Seiten des Inhalts vorgeht.32

Diese Kehre ist insofern nominalistisch, als hier die Form zwar nicht, wie bei 
den Anarchisten, eliminiert, aber doch dem Inhalt nachgeordnet ist.33 Allgemein 
gesprochen, ist in der kapitalistischen Demokratie die politische Sphäre nicht 
völlig autonom, sondern die ökonomische hat ein Primat über sie. Das meint 
nichts geheimnisvolles, sondern nur das, was heute selbst Konservative beklagen, 
dass nämlich die Kraft des Politischen nachlasse: nicht mehr Staaten entscheiden, 

31 Der Zusammenhang von Sozialismus und Demokratie ließ sich nicht zerreißen. Er 
zeigt sich in der stalinistischen Rede von den „Volksdemokratien“ noch negativ – 
Staaten wie die DDR mussten sich immerhin noch demokratisch nennen.

32 Vgl. MEW 3, 62; MEW 7, 32; MEW 17, 342; MEW 23, 99 u.ö.; vgl. Böhm 1998; 
2.5.2, 3.1.5 Der Gedanke hat sich formal noch bis in Adornos Negative Dialektik ge-
rettet, ohne noch auf seine politische Abkunft zu reflektieren. Selbst in der Kriti-
schen Theorie sind noch Fichteanismen vorhanden (2.6.1, Fn. 73; 3.1.5; Fn. 125). 

33 Zu Marx’ Nominalismus K. Hartmann 1970, Krahl 1971, Althusser 1993, 250, Back-
haus 1997, anders Popper 1965, Maurer 1975. Pike 1999 vergleicht Marx hier mit 
Aristoteles, der Platos reine Formen ähnlich kritisiert hatte wie Marx Hegel und die 
„rein“ liberale Partei. Kants „Ding an sich“ hatte der Nichtdeterminiertheit des In-
halts durch die Form eine Bresche schlagen wollen. Das unterschlug schon Engels 
(MEW 21, 276; cf. näher in 2.5.2). 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-002 - am 14.02.2026, 16:59:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


102 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

welche Firmen in ihnen investieren, sondern Firmen entscheiden, in welche Staa-
ten sie gehen, und diktieren den Staaten die Bedingungen. Die idealistische Phi-
losophie konnte Marx und Engels um so weniger beeindrucken, als der besonde-
re Staat Preussen hinter dem „Begriff“ der Demokratie zurückblieb: Preussen 
und damit das Kaiserreich war für Marx und Engels „ein mit parlamentarischen 
Formen verbrämter, mit feudalem Beisatz vermischter und zugleich schon von 
der Bourgeoisie beeinflusster, bürokratisch gezimmerter, polizeilich gehüteter 
Militärdespotismus“ (MEW 19, 29), wo „die Regierung fast allmächtig und der 
Reichstag und alle andern Vertretungskörper ohne wirkliche Macht“ sei (MEW 
22, 234). Es war illusorisch, von dieser scheinkonstitutionellen Monarchie eine 
Wirkungsmöglichkeit für eine ohnehin unwahrscheinliche parlamentarische 
Mehrheit zu erhoffen.34 An der Durchschlagskraft der Form über den Inhalt war 
zu zweifeln, da die Sozialdemokratie selbst, wenn sie im Kaiserreich eine Mehr-
heit errungen hätte, wenig mehr gewesen wäre als ein „Feigenblatt des Absolu-
tismus“ (Liebknecht, MEW 22, 233; 2.1.1, Fn. 20).  

Lenin hat die Kritik an der reinen Form nicht nachvollzogen, sondern nur die 
Form ausgewechselt. Den Glauben, dass dies bis auf den Inhalt durchschlagen 
würde, hat er aufrechterhalten. Statt die Bedingungen einer „Diktatur des Proleta-
riats“ in einer Demokratie auszuloten, vertauschte er die Form des Parlamenta-
rismus mit der der Diktatur.35 Der Genitiv „des Proletariats“ wird so zur politi-
schen Metaphysik: er suggeriert nur noch, dass die Partei die „eigentlichen“ Inte-
ressen des Proletariats vertritt. Weder stellte das russische Proletariat eine Mehr-
heit der Bevölkerung – die entscheidende Schicht waren vielmehr die Bauern; 
noch war die Partei seine reale Vertretung – sie wurde von einer Minderheit be-
herrscht, die erklärtermaßen nicht dem Proletariat entstammte; noch bestand die 
institutionelle Möglichkeit einer legalen Machtübernahme.36

34 Eine Mehrheit wurde weniger durch mangelnde Popularität der Sozialdemokratie 
verhindert, sondern durch das Wahlrecht und die willkürliche Veränderung von 
Wahlkreisen zugunsten der Regierung. In Sachsen, der Wiege der Sozialdemokratie, 
herrschte ein „reaktionäres Dreiklassenwahlrecht“, welches die Mehrzahl der Arbei-
ter von den Wahlen ausschloss. 1903 erhielt die Sozialdemokratie dennoch 58,8 % 
(Szejnmann 2000, 7).  

35 1920 sagte Lenin: „Der wissenschaftliche Begriff der Diktatur bedeutet nichts ande-
res als die durch nichts eingeschränkte, durch keinerlei Gesetze, absolut durch kei-
nerlei Regeln gehemmte, sich unmittelbar auf die Gewalt stützende Macht“ (LW 31, 
345). „Die Diktatur des Proletariats schreckt nicht vor Zwang und schroffer, ent-
schlossener, schonungsloser Ausübung staatlichen Zwangs, denn die fortgeschrit-
tenste Klasse, die durch den Kapitalismus am meisten unterdrückt worden ist, hat das 
Recht, diesen Zwang anzuwenden; sie tut es ja im Interesse aller Werktätigen und 
Ausgebeuteten“ (LW 31, 493, vgl. Leonhard 1962, 164; kritisch dazu Löw 2002).  

36 „‚Entweder Diktatur Kornilows [...] oder Diktatur des Proletariats – von einem ande-
ren Ausweg kann für ein Land [...] bei der fürchterlichen Zerrüttung, die durch die-
sen qualvollsten aller Kriege hervorgerufen wurde, nicht einmal die Rede sein’ [Le-
nin]. Es ist nicht ganz von der Hand zu weisen, dass Russland 1917 tatsächlich vor 
diesem Dilemma stand“ (H. Weber 1970, 118). Diese „Entschlossenheit“ beein-
druckte die Rechte (Schmitt 1921, 201; 1923, 63).  

https://doi.org/10.14361/9783839403679-002 - am 14.02.2026, 16:59:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KOMMUNISMUS | 103

                                             

Lenin richtete die „Diktatur des Proletariats“ daher nicht mehr nach dem 
Vorbild der französischen Republik aus, sondern nach dem der wilhelminischen 
Post (LW 25, 440, cf. Fn. 75 und 77). Wenn an Marx später kritisiert wurde, dass 
das „Proletariat“ in seinen Schriften um 1843 deshalb zum „Subjekt der Ge-
schichte“ geworden sei, weil er als Linkshegelianer ein solches verzweifelt ge-
sucht hatte und ihm nun eine überzogene weltgeschichtliche Mission andichtete 
(so etwa Hartmann 1970), so sollte das den real existierenden Sozialismus tref-
fen. Im Europa des ausgehenden 19. Jahrhunderts dagegen war das Proletariat 
kein Schreibtischkonstrukt, sondern eine sozialrevolutionäre Massenbewegung. 
Marx wollte sie theoretisch aufklären und unterstützen, wobei es anfangs zu zeit-
bedingten rhetorischen Überhöhungen gekommen war.37

Lenins 1914 beginnender Kampf gegen die europäische Sozialdemokratie, die 
lediglich die Interessen der verräterischen „Arbeiteraristokratie“ vertrete, und 
sein Legitimationskonstrukt der „proletarischen Interessen“, welche nur von den 
Berufsrevolutionären aus der elitären Kaderpartei richtig erkannt und vertreten 
werden könnten, zeigen den Abstand zu den realen Arbeitern und deren Organi-
sationen hier wie dort.38 Als Ausdruck der Abneigung gegenüber den westeuro-
päischen Arbeiterparteien ist Lenins These zu verstehen, dort sei die Bourgeoisie 
aufgrund ihrer monopolistischen Extraprofite in der Lage, die Führer der Arbeiter 
zu bestechen und so eine ihnen hörige Arbeiteraristokratie zu schaffen, die die 
westlichen Arbeiterparteien zu Opportunisten mache und das revolutionäre Russ-
land bekämpfe (Hobsbawm 1977, 174-84). Ein Festival der Adjektive:

„Im Westen [...] hat sich eine viel stärkere Schicht einer beruflich beschränkten, bor-
nierten, selbstsüchtigen, verknöcherten, eigennützigen, spießbürgerlichen, imperialis-
tisch gesinnten und vom Imperialismus bestochenen, vom Imperialismus demoralisier-
ten ‚Arbeiteraristokratie’ herausgebildet als bei uns“ (Lenin 1920, LW 31, 39).   

Die Erscheinung des Reformismus, die hinter diesen Anwürfen Lenins steckt, 
war Marx und Engels nicht fremd, doch war dieser kein Grund, sich über die 
Menschen zu erheben und ihnen von außen Weisheiten zu oktroyieren.39 Wenn 
sie theoretische Ergebnisse erzielt hatten, dann waren sie auf die Verbreitung 
derselben aus und nicht darauf, ihren politischen Rang in der Partei dadurch zu 
erhöhen. Man mag Lenins Externalismus als Abkehr vom demokratischen Prin-
zip werten – er deutet jedenfalls vor auf die große Entfernung der Parteihierar-

37 So zur „Resurrektion der Natur“ (MEW 40, 538; MEW 13, 7, 10; MEW 21, 263; cf. 
2.1.4, Fn. 72, 2.4.6, Fn. 109). 

38 Der 17. Juli 1953 war ein Arbeiteraufstand, ebenso wie die 1921 brutal niederge-
schlagene „Kronstädter Kommune“. Die „Arbeiteropposition“ der KPR, die eben-
falls 1921 auftrat, ging von den Gewerkschaften aus (vgl. Hillmann 1967, 54-100). 
Siehe noch Koenen 2001, 324 u.ö. 

39 Siehe etwa MEW 29, 358; MEW 22, 234. „Die theoretischen Sätze der Kommunis-
ten beruhen keineswegs auf Ideen, auf Prinzipien, die von diesem oder jenem Welt-
verbesserer erfunden oder entdeckt sind. Sie sind nur allgemeine Ausdrücke tatsäch-
licher Verhältnisse eines existierenden Klassenkampfes“ (MEW 4, 474).

https://doi.org/10.14361/9783839403679-002 - am 14.02.2026, 16:59:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


104 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

chien von der Bevölkerung, die statt abzunehmen im Laufe der Zeit noch wuchs. 
Es entstand eine neue Klassengesellschaft, nicht mehr zwischen Arbeit und Kapi-
tal, sondern nun zwischen Bevölkerung und Bürokratie. So wurde die Diktatur 
auf Dauer gestellt.40 Um die „Diktatur des Proletariats“ weiter zu verlängern,
machte sich Stalin die genannte Unterscheidung von Form und Inhalt zunutze. 
Allerdings soll die Form sich nicht mehr nach dem Inhalt richten, sondern ge-
waltsam einen Inhalt nach seinem Bilde erzeugen (ZK 1945, 340, vgl. Fn. 21):  

„Im Oktober 1917 hat die Arbeiterklasse den Kapitalismus politisch besiegt, ihre politi-
sche Diktatur aufgerichtet. [...] Jetzt besteht die Hauptaufgabe darin, im ganzen Lande 
den Aufbau einer neuen, der sozialistischen Wirtschaft zu entfalten und damit dem Ka-
pitalismus auch ökonomisch den Todesstoß zu versetzen. [...] Die sozialistische Indust-
rialisierung – das ist das Hauptkettenglied, das angepackt werden muss.“ 

Nach 20 Jahren „Diktatur des Proletariats“, die ein Lockerlassen der Zügel hätten 
denkbar erscheinen lassen, zog Stalin sie härter an als je zuvor, um unter horren-
den Verlusten seine „industrielle Entwicklungsdespotie“ durchzusetzen (Schnei-
der 1992, 211). Nach mehreren gravierenden politischen Fehlentscheidungen41

steigerte sich Stalin regelrecht in eine modernisierende Flucht nach vorn, die eine 
ungeheuer destruktive Kraft entfaltete: in der Zwangskollektivierung der späten 
1920er Jahre wurde die Landbevölkerung, in den großen „Säuberungen“ der 
1930er Jahre die Bürokratie in Partei- und Armeeführung grausam geopfert, und 
in der „sozialistischen Industrialisierung“ hat Stalin endgültig den Bürgerkrieg 
verewigt.42 An den unvorstellbaren Gräueln, über die West und Ost lange 
schwiegen, gibt es nichts herumzudeuten. Doch sie beriefen sich mit ebenso viel 

40 „Stalin hob die von Lenin durchgesetzten Beschränkungen des Einkommens der 
hauptamtlichen Funktionäre auf. Ferner wurden sie mit zahlreichen Vorrechten hin-
sichtlich der Ernährung, der Warenversorgung, der Wohnung, der ärztlichen Betreu-
ung und des Urlaubs ausgestattet, die eine breite Kluft zwischen der Bürokratie und 
dem Volk aufrissen“ (Bartsch 1976, 78; 3.2.2, Michel 1910, Castoriadis 1949, Cliff 
1955, Bettelheim 1977, Koenen 1998, 232).  

41 Die Idee des „Sozialismus in einem Lande“, die Stalin seit 1924 ausgab, sollte die 
Bauern einbinden. Dazu musste die offizielle Ideologie verändert und diese Verände-
rung dogmatisch unanfechtbar gemacht werden. Stalin wollte die zahlreichen Mittel-
bauern durch Selbstverwaltung stärken und so die ihm feindlichen Kulacken isolie-
ren. Diese konnten durch Stalins Maßnahmen ihre Macht jedoch ausbauen. Bucharin 
interpretierte diese Stärkung des Kapitalismus als den neuen Sozialismus und brachte 
so die bürgerlichen Nationalisten auf seine Seite – eine Stalin kompromittierende Si-
tuation, da er so die Bauern und die Bürgerlichen auf seiner Seite und die alten Ka-
der gegen sich hatte. International koalierte Stalin sowohl mit der gleichgeschalteten 
kommunistischen Minderheit als auch mit der Mehrheit der Sozialdemokratie in 
England, Deutschland und China, die über wesentlich mehr Macht verfügten. Diese 
Zweigleisigkeit führte überall ins Fiasko. Stalin isolierte sich völlig: er hatte im Inne-
ren die rechten Kulacken und die linke Parteiführung gegen sich, und außen kaum 
noch starke Partner (nach A.Rosenberg 1933, 224 ff.).

42 Courtois 1998 beschreibt die Gräuel ausführlich; vgl. Nolte 1983, 524 ff., Klotz 
1999. Dutschke 1975 und Schneider 1992, 203 vergleichen Stalin mit dem Einfall 
der Mongolen (zur „Modernisierung“ Schneider 1992, 201).

https://doi.org/10.14361/9783839403679-002 - am 14.02.2026, 16:59:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KOMMUNISMUS | 105

                                             

Recht auf Marx, wie sich Eichmann seinerzeit auf Kant bezog oder die Kolonia-
lisierung auf die Bibel: mit fast gar keinem. Dass diese Berufungen dennoch ge-
schahen, stößt zuletzt wieder auf die Frage nach dem politischen Subjekt (quis 
iudicat, s.u., Fn. 7). Die absteigende Kette von der Befreiung der Arbeiterklasse 
bei Marx bis zum bürokratischen Staatsterrorismus Stalins lief eben über Lenins 
Herrschaft der Partei.43 Sie ist damit bis heute diskreditiert. 

2.2.4  Schöpferische Entwicklung des Marxismus?    
    „Der Stalinismus lässt sich nicht von der Theorie des Marxismus oder

      überhaupt von einer Theorie leiten, sondern von den empirischen  
Interessen der Sowjetbürokratie.“ (Trotzki 1936 )

Die Organisationstyp der Leninschen Partei hatte auch Auswirkungen auf die 
Rezeption der Marx’schen Theorien. Die geforderte Geschlossenheit der Partei 
machte Diskussionen bald unmöglich: auf das Oppositionsverbot von 1919 folg-
ten das auf dem 10. Parteikongress der KPR 1921 (nach dem Kronstädter Auf-
stand) ausgesprochene Fraktionsverbot, Parteiausschlussverfahren sowie die be-
rüchtigten „Säuberungen“, die 1937 regelrecht in Staatsterrorismus ausarteten. 
Da die russische Politik nach 1917 auch theoretisch recht ungesichert war, hatten 
die Maßnahmen des „real existierenden“ Sozialismus mit den Theorien von 
Marx, die keine Patentrezepte für eine sozialistische Politik und Wirtschaft auf-
gestellt hatten, kaum noch etwas zu tun.44 Obwohl von ihm wenig mehr als eini-
ge Titel kamen, musste Marx dafür herhalten, das nunmehr politisch angestellte 
theoretisch zu decken. Diese Weichenstellung gilt für die alte deutsche Sozial-
demokratie wie für Sowjetrussland erstaunlich parallel, entgegen ihrer sonst so 
unterschiedlichen politischen Anschauungen und Ausgangssituationen: Beide 
bemächtigten sich seiner Schriften als einer „politischen Theorie“, die zur Legi-
timationsideologie der jeweiligen Politik herangezogen wurde. Im Namen der 
vorgeblichen Marx’schen „Geschichtsphilosophie“, die den Untergang des Kapi-
talismus voraussagte und dem Proletariat die Weltherrschaft prophezeite (2.6.6), 
meinte man hier wie dort eine Politik machen zu können, die die gegebenen Um-
stände nicht mehr mit der Theorie vermitteln musste.45 Wenn Kautskys Orthodo-
xie aufgrund ihres symbolischen Wertes für die Massenpartei einer Kirche ähnel-
te, so Lenins elitärer Radikalismus einem Orden oder einer Sekte.46

43 Für Stalin waren Partei und Staat „im Sowjetlande nicht zu trennen“ (ZK 1945, 356). 
44 Dahrendorf 1952, 167 ff.; Ramm 1957, Fleischer 1993, 20; Flechtheim 1983, 234 f. 

(anders allerdings Bucharin 1922 und Sik 1967). 
45 Als Beispiele des Überfliegens denke man etwa an Trotzki mit seinem Überspringen 

der Bauernfrage und seinen häufigen, aber misslichen Analogien zur französischen 
Revolution (Abosch 1990), an Sinoview mit seinem Putschismusmodell für die deut-
schen Kommunisten und Stalins wahnwitzige Industrialisierung.

46 Flechtheim 1969, 154; A. Rosenberg 1933, 168; zum sozialen Gehalt der „Sekte“ 
vgl. Troeltsch 1912. Marx bezeichnete sowohl den „Bund der Gerechten“ wie die 
Lassalleaner als Sekte, Engels machte den Begriff in seinem Werk über den Bauern-

https://doi.org/10.14361/9783839403679-002 - am 14.02.2026, 16:59:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


106 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                                                                                                                    

Die herrschaftsarcanische Maßregelung vonseiten des fernen Moskau sowie 
die politische Marginalisierung durch die attentistische Taktik und deren Misser-
folge verstärkten den sektenartigen Charakter speziell der deutschen Partei.47 Das 
Verhalten gegenüber der Marx’schen Theorie war in beiden Orthodoxien ähn-
lich: oben ein zweckentfremdendes Instrumentalisieren, welches die Marx’sche 
Theorie als „Integrationsideologie“ (Matthias 1957) einer Massenpartei oder als 
„Legitimationswissenschaft“ (Negt 1969, 7 ff.) einer revolutionären Kaderpartei
und später einer bürokratischen Autokratie benutzt, unten ein gläubiges Hinneh-
men der marxistischen Heilswahrheiten als einer „wissenschaftlichen Weltan-
schauung“.48 Der Marxismus, der angetreten war in der Absicht, allen Menschen 
die Möglichkeit zu geben, ihre Interessen frei von ideologischen Verblendungen 
selbst in die Hand zu nehmen, hat sich seinerseits in eine Ideologie verwandelt 
(cf. 2.4.2, Fn. 41; 2.6.1, Fn. 20). Davon erholte er sich nicht mehr. 

Lenin war sicher kein überragendes theoretisches Talent, sondern eher ein 
gewitzter politischer Organisator (Baecker 2002) mit einer Gabe für die effekt-
volle öffentliche Rede. Zwar wusste er auch in Schriften zu überzeugen. Aller-
dings glich er die Theorie dabei jeweils politischen Erfordernissen an. Noch in 
seinem philosophischen Hauptwerk (1908) scheint der strategische Hintergrund 
hindurch. Ausgerechnet hier, in der Erkenntnistheorie, entwickelt Lenin sein 
Konzept der „Parteilichkeit der Philosophie“ (LW 14, 360).49 Die hierarchische 

krieg populär. Die eigene Partei sollte auf keinen Fall Sektencharakter annehmen: 
„wollten wir nicht die Bewegung an ihrem vorgefundenen [...] Ende aufnehmen und 
weiter vorantreiben, so blieb uns nichts, als Kommunismus in einem kleinen Win-
kelblättchen dozieren und statt einer großen Aktionspartei eine kleine Sekte stiften. 
Zu Predigern in der Wüste aber waren wir verdorben; dazu hatten wir die Utopisten 
zu gut studiert“ (Engels, MEW 21, 18; cf. MEW 7, 353; MEW 18, 350; MEW 19, 
25; MEW 22, 251 und öfter). 

47 Dies war zumindest die Taktik des linken Flügels um Ruth Fischer und Thälmann 
(Flechtheim 1969, 174). Das alte „Dilemma des demokratischen Sozialismus“ (Gay 
1954) spiegelt sich in der KPD detailgetreu wieder. Die KPD beschloss schon 1919, 
unter Paul Levi: „Mitglieder der K.P.D., die diese Anschauungen über Wesen, Orga-
nisation und Aktion der Partei nicht teilen, haben aus der Partei auszuscheiden“ (Be-
richt über den 2. Parteitag der KPD, zitiert bei W. Müller 2002, 331). Tatsächlich 
gab es bald mehrere Abspaltungen dieser ohnehin recht kleinen Partei. Zu den „Säu-
berungen“ Schneider 1992, 211-21; Koenen 1998, 215-270, Hedeler 2002. 

48 „Der dialektische Materialismus ist die Weltanschauung der marxistisch-leninisti-
schen Partei“ (ZK 1945, 131).

49 In einem erkenntnistheoretischen Streit hatte der Menschewik Plechanow den Bol-
schewisten Bogdanow des „subjektiven Idealismus“ bezichtigt und eine Verbindung 
mit der voluntaristischen Taktik des Bolschewismus hergestellt. Ein Materialist habe 
vor einem Umsturz erst dessen objektive Bedingungen abzuwarten. Das wollte Lenin 
nicht auf sich sitzen lassen – er kehrte den eigenen Stall aus und erteilte Bogdanow 
eine radikale Abfuhr. Er stellte Plechanow eine andere Verbindung entgegen: der 
subjektive Idealismus sei „notwendig“ auf Seiten der Reaktion, weil sie die Religion 
begünstige, der Materialismus dagegen sei per se kämpferisch (LW 14, 347). Doch 
der Materialismus etwa von Hobbes war keineswegs emanzipatorisch, das kommu-
nistische Frühchristentum dagegen höchst idealistisch, und im Thomismus tut der 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-002 - am 14.02.2026, 16:59:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KOMMUNISMUS | 107

                                                                                                                                    

und zentralistische Organisation auch der Wissenschaften im Kommunismus ver-
schärfte diese Ideologisierung zusehends. Die Grenzen zwischen Lenins ad hoc 
entworfener „Abbildtheorie“ und der abstrusen Parteiwissenschaft eines Lysen-
ko, die den westlichen Darwinismus ersetzen sollte, sind fließend. Entscheidend 
ist überall der Glaube, selbst noch die Wissenschaft müsse und könne als solche 
parteilich sein.50 Gerade die Möglichkeit des ideologiekritischen Nachweises 
konkreter Parteilichkeit einer Wissenschaft aber zeigt, dass sie es selbst nicht 
sein darf. Nicht nur aus der Perspektive Marxens ist dies unmöglich. Dass die 
Wissenschaft dennoch parteilich sein sollte, verlängerte die innerparteiliche Hö-
rigkeit nur noch bis in diese hinein. In der DDR ging dies von Fälschungen der 
Geschichte durch Walter Ulbricht bis zu Parteiausschlussverfahren gegenüber 
Wissenschaftlern.51 Die Säuberungen in Moskau waren für viele Theoretiker, 
darunter der Marxherausgeber D.B. Rjasanow, tödlich. Die resultierende unterta-
nenhafte Hörigkeit in theoreticis strahlte bis in den Westen aus, wie einschlägige 
Schriften erkennen lassen. Der Verlust inner- und außerparteilicher Demokratie 
und das Schwinden der Freiheit der Wissenschaft gingen Hand in Hand.52

Lenins parteiliche Wissenschaft schwankte mit den Anlässen erheblich.53

erkenntnistheoretische Materialismus der Religion keinen Abbruch, sondern be-
kämpft den subjektiven Idealismus (Kolakowski 1981 II, 475-513). Kolakowski be-
zeichnet dieses Werk daher als ein philosophisch „wertloses Erzeugnis“ (510). 

50 Das theoretische Lehrstück von Stalin 1938, das auf Lenin 1908 zurückgreift, wird in 
die Geschichte der Partei eingefügt: die grundlegendsten Theorien werden so der 
Entwicklung der Partei untergeordnet (vgl. die Resolution von 1930; Gropp 1960, 24 
ff.). Neben persönlichen Schicksalen verblassen theoretische Folgen, doch auch sie 
gehören in das welthistorische Skurilitätenkabinett (cf. Wetter 1958, Kosellek 1977).  

51 Vgl. H.Weber 1969, Grebing 1977, Rauh 1991, Prokop 1996, Bialas 1996, Knechtel 
2000. „Gerade der eminent praktische Charakter der kommunistischen Organisation, 
ihr Wesen als Kampfpartei setzt einerseits die richtige Theorie voraus, da sie sonst 
sehr bald an den Folgen der falschen Theorie scheitern müsste; andererseits produ-
ziert und reproduziert diese Organisationsform die richtige theoretische Einsicht, in-
dem sie die Empfindlichkeit der Organisationsform für die Folgen einer theoreti-
schen Einstellung bewusst und organisatorisch steigert“ (Lukács 1923, 330, siehe 
dazu Strelewitz in Papcke 1986, 163). Noch für Althusser 1974 war die Theorie eine 
Verlängerung politischer Kämpfe. 

52 Nicht nur in unmittelbaren Schriften der DKP ist das zu spüren (vgl. Knoche 1980, 
Flechtheim 1980), sondern bis in die akademische Philosophie (Beyer 1968, Sand-
kühler 1973, Tomberg 1973, Steigerwald 1980). Auch wo Bindungen an die DDR 
nicht wahrscheinlich sind, fällt der Mangel an Distanz auf. Viele westliche Marxis-
ten hatte diese „Parteilichkeit“ geradezu verinnerlicht (Lukács cf. Fn. 51; Horkhei-
mer 1937, 56/GA 4, 216, cf. 2.6.1; Althusser 1970, Haug 1972). Heinrich 2001, 383 
macht auf folgende Stelle bei A. Schmidt (1969, 203) aufmerksam: „Bei Althusser 
[...] bleibt das Interesse an einer besseren Gesellschaft dem eigentlich theoretischen 
Prozess äußerlich“ – woraus nur zu schließen ist, das selbst für Schmidt die Wissen-
schaft „parteilich“ zu sein habe (cf. Steinvorth 1977, 83 ff.).

53 Für Basso 1975 war Lenin vor allem Stratege, der sich nicht in eine Doktrin zwän-
gen lasse (11). Er zitiert dafür V. Zilli: „Jeder theoretische Beitrag, um den Lenin 
den Marxismus bereichert hat, entspringt mehr einer [...] konkreten Einschätzung der 
politischen Wirklichkeit Russlands als einer Erläuterung der Texte [hier der Pariser 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-002 - am 14.02.2026, 16:59:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


108 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                                                                                                                    

Die Dogmatisierung der Schriften Lenins zum „Leninismus“ durch Stalin war 
daher im wahrsten Sinne eine „Totgeburt“: nicht nur war Lenin tot, als dies ge-
schah, sondern der ganze Korpus wird starr, wenn aus engagierten Einlassungen 
zu konkreten Problemen, die sich untereinander oft widersprechen (etwa in der 
Frage, mit wem jeweils ein Bündnis zu schließen sei), Lehrsätze zu eruieren ver-
sucht werden. Es gibt eigentlich keinen „Leninismus“, sondern nur einen Stali-
nismus – wer „Leninismus“ sagt, meint diesen.54 Zwar traten alle einflussreichen
Bolschewisten nach Lenins Tod als ‚Leninisten’ an (siehe Trotzki u.a. 1925). 
Doch Stalin war der einzige, der keine eigenen Ideen beimengte; insofern war er 
wirklich der ‚reinste’ Leninist. Vielleicht hat er auch deswegen den Sieg über 
seine Konkurrenten davongetragen.55

Allerdings war Trotzkis Beobachtung (1924) nicht ganz falsch, dass Stalin 
sich auf den vorrevolutionären Lenin beschränkte. Trotzki selbst stützte sich auf 
den Lenin der Aprilthesen, der ja Trotzkis These der „permanenten Revolution“ 
übernommen hatte. Nach der Ausschaltung der wirklichen oder vorgeblichen 
„Trotzkisten“ übernahm auch Stalin inhaltlich ein trotzkistisches Programm.56

Die Funktion der Theorie hatte sich allerdings erneut geändert. Mit Hans-
Joachim Lieber lassen sich drei Stadien der marxistischen Theorie unterscheiden: 
Einer orthodoxen Phase, in der die Theorie einen hohen Selbstwert hatte, folgt 
eine revolutionäre, in der sich Theorie und Praxis immer mehr durchdringen. In 

Kommune in Staat und Revolution, CH]. Seine Originalität [...] bestand in der unbe-
fangenen Intuition einer Formel, die bei Wahrung des Systems doch eine raschere 
Verwirklichung des gesteckten Zieles ermöglichte“ (41). 

54 „Der Leninismus ist der Marxismus der Epoche des Imperialismus und der proletari-
schen Revolution“ (Stalin 1924, 6; 1947, 10; Werke 6, 63), sprach Stalin, „dem Le-
nin-Aufgebot gewidmet“. Zum stalinistischen Charakter des „Leninismus“ cf. 
H.Weber 1969; Fleischer 1973; Hofmann 1979, 250; Schneider 1992, 84, und Hede-
ler 1993, 89: „1926 ist ein für die Konstituierung des ‚Leninismus’ [...] wichtiges 
Jahr“. Sie geschah durch „Stalin, der Lenins Theorie durch den ‚Leninismus’ ersetz-
te, um seine persönliche Diktatur zu legitimieren“.  

55 Lieber 1963, 193 beobachtet, „dass Stalin in diese ideologische Fehde ohne ein eige-
nes Programm hineingeht [...]. Bei all dem wird Stalin von der Bürokratie als Hüter 
des Leninschen Ideengutes akzeptiert, ohne dessen Autorität zu besitzen. Es selbst 
gibt sich konsequent als – wie er oft sagt – ‚kleiner Mann’, ohne Ambitionen, ohne 
Ehrgeiz, ohne eigenes Programm, und er wird gerade deshalb im Schatten Lenins 
immer mächtiger“. 

56 Trotzki hatte den Bauern im Inland nicht getraut, sondern allein auf das Proletariat 
gesetzt. Daraus ergaben sich der Zwang zu einem militanten Internationalismus, um 
von außen Hilfe zu erzwingen, sowie der zu einer rabiaten Industrialisierung. Nach-
dem Stalin 1927 diese Richtung mithilfe Bucharins unterjocht hatte, wurde nun Bu-
charin bekämpft. So „verwandelt sich das großangelegte Industrialisierungspro-
gramm der ‚linken Opposition’ nach deren Zerschlagung mit leichten Veränderungen 
in einen Programmpunkt des Stalinismus [...] und dient schließlich als Argumentati-
onsbasis gegen die ‚rechte Abweichung’“ (Lieber 1963, 194, vgl. 195). Lieber meint, 
Stalin habe auf Vorschläge stets negativ reagiert und diese Negationen dann umge-
setzt. So wäre möglicherweise der Zickzackkurs Stalins zwischen steten Links- 
(1923, 1928) und Rechtsturns (1925, 1938) zu erklären.

https://doi.org/10.14361/9783839403679-002 - am 14.02.2026, 16:59:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KOMMUNISMUS | 109

                                             

die erste Phase einzuordnen sind die Schriften von Marx, die nur zum geringsten 
Teil direkt handlungsanleitend sind, sowie der kautskyanischen Gralshüter, die 
diese Theorie bewusst von der Praxis fernhielten. In die zweite Phase gehören die 
kaum aus ihrem Kontext isolierbaren Schriften Lenins:  

„Da man die bürgerlich-kapitalistische Phase der russischen Entwicklung übersprungen 
hatte und in der politischen Tagespraxis auf ein historisch-soziales Objekt traf, das die 
Form annehmen sollte, die man ihm zudiktierte, musste sich die Theorie unmittelbar in 
Praxis umsetzen und forderte die Praxis unaufhörlich die theoretische Reflexion. In die-
sem Mechanismus ist recht eigentlich die klassische marxistische Orthodoxie zerrieben 
worden“ (Lieber 1963 I, 197). 

Die extreme Praxisrelevanz der Theorie bei Lenin sei in der dritten Phase unter 
Stalin dann umgekippt in Richtung einer diktatorischen Technokratie, die nun ei-
ne methodisch ungesicherte „Theorie“ einfach gewaltsam umzusetzen erlaubte:  

„Nachdem die Theorie durch das Revolutionserlebnis ihren eigentümlichen Charakter, 
nämlich einerseits zutiefst wirklichkeitsverbunden zu entstehen und andererseits als ü-
berempirische Leitlinie der politischen Aktion zu dienen, eingebüßt hat und mit der 
Gewalt als einer neuen ‚Achse der Geschichte’ verschmolzen ist, tritt sie nunmehr als 
unmittelbar praktische Theorie [...] hervor“ (Lieber 1963 I, 197 f.). 

Diese Andeutung eines zweifachen Funktionswandel der Theorie – von Marx’ 
anspruchsvoller Theorie über Lenins Theorie-Praxis-Amalgam zu Stalins rüder 
Kommandowirtschaft – macht schlagend klar, wie wenig der „real existierende 
Sozialismus“ mit der Marx’schen Theorie zu tun hat, auch wenn Lieber die poli-
tische Wirkungskraft der Theorie sicher überschätzt. Niemand herrscht durch id-
eologiestrategische Traktate, sondern diese drücken den Herrschaftsanspruch le-
diglich symbolisch aus. Sie rechtfertigen die politisch verfolgte Generallinie. 
Nicht nur sind die Inhalte von Marx und Stalin einander unverbunden, sondern 
auch der Charakter der jeweiligen Theorie ist komplett unterschiedlich:

„Hierin offenbart sich der Kern der nachrevolutionären bolschewistischen Ideologie: 
von den realen Wirkkräften der Gesellschaft weitgehend abgetrennt, ist sie ein praxis-
fernes, wenn auch durch Gewalt praktizierbares Programm; nur mit der Gewalt verbun-
den, wird sie unmittelbare politische Aktion“ (Lieber 1963 I, 197).

Zur Stütze eines totalitären Systems wurde der Leninismus erst, nachdem Stalin 
den Weg des „Sozialismus in einem Lande“ eingeschlagen hatte – eine Weichen-
stellung, die die Totalitarismustheorie oft überspringt, vielleicht, um besser auf 
Marx rückschließen zu können:57 So „verwandelt sich die Ideologie selbst zum 
herrschaftstechnisch eingesetzten Mittel der Verwaltung, Lenkung und Kontrolle 
einer gleichzuschaltenden Gesellschaft“ (198).

57 Obwohl von Lenin über Luxemburg bis zu Gramsci, viele Größen vertreten sind, 
fehlt Stalin in dem totalitarismustheoretischen Sammelband von Backes 2002.  

https://doi.org/10.14361/9783839403679-002 - am 14.02.2026, 16:59:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


110 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

Wie sehr die Instrumentalisierung des Marxismus für die Legitimierung einer 
imperialen Herrschaft zu seiner Verödung führte, zeigt jedes ML-Handbuch.58

Die starren Formeln des DiaMat hatten auf die Politik kaum Einfluss, sie waren 
ein ideologisches Oberflächenphänomen.59 Zwar wurde der Anspruch erhoben, in 
der Dialektik die Regeln des Denkens, der Natur und der Gesellschaft aufgefun-
den zu haben, und zwar sowohl objektiv, in den „realen“ Widersprüchen, als 
auch, diese im Denken und Erkennen „widerspiegelnd“, in der „subjektiven Dia-
lektik“.60 Letztlich aber war auch die Philosophie, da sie „immer lebendig die 
sich entwickelnde Praxis wiederspiegeln“ sollte (Gropp 1960, 22), diese Praxis 
aber eine autokratische war, von dieser weisungsbefugten Stelle abhängig und so 
gar nicht in der Lage, neben den „Auslegungen“ der gerade aktuellen Herrscher-
worte eigene Aussagen zu treffen.61 Geschah dies doch einmal, so hatte der 
betreffende Autor in „Kritik und Selbstkritik“ das eigene Unvermögen einzuges-
tehen, um sich vor Schlimmerem zu retten.62 Solche Schauprozesse, bei denen 
die Angeklagten sich allerdings nicht retten konnten, erschütterten in den 1930er 
Jahren die Weltöffentlichkeit. Eine „schöpferische Weiterentwicklung“ des Mar-
xismus war unter diesen Bedingungen unmöglich. In Sowjetrussland kamen wohl 
mehr intellektuelle Marxisten um als irgendwo sonst.63 Vergleichbar dürfte nur 
die „Kulturrevolution“ Maos und die Verfolgung von Kommunisten durch Hitler 
sein (der in diesem Punkt mit Stalin kooperierte).   

Trotz der mangelnden Verbindung zu Marx gab sich Sowjetrussland der Illu-
sion hin, es sei die „Verwirklichung“ der „Ideen“ von Karl Marx.64 Der Westen 

58 So Gropp 1960, Buhr 1972, Fiedler 1974, Becher 1976, Wrona 1979. Erfahrungsbe-
richte aus der „sozialistischen“ Wissenschaft sind da eindeutig (2.1.4, Fn. 59).

59 Deutlich wird dies an Stalins Lehrstück von 1938: aus den Bestimmungen, die er der 
„Natur“ gibt, rechtfertigt er in allgemeinen Lehrsätzen seine Politik – die sich aller-
dings oft wandelte: „Wenn die Entwicklung in Form des Hervorbrechens der inneren 
Widersprüche [...] verläuft mit dem Ziel, diese Widersprüche zu überwinden, so ist 
es klar, dass der Klassenkampf des Proletariats [so nannte Lenin den Bürgerkrieg, 
LW 29, 326, und Stalin seine aggressive Industrialisierung, vgl. ders. 1926, 87] eine 
völlig natürlich und unvermeidliche Erscheinung ist. [...] Um also in der Politik nicht 
fehlzugehen, muss man eine unversöhnliche proletarische Klassenpolitik [...] durch-
führen“ (ZK 1945, 139; cf. A.Schaefer 1997). Zuvor waren die „Versöhnler“ um Bu-
charin aus der Partei ausgeschlossen worden (368, vgl. 343, 361, 404 ff.; zu Bucha-
rin vgl. Hedeler 1994). Einen trotz Polemik treffenden Abriss der „Geschichte der 
Philosophie in Sowjetrussland“ (1917-1950) gibt Bochenski 1960, 35 ff. 

60 Bochenski 1960, 86 ff., Gropp 1960, 15 ff., 58 ff., vgl. Negt 1969, Fleischer 1973.
61 Unfreiwillig ironisch nannte Sandkühler 1973 dies „materialistische Hermeneutik“. 
62 Gropp 1960, 86 f.; vgl. die Schilderungen dieses Verfahrens bei Leonhard 1955. 
63 Dennoch gab es anspruchsvolle kulturelle Erzeugnisse – man denke neben den Wer-

ken von Bucharin, Radek und Trotzki, an die Marx-Engels-Edition (MEGA), an die 
Ökonomen Leontief und Konratief, die Ästhetiker Lukács, Lunatscharski und Lif-
schitz, die Psychologen Pawlow und Rubinstein u.ä.; vgl. insgesamt Groys 1996.  

64 Der Artikel „Deutsche Lebenslügen“ (Zeit vom 3. Oktober 2000) bemerkt, man habe 
sich lange zu überreden versucht, die dort herrschenden „Werte“ seien „asiatisch“, 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-002 - am 14.02.2026, 16:59:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KOMMUNISMUS | 111

                                                                                                                                    

übernahm diese Selbstbeschreibung des Ostens als „marxistisch“; vielleicht weil 
man glaubte, mit einer schnell zu habenden Marxwiderlegung im kalten Krieg 
Punkte machen oder mit einer Belebung des jungen Marx die innerkommunisti-
sche Opposition stärken zu können.65 Dadurch aber wurde die Autoideologisie-
rung Sowjetrusslands nicht aufgedeckt, sondern bestärkt. Das war vielleicht als 
Diskursstrategie gegen den Marxismus im eigenen Lande sinnvoll, wurde jedoch 
weder der Marx’schen Theorie noch dem Realsozialismus gerecht. Dieses The-
menspektrum kann hier nicht weiter verfolgt werden, da es die Marxrezeption 
nur noch sehr mittelbar betrifft; Schriften über den Kommunismus bilden eine 
Kategorie für sich. Nachdem die Euphorie verflogen war, waren die bedeutends-
ten dieser Schriften ohnehin meist Dokumente der politischen Enttäuschung.66

Der einzige sowjetrussische Marxist der alten Garde, dem es gelang, eine 
Weile aus Stalins Wirkkreis zu entkommen, war Trotzki. Ausgerechnet er aber 
hielt dem alten System noch die Treue. Er ist dadurch zu einer merkwürdig schil-
lernden Gestalt geworden, der wir uns nun zuwenden. 

2.2.5  Der Trotzkismus – ein geringeres Übel?    

Trotzki, Führer der Friedensverhandlungen in Brest-Litowsk und erfolgreicher 
Architekt der Roten Armee, wurde post festum zu einer „Alternative zum Stali-
nismus“ (Bergmann 1993) stilisiert – in dem Moment, als er 1929 aus der Sow-
jetunion verstoßen wurde und nichts mehr bewirken konnte, und noch verstärkt, 
als er 1940 ermordet wurde. Befördert wurde diese Sicht nicht zuletzt von den 
immer drastischeren Reaktionen Stalins auf den vermeintlichen „Trotzkismus“ in 
den eigenen Reihen. Er überzeugte im Westen um so mehr, als er vor seinem An-
schluss an den Bolschewismus 1917 ein den Menschewiki nahestehender Mora-
list gewesen war. Seine frühen Schriften, die allerdings mit den Schriften und 
Handlungen seit 1917 in erheblichem Widerspruch stehen, erschienen als eine 
Art moralisch höherwertige Perspektive, die das russische Experiment auch hätte

uns fremdartig. Einen Schwerpunkt auf das asiatische Erbe Russlands legt dagegen 
Schneider 1992, 181 ff., vgl. schon Lessing 1919, Berdjajew 1923; Dutschke 1975. 

65 Kritiker setzten Marx die bequeme philosophische Einschätzung entgegen, dass jeder 
Ideenfanatismus in „Tugendterror“ ausarten müsse (so noch Lübbe 1995) – als hätte 
Marx normative Ideale vertreten, die nun umgesetzt worden seien. Diese Einschät-
zung war schon bei Hegel verfehlt: seine Zurückführung der Schrecken nach 1792 
auf die Verstandesphilosophie der Aufklärung unterstellt, Ideen machten Geschichte 
– als habe die Kritik der reinen Vernunft die französisch Revolution ausgelöst (Hegel 
1807, 433). Sein dagegengesetzter Organizismus (435) löst Kants „Freiheit“ in ein 
System institutionellen Ordnungsdenkens auf – schon hier, nicht erst in der Rechts-
philosophie (1821). Gegen diese idealistische Konstruktion der „Notwendigkeit des 
Ablaufs“ (Hegel 1807, 437) ist die Deutsche Ideologie (MEW 3) zu halten, um zu 
sehen, was Marx wollte: Philosophiegeschichte basiert an entscheidenden Weichen-
stellungen auf Fehleinschätzungen der empirischen Realität und Geschichte (cf. 4.1). 

66 Marxistisch Merleau-Ponty 1947, Castoriadis 1949, Koestler 1953, Marcuse 1958, 
Leonhard 1960, Bettelheim 1969 und 1977, Solschenizyn 1974 und Heym 1995. 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-002 - am 14.02.2026, 16:59:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


112 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

nehmen können. Zusammen mit Trotzkis Kampfschriften aus dem Exil fungier-
ten sie so für westliche Sympathisanten des Kommunismus, die sich von Stalin 
zu distanzieren begannen, als imaginäre „Alternative“.67

Trotzki hat allerdings weder theoretisch etwas über den offiziellen Marxis-
mus-Leninismus hinausgehendes entwickelt (mag man seine historischen Schrif-
ten auch positiv bewerten), noch hätte er politisch eine Alternative dargestellt. Er 
hat den diktatorischen Parteiapparat, den Stalin nutzte, selbst mitaufgebaut und 
sich nie von diesen Strukturen distanziert. Er hatte wie Stalin bonapartistische 
Tendenzen (der Kronstädter Aufstand war durch seinen militärischen Führungs-
stil mit provoziert worden), und vertrat eine ähnliche rigorose Modernisierungs-
linie wie Stalin ab 1928, da er von Anbeginn jegliches Bündnis mit den Bauern 
abgelehnt hatte.68 Trotzki hat es versäumt, sich gegen Stalin zu stellen, solange er 
es noch konnte (Abosch 1990, G. Schäfer 1993). Er nahm ihn als Opponenten 
nicht ernst, sondern wandte sich stattdessen gegen Bucharin und andere (Trotzki 
1924). Dies lag wohl daran, dass er im Prinzip nichts gegen Stalin einzuwenden 
hatte, sondern höchstens gegen dessen Person – aber auch das erst recht spät 
(Trotzki 1937). Der nachträglich inszenierte Kampf gegen Stalin ist als eine 
nachholende Revolte zu verstehen, die sich aufgrund fehlender prinzipieller Dif-
ferenzen auf eine bloße Konkurrenz um Führungspositionen reduziert, auf eine 
grandios inszenierte, aber tragische welthistorische Personalposse also.

Trotzkis begriff die Sowjetunion als „degenerierten Arbeiterstaat“, also als 
strukturell richtigen Staat unter falscher Führung (Linden 1992, 60 ff.). Sein Be-
harren auf einer „Weltrevolution“ hatte vor allem das Ziel, die Verhältnisse dort 
zu seinen Gunsten zu beeinflussen. Auch der Versuch, aufbauend auf den von 
Trotzki geschaffenen Mini-Strukturen einer „Vierten Internationale“ eine unab-
hängige Linke aufzubauen, war von Anbeginn problematisch: solange sie sich 
auf Trotzki zurückführte, konnte sie sich weder politisch vom Modell der Sow-
jetunion, noch theoretisch vom technokratischen Naturalismus und Geschichtsde-
terminismus lösen. Eher noch hat das Wirken Trotzkis im Westen dazu geführt, 
die Marx’schen Gedanken weiterhin als messianische Geschichtsphilosophie, 

67 Die Distanzierung von Stalin war für die westliche Linke überraschend schwierig. 
Schauprozesse und Hitler-Stalin-Pakt ließen zwar Zweifel aufkommen, doch die 
USA traten schließlich auf Seiten Stalins in den Krieg ein. Guibot 1997 beschreibt 
die Ablösung der linken Kunstszene Amerikas von Stalin, cf. Bonde 1987, Diggins 
1992, Lloyd 1997. Der Konflikt zwischen Kommunisten und 68ern in Frankreich 
drehte sich um die Lösung vom Stalinismus; noch die antimarxistische Welle der 
1970er war eigentlich antistalinistisch. Wie Trotzki war auch Mao eine Ersatz-
Identifikationsfigur. Seine Glorifizierung in Teilen der europäischen Linken wirkt 
heute um so grotesker, als er dem terroristischen Regime nicht nur geistig verhaftet 
blieb wie Trotzki, sondern für die Massaker der Kulturrevolution direkt verantwort-
lich war (Koenen 1992). Solange er politische Macht besaß, schreckte auch Trotzki 
vor Massakern nicht zurück. In den 1990er Jahren gab es dann, im Zuge seiner Re-
habilitierung, einen Bucharin-Boom (Hedeler 1993). Zur Alternative: Bahro 1977. 

68 Zu Trotzki insgesamt siehe Deutscher 1972, Mandel 1979, Abosch 1990, Beilharz 
1987, Bergmann 1993a, G.Schäfer 1993, Hedeler 1994 und Bourseiller 2002.  

https://doi.org/10.14361/9783839403679-002 - am 14.02.2026, 16:59:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KOMMUNISMUS | 113

                                             

technokratischen Fortschrittsglauben und terroristische Wirklichkeitsblindheit 
hinzustellen; denn diese Merkmale des Marxismus-Leninismus trägt das Denken 
Trotzkis in potenzierter Form.69 Auch ließ der Gedanke, mit Hilfe versprengter 
Splittergruppen eine „Weltrevolution“ anführen zu wollen, kaum eine Distanzie-
rung vom Terrorismus erkennen.70 Daher ist vielleicht verständlich, warum meh-
rere Staaten dem führenden Trotzkisten Ernest Mandel ein Aufenthaltsverbot 
aussprachen. Der Trotzkismus konnte einzig unter Ablösung von Trotzkis Ideen 
aus der sektiererischen Isolation herauskommen – wie in England und Frank-
reich, wo Teile der Linken trotzkistisch orientiert sind. Mit dieser Regionalität 
gaben sie gerade das Wesen des Trotzkismus, die Internationalität, auf.71

Eine weitere theoriegeschichtliche Episode blieben Mao und der „Dritte-
Welt-Kommunismus“. Auch dieser wurde in der westlichen Welt als eine mar-
xistische Alternative zum Stalinismus aufgegriffen. Um 1967 griff man provoka-
tiv den Maoismus auf, ohne die Tragweite zu ermessen, um die Dekolonisierung 
marxistisch zu beschreiben. Angeregt durch Franz Fanon, imaginierte man sich 
auch in den westlichen Metropolen als eine marxistische „Großstadtguillera“. Im 
nachhinein muss man im westlichen Maoismus eine intellektuelle Spielerei mit 
dem Feuer sehen.72 Aufgrund seines Praktizismus, seines paradoxen studenti-
schen Antiintellektualismus blieben aus dem westlichen Maoismus, abgesehen 
von der Orientierung auf die Dritte Welt, kaum theoretische Ansätze. Wie die üb-
rigen nichtstalinistischen Linien führt er meist wieder auf Lenin zurück. Darum 
sei zuletzt die entscheidende theoretische Weichenstellung Lenins ausführlicher 
analysiert. Sie ist die ökonomietheoretische Grundlage der kommunistischen 
Staatsfixierung, welche bis zu Horkheimers „Primat der Politik“ und deren Fol-
gen reichte: die Theorie des Imperialismus.  

69 Bereits 1905 verkündete Trotzki: „Die ganze Geschichte – das ist eine große Ma-
schine im Dienst unserer Ideale. Sie arbeitet barbarisch langsam, mit gefühlloser 
Grausamkeit, aber sie tut ihre Sache. Wir glauben an sie“ (nach Abosch 1990, 34; 
vgl. 164). Noch 1932 forderte Trotzki in ungetrübter Technikgläubigkeit, der 
Mensch müsse „sich selbst in Arbeit nehmen, in den Mörser, in die Retorte des 
Chemikers“ (nach Abosch 1990, 117, vgl. 133 und 137).  

70 Gegen Kautsky und Luxemburg nach 1918: Trotzki 1920, Lenin 1920, Lübbe 1980.   
71 Gedanken konnten sich hier immerhin unabhängiger entwickeln als unter der Ägide 

Moskaus. Autoren wie Bensaid oder Callinicos sind dem trotzkistischen Flügel zuzu-
rechnen, welcher in Form der IV. Internationale und Parteien wie der britischen So-
cialist Workers Party noch immer existiert. Zum Trotzkismus vgl. Beilharz 1987, 
Callinicos 1991, Cliff 1999, Koenen 2001, 276 ff.; Bourseiller 2002, Bensaid 2002. 
Zu Trotzki auch 3.4.2, zu Mandel 2.3.2. 

72 So urteilen Koenen 2001 sowie Joscha Schmierer und Christian Semmler – die es 
wissen müssen – in ihren Beiträgen zu Landgrebe 1998, 49 ff. und 133 ff., auch 88. 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-002 - am 14.02.2026, 16:59:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


114 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

2.2.6  Systematische Kernpunkte III: Der Imperialismus  

„Heute, in der Epoche des Finanzkapitalismus, 
ist das alles ganz anders.“ (Bucharin 1915, 133)

Der mangelnde Bezug des Stalinismus zu den Marx’schen Theorien provoziert 
die Frage, was eigentlich theoretisch zwischen Marx und Stalin lag.73 Wie wir 
sahen, stammten viele dieser Schritte von Lenin. So verhält es sich auch mit der 
Höherbewertung des Staates, dem „Primat der Politik“ in Theorie und Praxis, der 
den Marxismus des 20. Jahrhunderts so sehr prägte, dass man sogar Sozialismus 
und Etatismus gleichsetzen konnte (J. Fischer 1992, 168ff.). Für Lenins Politisie-
rung gab es sicher politische Faktoren wie das aggressive Auftreten der alten Im-
perien im Weltkrieg und die plötzliche Eroberung der Macht in einem dieser Im-
perien durch die Kommunisten.74 Theoretisch hatte schon an der Wiege der deut-
schen Sozialdemokratie ein entschiedener Etatist gestanden: Lassalle, der zwi-
schenzeitlich mit Bismarck korrespondierte, hatte ihr das Ziel eines „Staatssozia-
lismus“ auf den Weg gegeben. Diese Frucht war im Laufe der Jahre aufgegan-
gen.75 Die Strategie hatte seit Marx darin bestanden, zunächst mit dem Bürger-
tum eine demokratische Republik zu erkämpfen, oder notfalls an Stelle seiner.76

73 Eine Stalinbiographie aus dem Kalten Krieg bemerkt: „Die Konvulsionen, in die er 
sein Land trieb, hatten wenig mit der marxistischen Theorie zu tun, in der er übrigens 
erstaunlich unwissend war“ (Payne 1965, 11). „Nichts weist darauf hin, dass er Marx 
gelesen hätte – seine Zitate sind immer nur die, die in Lenins Artikeln und Broschü-
ren standen“ (93). „Das war es nicht, wofür Marx und Engels gearbeitet hatten“ 
(390). Hedeler 1994, 49-68 hinterfragt dieses Stereotyp, kommt aber am Ende zum 
selben Ergebnis (vgl. jetzt H. Löwe 2002). 

74 Alle Großreiche außer Russland gingen in ihm unter: das deutsche und das osmani-
sche Reich ebenso wie Österreich-Ungarn. England und Frankreich waren Gläubiger 
des alten Zarenreiches und bekämpften Lenin, der die Schulden annulliert hatte, 
1918-1920 ganz offen militärisch. Diese beiden Demokratien konnten nach zweima-
ligen immensen Kriegsanstrengungen ihre Kolonien nicht mehr lange halten. Die ei-
gentlichen Sieger beider Weltkriege waren die neuen Staaten, Sowjetrussland und 
die USA (cf. Gruber 1967, 90 ff.; Hobsbawm 1995).  

75 „Ihre, der ärmeren Klassen große Assoziation – das ist der Staat“ (Lassalle 1863, in: 
1987, 254). In der „Staatsidee des Arbeiterstandes“ ging es darum, „die einzelnen in 
den Stand zu setzen, [...] eine solche Stufe des Daseins zu erreichen, die sie als ein-
zelne nie erreichen könnten“ (Lassalle: „Arbeiterprogamm“, in: 1987, 222). Bis-
marck setzte dies von oben durch. Ein „Staatssozialismus“ wurde vor Marx propa-
giert von John Gray, Proudhon und Rodbertus (cf. MEW 4, 564; MEW 26 III). Ein 
offener Lassallismus findet sich bei Schuhmacher 1920, später bei Helmut Schmidt. 
Nach Schneider 1992 „wären gerade die deutschen Sozialdemokraten gut beraten, in 
Sachen ‚Etatismus und Sozialismus’ einmal ihre eigene Theorie-Geschichte kritisch 
unter die Lupe zu nehmen, anstatt [...] den Schwarzen Peter nun gerade an Marx und 
Engels weiterzuschieben“ (161, cf. 15, 23, 63, 152 ff.; 2.1.3, Fn. 48). 

76 „Im Einklang mit den Thesen des Kommunistischen Manifests über die Transforma-
tion der bürgerlichen Revolution in eine proletarische hatte sich die deutsche Sozial-
demokratie immer als Vollstreckerin der bürgerlichen Revolution gefühlt“ (Stephan 
1974, 115). „In Deutschland kämpft die Kommunistische Partei, sobald die Bour-

https://doi.org/10.14361/9783839403679-002 - am 14.02.2026, 16:59:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KOMMUNISMUS | 115

                                                                                                                                    

 Doch weil dieser Schritt in Deutschland lange nicht zustande kam, ver-
schwand die Optik über ihn hinaus: man hielt an dieser „bürgerlichen Form“ 
nicht nur in der Opposition zum Kaiserreich fest, sondern auch noch, als man die 
lang ersehnte Macht schließlich innehatte. Die Staatsfixierung erhielt sich so an 
Marx vorbei.77 Wenn seine Invektiven gegen die Staatsfixierung78 schon bei den 
deutschen Genossen nichts fruchteten, wie sollte das dann in Russland gesche-
hen? Die zwei Stränge der Arbeiterbewegung unterschieden sich weniger in ihrer 
Beziehung zum Staat als in ihren Vorstellungen vom Staat. Die Bolschewiki setz-
ten den feudalen „Staatssozialismus“ getreuer fort als die Sozialdemokratie, die 
inzwischen eher bürgerlich-liberale Vorstellungen übernommen hatte. Nun hielt 
sich Lenin viel auf seine Marxorthodoxie zugute: seine schlimmsten Schimpf-
worte lauteten „ehemaliger“ (Plechanow, Hilferding) oder „sogenannter“ Marxist 
(Struve) oder gar „Renegat“ (Kautsky). Sollte ihm da die Marx’sche Staatskritik 
entgangen sein? Keineswegs: es gibt im gesamten Marxismus kaum einen staats-
kritischeren Traktat als Staat und Revolution (Lenin 1917). Der Gedanke von 
Marx und Engels, dass der Staat als selbständiges Moment, das sich gegenüber 
der Gemeinschaft besondert und sich über diese stellt, „absterben“ werde, wenn 
seine Funktion allgemein, also von allen Bürgern wahrgenommen werde (MEW 
17, 340; MEW 18, 634; MEW 19, 27; MEW 20, 262), findet sich auch hier.79

Lenin erkennt sogar die Demokratie als notwendigen Durchgangspunkt an:  

geoisie revolutionär auftritt, gemeinsam mit der Bourgeoisie gegen die absolute Mo-
narchie, das feudale Grundeigentum und die Kleinbürgerei. Sie unterlässt aber kei-
nen Augenblick, bei den Arbeitern ein möglichst klares Bewusstsein über den feind-
lichen Gegensatz zwischen Bourgeoisie und Proletariat herauszuarbeiten, damit die 
deutschen Arbeiter sogleich die gesellschaftlichen und politischen Bedingungen, 
welche die Bourgeoisie mit ihrer Herrschaft herbeiführen muss, als ebenso viele 
Waffen gegen die Bourgeoisie kehren können, damit, nach dem Sturz der reaktionä-
ren Klassen in Deutschland, sofort der Kampf gegen die Bourgeoisie selbst beginnt“ 
(MEW 4, 492 f.; MEW 7, 246 ff., Lenin 1905). 

77 „Der Staat soll also aus einem auf Klassenherrschaft beruhenden Staat in einen 
Volksstaat verwandelt werden“ (Bebel 1886, 14). „Von den heute bestehenden ge-
sellschaftlichen Organisationen gibt es nur eine, die den nötigen Umfang besitzt, 
dass man sie als Rahmen benützen könnte, um innerhalb desselben die sozialistische 
Genossenschaft zu entwickeln, dies ist der moderne Staat“ (Kautsky 1892, 119). 
„Der Staat wird der Hebel des Sozialismus werden“ (Renner 1918, 32). Kelsen 1920 
begründet das mit historischem Vergessen sowie einer typisch deutschen etatisti-
schen Neigung : „weil der Frage nach dem, was nach der Eroberung der politischen 
Macht durch das Proletariat geschehen [...] solle, lieber ausgewichen wurde, musste 
die Idee einer proletarischen Republik – auf deren Errichtung der politische Tages-
kampf [...] eingestellt war – das politische Denken so sehr erfüllen, dass die Mög-
lichkeit einer anderen politischen Form [...] nicht eigentlich in ernstliche Erwägung 
gezogen wurde. Dazu kommt die aus der historischen Entwicklung [...] und aus der 
Eigenart des deutschen Volkstums [!] erklärliche [...] Wertung der Staatsidee“ (95, 
zum deutschen Etatismus auch Schulz 2004). 

78 MEW 3, 62 ff.; MEW 19, 13 ff.; MEW 22, 227 ff.; cf. Hennig 1974, Basso 1975, 
Röhrich 1980, Böhm 1998. 

79 Kelsen (1920, 78 ff.) sah hier eine Nähe zum Anarchismus. Schon Marx machte ge-

https://doi.org/10.14361/9783839403679-002 - am 14.02.2026, 16:59:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


116 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                                                                                                                    

„Die Demokratie ist im Befreiungskampf der Arbeiterklasse von gewaltiger Bedeutung. 
[...] Je vollständiger die Demokratie, um so näher der Zeitpunkt, zu dem sie überflüssig 
wird“ (Lenin 1917, 104, 108). „Marx lehrt uns [...] grenzenlose Kühnheit bei der Zerstö-
rung der gesamten alten Staatsmaschinerie [...], und wir werden, wenn wir diesen Weg 
verfolgen, die völlige Vernichtung des Bürokratismus erreichen. Die Möglichkeit einer 
solchen Vernichtung ist dadurch gesichert, dass der Sozialismus [...] die Mehrheit der 
Bevölkerung in Verhältnisse versetzen wird, die allen ohne Ausnahme gestatten wird, 
‚Staatsfunktionen’ auszuüben. Das aber führt zum völligen Absterben jedweden Staates 
überhaupt“ (a.a.O., 124 f.).

An guten Absichtserklärungen herrscht also kein Mangel; allerdings ist dieses 
Werk bewusst für den Westen, in propagandistischer, nicht programmatischer 
Absicht verfasst worden. Woran immer die Diskrepanz von diesen Absichtser-
klärungen zu der gleichzeitig verkündeten Notwendigkeit radikaler und gewalt-
samer politischer Maßnahmen gelegen haben mag, sie spiegelt sich in den ge-
naueren Bestimmungen, die Lenin den Marx’schen Termini hier gibt.80 Marx’ 
Unterscheidung von Staat und Gesellschaft, an der bei ihm theoretisch sehr viel 
hängt,81 ist bei Lenin seltsam aufgeweicht, ja eigentlich gar nicht mehr zu finden:

„Die demokratische Republik ist die denkbar beste politische Hülle des Kapitalismus, 
und daher begründet das Kapital [...] seine Macht derart zuverlässig, derart sicher, dass 
kein Wechsel [...] diese Macht erschüttern kann“ (Lenin 1917, 16). 

Lenin denkt intentionalistisch und schematisch; es gibt stets nur eine Möglich-
keit. Marx (MEW 7, 43) dagegen hatte über die französische Verfassung gesagt:

„der Klasse, deren alte gesellschaftliche Macht sie sanktioniert, der Bourgeoisie, ent-
zieht sie die politischen Garantien dieser Macht. Sie zwängt ihre politische Herrschaft in 
demokratische Bedingungen, die jeden Augenblick den feindlichen Klassen zum Sieg 
verhelfen und die Grundlagen der bürgerlichen Gesellschaft selbst in Frage stellen“. 

Von dieser Kontingenz und Offenheit der Geschichte, von den inneren Spannun-
gen einer gegebenen Konstellation bleibt bei Lenin nur pure, intendierte Herr-
schaft übrig. So sagt er: „Im Kapitalismus haben wir den Staat im eigentlichen 
Sinne des Wortes, eine besondere Maschine zur Unterdrückung einer Klasse 
durch eine andere“ (1917, 94). Die Trennung von Staat und Gesellschaft wird 
verwischt. Der Weg zur Lösung scheint einfach: eine ‚echte’ Demokratie, also 

gen Proudhon und später vor allem gegen Bakunin stark, dass gerade diese für ihre 
Ziele einen autoritären Staat brauchten, und dies nur deswegen verhehlten, weil sie 
sich für eine theoretische Durchdringung nicht interessierten (MEW 18, 345 u.ö.).  

80 Man mag die sich überstürzenden Ereignisse ins Feld führen, die die guten Absich-
ten zunichte gemacht hätten – allerdings war Lenin in diesen Ereignissen selbst einer 
der eiligsten Akteure. Die Diskrepanz wurzelt auch in der Stellung Lenins zur „Dop-
pelherrschaft“ der Februarrevolution, der von Kadetten beherrschten provisorischen 
Regierung sowie dem menschewikisch dominierten Sowjet. Lenin sagte nach seiner 
Rückkehr im April diesen ‚bürgerlichen’ Organen den Kampf an; das überraschte 
sogar die Bolschewiki (Weber 1970, 109 f.).

81 MEW 1, 323 f., 361, 388; MEW 19, 28; Basso 1975, 10 ff.; Coletti 1974, 219 ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-002 - am 14.02.2026, 16:59:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KOMMUNISMUS | 117

eine politische Veranstaltung, kann zugleich die gesellschaftlichen und ökonomi-
schen Probleme lösen. Das Primat ist umgedreht. Dies ist möglich, weil sie gar 
nicht erst unterschieden werden – Lenin spricht eigentlich nur von Politik:

„Wenn tatsächlich alle an der Verwaltung des Staates teilnehmen, dann kann der Kapi-
talismus nicht länger halten. [...] Alle Bürger werden Angestellte und Arbeiter eines das 
gesamte Volk umfassenden Staatssyndikats [...] Die gesamte Gesellschaft wird ein Büro 
und eine Fabrik mit gleicher Arbeit und gleicher Entlohnung sein“ (Lenin 1917, 106 f.). 

Auch hierin ist Lenin Erbe Kautskys. Schon in dessen Ankündigung, 25 Jahre 
zuvor, scheint der politische Erfolg eo ipso der soziale und ökonomische zu sein: 
„Wenn die arbeitenden Klassen im Staate die herrschenden geworden sind, wird 
der Staat aufhören, ein kapitalistisches Unternehmen zu sein“ (Kautsky 1892, 
130). Für Lenin war Ökonomismus ein Schimpfwort, da die von den „legalen 
Marxisten“ geforderte Berücksichtigung der ökonomischen Voraussetzungen ei-
ner sozialistischen Revolution die russischen Sozialdemokraten zur politischen 
Untätigkeit, zum Abwarten verdammen würde (LW 21, 332). Später ist die Aus-
rede für das Bleiben, ja die Verschärfung der „Diktatur des Proletariats“, dass der 
Sozialismus zwar schon politisch, aber noch nicht ökonomisch gesiegt habe (ZK 
1945, 340; schon Lenin 1919 hat eine „Epoche“ daraus gemacht). Man lernte al-
so schmerzhaft, diese Differenz wieder zu ziehen; von einem „Absterben des 
Staates“ war weit und breit nichts zu sehen. Man könnte anführen, dass der Poli-
tiker Lenin einem Land entstammte, in welchem der Kapitalismus und mit ihm 
die „bürgerliche Gesellschaft“ noch arg in den Kinderschuhen steckte, so dass es 
verzeihlich sei, dass er ihn vernachlässigt habe; zumal er ihn ja nicht studieren, 
sondern überwinden wollte. Allerdings hat er ihn ernsthaft studiert, und auch 
Wert darauf gelegt, als ökonomischer Theoretiker wahrgenommen zu werden 
(Lenin 1899). In seinem zweiten ökonomischen Hauptwerk (Lenin 1916) findet 
sich nun die theoretische Wurzel für die Politisierung gesellschaftlicher und öko-
nomischer Kategorien.  

Von ähnlicher Tragweite wie die Funktionsveränderung der Diktatur des Pro-
letariats war die Erklärung Lenins, „dass der Imperialismus das monopolistische 
Stadium des Kapitalismus“ sei (Lenin 1916, 729, cf. Basso 1975, 10 f.). Wider
seine Intentionen bestätigte er damit eine These des von ihm bekämpften „Revi-
sionisten“ Bernstein. Dieser hatte sinngemäß behauptet, der Kapitalismus sei seit 
Marxens Tod krisenfreier und beherrschbarer geworden. In einem System, das 
stetige Lebensverbesserungen verspräche, könnten sich die Arbeiter in mit dem 
bürgerlichen Staat aussöhnen. Zwar will Lenin sich gewiss nicht aussöhnen, 
schon gar nicht mit Bernstein, doch teilt er dessen Annahme eines „neuen Stadi-
ums des Kapitalismus“. Die Beschreibung der Vertrustung, der veränderten Rolle 
der Banken und der Entwicklung zum Kolonialismus, ja sogar die Methode die-
ser Periodisierung ist ähnlich: dem als Beschreibung empirischer Verhältnisse 
gelesenen Kapital wird für den alten Kapitalismus volle Gültigkeit zugeschrie-

https://doi.org/10.14361/9783839403679-002 - am 14.02.2026, 16:59:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


118 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

ben, aber nur, um ihn für die Gegenwart, die „neue“ Stufe, jene Gültigkeit abzu-
sprechen.82 Sogar einen Termin glaubt Lenin festmachen zu können: 

„Für Europa lässt sich die Zeit der endgültigen Ablösung des alten Kapitalismus durch 
den neuen ziemlich genau feststellen: es ist der Anfang des 20. Jahrhunderts“ (Lenin 
1916, 23). „Weder Marx noch Engels haben die imperialistische Epoche des Weltkapi-
talismus erlebt, die erst in den Jahren 1898-1900 begonnen hat“ (Lenin 1916a, 791).

Dieser Schritt ist für einen Marxisten ungeheuer, da er die Gültigkeit der 
Marx’schen Theorie auf das 19. Jahrhundert einschränkt und Marx damit neutra-
lisiert. Womit wird er begründet?  

„Diese Verwandlung der Konkurrenz in das Monopol ist eine der wichtigsten Erschei-
nungen – wenn nicht die wichtigste – in der Ökonomik des modernen Kapitalismus“ 
(Lenin 1916, 20). „Die Ablösung der freien Konkurrenz durch das Monopol ist der öko-
nomische Grundzug, das Wesen des Imperialismus“ (Lenin 1916b, 784).

Über die Frage, welche Status diese „Verwandlung“ bei Lenin genau hat, sind 
lange Debatten geführt worden. Bei der Lenin eigenen schematischen Denkwei-
se, die stets nur eine Möglichkeit sieht, ist sie zweifellos wörtlich gemein: der 
Bruch ist endgültig und umfassend, eben „epochal“: 

„Die Konkurrenz wandelt sich zum Monopol“ (1916, 27). „Der alte Kapitalismus, der 
Kapitalismus der freien Konkurrenz [...] schwindet dahin. Er wird von einem neuen Ka-
pitalismus abgelöst“ (42 f.). „Der alte Kapitalismus hat sich überlebt“ (49). „Der Kapi-
talismus ist zum Imperialismus geworden“ (24), welcher „das monopolistische Stadium 
des Kapitalismus ist“, (94). „Der Imperialismus als höchstes Stadium des Kapitalismus 
[...] hat sich in den Jahren 1898-1914 voll [!] herausgebildet“ (1916a, 785). 

Die übrig gebliebenen Monopolisten haben in diesem neuen, höchsten und vor-
geblich letzten „Stadium des Kapitalismus“ aufgrund der „‚Personalunion’ der 
Banken mit der Industrie“ (1916, 45) eine zuvor ungekannte Machtfülle. Es ent-
steht „‚ein bei freier Konkurrenz nicht gekanntes Herrschaftsverhältnis’“ (30, 
Lenin zitiert hier Fritz Kestner), nämlich die „Herrschaft des Finanzkapitals“ 
(50). Dieses Wort zeigt die Herkunft der Leninschen Theorie an: „‚Das Finanz-
kapital will nicht Freiheit, sondern Herrschaft’, sagt Hilferding mit Recht“ (90).83

Die ökonomischen Thesen, die Lenin hier nicht begründet, sondern nur mit 
herausgegriffenen Statistiken zu belegen versucht (Jordan 1974, 219), stammen 
von Rudolf Hilferding. In der Tat hat neben Hobson 1902 und Bucharin 1915 vor 
allem Hilferding, der Theoretiker des Austromarxismus, der mit seiner Antikritik 
an Böhm-Bawerk (1904) schlagartig berühmt geworden war, Lenin mit seinem 
Werk über das Finanzkapital (1910) die Vorlage geliefert. Dieses Werk stellt die 
Brücke zwischen dem Staatssozialismus der SPD und dem Etatismus Lenins dar. 
Doch was hat Hilferding genauer behauptet? Hilferding kannte seinen Marx recht 
gut, und so war er auch mit der steigenden organischen Zusammensetzung des 

82 Ähnlich bereits Jordan 1974, 214 f. und Neusüß 1972, 32, 38, 45, 70, 93. 
83 Lenin folgt hier Hilfering 1910, 462. 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-002 - am 14.02.2026, 16:59:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KOMMUNISMUS | 119

                                             

Kapitals vertraut (2.1.6). Das darauf aufbauende Narrativ war in aller Kürze das 
folgende: Mit dem höheren Anteil am fixen Kapital wird es nach Hilferding zu-
nehmend schwieriger, Kapital zu transferieren, da dieses eben festliegt. Dadurch 
wird der Ausgleich der Profitrate (MEW 25, 182), ein Grundmechanismus der 
Konkurrenz, erschwert. Die Banken, die dies durch eine Kreditvergabe beheben 
könnten, haben nach Hilferding kein Interesse an einer Konkurrenz unter Unter-
nehmen, die bei ihnen verschuldet sind, weil diese bei einem Firmenbankrott 
Geldkapital verlieren könnten – und ein Bankrott ist in der unbarmherzigen kapi-
talistischen Konkurrenz durchaus nichts besonderes. Daher versuchen sie, diese 
Unausgewogenheiten durch ein „Bankmonopol“ zu befestigen.  

Um dieser ungeheuren Marktmacht zu begegnen, werden sich auch seitens 
des industriellen und Handelskapitals Kartelle und Trusts bilden. Aber zu diesen 
Fusionen braucht es wiederum Geld. Auf diese Weise erhalten die Banken immer 
mehr Macht über die Industrie, sie verschmelzen schließlich mit dieser zum „Fi-
nanzkapital“, und so entsteht schließlich die berühmte „Personalunion“ (K.Kim 
1999, 113). Diese könne so weit gehen, dass es schließlich nur noch ein einziges 
„Generalkartell“ gebe (Hilferding 1910, 318). Schon Hilferding also hat den Ka-
pitalismus in seiner „jüngsten Entwicklung“ (so der Untertitel) zum monolithi-
schen Block erklärt,84 welcher von der ökonomischen Dominanz wieder direkt 
zur politischen Herrschaft übergeht: 

„So erlischt im Finanzkapital der besondere Charakter des Kapitals. Das Kapital er-
scheint als einheitliche Macht, die den Lebensprozess der Gesellschaft souverän [!] be-
herrscht“ (320). „Das Finanzkapital in seiner Vollendung bedeutet die höchste Stufe 
ökonomischer und politischer Machvollkommenheit [!] in der Hand der Kapitaloligar-
chie. Es vollendet die Diktatur der Kapitalmagnaten“ (518; vgl. Marx, MEW 23, 655 f.).

Dies verändert die Rolle der Politik im Kapitalismus erheblich: die Konkurrenz 
zwischen den Kapitalisten hat sich in diesem Denken gewissermaßen nach außen 
gestülpt: nicht mehr einzelne Kapitalisten treten gegeneinander an, sondern nati-
onal geeinte Blöcke von Monopolen. So erklärt Hilferding die Geburt des Impe-
rialismus aus dem Geist des Finanzkapitals (509).85 Bucharin, der Lenin erst zu 
seinem Imperialismusbuch anregte,86 hat diesen Gedanken durch Überspitzung 
auf den Punkt gebracht: „Der Kapitalismus hat versucht, seine eigene Anarchie 
dadurch zu überwinden, dass er ihr die eiserne Fessel der staatlichen Organisati-

84 Die Tendenz zum Generalkartell zeigt sich darin als ‚verwirklicht’, dass „ein revolu-
tionäres Konzept auf die Eroberung der ‚6 Berliner Großbanken’ gestützt werden 
kann“ (Stephan 1974, 113; Hilferding 1910, 514). Auch Gramsci dachte übrigens in 
monolithischen „Blöcken“. Für ihn waren sie geistig – durch Hegemonie – geeint.  

85 Hilferdings Imperialismustheorie ist älter ist als die von Luxemburg. Der Zusam-
menhang liegt in den Reproduktionsschemen, deren Stabilität Luxemburg nicht ak-
zeptieren wollte, da sie ihr zu affirmativ schienen (2.1.5).  

86 Im Schweizer Exil hat Lenin Bucharins Manuskript gelesen, welches ihn zuerst zu 
einem Vorwort (in: Bucharin 1915), dann zu seiner eigenen Abhandlung zum Impe-
rialismus anregte (siehe Jordan 1974, 212 ff.; R. Kraus 1991). 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-002 - am 14.02.2026, 16:59:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


120 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

on anlegte. Indem er aber die Konkurrenz innerhalb des Staates aufhob, ließ er 
alle Teufel im internationalen Kampf los“ (Bucharin 1915, 191).  

Wenn die Machtstrukturen im Inneren derart verändert sind (der Staat ist jetzt 
erst zum Instrument der herrschenden Klasse geworden, Hilferding 1910, 463), 
so muss sich auch die Optik der Partei der Arbeiterklasse wandeln. Den „Primat 
der Politik“ leitet Hilfering so ein: „Die offenkundige Besitznahme des Staates 
durch die Kapitalistenklasse zwingt unmittelbar jedem Proletarier das Streben 
nach Eroberung der politischen Macht auf“ (1910, 515). Die Politisierung des 
Kapitalismus erzwingt die Politisierung der Arbeiterschaft. Auf Lenin, der nach 
dem Kriegseintritt der europäischen Sozialisten verzweifelt war, muss Hilfer-
dings Buch wie ein Rettungshalm gewirkt haben. Denn aus seiner Analyse ergibt 
sich: wo die Gefahr wächst, da wächst das Rettende auch. 

 „Schafft so das Finanzkapital organisatorisch die letzten Voraussetzungen für den So-
zialismus, so macht es auch politisch den Übergang leichter“ (Hilferding 1910, 514).
„Der Sozialismus hört auf, ein ‚Endziel’ zu sein [...] und wird zu einem wesentlichen 
Bestandteil der unmittelbar praktischen Politik des Proletariats“ (513).  

Zwar unterschieden sich die Ausrichtungen der politischen Machtergreifung: Hil-
ferding wurde später sozialdemokratischer Finanzminister zur Zeit der Weltwirt-
schaftskrise 1929, Lenin dagegen für fünf Jahre Revolutionsführer. Beide aber 
trauten der Politik hinsichtlich der Gestaltung von Wirtschaft und Gesellschaft 
sehr viel zu. Die Ratio dieses Glaubens liegt in der Vermengung von Politik und 
Ökonomie – hier noch einmal in den Worten von Bucharin: „Als der größte Teil-
haber des staatskapitalistischen Trusts ist der moderne Staat seine höchste und 
umfassendste Instanz. Daraus entspringt seine gewaltige, fast ungeheuerliche 
Machtfülle“ (Bucharin 1915, 144).87 Die Transformation des Monopolkapitalis-
mus in den Sozialismus hat man sich somit recht einfach vorgestellt – sogar Hil-
ferding forderte dazu die „Diktatur des Proletariats“ (1910, 518). Durch die histo-
rische Periodisierung glaubte man „dialektisch“, dem Endziel gerade durch die 
Niederlage schon einen Schritt näher gekommen zu sein:  

„In seinem imperialistischen Stadium führt der Kapitalismus bis dicht an die allseitige 
Vergesellschaftung der Produktion heran, er zieht die Kapitalisten […] ohne ihr Wissen 
und gegen ihren Willen in eine Art neue Gesellschaftsordnung hinein, die den Übergang 
von der völlig freien Konkurrenz zur vollständigen Vergesellschaftung bildet“ (Lenin 
1917, 28). „Der Sozialismus ist nichts anderes als staatskapitalistisches Monopol, das 

87 Zwar gebe es nach Bucharin 1915 in der „neuesten Phase des Kapitalismus“ (103) 
auch internationale Kartelle (54 ff.), der Haupttrend aber sei die „‚Nationalisierung’ 
des Kapitals“ (86): „Das Finanzkapital schlägt das gesamte Land in eiserne Fesseln. 
Die ‚Volkswirtschaft verwandelt sich in einen einzigen gewaltigen kombinierten 
Trust“ (131). Bucharin ist deswegen so schnell mit der Deutung bei der Hand, weil 
er dringend etwas bestimmtes ‚erklären’ will – den Krieg: „Der Krieg ist ein Mittel 
der Reproduktion bestimmter Produktionsverhältnisse. Der Eroberungskrieg ist ein 
Mittel der erweiterten Reproduktion dieser Verhältnisse“ (214).

https://doi.org/10.14361/9783839403679-002 - am 14.02.2026, 16:59:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KOMMUNISMUS | 121

                                             

zum Nutzen des ganzen Volkes angewandt wird und dadurch aufgehört hat, kapitalisti-
sches Monopol zu sein“ (LW 25, 369). 

War im „alten“ Stadium durch die empirizistische Lesart die politische Hand-
lungsfähigkeit aufgrund eines übermächtigen ökonomischen Determinismus aus 
dem Blickfeld geraten („So ist der Materialist ein Calvinist ohne Gott“, Bernstein 
1899, 32), so wird jetzt, im „neuen Stadium“, die politische Handlungsfähigkeit
regelrecht beschworen. In der Imperialismustheorie kehrt die Kategorie der 
„Herrschaft“ wieder, deren „buntscheckige Feudalbande“ für Marx bereits in 
nackte ökonomische Sachzwänge aufgelöst waren (MEW 4, 463); ebenso die 
Willkür der Monopolinhaber und der von ihnen bestochenen Opportunisten 
(„Schmeichelei, Lüge, Gaunerei“, Lenin 1916a, 797) – nachdem Marx bereits 
darauf verzichtet hatte, „den einzelnen verantwortlich [zu] machen für Verhält-
nisse, deren Geschöpf er sozial bleibt“.88 Damit führt Lenin ein intentionales 
Moment in seine Analyse ein: statt mit ökonomischen Bedingtheiten habe man es 
mit der Bösartigkeit der Menschen zu tun, die auch entsprechend geahndet wird. 
Dem Abbruch an wissenschaftlicher Rationalität entsprach ein Zuwachs an iden-
titätsstiftender Gewissheit, auf der richtigen Seite zu sein: „Die Lehre von Marx 
ist allmächtig, weil sie wahr ist“ (LW 19, 3). Im gleichen Zug, wie die ökonomi-
sche Theorie von Marx als historisch erledigt betrachtet wurde, steigerten sich 
die politischen Möglichkeiten auch der Kommunisten ins scheinbar Schrankenlo-
se.89 Lenin hat Marxens Intention, zur Anleitung des politischen Handelns eine 
wissenschaftliche Kritik der politischen Ökonomie zu treiben, verwandelt in eine 
„politische Theorie“ (Fetscher 1986, 1987; Kraiker 1977, 2000; Stammer 2001), 
die sich von rationalen und kritischen Standards in ähnlichem Maße losgesagt hat 
wie viele der zeitgleichen bürgerlichen – meist kriegstrunkenen – Tendenzen. 

Diese Konstellation, das theoretische „Primat der Politik“ (siehe Lieber in 
2.2.4), wird noch öfters begegnen. An dieser Stelle ist zu fragen, was ein Ver-
gleich mit der Theorie von Marx aussagt. Hier fällt zunächst die Frage des evolu-
tionären „Übergangs“ ins Auge. Schon der alte Engels hatte vom „Monopolkapi-
tal“ und der Möglichkeit eines solchen Übergangs gesprochen; auf Briefe des 
späten Engels hatte sich schon Bernstein (1899, 34) berufen.90 Auch Marx kannte 
eine „Finanzaristokratie“ (MEW 25, 454) und „Bankokratie“ (MEW 7, 24; MEW 
23, 752, 783), ja er hat sogar den Aktiengesellschaften zugesprochen, „Über-

88 Lenin 1916, 666; MEW 23, 16. Zur Schuldanrechung Einzelner Borkenau 1952, 49.  
89 Wohl darum hat Lenin auf den Vorwurf von Plechanow, der Bolschewismus habe 

einen „subjektiven Idealismus“ zur Grundlage, so überaus heftig reagiert – die Wahr-
heit schmerzt ja oft am meisten (cf. Fn. 49). 

90 Etwa: „die altgerühmte Freiheit der Konkurrenz ist am Ende ihres Lateins und muss 
ihren offenbaren skandalösen Bankrott selbst ansagen. Und zwar dadurch, dass in je-
dem Land die Großindustriellen eines bestimmten Zweigs sich zusammentun zu ei-
nem Kartell zur Regulierung der Produktion. [...] So ist in diesem Zweig [der Che-
mie in England, CH] die Konkurrenz durch das Monopol ersetzt und der künftigen 
Expropriation durch die Gesamtgesellschaft, die Nation, aufs erfreulichste vorgear-
beitet“ (Engels, MEW 25, 453 f.). 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-002 - am 14.02.2026, 16:59:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


122 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

gangsformen“ zur Vergesellschaftung zu sein (MEW 25, 456). Doch er gab sich 
deswegen keinen Illusionen über ein neues Stadium hin, in dem die Siege leichter 
fallen würden, weil man es nur noch mit einem Gegner zu tun haben würde: dem 
politisch-ökonomischen Kartell („Komplex“), welches den Sozialisten dankens-
werterweise zuarbeitet, indem es protosozialistische Institutionen schafft und die 
Zahl der zu bekämpfenden Ausbeuter auf ein Minimum verringert. Nach Marx 
hat man es vielmehr mit einer tiefsitzenden Struktur zu tun, die überall und all-
täglich in der Reproduktion neu vollzogen wird, die sich über das Recht bis in die 
Politik und Kultur zieht, sich dabei aber so vielfach bricht, dass sie mit der einfa-
chen politischen Strategie der Machtübernahme an einigen zentralen Punkten 
kaum zu überwinden ist. Eine solche hätte er zwar nicht abgelehnt – dafür war er 
zu sehr Revolutionär. Doch die Frage ist, inwiefern sich diese Politik auf Marx 
berufen konnte. Der Widerhaken an Marx ist, dass er nicht nur den Kapitalismus 
unbarmherzig analysiert hat, sondern auch die sozialistischen Vorstellungen von 
einer besseren Welt und darauf gegründete politische Strategien. Hilferding und 
Lenin gehen mit diesem Erbe recht leichtfertig um. Sie übernehmen von Marx 
nur, was sie kurzfristig brauchen können (hier die Konzentration und Zentralisa-
tion des Kapitals; MEW 23, 654; Shaikh 1983d), und betrachten den Rest als his-
torisch erledigt. Dies liegt weniger an ihrer „historischen“ Kapital-Lesart91 als 
vielmehr an sachlichen Missverständnissen der politischen Ökonomie.

Theoretisch gründet diese Politisierung in der Lesart der Reproduktionssche-
men und der darauf basierenden Krisentheorie (2.1.5). Für Hilferding stellt die 
erweiterte Reproduktion kein Problem da, da die Marx’schen Schemen gezeigt 
hätten, dass „jede Ausdehnung möglich“ sei, „wenn nur diese Proportionen er-
halten bleiben“ (Hilferding 1910, 344, vgl. 325). Damit missdeutet er Marx’ abs-
traktes Modell als direkte Aussage über die Wirklichkeit („Der schematischen 
Darstellung entspricht die Wirklichkeit vollkommen“, 25). Er ontologisiert das 
Modell (Rosdolsky 1969, 546). Es sei die Aufgabe des Staates, für die Einhal-
tung der Proportionen zu sorgen. Das ist Hilferdings „bewusste Regelung“ der 
Produktion (1910, 2), die im „Generalkartell“ schon vorliege, wenn auch erst „in 
antagonistischer Form“ (319). Bei Marx sind die richtigen Proportionen zu kei-
nem Zeitpunkt eingehalten, oder wenn, dann nur als zufälliges Durchgangstadi-
um. Sie regulieren sich über die Zeit in einem krisenhaften Prozess selbst. Ihr 
Sein ist die Krise, gerade auf diese Weise setzen sie sich durch. Hilferding zer-
reißt diesen Zusammenhang: bei ihm gibt es entweder Krise oder Regulation.92

Hängt das Wohl der Wirtschaft aber an diesem einen Punkt, an der Proportio-
nalität zum gegebenen Zeitpunkt x, so erscheint es als leicht, diese mithilfe einer 
politischen Regulation herzustellen – schließlich wäre dies im Interesse aller Ka-
pitalisten. Es fragt sich nur, warum sie nicht schon längst hergestellt ist.  

91  Zur „logisch/historisch“-Debatte der 1970er Jahre Kittsteiner 1977, Rakowitz 2001. 
92 „Die Krisenmöglichkeit entspringt zwar schon aus der Möglichkeit der ungeregelten 

Produktion, [...] aber ihre Wirklichkeit nur aus einer ungeregelten Produktion“ (Hil-
ferding 1910, 325; 358 etc.). 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-002 - am 14.02.2026, 16:59:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KOMMUNISMUS | 123

                                             

Hilferdings Antwort lautet, dass eben dies der Fall ist. Hier begegnet erneut 
das Überspringen der Logik der Gesellschaft. Wenn überhaupt, dann wäre eine 
solche „Regulation“ nur für die Gesamtwirtschaft möglich – welche aber gerade 
nicht als handlungsfähiges Subjekt konstituiert ist; sie bedürfte großer Machtmit-
tel, um solche Beschlüsse zu fassen und gegen den Willen der Einzelnen durch-
zusetzen, und sie wäre nur von kurzer Dauer, weil auch sie den Absatz der Pro-
dukte nicht vorhersagen kann. Sie würde ähnliche Fehlallokationen verursachen 
wie die anarchische Selbstregulierung (und würde erzwingen, auch noch den 
Konsum zu regulieren, etwa über Lebensmittelkarten). Die Behauptung einer 
Regulation bedürfte einer aufwendigen Beweisführung. Bei Hilferding dagegen 
beruht sie auf einer theoretischen Verdinglichung komplexer und langfristiger 
ökonomischer Kräftegleichgewichte in simple politische Befehle, die keiner 
Vermittlungsinstanzen mehr bedürften, nicht einmal der des Geldes (1910, 318). 
Hilferding nimmt die äußere Erscheinungsweise der Kolonialstaaten, die recht 
gewaltlastig war, als Anzeichen dafür, dass sie auch diese ökonomische Meta-
Funktion, die seine Interpretation des Marx’schen Modells vorsieht („bewusste“ 
Ausführung der ökonomischen Gesetze), tatsächlich ausführen. Dies ist aber kei-
ne theoretische Argumentation, sondern eine phänomenologische Suggestion.93

Mit seiner Deutung der zeitgenössischen Beobachtungen als Manifestationen 
einer „neuen Logik“ des Kapitalismus macht sich Hilferding als Marxist von der 
Marx’schen Theorie frei.94 Dadurch entgeht ihm, dass er erst aufgrund einer 
nachlässigen Rezeption derselben zu seiner Periodisierung kommt. So immuni-
siert beispielsweise eine das Geld betreffende Nachlässigkeit seinen Ansatz in 
einem Zirkel: durch die getrennte Behandlung von „Geld und Ware“ (Hilferding 
1912, vgl. Wolf 1980) kommt er zu neuen Bestimmungen (etwa die „gesell-
schaftlich notwendige Zirkulationsmenge“, 1910, 33; cf. 2.3.5), und die daher ein 
„neues Stadium“ nahelegen. Dieses neue Stadium wiederum rechtfertigt es erst, 
Geld und Ware getrennt zu betrachten.95 Ein näheres Hinsehen zeigt allerdings, 

93 Hilferding macht eine „aus einer konkreten Einschätzung eines bestimmten Staates 
in einer historischen Situation ableitbare These [...] durch ihren Einbau in die Ebene 
der Marx’schen Kapitalanalyse zum Bestandteil einer allgemeinen Theorie über die 
Entwicklung des Kapitalismus“ (Stephan 1974, 114). „Theoriebildung aus Verall-
gemeinerungen gesellschaftlicher Erscheinungen steht u.a. in der Gefahr, aktuelle 
Erscheinungen überzubewerten“ (Jordan 1974, 216). Hilferding ist ‚postmodern’: er 
arbeitet statt mit Argumenten mit „Narrativen“. Dieser Zug hielt sich durch: weitere 
„Phasen“, die aufgrund einiger assoziativ gedeuteter äußeren Erscheinungen ausge-
rufen wurden, waren Fordismus sive Regulationismus und Postfordismus sowie die 
postindustrielle, Dienstleistungs- oder Wissensgesellschaft (2.4.1, Fn. 33). Noch die 
Globalisierungskritik greift teilweise auf Hilferding zurück (cf. Biermann 2001).  

94 „Die Verwirklichung der Marx’schen Konzentrationslehre [...] scheint damit zur 
Aufhebung der Marx’schen Werttheorie zu werden“ (Hilferding 1910, 309; vgl. Kim 
1999, 11).

95 Hilferding betrachtet nicht Waren- und Geldflüsse (W-G-W; G-W-G’) isoliert von-
einander, sondern eigentlich nur den Geldfluss. Die Mystifizierung des „Kapitalfe-
tisch“ (MEW 25, 405), die aus der isolierten Betrachtung des Geldes hervorgeht, 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-002 - am 14.02.2026, 16:59:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


124 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                                                                                                                    

dass Hilferding auf eine Trennung von Waren- und Geldkreisläufen nicht auf-
grund von Beobachtungen schließt, sondern dass sie zu den Grundannahmen sei-
nes Ansatzes gehören. Hilferding isoliert das Geld schon methodisch – er küm-
mert sich vorrangig um Geldmengen und Preise. Dass diese sich „abgekoppelt“ 
hätten, zeigt er nirgends.96 Statt dessen rückt in die Theorie sehr schnell eine Po-
litisierung ökonomischer Kategorien ein. Ist das Geld theoretisch nicht mehr an 
Bewegungen des Wertes der Geldware gekoppelt (1910, 49; cf. Stephan 1974, 
120), so bleibt als regelnde Instanz nur noch der Staat übrig.97

Zu dieser radikalen Neubewertung motivieren ihn einige äußerliche Beobach-
tungen.98 Ähnliche Beobachtungen, wie sie Hilferding machte, konnte auch Marx 
schon machen – weder Konzentration noch Kolonialkriege sind Erscheinungen, 
die zwischen 1883 und 1910 plötzlich vom Himmel gefallen wären. Hilferding 
und Marx unterscheiden sich erst in der theoretischen Bewertung derselben. Eine 
unterschiedliche Bewertung ähnlicher Beobachtungen kann aber nur schwerlich 
die theoretische Annahme eines neuen realen Stadiums rechtfertigen. Die Ab-
weichung Hilferdings von Marx liegt vielmehr im Auseinanderreißen von Stö-
rungen und normalem Fungieren, welche bei Marx ein Komplex sind.  

wird von ihm keineswegs aufgelöst, sondern eher noch befestigt – etwa in seiner 
‚Entdeckung’ des „Gründergewinns“ (1910, 120). Dieser kann auch von produktiven 
Kapitalisten eingenommen werden, die an die Börse gehen. Ein „Gründergewinn“ 
entsteht, wenn sich Aktien über ihrem Wert verkaufen. Dies ist möglich, wenn die 
Dividende höher ist als der übliche Zins – Aktien im Wert von 1000 Einheiten zu ei-
ner Dividende von 10 % sind doppelt so viel wert wie 1000 zu 5 % Zinsen. Also 
wird die Aktie für 2000 verkauft: es entsteht ein „Gründergewinn“ von 1000 (dem 
stehen allerdings Gründerverluste gegenüber, im Ganzen ist es ein Nullsummen-
spiel). Hilferding hat ihn keineswegs ‚entdeckt ‚; er entspricht Marx’ „fiktivem“ Ka-
pital (MEW 25, 485; Bottomore 1983, 100). Weiter fehlt Hilferding die Unterschei-
dung von Wert und Preis (so Stephan 1974, 122 f.; K. Kim 1999, 27), obwohl sich 
doch seine Böhm-Bawerk-Kritik genau darum drehte (Hilferding 1904). Bei Hilfer-
ding ist keine Abweichung des Preises vom Wert möglich, da die Waren direkt einen 
Teil der gesellschaftlichen Arbeitszeit darstellen (1910, 18). 

96 Hilferding spricht von der „Loslösung und Verselbständigung dieser [finanzkapita-
listischen, CH] Prozesse gegenüber der Bewegung des industriellen und kommerziel-
len Kapitals“ (Hilferding 1910, XLII). „Ohne entgegenwirkende Prozesse, die schon 
in der Marx’schen Analyse enthalten sind, einzubeziehen, unterstellt er, dass in der 
Zirkulation die Produktion beeinflusst werden oder gesteuert werden könnte“ 
(Schimkowsky 1974, 174; vgl. ähnlich Stephan 1974, 126, 132; K. Kim 1999, 11, 
27, 123; Zoninsein 1990 und 2000).

97 Damit begründet Cora Stephan ihre These, Hilferding konzipiere mit seiner ‚Geld-
theorie’ eigentlich eine Staatstheorie (1974, 135), und zwar, um damit die politische 
Strategie der Sozialdemokratie theoretisch zu flankieren (114, 118 u.ö.). „Die Orga-
nisation der Zirkulationssphäre soll dem Staat erlauben, in der Herrschaft über ihre 
dinglichen Erscheinungsformen die Widersprüche der Gesellschaft selbst in den 
Griff zu bekommen. Damit ist der Staat das Subjekt des Übergangs zum Sozialis-
mus“ (137, ähnlich K. Kim 1999, 123; Smaldone 2000, 74). 

98 So die Dominanz des Staatspapiergeldes über die Goldmünze; keine wirkliche Neu-
heit gegenüber Marx (cf. MEW 13, 95).  

https://doi.org/10.14361/9783839403679-002 - am 14.02.2026, 16:59:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KOMMUNISMUS | 125

                                             

Abgesehen von möglichen politischen Intentionen, lässt sich die andere Be-
wertung ähnlicher Erscheinungen auf den veränderten theoretischen Bezugsrah-
men zurückführen. Phänomene, die Hilferding als Abweichung von dem Kapita-
lismus der „reinen Konkurrenz“ bewertet (Konzentration und Zentralisation des 
Kapitals sowie unterschiedliche Profitraten in verschiedenen Industrien), sind bei 
Marx gerade Merkmale derselben. Die „Konzentration und Zentralisation des 
Kapitals“ wird durch die Konkurrenz erzwungen, diese wird durch jene daher ge-
rade nicht aufgehoben, sondern bestätigt (Shaikh 1983d). Hilferding kommt des-
wegen zu einer anderen Auffassung, weil seine Konzeption der Konkurrenz, die 
mehr der neoklassischen als der Marx’schen ähnelt, so etwas ausschließt.99

Auch die neue Stufe des Monopols, welches im „Generalkartell“ das vorherr-
schende Charakteristikum sei, hat eine harmonistische Schlagseite, die mit Marx 
nichts mehr zu tun hat: unter ihm „wird das Streben nach Gewinnmaximierung 
offenbar sinnlos“ (Hofmann 1979, 186). Dahinter steht erneut die neoklassische 
Theorie, die die Firmen als passiv konzipiert. „Kriterium des Erfolgs wird nun 
der Güterausstoß allein. Dies ist aber das Prinzip sozialistischer Wirtschaftsfüh-
rung“ (a.O.). Sogar das Geld scheint überflüssig: „Das Geld spielt dann keine 
Rolle. Es kann völlig verschwinden, da es sich ja um Zuteilung von Sachen han-
delt [...] und nicht von Werten“ (Hilferding 1910, 318 f.). Alles dies im Kapita-
lismus – wie ihn die Neoklassik malt (zur Geldlosigkeit derselben Heinrich 2001, 
68 ff., 251; 2.3.5). Es sieht so aus, als brauche es nur geringe Umwandlungen, 
um zum Sozialismus zu kommen. Die politischen und ökonomischen Umwäl-
zungen, die nach Marx nötig wären (MEW 25, 453, 621), fehlen einfach. 

Ebenso unterstellen die Partien über den „Ausgleich der Profitraten“ fälsch-
lich, dass diese bei Marx zu jedem Zeitpunkt gegeben wäre, so dass eine momen-
tane Ungleichverteilung sogleich als eine generelle Abweichung vom Konkur-
renzkapitalismus gewertet wird.100 So etwas gibt es auch bei Marx – gerade in

99   „In Hilferding’s concept of competition, emphasis is laid on the existence of a large 
number of small firms, the absence of collusion, and the free mobility of capital 
among the various industrial activities. No thought is given to the time to make this 
mobility feasible. Each individual industrial firm plays a passive role (as a price ta-
ker) in the process of price determination. As a consequence, Hilferding abandons 
the notion of competition as a struggle in which individual capitals act offensively. 
Once this trivial conception of competition is mistaken for a Marxian interpreta-
tion, a number of phenomena of competition, which are necessary in light of 
Marx’s theory – begin to be viewed by Hilferding as part of a process of general-
ised monopolisation“ (Zoninsein 2000, 278). 

100 Nach Marx sorgen unterschiedliche Durchschnittsprofitraten in verschiedenen In-
dustrien dafür, dass Kapital von einer weniger profitableren in die profitablere In-
dustrie abwandert. Dies erzeugt eine Tendenz zum Ausgleich der Profitraten. Diese 
müssen zu keinem Zeitpunkt wirklich gleich sein, da ständig neue Produktionsme-
chanismen entwickelt werden, die wieder andere Industrien profitabler machen, 
und weil Hindernisse in der Bewegungsfreiheit des Kapitals auftreten (etwa längere 
Umschlagszeiten, Kapitalverkehrskontrollen – wie sie neuerdings von Attac gefor-
dert werden –, natürliche Monopole o.ä.; vgl. MEW 25, 182 ff.). Für Schimkowsky 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-002 - am 14.02.2026, 16:59:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


126 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                                                                                                                    

den permanenten Ungleichverteilungen wirkt sich ja die Tendenz zum Ausgleich 
aus. Hilferding zerreißt den Zusammenhang. Er kommt deswegen zu einer Epo-
cheneinteilung von freiem Konkurrenz- und machtbeherrschten Monopolkapita-
lismus, weil er das Marx’sche Modell der Konkurrenz mit dem neoklassischen 
kurzschließt. Abweichungen von diesem harmonischen Modell werden als eine 
neue Stufe interpretiert, die allerdings wiederum harmonisch ausgelegt wird.

Ist diese Weichenstellung einmal erkannt, lassen sich Hilferdings einzelne 
Belege für größere Machtballungen, die eine freie Konkurrenz verunmöglichten, 
leicht widerlegen. 101 Mit Hilferdings fehlerhafter Ausrufung einer neuen Stufe 
des Finanzkapitals fallen auch die theoretischen Argumente für die Periodisie-
rung, der sich Lenin bedient, um seinen Primat der Politik zu begründen. Die 
„letzte Phase“ des Kapitalismus war weder die des „monopolistischen“, primär 
herrschaftsgebunden, noch des „parasitären oder faulenden“,102 also stagnieren-
den, noch die des „sterbenden“, vor seinem Zusammenbruch stehenden Kapita-
lismus (Lenin 1916a, 784). Besonders diese letzte Bestimmung musste im Laufe 
der KomInternpolitik mehrfach korrigiert werden.103 Der Monopolkapitalismus 
allerdings wurde beibehalten und zum „Staatsmonopolkapitalismus“ erweitert.104

unterliegt Hilferding dem „Irrtum, der im Kapital dargestellte Ausgleichsprozess 
der Profitraten sei als Modell eines funktionierenden Konkurrenzkapitalismus zu 
verstehen. Er sieht deshalb die Notwendigkeit, dieses ‚Modell’ durch Einbeziehung 
neuerer Erscheinungsformen der Realität anzunähern“ (1974, 179). 

101 So die These der Bankenherrschaft: „Nur ein relativ geringer Teil der Kreditge-
schäfte der Bank vermittelt [...] einen Kredit, der tatsächlich der Erweiterung der 
Produktion dient“ (Stephan 1974, 130). Hilferding neigt dazu, „alles Bankierskapi-
tal für anlagefähiges Leihkapital zu halten. Dadurch wird die Einflussmöglichkeit 
der Banken auf die Produktion maßlos überschätzt“ (a.O., 131). „However, there is 
no theoretical or empirical support for the notion that the liquid form of money-
capital would provoke bank domination“ (Zoninsein 2000, 283). „Gegen Hilfer-
dings Theorie von der beherrschenden und planenden Macht des Finanzkapitals 
lassen sich nicht zufällig genau jene Argumente wenden, mit denen Marx die über-
steigerten Vorstellungen der Saint-Simonisten vom Bankwesen kritisierte“ (Har-
dach 1975, 80; vgl. MEW 25, 630; auch in MEW 13, MEW 26, MEW 42; zur 
‚Macht der Banken’ Kotz 1978, Ronge 1979, Pohl 1993, Barth 1995). Es gab zu 
Hilferdings Zeiten wie noch heute das totgesagte Geld, den Konkurrenzkampf über 
Preissenkungen etc. Aus diesem Grunde ist das Buch Finanzkapital nur noch histo-
risch wichtig – inhaltlich wird es kaum rezipiert (Biermann 2001). 

102 Diese Beobachtung ging davon aus, das die Mehrheit der Kapitalisten nur noch von 
Zinseinkünften lebe, also zu bloßen „Kuponschneidern“ geworden sei (vgl. Bucha-
rin 1926a, auch Veblen 1912, Burnham 1941).  

103 Ging die KI noch 1919 von einem „letzten Gefecht“ aus (Protokoll 1921, 171), so 
sprach man 1925 von einer „relativen Stabilisierung“. Stalin löste die KomIntern 
1942 ganz auf und installierte nach dem Kriege betont nichtkommunistische 
„Volksdemokratien“ (vgl. Lieber 1963, 279-352; Hardach 1975, 97-103).

104 Dies geschah erst Mitte der 1950er Jahre, in der DDR vor allem in Werken von 
Kurt Zieschang (synoptisch Zieschang 1967 oder Lehrbücher wie Autorenkollektiv 
1971; IMFS 1972; Becher 1976 etc. Dazu Wirth 1972; Ebbinghaus 1974, darin 
Winkelmann, 45-97; Huffschmid 1975, Hardach 1975, 119-130; G.Krause 1998). 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-002 - am 14.02.2026, 16:59:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KOMMUNISMUS | 127

                                             

Dieser Begriff stellt wenig mehr dar als eine flickschusterlich aufrechterhal-
tene Imperialismusanalyse, in der die Verzögerung der Naherwartung der Kom-
Intern mit Staatsinterventionen „erklärt“ wird.105 Die Theorie wurde, nach Ver-
fügungen von Stalin (1952), zunächst von Eugen Varga und anderen ausgearbei-
tet, und in den 1960er Jahren dann zur offiziellen Theorie des Marxismus-
Leninismus erhoben. Die Residualkategorie des Staates war ein deus ex machina
(Hardach 1975, 129). Marxistische Kritiker dieser Konzeption konnten darum zu 
recht einfordern, dass die Rolle des Staates selbst noch ökonomisch eingeholt 
werden müsse (Neusüß 1972; auch Tristam 1974, 135). Nicht zuletzt aus diesem 
Grund brach in den 1970er Jahren eine Debatte um die marxistische „Staatsablei-
tung“ los, die hier nicht mehr interessiert, von der allerdings klar sein muss, dass 
ihre Voraussetzung Lenins Imperialismusanalyse und der hoffnungslose Versuch 
ihrer Aufrechterhaltung im Leninismus war – selbst noch in den direkten Rück-
griffen auf Marx, die gegen den Leninismus gerichtet waren.106

Auch weitere zentrale theorietaktische Züge Lenins hängen an seiner Imperia-
lismustheorie. Da ist zunächst seine Erklärung dafür, dass die westeuropäischen 
Arbeiter nicht seine Revolutionspläne erfüllten – die These von der bestochenen 
Arbeiteraristokratie. Nach Auffassung Lenins wurde diese aus dem monopolisti-
schen „Surplus“ bezahlt.107 Einen solchen gibt es zwar in der bürgerlichen Theo-
rie (etwa bei Hobson 1902), nicht aber bei Marx.108

105 „Hatte der Kapitalismus [...] nur mit Hilfe der konzentrierten Gewalt der Staats-
macht zur Welt kommen können, so kann heute sein Untergang nur noch durch den 
immer konzentrierteren Einsatz der imperialistischen Staatsmacht verzögert wer-
den“ (Becher 1976, 398). „Lenin hat die Phase des staatsmonopolistischen Kapita-
lismus in ihrer konkreten kriegswirtschaftlichen Erscheinung als Endphase des Ka-
pitalismus konzipiert [LW 25, 395, 423]. Infolgedessen wird [...] der Begriff durch 
den Abbau der Kriegswirtschaft [...] inhaltlich ausgehöhlt“. Das Konzept der End-
phase lässt sich „nicht ohne Verlust der theoretischen Substanz auf unabsehbare 
Zeit prolongieren [...] sie gilt für jede Situation nach 1917 und charakterisiert daher 
keine“ (Hardach 1975, 96; cf. 119 ff.).

106 Flatow 1973, Gerstenberger 1973, Läpple 1973, Projekt Klassenanalyse 1973, 
Blanke 1974, Hennig 1974, Hirsch 1974, Hochberger 1974, Röhrich 1980 (2.3.3, 
Fn. 99). Internationale Staatsdiskussionen argumentierten konkreter (Miliband 
1969, Anderson 1974, Basso 1975, Laclau 1977, Poulantzas 1978). 

107 „Dadurch, dass die Kapitalisten [...] hohe Monopolprofite herausschlagen, bekom-
men sie ökonomisch die Möglichkeit, einzelne Schichten der Arbeiter [...] zu beste-
chen“ (Lenin 1916, 134, cf. 111, 114 u.ö.). Lenins These der „Arbeiteraristokratie“
stützt die Verelendungstheorie wider allen Augenschein, indem sie ihr eine Ver-
schwörungstheorie als Supplement unterlegt: Das „Naturgesetz“ der Verelendung 
(2.1.1, Fn. 11) wurde flickschusterlich aufrechterhalten, indem die Verbesserung 
der Lebenslagen der Arbeitern in Westeuropa als bewusste politische Maßnahme 
seitens der Bourgeoisie interpretiert wurde, die nur eine herrschende Minderheit der 
Arbeiter betreffe und die Arbeiterbewegung entwaffnen solle. Für die machtlose 
Mehrheit der Arbeiter gelte das Gesetz der absoluten Verelendung weiterhin, wie 
auch aus Lenins Revolutionserwartung für Westeuropa ablesbar ist. Dies tradierte 
den deterministischen Fehlschluss und wertete Gewerkschaftsarbeit radikal ab.  

108 Anschließend taucht sie bei Sweezy 1966 auf (Hardach 1975, 117, siehe in 2.3.3). 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-002 - am 14.02.2026, 16:59:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


128 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

Erneut liegt hier eine kurzschlüssige Politisierung ökonomischer Kategorien 
vor – oder vom Sein, nicht vom Denken her gesprochen: eine ökonomietheoreti-
sche Einkleidung eigentlich politischer Entscheidungen (hier eine Absage der 
Bündnispolitik mit gemäßigten Parteien). Im Bedarfsfalle konnte sie auch wieder 
zurückgenommen werden. Theorie und Praxis sind hier amalgamiert.

Lenins Erklärung dafür, dass die Revolution nicht in dem weitesten, sondern 
in dem am wenigsten entwickelten Land stattfinde, hängt ebenfalls an seiner Im-
perialismustheorie.109 Selbst die Planungsdebatte der späten 1920er Jahre ging 
mit Hilferding von der Voraussetzung aus, das „letzte Stadium“ des Kapitalismus 
habe den Kommunisten bereits zentralisierte Strukturen überlassen, die es nur ein 
wenig anders zu nutzen gelte.110 Eine solche Zentralisierung wurde unter Stalin 
unter äußerster Gewaltanwendung allererst geschaffen. Insofern war die verfehlte 
Einschätzung des Kapitalismus im Leninismus nicht nur für den westlichen Mar-
xismus, sondern auch noch für die „politische Ökonomie des Sozialismus“ ver-
fänglich.111 Beachtet man, wie viel im Lehrgebäude des Leninismus theoretisch 
von dieser Imperialismustheorie abhängt, so wird begreiflich, warum an dieser 
Theorie trotz ihres so geringen Erklärungswertes festgehalten wurde. Sie erklärte 
wenig Vorliegendes, aber sie rechtfertigte viel Politisches.112 Wird wie im Leni-
nismus, aber auch in Idealismus und Pragmatismus zwischen Theorie und Praxis 
ungenügend unterschieden, sind diese Aussagen gleichwertig – aber nur dann.  

109 „Die Welt sei durch den Imperialismus zu einer Wirtschaftseinheit zusammenge-
schweißt, und so könne die Revolution auch in solche rückständigen Ländern wie 
Russland beginnen, die ‚isoliert’ noch keineswegs reif für eine soziale Umwälzung 
seien“ (H. Weber 1970, 100; zum Dritte-Welt-Kommunismus u.a. McLellan 1979, 
Sklair 1991 und Neumann 2000). 

110 Lenin glaubte noch im Oktober 1917, eine Inbesitznahme der „Kommandohöhen“ 
würde ausreichen („Die drohende Katastrophe“, LW 25, 337 f.). Der Kriegskom-
munismus von 1918 führte zu Verschärfungen („Abbau von Geldwirtschaft und 
Warenbeziehungen“, so Hardach 1975, 138), die im ABC des Kommunismus (Bu-
charin 1919) als „Sprung in den Sozialismus“ gewertet wurden. Bucharin 1920 ver-
suchte sogar, den kriegsbedingten Rückgang der Produktion als notwendig darzu-
stellen, um die bürgerlichen Strukturen zu zerstören, und stellte sich den zentralisti-
schen Wiederaufbau recht einfach vor. Nach kurzer Unterbrechung durch die NÖP 
1922 (Fn. 18) und der maßvollen Industrialisierung 1924-1928 (Bucharin wechselte 
das Lager und vertrat nun die gemäßigte NÖP-Linie) ging die Industrialisierung un-
ter Stalin immer hemmungsloser vor (vgl. Preobazenskij 1926). Dem Fünfjahres-
plänen versuchte Feldmann 1928 ein theoretisches Fundament zu legen (Hardach 
1975, 131 ff.; zur Planungsdiskussion siehe Pollock 1929, O. Lange 1938, Lieber 
1964 II, 263 ff.; Raupach 1968, Knirsch 1969, Kornai 1992, Merten 1999). 

111 Cf. Wirth 1972, Becher 1976, Krause 1998, Wenzel 1998 und Wiards 2000. 
112 Kuhn 1962, der ähnliche Phänomene in der Wissenschaftsgeschichte untersuchte, 

sagte wenig über die soziale Funktion, die theoretisch überkommene Paradigmen 
gleichwohl noch haben können. Die Hilfsannahmen, die an noch geltendende Para-
digmen „angebaut“ werden, müssen nicht auf derselben theoretischen Ebene liegen, 
sondern können auch ungreifbarer, etwa erkenntnistheoretischer oder ontologischer 
Natur sein. In der Frage der sozialen Funktion von Wissensgehalten hat traditionel-
le Ideologiekritik und Wissenssoziologie weiter geblickt. 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-002 - am 14.02.2026, 16:59:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KOMMUNISMUS | 129

                                             

Bedenkt man, wie wichtig der Leninismus im Gesamtspektrum des Marxis-
mus lange Zeit gewesen ist,113 so wundert es kaum, dass es von marxistischer 
Seite so wenig Zweifel an dem Dogma gab, die Epoche des Monopolkapitalis-
mus, Imperialismus oder gar des Staatsmonopolkapitalismus sei angebrochen. 
Nachdem der Leninismus aber sein größtes „Argument“ – seine politische Macht 
– verloren hat, ist allerdings kaum zu verhehlen, dass dies wenig mehr war als 
ein behelfsmäßigen Versuch, eine „voluntaristische Auslegung des Marxismus“ 
nicht so sehr auf Marx zu gründen, sondern vielmehr gegen Marx theoretisch ab-
zusichern.114 Der Name „Marxismus“ ist hier zum „empty signifier“ (Laclau) 
geworden, zu einem leeren Legitimationstitel für fast beliebig Auffüllbares. 

Dieses Kapitel wollte zeigen, dass der Ansatz von Marx, der über eine polit-
ökonomische Analyse der bürgerlichen Gesellschaft philosophische und politi-
sche Ideologeme sachhaltig hinterfragte, gerade durch seine kommunistische Re-
zeption entökonomisiert und re-ideologisiert worden ist. Bevor wir daran gehen 
können, die Marx’schen Argumente wieder einer Anwendung auf die Kritik der 
neueren Sozialphilosophie zuzuführen, müssen erst die verschiedenen Sedimen-
tierungen des Leninismus abgetragen werden, um nicht erneut mit ihnen ins Ge-
hege zu kommen. Sie stecken in vielen Fällen in den Grundannahmen, auch dort, 
wo es auf den ersten Blick nicht zu erwarten ist: in zentralen soziologischen Pa-
radigmen (2.4) ebenso wie in zahlreichen philosophischen „Marx-Widerlegung-
en“ (2.5) oder in der Kritischen Theorie (2.6, 3.1). Noch heute findet sich etwa in 
den technisch orientierten „Stadien“, die man dem Kapitalismus alle fünf Jahre 
neu unterstellt (Postfordismus, digitaler Kapitalismus, Wissens- oder Informati-
onsgesellschaft etc.), eine tief sitzende Leninistische Erbschaft.

 Die nächste Station auf diesem Weg ist die fachökonomische Theorie (2.3). 
Ihre Fragen wurden an einigen Stellen schon angerissen. In ihr gibt es nun eine 
spiegelverkehrte Entpolitisierung der Ökonomie zu konstatieren. 

113  Noch die letzte Metamorphose des Marxismus vor seiner Auflösung, der „Regula-
tionismus“, stand theoretisch in der leninistischen Linie des Primats der Politik 
auch in der Wirtschaft – eine Umkehr des Marx’schen Ansatzes (Aglietta 1979, 
Hübner 1989; in den USA wurde dieser Strömung „social structure of accumulati-
on“, kurz SSA genannt, cf. Bowles 1987, in Deutschland „Fordismus“, cf. Hirsch 
1986, Altvater 1991, Demirovic 1992). Der Übergang zu nicht-Marx’schen Theo-
rien war daher so leicht, weil schon Lenin und Hilferding sich auf bürgerliche The-
oreme gestützt hatten. Der Linkskeynesianismus, der sich mit Leninschen Assozia-
tionen auffüllen ließ, hielt sich für besonders „radikal“ (Arestis 1994 und die Re-
view of Radical Political Economics, entfernter Laclau 1985). Radikal daran war 
nur die Verabschiedung von Marx zugunsten „bürgerlicher“ Theoreme (2.3.3). 

114  H. Weber 1970, 27, cf. 128. Die marxistische Westlinke hat durchaus versucht, sich 
von dem dominanten Einfluss des Leninismus freizumachen (etwa PKA 1972, Flei-
scher 1973, Rahbehl 1973, Dutschke 1974, Ebbinghaus 1974). Die nachträgliche 
Debatte über den Imperialismus in der Jungle World (Frühjahr 2002) fiel sehr un-
leninistisch aus. Weitere Imperialismustheorien (siehe Luxemburg 1913, Sternberg 
1926) wurden bereits in 2.1.5 kritisiert. 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-002 - am 14.02.2026, 16:59:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

