
7. Fazit: Hegemonie, Kulturkampf und 

sunnitische Privilegien – Was ist Islamismus?

Die in dieser Studie verfolgte Forschungsfrage lautete, wie die Rolle der Religion

im politischen Projekt der AKP aus einer hegemonietheoretischen Perspektive be-

griffen werden kann.Die theoretische Rekonstruktionsarbeit aufgreifend sollen im

Folgenden die Ergebnisse zusammengefasst werden und die Antworten auf die aus

der Diskussion der Forschungsliteratur gewonnenen Fragen nach der räumlichen

und zeitlichen Reichweite von Hegemonietheorie, den Antriebskräften der Islami-

sierung und des Kulturkampfs sowie der Rolle der intellektuellen Trägerschaft des

islamistischen Hegemonieprojekts zugespitzt wiedergegeben werden.

Im Verlauf der Rekonstruktion des Hegemonieprojekts konnten fünf Entwick-

lungsstationen ausgemacht werden. Deren Einteilung ist orientiert an der Position

der sunnitischen Intellektuellen – die als intellektuelle Träger des Projekts identifi-

ziert wurden – innerhalb der Klassenmatrix des untersuchten Raums. Die Statio-

nen verlaufen von der Ablösung der sunnitischen Intellektuellen von den besitzen-

den Klassen in der Spätphase des Osmanischen Reichs und der jungen Republik

über die Wiederanbindung, die Verselbständigung als politische Partei und soziale

Bewegung, das ideologische Vorrücken ins politische Zentrum bis zur schrittwei-

sen Monopolisierung der Staatsapparate.

Während der Einparteienherrschaft der CHP wirkten die religiösen Intellektu-

ellen trotz massiver Einschränkung ihrer Reproduktionsgrundlagen fort. Mit dem

Übergang in ein Mehrparteiensystem unter den Bedingungen des Kalten Krieges

setzte der Wiederaufbau ihrer Infrastruktur ein. Die relativ schwachen sunniti-

schen Intellektuellen waren in dieser Phase in die Strömung des Konservatismus

eingebunden, der sich auf denGroßgrundbesitz und dieHandelsbourgeoisie stütz-

te. Gleichzeitig förderten Teile der kleinen Bourgeoisie und des Kleinbürgertums

die Ausbildung der intellektuellen Trägerschicht des Islamismus im Lokalen durch

den Bau vonMoscheen und theologischen Schulen. Die Beschleunigung des Indus-

trialisierungsprozesses in den 1950er Jahren, mit der die Industriebourgeoisie zur

dominanten Fraktion aufstieg und innerhalb kurzer Zeit Monopolstrukturen aus-

bildete, ging der Verselbständigung der islamistischen Bewegung und der Abspal-

tung von der konservativen Partei voraus. Die komplexe Zusammensetzung einer

https://doi.org/10.14361/9783839453162-009 - am 12.02.2026, 22:49:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


290 Hegemonie und Kulturkampf

zunehmend kapitalistisch dominierten Gesellschaft widerspiegelnd kulminierten

Reibungen zwischen den Monopolen und anderen Kapitalfraktionen gegen Ende

der 1960er Jahre in der Herausbildung des politischen Islam als eigenständige Par-

tei eines Teils der kleinen Bourgeoisie und des Kleinbürgertums. Trotz entwick-

lungspolitischer Differenzen ließen der Antikommunismus und die Bekämpfung

beziehungsweise Kontrolle von Bewegungen der subalternen Klassen die islamis-

tische Bewegung, die sich mit der kleinen Bourgeoisie verbunden hatte, auf einer

Seite mit der großen Bourgeoisie kämpfen. Auch im Militär und in den Reihen

der Kemalisten fand die Bewegung in dieser Phase Bündnispartner. Angesichts ei-

ner Hegemoniekrise in den 1970ern ebnete nach Aufforderung aus der Bourgeoisie

das Militär mit dem 1980er Putsch den Trägern des türkisch-islamischen Hege-

monieprojekts den Weg ins politische Zentrum. Im Aufstieg der Wohlfahrtspartei

RP zunächst in den Kommunen und schließlich auf nationaler Ebene schlug sich

die Symbiose des islamistischen Hegemonieprojekts mit einer sich rapide entwi-

ckelnden kleinindustriellen Bourgeoisie nieder.Mit der AKP stieg die islamistische

Bewegung schließlich in Folge des Zusammenbruchs der tragenden Parteien des

neoliberalen Regimes zur dominanten politischen Kraft im Machtblock auf, die

zwischen den bürgerlichen Klassen moderiert und schrittweise Kontrolle über die

staatlichen Institutionen herstellen konnte.

Als Grundlage für die Zustimmung der ArbeiterInnen zum islamistischen He-

gemonieprojekt konnten konservativ und religiös geprägte soziale Beziehungen in

den Produktions- und Wohnstätten der expandierenden Städte identifiziert wer-

den. Diese so gestalteten Beziehungen waren jedoch nicht immer-schon gegeben.

Sie konnten erst vor demHintergrund der Neoliberalisierung und der Kapitulation

der Sozialdemokratie hergestellt, verändert, stabilisiert und in der Breite wirksam

werden. Konservativ-religiöse Praktiken, in denen sich paternalistisch und patri-

archal geprägte Beziehungen mit einer starken sozialen Kontrolle sowie religiösen

Ritualen verbinden, bilden den gesellschaftlichen Nährboden für den islamischen

Konservatismus der AKP, der mit der Etablierung eines Schulden- und Almosenre-

gimes auf nationaler Ebene weitere ideologisch-kulturelle Wirkkraft entfaltet. In

einer historisch-spezifischen Situation, in der Gewerkschaften, verbriefte sozia-

le Ansprüche und Rechte zurückgedrängt worden sind, offeriert die Religion ei-

nen alternativen Deutungsrahmen und stellt Praktiken zur Verfügung, mit denen

paternalistische Beziehungen als moralisch-richtiges Handeln legitimiert werden

können.

Mit fortschreitender Neoliberalisierung sind in der Regulierung der Klassen-

verhältnisse nicht staatsbürgerliche Rechte auf der Grundlage organisierter Klas-

senlagen, sondern kulturelle Bindung und Nähe dominant geworden. Unter den

Bedingungen einer allgemeinen Tendenz zur Informalisierung von Arbeitsverhält-

nissen sind auch die Mechanismen der Kompromissbildung stärker informell ge-

staltet. In Auseinandersetzung mit der in der Forschungsliteratur aufgeworfenen

https://doi.org/10.14361/9783839453162-009 - am 12.02.2026, 22:49:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Fazit: Hegemonie, Kulturkampf und sunnitische Privilegien – Was ist Islamismus? 291

Frage nach der Reichweite hegemonietheoretischer Annahmen unter neolibera-

len beziehungsweise semi-peripheren Verhältnissen konnte so die These formu-

liert werden, dass der materielle Kompromissrahmen unter den Bedingungen ei-

ner flexibilisierten und dezentralisierten Produktionsstruktur stärker durch infor-

melle und kulturell artikulierte Zugeständnisse gebildet wird. Das Almosenregime

steht im Zentrum eines informellen Klassenkompromisses, der die sozio-politi-

sche Blockbildung – ein Begriff, der im Rahmen dieser Studie eingeführt wurde,

um Hegemoniebildungsprozesse differenzierter erfassen zu können – unter der

praktischen Führung der islamistischen Bewegung ermöglicht.

An diesen Befund schließt die zweite zentrale These dieser Studie an, die die

Frage aufgreift, wie die Position und Bedeutung der intellektuellen Träger des He-

gemonieprojekts, die eine vermittelnde und konsensstiftende Rolle einnehmen,

bestimmt werden kann. Um die Rolle der Trägerschaft zu erfassen, konnte zu-

nächst auf die hegemonietheoretische Definition des Intellektuellen zugegriffen

werden. Dargelegt wurde aus dieser Perspektive, dass die Stellung des Intellektu-

ellen in die Gesamtheit der gesellschaftlichen Arbeitsteilung eingelassen ist. Die

Intellektuellen bilden keine »eigenständige Klasse« (Yıldızoğlu 2016), sondern eine

mit bestimmten Aufgaben befasste Gruppe auf der Grundlage eines in den ge-

sellschaftlichen Widersprüchen angelegten Bedarfs an Organisierung von Hege-

monie. Im Hinblick auf die Positionierung der Intellektuellen des islamistischen

Hegemonieprojekts bedeutete dies, dass sie nicht unbedingt aufgrund ihrer Klas-

senposition, sondern aufgrund der von ihnen wahrgenommenen Aufgabe integrie-

render Bestandteil der bürgerlichen Klasse sind. Sie sind nicht unbedingt Inhaber

der Hegemonie, aber ihre Vermittler. Der religiöse oder islamistische Intellektuelle

kann vielmehr objektiv verschiedenen Klassen angehören. Entscheidend für seine

Bestimmung sind die Assoziation mit dem islamistischen Projekt und die über-

nommene Aufgabe, über religiös artikulierte Ideen und Praktiken die Führung der

Bourgeoisie zu organisieren. Herausgearbeitet wurde auf dieser Grundlage, dass

der Nexus zwischen islamisch-konservativenWeltauffassungen und dem kapitalis-

tischen Entwicklungsprogramm über die Herstellung eines Kollektivwillens durch

diese Intellektuellen vermittelt wird. In diesen Kollektivwillen eingelassen ist ei-

ne bestimmte Auffassung gesellschaftlicher Verhältnisse, mit der den subalternen

Klassen die Position von Hilfsempfängern zugewiesen, paternalistische Beziehun-

gen, soziale Ungleichheit und Reichtum legitimiert werden. Als Orte der Bildung

des Kollektivwillens wurden Schulen, Heime, Moscheen, Korankurse, Sohbet, öf-

fentliches Fastenbrechen oder Gebete in Betrieben bestimmt. In ihnen geben re-

ligiöse Intellektuelle ein die von Widersprüchen durchzogene Gesellschaft durch

Religion verbindendes Wissen, eine bestimmte Sicht auf und Haltung zur Gesell-

schaft weiter.

Im Zuge der Diskussion der intellektuellen Aufgaben wurden verschiedene

Gruppen in den Blick genommen. Als erstes ist eine Gruppe zu nennen, die eine

https://doi.org/10.14361/9783839453162-009 - am 12.02.2026, 22:49:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


292 Hegemonie und Kulturkampf

Doppelstellung einnimmt. Sie ist Inhaberin und Vermittlerin von Hegemonie

zugleich. Sie besteht aus Rentiers und Mitgliedern der Bourgeoisie, die sich in

Verbänden und in der politischen Partei organisieren, religiös artikulierte intel-

lektuelle Führungsaufgaben finanzieren, aber auch selbst wahrnehmen, so im

direkten Kontakt mit ihren ArbeiterInnen oder indirekt über Medien. Diese Grup-

pe wurde als islamische Bourgeoisie und Rentiers gefasst. Die anderen Gruppen,

die intellektuelle Führungsaufgaben wahrnehmen, konnten dem Kleinbürgertum

zugerechnet werden. Sie sind in dieser Studie als Journalisten, Schriftsteller,

Anwälte, Wissenschaftler, Manager, professionelle Politiker, Lehrer, Erzieher,

Bürokraten und Funktionäre in Erscheinung getreten. Als besonderer Typ des

religiösen Intellektuellen tritt aus dieser Gruppe der Religionsgelehrte – der Ulema

– hervor, der in der Bürokratie, in Schulen, Universitäten sowie Gemeinschaften

organisiert ist. Die Ulema bilden die maßgebliche Gruppe, die dem Projekt eine

besondere Dynamik verleiht, indem sie sich einen Sonderstatus und Privilegien

erkämpft hat. Ihre Institutionen sind über die Jahrzehnte stark expandiert, wo-

durch ihre Interventionsmöglichkeiten in die Regulierung des gesellschaftlichen

Zusammenlebens erweitert und inzwischen zur Grundlage für Forderungen nach

Ausweitung auch in den Rechtsbereich geworden sind.

Als Besonderheit der Ulema im Unterschied zu anderen intellektuellen Grup-

pen, die die bürgerliche Vergesellschaftung hervorgebracht hat, manifestiert sich,

dass ihre Reproduktion nicht nur an eine spezifische Ideologie und Profession,

sondern auch an die Ausbildung einer relativ eigenständigen Infrastruktur gekop-

pelt ist, die durch die Verknüpfung mit exklusiven Einkommensmöglichkeiten zu

einer Privilegienstruktur wird. Der Erhalt und der Ausbau dieser Privilegienstruk-

tur, die maßgeblich über die Diyanet, die theologischen Ausbildungsstätten und

die Organisationen der religiösen Gemeinschaften hergestellt wird, konnte als ein

objektives Gruppeninteresse der Ulema bestimmt werden. Durch die Identifizie-

rung dieses Gruppeninteresses entstand die Notwendigkeit, die Reproduktion der

Intellektuellen theoretisch neu zu fassen. Sie ist erfolgt durch eine ressourcentheo-

retische Erweiterung der Hegemonietheorie unter Rückgriff auf Bourdieus Kapi-

taltheorie, die für diese Studie adaptiert wurde. Diese Erweiterung erwies sich

insbesondere als entscheidend, da die Ulema nicht nur über relativ eigenständige

Institutionen verfügen, die ihnen exklusive Reproduktionsmöglichkeiten eröffnen

und organisiertes Handeln ermöglichen. Eingelassen in gesellschaftliche Kämpfe

um Hegemonie und in (zum Teil instrumenteller) Allianz mit der Bourgeoisie sind

sie vielmehr zu Ausbildern und Vermittlern kultureller und sozialer Ressourcen

avanciert, die privilegierte Zugänge für Positionen in allen gesellschaftlichen Fel-

dern eröffnen. Der sukzessiven Übernahme der Position von Ausbildern durch die

Ulema folgt eine breite gesellschaftliche Streuung der für das islamistische He-

gemonieprojekt charakteristischen islamisch-konservativen Weltauffassungen in

alle Bereiche der Kultur- und Wissensproduktion. Umso häufiger sie ihre Schüler

https://doi.org/10.14361/9783839453162-009 - am 12.02.2026, 22:49:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Fazit: Hegemonie, Kulturkampf und sunnitische Privilegien – Was ist Islamismus? 293

in die staatlichen Behörden sowie in die »zivilgesellschaftlichen« Verästelungen der

Gesellschaft entsenden, desto wertvoller werden die religiösen Ressourcen, die sie

vermitteln.

Mit Blick auf diesen Vorgang ermöglichte die ressourcentheoretische Erwei-

terung, die Dynamik hinter dem Aufstieg des politischen Islam genauer zu be-

stimmen und begrifflich zu fassen: Der Aufstieg des politischen Islam beruht auf

Kämpfen, durch die kulturelle Ressourcen wie theologisches Wissen, Wissen über

religiöse Praktiken und soziale Ressourcen wie die Zugehörigkeit zu einer reli-

giösen Gruppe oder einem islamischen Netzwerk – Gemeinschaften, Imam Hatip

Kollektiv, politische Partei – zu Voraussetzungen für den Zugang zu gesellschaft-

lichen Positionen und ökonomischen Praktiken werden. Mit der Identifizierung

dieses Zusammenhangs wird eine Entwicklung begreifbar, die parallel zur auf der

politischen Ebene stattfindenden schrittweisen Monopolisierung der Staatsappa-

rate durch die AKP verläuft. Ausgestattet mit einem strategischen Bewusstsein

streiten die religiösen Intellektuellen entschieden um die Vorrangstellung in der

Ausübung gesellschaftlicher Führung. Quantitativ erfassbarer Entwicklungsstand

dieses Strebens ist die Expansion von Korankursen, theologischen Schulen und

Fakultäten sowie die Zunahme der politischen Selbstzuschreibung in der Bevölke-

rung als »religiös«. Qualitativ erfassbar ist dieses Streben im Vordringen in allen

Bildungs- und Erziehungsinstitutionen der Gesellschaft, in der Förderung und Be-

vorzugung türkisch-sunnitischer Intellektueller im gesamten öffentlichen Dienst,

im allgemeinen Konformitätsdruck oder dadurch, dass der Erwerb religiöser Res-

sourcen als Voraussetzung für eine erfolgreiche Bildungslaufbahn angesehen wird.

Als Antwort auf die Frage nach den Antriebskräften der Islamisierungsdyna-

mik und des Kulturkampfs kann so ein Ringen um gesellschaftliche Positionen er-

mittelt werden, das die Allokation ökonomischer Mittel zugunsten von Intellektu-

ellen, die mit dem islamistischen Hegemonieprojekt assoziiert sind, umschließt.

Folglich kämpfen islamistische Intellektuelle auch nicht nur anstelle einer Frak-

tion oder Bourgeoisie. Sie kämpfen ebenso für die Reproduktion ihrer eigenen

Positionen, die unter Verhältnissen ungleicher Verteilung die Form von Privilegi-

en annehmen. Die Islamisierungsdynamik ist somit Resultat der Bipolarität des

Kulturkampfs als Ausübung von Hegemonie und Inwertsetzung von Ressourcen

beziehungsweise Voranbringen des objektiven Gruppeninteresses. Diese Dynamik

bewirkt im Umkehreffekt die Abwertung säkular und nicht-sunnitisch artikulier-

ter Ressourcen. Sie schlägt sich in den gesellschaftlichen Auseinandersetzungen als

Ausgrenzungspraxis gegenüber säkularen und nicht-sunnitischen Praktiken bezie-

hungsweise in der Verfolgung und Verdrängung säkularer, atheistischer und nicht-

sunnitischer Kultur- und Wissensproduzenten nieder. Gerechtfertigt wird diese

Praxis mit der Behauptung eines überlegenen Wissens, einer überlegenen Wahr-

heit und Moral. Der Kulturkampf, so lässt sich zusammenführend formulieren,

https://doi.org/10.14361/9783839453162-009 - am 12.02.2026, 22:49:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


294 Hegemonie und Kulturkampf

zeichnet sich durch Exklusions-, Diskriminierungs- und Assimilationspraktiken

aus, die politische, kulturelle und ökonomische Aspekte in sich vereinen.

Indem die materielle Reproduktion gesellschaftlicher Gruppen und die Alloka-

tion des gesellschaftlich produzierten Reichtums auch auf der Ebene von Vertei-

lungsverhältnissen zweiten Grades in den Blick genommen wird, kann der Kultur-

kampf also als Konkurrenzkampf bestimmt werden, der mit ökonomischen Allo-

kationsmechanismen verknüpft ist. In diesem Kampf befinden sich die religiösen

Intellektuellen seit etwa 70 Jahren wieder in der Offensive. Doch obgleich sich das

islamistische Projekt auf das Osmanische Reich beruft, geht die Reichweite der be-

reits etablierten islamistischen Infrastruktur weit über die Wirkungsmöglichkei-

ten der sunnitischen Intellektuellen im Osmanischen Reich hinaus. Die religiösen

Intellektuellen haben ein wesentlich feingliedriger gestaltetes »zivilgesellschaftli-

ches« Netz gesponnen. Über die Bildungsinstitutionen erreichen sie die gesamte

Gesellschaft, Institutionen anderer Glaubensgruppen, die ihre Reichweite im Os-

manischen Reich begrenzt hatten, sind nicht (mehr) oder kaum noch vorhanden.

Sie verfügen über materielle Mittel auf der Grundlage fortgeschrittener Produk-

tivkräfte, vermittels derer sie auf allen Felder gestaltend auf die Beziehungen zwi-

schen den sozialen Klassen einwirken können. Der Kompromiss, der in der Türkei

vor einem Jahrhundert unter der Bezeichnung Laizität eingeführt und durch den

aufgeklärtes Wissen und religiöse Erziehung nebeneinander gestellt wurden, ist

jedenfalls weitgehend erodiert. Konzepte wie »Säkularisierung des Islam« (Tuğal

2009) und »Post-Islamismus« (Bayat 2013) haben die Sicht auf diese Erosion und

die Entwicklungstendenzen des islamistischen Projekts verstellt.

Abschließend bleibt zu fragen, welche Grenzen des islamistischen Hegemonie-

projekts erkennbar geworden sind und mit welchen Aussichten für die weitere po-

litische Entwicklung diese verbunden sein können. Als ökonomische Achillesferse

des islamistischen Hegemonieprojekts tritt der hohe Verschuldungsstand privater

Unternehmen und Haushalte hervor. Über ihn kommt die Fragilität des neolibera-

len Entwicklungsmodells an der Peripherie kapitalistischer Zentren zumAusdruck.

Im Fall einer ökonomischen Krise sind eine Verschärfung von Kämpfen im Macht-

block und eine Zunahme von Machtkämpfen zwischen den einzelnen Konstituen-

ten des islamistischen Projekts – den islamischen Gemeinschaften – zu erwarten.

Durch das Fehlen einer organisierten politischen Alternative zum kapitalistischen

Almosenregime fehlt allerdings eine gesellschaftliche Kraft, durch die das islamis-

tischeHegemonieprojekt herausgefordert und das ökonomische Krisenpotential in

eine Hegemoniekrise transformiert werden könnte. Damit sind auch die Aussich-

ten auf den (Wieder-)Aufbau einer Grenze des Projekts, die aus seiner historischen

Entwicklungsgeschichte bestimmt werden kann, gering. Sie bestand im sozialde-

mokratisch institutionalisierten Klassenkompromiss, der mit den sozialistischen

Initiativen der 1960er und 1970er Jahre interagierend emanzipative Bewegungen

der Subalternen ermöglicht hatte. Das Potential einer sozialdemokratischen Bewe-

https://doi.org/10.14361/9783839453162-009 - am 12.02.2026, 22:49:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Fazit: Hegemonie, Kulturkampf und sunnitische Privilegien – Was ist Islamismus? 295

gung bestünde darin, die prekarisiertenMassen aus der paternalistischen Führung

der religiösen Intellektuellen zu lösen. Noch in den 1990er Jahren war ein solches

Potential erkennbar, als die EinwohnerInnen der heutigen islamistischenHochbur-

gen mehrheitlich sozialdemokratisch agierten. Doch hat die weitere Entwicklung

die Grenzen der sozialdemokratischen Politik aufgezeigt. Ihre TrägerInnen ließen

die emanzipativen Bewegungen der subalternen Klassen zugunsten neoliberaler

Politik fallen, während die Bourgeoisie sich umorientierte und Bündnisse mit den

kulturkämpferischen Intellektuellen einging. Der sozialdemokratische Kurswech-

sel trug objektiv dazu bei, dass das paternalistische Armutsregime expandieren, die

Beschäftigten in ein konservativ-islamisch geprägtes soziales Netz eingebunden

werden konnten und die Bewegungsspielräume für eine emanzipative Formierung

der Arbeiterschaft geringer geworden sind.

In säkular geprägten Kommunen treten als Grenzen des islamistischen He-

gemonieprojekts der Neo-Kemalismus und mancherorts der völkische Türkismus

auf. Sie versprechen jedoch keine demokratisch artikulierte soziale Emanzipati-

on, sondern eine Verschärfung des Kulturkampfs unter neoliberalen Bedingungen.

Letztendlich stabilisieren beide Strömungen das islamistische Projekt sogar, da sie

mit einer rassistischen Ausgrenzungspraxis gegenüber KurdInnen artikuliert sind

und das Entstehen einer politischen Alternative behindern, die auch für diejenigen

attraktiv werden kann, die in die islamistische Bewegung integriert waren, jedoch

Zweifel entwickelt haben, von ihr abgerückt oder abgestoßen worden sind.

Als Ausblick lässt sich hinzufügen, dass in jüngerer Zeit konturenhaft ein wi-

dersprüchlicher Wandel in der kemalistischen Artikulation des Kulturkampfs er-

kennbar geworden ist. Die CHP hat sich einerseits dem islamischen Konservatis-

mus angenähert und verteidigt den Laizismus nicht mehr offensiv. Während sie

die Repression gegen die kurdische Bewegung auf der nationalen Ebene mitträgt,

hat sie sich andererseits auf kommunaler Ebene wahltaktischen Arrangements mit

der Bewegung geöffnet. Abzuwarten bleibt, inwiefern die hierauf erfolgte Nieder-

lage der AKP gegenüber CHP-Kandidaten in den Großstädten Ankara und Istanbul

bei den Kommunalwahlen von 2019 auchmit einer Transformation der alltäglichen

kemalistischen Ausgrenzungspraxis einhergehen sowie die expansive Dynamik der

islamistischen Intellektuellen und ihrer Institutionen aufhalten wird. Hervorzu-

heben ist in diesem Zusammenhang, dass die einzelnen politischen Parteien des

islamistischen Projekts bisher alle an bestimmte Grenzen gestoßen sind, während

die Reproduktionsstätten der sunnitischen Intellektuellen erhalten geblieben und

ausgebaut worden sind. Der kemalistische Wandel ist bislang jedenfalls nicht ver-

bunden mit einer politisch artikulierten Alternative zur neoliberalen Politik und

zum paternalistischen Armutsregime, das die sozio-ökonomische Reproduktions-

basis des islamistischen Projekts bildet. Eine Loslösung der Werktätigen von der

religiösen Führung bleibt damit auf lange Sicht auch bei Verschärfung ihrer sozia-

len Lage infolge ökonomischer Krisen fraglich.

https://doi.org/10.14361/9783839453162-009 - am 12.02.2026, 22:49:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


296 Hegemonie und Kulturkampf

Eine partielle, weil auf das kulturelle Feld begrenzte Herausforderung für das

islamistische Hegemonieprojekt besteht in der kurdischen Bewegung. Die Bewe-

gung hat durch ihre Kämpfe ein säkulares Hegemonieprojekt und eine Perspekti-

ve hervorgebracht, die der paternalistischen Integration Grenzen setzt, Befreiung

nicht in ein Jenseits verschiebt und trotz aller Rückschläge von großen Teilen der

kurdischen Bevölkerung getragen wird. Schließlich ließ der Juni-Aufstand im Jahr

2013 eine potentielle Grenze nicht nur des islamistischen Projekts erkennbar wer-

den. Mit dem Aufstand zeichnete sich die Entstehung einer libertären und kapita-

lismuskritischen Bewegung ab, die sich jedoch nicht zu einem stabilen politischen

Projekt formieren konnte, womit sie das uneingelöste Gegenstück zur kulturkämp-

ferischen Reproduktion des neoliberalen Akkumulationsregimes verblieb.

https://doi.org/10.14361/9783839453162-009 - am 12.02.2026, 22:49:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

