1. Fazit: Hegemonie, Kulturkampf und
sunnitische Privilegien - Was ist Islamismus?

Die in dieser Studie verfolgte Forschungsfrage lautete, wie die Rolle der Religion
im politischen Projekt der AKP aus einer hegemonietheoretischen Perspektive be-
griffen werden kann. Die theoretische Rekonstruktionsarbeit aufgreifend sollen im
Folgenden die Ergebnisse zusammengefasst werden und die Antworten auf die aus
der Diskussion der Forschungsliteratur gewonnenen Fragen nach der raumlichen
und zeitlichen Reichweite von Hegemonietheorie, den Antriebskraften der Islami-
sierung und des Kulturkampfs sowie der Rolle der intellektuellen Trigerschaft des
islamistischen Hegemonieprojekts zugespitzt wiedergegeben werden.

Im Verlauf der Rekonstruktion des Hegemonieprojekts konnten fiinf Entwick-
lungsstationen ausgemacht werden. Deren Einteilung ist orientiert an der Position
der sunnitischen Intellektuellen — die als intellektuelle Triger des Projekts identifi-
ziert wurden — innerhalb der Klassenmatrix des untersuchten Raums. Die Statio-
nen verlaufen von der Ablésung der sunnitischen Intellektuellen von den besitzen-
den Klassen in der Spitphase des Osmanischen Reichs und der jungen Republik
iiber die Wiederanbindung, die Verselbstindigung als politische Partei und soziale
Bewegung, das ideologische Vorriicken ins politische Zentrum bis zur schrittwei-
sen Monopolisierung der Staatsapparate.

Wihrend der Einparteienherrschaft der CHP wirkten die religiésen Intellektu-
ellen trotz massiver Einschriankung ihrer Reproduktionsgrundlagen fort. Mit dem
Ubergang in ein Mehrparteiensystem unter den Bedingungen des Kalten Krieges
setzte der Wiederaufbau ihrer Infrastruktur ein. Die relativ schwachen sunniti-
schen Intellektuellen waren in dieser Phase in die Stromung des Konservatismus
eingebunden, der sich auf den Grofigrundbesitz und die Handelsbourgeoisie stiitz-
te. Gleichzeitig forderten Teile der kleinen Bourgeoisie und des Kleinbiirgertums
die Ausbildung der intellektuellen Tragerschicht des Islamismus im Lokalen durch
den Bau von Moscheen und theologischen Schulen. Die Beschleunigung des Indus-
trialisierungsprozesses in den 1950er Jahren, mit der die Industriebourgeoisie zur
dominanten Fraktion aufstieg und innerhalb kurzer Zeit Monopolstrukturen aus-
bildete, ging der Verselbstindigung der islamistischen Bewegung und der Abspal-
tung von der konservativen Partei voraus. Die komplexe Zusammensetzung einer

12.02.2028, 22:48:18.


https://doi.org/10.14361/9783839453162-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

290

Hegemonie und Kulturkampf

zunehmend kapitalistisch dominierten Gesellschaft widerspiegelnd kulminierten
Reibungen zwischen den Monopolen und anderen Kapitalfraktionen gegen Ende
der 1960er Jahre in der Herausbildung des politischen Islam als eigenstindige Par-
tei eines Teils der kleinen Bourgeoisie und des Kleinbiirgertums. Trotz entwick-
lungspolitischer Differenzen lieflen der Antikommunismus und die Bekimpfung
beziehungsweise Kontrolle von Bewegungen der subalternen Klassen die islamis-
tische Bewegung, die sich mit der kleinen Bourgeoisie verbunden hatte, auf einer
Seite mit der groflen Bourgeoisie kimpfen. Auch im Militir und in den Reihen
der Kemalisten fand die Bewegung in dieser Phase Biindnispartner. Angesichts ei-
ner Hegemoniekrise in den 1970ern ebnete nach Aufforderung aus der Bourgeoisie
das Militir mit dem 1980er Putsch den Trigern des tiirkisch-islamischen Hege-
monieprojekts den Weg ins politische Zentrum. Im Aufstieg der Wohlfahrtspartei
RP zunichst in den Kommunen und schlieflich auf nationaler Ebene schlug sich
die Symbiose des islamistischen Hegemonieprojekts mit einer sich rapide entwi-
ckelnden kleinindustriellen Bourgeoisie nieder. Mit der AKP stieg die islamistische
Bewegung schliefilich in Folge des Zusammenbruchs der tragenden Parteien des
neoliberalen Regimes zur dominanten politischen Kraft im Machtblock auf, die
zwischen den biirgerlichen Klassen moderiert und schrittweise Kontrolle iiber die
staatlichen Institutionen herstellen konnte.

Als Grundlage fiir die Zustimmung der ArbeiterInnen zum islamistischen He-
gemonieprojekt konnten konservativ und religios geprigte soziale Beziehungen in
den Produktions- und Wohnstitten der expandierenden Stidte identifiziert wer-
den. Diese so gestalteten Beziehungen waren jedoch nicht immer-schon gegeben.
Sie konnten erst vor dem Hintergrund der Neoliberalisierung und der Kapitulation
der Sozialdemokratie hergestellt, verindert, stabilisiert und in der Breite wirksam
werden. Konservativ-religiose Praktiken, in denen sich paternalistisch und patri-
archal geprigte Beziehungen mit einer starken sozialen Kontrolle sowie religiésen
Ritualen verbinden, bilden den gesellschaftlichen Nihrboden fir den islamischen
Konservatismus der AKP, der mit der Etablierung eines Schulden- und Almosenre-
gimes auf nationaler Ebene weitere ideologisch-kulturelle Wirkkraft entfaltet. In
einer historisch-spezifischen Situation, in der Gewerkschaften, verbriefte sozia-
le Anspriiche und Rechte zuriickgedringt worden sind, offeriert die Religion ei-
nen alternativen Deutungsrahmen und stellt Praktiken zur Verfugung, mit denen
paternalistische Beziehungen als moralisch-richtiges Handeln legitimiert werden
konnen.

Mit fortschreitender Neoliberalisierung sind in der Regulierung der Klassen-
verhiltnisse nicht staatsbiirgerliche Rechte auf der Grundlage organisierter Klas-
senlagen, sondern kulturelle Bindung und Nihe dominant geworden. Unter den
Bedingungen einer allgemeinen Tendenz zur Informalisierung von Arbeitsverhalt-
nissen sind auch die Mechanismen der Kompromissbildung stirker informell ge-
staltet. In Auseinandersetzung mit der in der Forschungsliteratur aufgeworfenen

12.02.2028, 22:48:18.


https://doi.org/10.14361/9783839453162-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7. Fazit: Hegemonie, Kulturkampf und sunnitische Privilegien - Was ist Islamismus?

Frage nach der Reichweite hegemonietheoretischer Annahmen unter neolibera-
len beziehungsweise semi-peripheren Verhiltnissen konnte so die These formu-
liert werden, dass der materielle Kompromissrahmen unter den Bedingungen ei-
ner flexibilisierten und dezentralisierten Produktionsstruktur stirker durch infor-
melle und kulturell artikulierte Zugestindnisse gebildet wird. Das Almosenregime
steht im Zentrum eines informellen Klassenkompromisses, der die sozio-politi-
sche Blockbildung - ein Begriff, der im Rahmen dieser Studie eingefiithrt wurde,
um Hegemoniebildungsprozesse differenzierter erfassen zu konnen — unter der
praktischen Fithrung der islamistischen Bewegung ermoglicht.

An diesen Befund schliefdt die zweite zentrale These dieser Studie an, die die
Frage aufgreift, wie die Position und Bedeutung der intellektuellen Triger des He-
gemonieprojekts, die eine vermittelnde und konsensstiftende Rolle einnehmen,
bestimmt werden kann. Um die Rolle der Trigerschaft zu erfassen, konnte zu-
nichst auf die hegemonietheoretische Definition des Intellektuellen zugegriffen
werden. Dargelegt wurde aus dieser Perspektive, dass die Stellung des Intellektu-
ellen in die Gesamtheit der gesellschaftlichen Arbeitsteilung eingelassen ist. Die
Intellektuellen bilden keine »eigenstindige Klasse« (Yildizoglu 2016), sondern eine
mit bestimmten Aufgaben befasste Gruppe auf der Grundlage eines in den ge-
sellschaftlichen Widerspriichen angelegten Bedarfs an Organisierung von Hege-
monie. Im Hinblick auf die Positionierung der Intellektuellen des islamistischen
Hegemonieprojekts bedeutete dies, dass sie nicht unbedingt aufgrund ihrer Klas-
senposition, sondern aufgrund der von ihnen wahrgenommenen Aufgabe integrie-
render Bestandteil der biirgerlichen Klasse sind. Sie sind nicht unbedingt Inhaber
der Hegemonie, aber ihre Vermittler. Der religiose oder islamistische Intellektuelle
kann vielmehr objektiv verschiedenen Klassen angehéren. Entscheidend fiir seine
Bestimmung sind die Assoziation mit dem islamistischen Projekt und die iiber-
nommene Aufgabe, tiber religios artikulierte Ideen und Praktiken die Fithrung der
Bourgeoisie zu organisieren. Herausgearbeitet wurde auf dieser Grundlage, dass
der Nexus zwischen islamisch-konservativen Weltauffassungen und dem kapitalis-
tischen Entwicklungsprogramm iiber die Herstellung eines Kollektivwillens durch
diese Intellektuellen vermittelt wird. In diesen Kollektivwillen eingelassen ist ei-
ne bestimmte Auffassung gesellschaftlicher Verhiltnisse, mit der den subalternen
Klassen die Position von Hilfsempfingern zugewiesen, paternalistische Beziehun-
gen, soziale Ungleichheit und Reichtum legitimiert werden. Als Orte der Bildung
des Kollektivwillens wurden Schulen, Heime, Moscheen, Korankurse, Sohbet, 6f-
fentliches Fastenbrechen oder Gebete in Betrieben bestimmt. In ihnen geben re-
ligiose Intellektuelle ein die von Widerspriichen durchzogene Gesellschaft durch
Religion verbindendes Wissen, eine bestimmte Sicht auf und Haltung zur Gesell-
schaft weiter.

Im Zuge der Diskussion der intellektuellen Aufgaben wurden verschiedene
Gruppen in den Blick genommen. Als erstes ist eine Gruppe zu nennen, die eine

12.02.2028, 22:48:18.

291


https://doi.org/10.14361/9783839453162-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

292

Hegemonie und Kulturkampf

Doppelstellung einnimmt. Sie ist Inhaberin und Vermittlerin von Hegemonie
zugleich. Sie besteht aus Rentiers und Mitgliedern der Bourgeoisie, die sich in
Verbinden und in der politischen Partei organisieren, religios artikulierte intel-
lektuelle Fithrungsaufgaben finanzieren, aber auch selbst wahrnehmen, so im
direkten Kontakt mit ihren ArbeiterInnen oder indirekt iiber Medien. Diese Grup-
pe wurde als islamische Bourgeoisie und Rentiers gefasst. Die anderen Gruppen,
die intellektuelle Fithrungsaufgaben wahrnehmen, konnten dem Kleinbiirgertum
zugerechnet werden. Sie sind in dieser Studie als Journalisten, Schriftsteller,
Anwilte, Wissenschaftler, Manager, professionelle Politiker, Lehrer, Erzieher,
Biirokraten und Funktionire in Erscheinung getreten. Als besonderer Typ des
religiosen Intellektuellen tritt aus dieser Gruppe der Religionsgelehrte — der Ulema
— hervor, der in der Biirokratie, in Schulen, Universititen sowie Gemeinschaften
organisiert ist. Die Ulema bilden die mafigebliche Gruppe, die dem Projekt eine
besondere Dynamik verleiht, indem sie sich einen Sonderstatus und Privilegien
erkampft hat. Ihre Institutionen sind iiber die Jahrzehnte stark expandiert, wo-
durch ihre Interventionsméglichkeiten in die Regulierung des gesellschaftlichen
Zusammenlebens erweitert und inzwischen zur Grundlage fiir Forderungen nach
Ausweitung auch in den Rechtsbereich geworden sind.

Als Besonderheit der Ulema im Unterschied zu anderen intellektuellen Grup-
pen, die die biirgerliche Vergesellschaftung hervorgebracht hat, manifestiert sich,
dass ihre Reproduktion nicht nur an eine spezifische Ideologie und Profession,
sondern auch an die Ausbildung einer relativ eigenstindigen Infrastruktur gekop-
pelt ist, die durch die Verkniipfung mit exklusiven Einkommensmaglichkeiten zu
einer Privilegienstruktur wird. Der Erhalt und der Ausbau dieser Privilegienstruk-
tur, die mafigeblich iiber die Diyanet, die theologischen Ausbildungsstitten und
die Organisationen der religiésen Gemeinschaften hergestellt wird, konnte als ein
objektives Gruppeninteresse der Ulema bestimmt werden. Durch die Identifizie-
rung dieses Gruppeninteresses entstand die Notwendigkeit, die Reproduktion der
Intellektuellen theoretisch neu zu fassen. Sie ist erfolgt durch eine ressourcentheo-
retische Erweiterung der Hegemonietheorie unter Riickgriff auf Bourdieus Kapi-
taltheorie, die fiir diese Studie adaptiert wurde. Diese Erweiterung erwies sich
insbesondere als entscheidend, da die Ulema nicht nur tiber relativ eigenstindige
Institutionen verfiigen, die ihnen exklusive Reproduktionsmoglichkeiten eréffnen
und organisiertes Handeln ermoglichen. Eingelassen in gesellschaftliche Kimpfe
um Hegemonie und in (zum Teil instrumenteller) Allianz mit der Bourgeoisie sind
sie vielmehr zu Ausbildern und Vermittlern kultureller und sozialer Ressourcen
avanciert, die privilegierte Zuginge fiir Positionen in allen gesellschaftlichen Fel-
dern eréffnen. Der sukzessiven Ubernahme der Position von Ausbildern durch die
Ulema folgt eine breite gesellschaftliche Streuung der fiir das islamistische He-
gemonieprojekt charakteristischen islamisch-konservativen Weltauffassungen in
alle Bereiche der Kultur- und Wissensproduktion. Umso hiufiger sie ihre Schiiler

12.02.2028, 22:48:18.


https://doi.org/10.14361/9783839453162-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7. Fazit: Hegemonie, Kulturkampf und sunnitische Privilegien - Was ist Islamismus?

in die staatlichen Behorden sowie in die »zivilgesellschaftlichen« Veristelungen der
Gesellschaft entsenden, desto wertvoller werden die religiosen Ressourcen, die sie
vermitteln.

Mit Blick auf diesen Vorgang erméglichte die ressourcentheoretische Erwei-
terung, die Dynamik hinter dem Aufstieg des politischen Islam genauer zu be-
stimmen und begrifflich zu fassen: Der Aufstieg des politischen Islam beruht auf
Kampfen, durch die kulturelle Ressourcen wie theologisches Wissen, Wissen iiber
religiose Praktiken und soziale Ressourcen wie die Zugehdrigkeit zu einer reli-
giésen Gruppe oder einem islamischen Netzwerk — Gemeinschaften, Imam Hatip
Kollektiv, politische Partei — zu Voraussetzungen fiir den Zugang zu gesellschaft-
lichen Positionen und 6konomischen Praktiken werden. Mit der Identifizierung
dieses Zusammenhangs wird eine Entwicklung begreifbar, die parallel zur auf der
politischen Ebene stattfindenden schrittweisen Monopolisierung der Staatsappa-
rate durch die AKP verliuft. Ausgestattet mit einem strategischen Bewusstsein
streiten die religiosen Intellektuellen entschieden um die Vorrangstellung in der
Ausiibung gesellschaftlicher Fithrung. Quantitativ erfassbarer Entwicklungsstand
dieses Strebens ist die Expansion von Korankursen, theologischen Schulen und
Fakultiten sowie die Zunahme der politischen Selbstzuschreibung in der Bevolke-
rung als »religiés«. Qualitativ erfassbar ist dieses Streben im Vordringen in allen
Bildungs- und Erziehungsinstitutionen der Gesellschaft, in der Forderung und Be-
vorzugung tiirkisch-sunnitischer Intellektueller im gesamten 6ffentlichen Dienst,
im allgemeinen Konformititsdruck oder dadurch, dass der Erwerb religioser Res-
sourcen als Voraussetzung fiir eine erfolgreiche Bildungslaufbahn angesehen wird.

Als Antwort auf die Frage nach den Antriebskriften der Islamisierungsdyna-
mik und des Kulturkampfs kann so ein Ringen um gesellschaftliche Positionen er-
mittelt werden, das die Allokation 6konomischer Mittel zugunsten von Intellektu-
ellen, die mit dem islamistischen Hegemonieprojekt assoziiert sind, umschlief3t.
Folglich kimpfen islamistische Intellektuelle auch nicht nur anstelle einer Frak-
tion oder Bourgeoisie. Sie kimpfen ebenso fiir die Reproduktion ihrer eigenen
Positionen, die unter Verhiltnissen ungleicher Verteilung die Form von Privilegi-
en annehmen. Die Islamisierungsdynamik ist somit Resultat der Bipolaritit des
Kulturkampfs als Ausiibung von Hegemonie und Inwertsetzung von Ressourcen
beziehungsweise Voranbringen des objektiven Gruppeninteresses. Diese Dynamik
bewirkt im Umbkehreffekt die Abwertung sikular und nicht-sunnitisch artikulier-
ter Ressourcen. Sie schlagt sich in den gesellschaftlichen Auseinandersetzungen als
Ausgrenzungspraxis gegeniiber sikularen und nicht-sunnitischen Praktiken bezie-
hungsweise in der Verfolgung und Verdringung sikularer, atheistischer und nicht-
sunnitischer Kultur- und Wissensproduzenten nieder. Gerechtfertigt wird diese
Praxis mit der Behauptung eines iiberlegenen Wissens, einer tiberlegenen Wahr-
heit und Moral. Der Kulturkampf, so lisst sich zusammenfithrend formulieren,

12.02.2028, 22:48:18.

293


https://doi.org/10.14361/9783839453162-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

294

Hegemonie und Kulturkampf

zeichnet sich durch Exklusions-, Diskriminierungs- und Assimilationspraktiken
aus, die politische, kulturelle und 6konomische Aspekte in sich vereinen.

Indem die materielle Reproduktion gesellschaftlicher Gruppen und die Alloka-
tion des gesellschaftlich produzierten Reichtums auch auf der Ebene von Vertei-
lungsverhiltnissen zweiten Grades in den Blick genommen wird, kann der Kultur-
kampf also als Konkurrenzkampf bestimmt werden, der mit 6konomischen Allo-
kationsmechanismen verkniipft ist. In diesem Kampf befinden sich die religiésen
Intellektuellen seit etwa 70 Jahren wieder in der Offensive. Doch obgleich sich das
islamistische Projekt auf das Osmanische Reich beruft, geht die Reichweite der be-
reits etablierten islamistischen Infrastruktur weit iiber die Wirkungsmaoglichkei-
ten der sunnitischen Intellektuellen im Osmanischen Reich hinaus. Die religiésen
Intellektuellen haben ein wesentlich feingliedriger gestaltetes »zivilgesellschaftli-
ches« Netz gesponnen. Uber die Bildungsinstitutionen erreichen sie die gesamte
Gesellschaft, Institutionen anderer Glaubensgruppen, die ihre Reichweite im Os-
manischen Reich begrenzt hatten, sind nicht (mehr) oder kaum noch vorhanden.
Sie verfiigen iiber materielle Mittel auf der Grundlage fortgeschrittener Produk-
tivkrifte, vermittels derer sie auf allen Felder gestaltend auf die Beziehungen zwi-
schen den sozialen Klassen einwirken konnen. Der Kompromiss, der in der Tiirkei
vor einem Jahrhundert unter der Bezeichnung Laizitit eingefithrt und durch den
aufgeklirtes Wissen und religiose Erziehung nebeneinander gestellt wurden, ist
jedenfalls weitgehend erodiert. Konzepte wie »Sikularisierung des Islam« (Tugal
2009) und »Post-Islamismus« (Bayat 2013) haben die Sicht auf diese Erosion und
die Entwicklungstendenzen des islamistischen Projekts verstellt.

AbschliefRend bleibt zu fragen, welche Grenzen des islamistischen Hegemonie-
projekts erkennbar geworden sind und mit welchen Aussichten fir die weitere po-
litische Entwicklung diese verbunden sein kénnen. Als 6konomische Achillesferse
des islamistischen Hegemonieprojekts tritt der hohe Verschuldungsstand privater
Unternehmen und Haushalte hervor. Uber ihn kommt die Fragilitit des neolibera-
len Entwicklungsmodells an der Peripherie kapitalistischer Zentren zum Ausdruck.
Im Fall einer 6konomischen Krise sind eine Verschirfung von Kimpfen im Macht-
block und eine Zunahme von Machtkimpfen zwischen den einzelnen Konstituen-
ten des islamistischen Projekts — den islamischen Gemeinschaften — zu erwarten.
Durch das Fehlen einer organisierten politischen Alternative zum kapitalistischen
Almosenregime fehlt allerdings eine gesellschaftliche Kraft, durch die das islamis-
tische Hegemonieprojekt herausgefordert und das 6konomische Krisenpotential in
eine Hegemoniekrise transformiert werden konnte. Damit sind auch die Aussich-
ten auf den (Wieder-)Aufbau einer Grenze des Projekts, die aus seiner historischen
Entwicklungsgeschichte bestimmt werden kann, gering. Sie bestand im sozialde-
mobkratisch institutionalisierten Klassenkompromiss, der mit den sozialistischen
Initiativen der 1960er und 1970er Jahre interagierend emanzipative Bewegungen
der Subalternen ermdoglicht hatte. Das Potential einer sozialdemokratischen Bewe-

12.02.2028, 22:48:18.


https://doi.org/10.14361/9783839453162-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7. Fazit: Hegemonie, Kulturkampf und sunnitische Privilegien - Was ist Islamismus?

gung bestiinde darin, die prekarisierten Massen aus der paternalistischen Fithrung
der religiosen Intellektuellen zu 16sen. Noch in den 1990er Jahren war ein solches
Potential erkennbar, als die EinwohnerInnen der heutigen islamistischen Hochbur-
gen mehrheitlich sozialdemokratisch agierten. Doch hat die weitere Entwicklung
die Grenzen der sozialdemokratischen Politik aufgezeigt. Ihre TrigerInnen liefRen
die emanzipativen Bewegungen der subalternen Klassen zugunsten neoliberaler
Politik fallen, wihrend die Bourgeoisie sich umorientierte und Biindnisse mit den
kulturkimpferischen Intellektuellen einging. Der sozialdemokratische Kurswech-
sel trug objektiv dazu bei, dass das paternalistische Armutsregime expandieren, die
Beschiftigten in ein konservativ-islamisch geprigtes soziales Netz eingebunden
werden konnten und die Bewegungsspielriume fiir eine emanzipative Formierung
der Arbeiterschaft geringer geworden sind.

In sikular geprigten Kommunen treten als Grenzen des islamistischen He-
gemonieprojekts der Neo-Kemalismus und mancherorts der volkische Tirkismus
auf. Sie versprechen jedoch keine demokratisch artikulierte soziale Emanzipati-
on, sondern eine Verschirfung des Kulturkampfs unter neoliberalen Bedingungen.
Letztendlich stabilisieren beide Stromungen das islamistische Projekt sogar, da sie
mit einer rassistischen Ausgrenzungspraxis gegeniiber KurdInnen artikuliert sind
und das Entstehen einer politischen Alternative behindern, die auch fiir diejenigen
attraktiv werden kann, die in die islamistische Bewegung integriert waren, jedoch
Zweifel entwickelt haben, von ihr abgeriickt oder abgestofRen worden sind.

Als Ausblick lasst sich hinzufiigen, dass in jiingerer Zeit konturenhaft ein wi-
derspriichlicher Wandel in der kemalistischen Artikulation des Kulturkampfs er-
kennbar geworden ist. Die CHP hat sich einerseits dem islamischen Konservatis-
mus angenihert und verteidigt den Laizismus nicht mehr offensiv. Wihrend sie
die Repression gegen die kurdische Bewegung auf der nationalen Ebene mittrage,
hat sie sich andererseits auf kommunaler Ebene wahltaktischen Arrangements mit
der Bewegung geéfinet. Abzuwarten bleibt, inwiefern die hierauf erfolgte Nieder-
lage der AKP gegeniiber CHP-Kandidaten in den Grof3stidten Ankara und Istanbul
bei den Kommunalwahlen von 2019 auch mit einer Transformation der alltiglichen
kemalistischen Ausgrenzungspraxis einhergehen sowie die expansive Dynamik der
islamistischen Intellektuellen und ihrer Institutionen aufhalten wird. Hervorzu-
heben ist in diesem Zusammenhang, dass die einzelnen politischen Parteien des
islamistischen Projekts bisher alle an bestimmte Grenzen gestofien sind, wihrend
die Reproduktionsstitten der sunnitischen Intellektuellen erhalten geblieben und
ausgebaut worden sind. Der kemalistische Wandel ist bislang jedenfalls nicht ver-
bunden mit einer politisch artikulierten Alternative zur neoliberalen Politik und
zum paternalistischen Armutsregime, das die sozio-6konomische Reproduktions-
basis des islamistischen Projekts bildet. Eine Loslosung der Werktitigen von der
religiésen Fithrung bleibt damit auf lange Sicht auch bei Verschirfung ihrer sozia-
len Lage infolge 6konomischer Krisen fraglich.

12.02.2028, 22:48:18.

295


https://doi.org/10.14361/9783839453162-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

296

Hegemonie und Kulturkampf

Eine partielle, weil auf das kulturelle Feld begrenzte Herausforderung fiir das
islamistische Hegemonieprojekt besteht in der kurdischen Bewegung. Die Bewe-
gung hat durch ihre Kimpfe ein sikulares Hegemonieprojekt und eine Perspekti-
ve hervorgebracht, die der paternalistischen Integration Grenzen setzt, Befreiung
nicht in ein Jenseits verschiebt und trotz aller Riickschlige von grofRen Teilen der
kurdischen Bevolkerung getragen wird. Schliefilich liefd der Juni-Aufstand im Jahr
2013 eine potentielle Grenze nicht nur des islamistischen Projekts erkennbar wer-
den. Mit dem Aufstand zeichnete sich die Entstehung einer libertiren und kapita-
lismuskritischen Bewegung ab, die sich jedoch nicht zu einem stabilen politischen
Projekt formieren konnte, womit sie das uneingeldste Gegenstiick zur kulturkimp-
ferischen Reproduktion des neoliberalen Akkumulationsregimes verblieb.

12.02.2028, 22:48:18.


https://doi.org/10.14361/9783839453162-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

