
RrtKEL 

Franz-JosefEiters Kirche und interkulturelle 
Kommunikation 

Die Tatsache interkultureller Kommunikation ist wohl so alt wie die 
Geschichte der Menschheit: seit Beginn menschlicher Kulturen haben 
deren Mitglieder miteinander ,kommuniziert', sie haben sich gegenseitig 
informiert, beeinflußt und dominiert. Nur in neuerer Zeit wurde die 
interkulturelle Kommunikation zu einem besonderen Bereich der 
Kommunikationswissenschaft. Erfahrungen der Dynamik kultureller 
Minderheiten in bestehenden Kulturen, wie etwa in den USA, Migration 
und das Zusammenwachsen der Welt durch moderne Massenmedien 
und neue K.ommunikationstechnologien haben den Blick für die 
Notwendigkeit einer ausführlicheren Auseinandersetzung mit den Be­
dingungen, Formen und Elementen interkultureller Kommunikation 
geschärft. Dies gilt auch für die Kirche. Zwar hat sie in ihrem 
missionarischen Dienst immer versucht, mit den verschiedenen Kultu­
ren ins Gespräch zu kommen, aber die Kommunikationsdimensionen 
dieses Geschehens wurden dabei nach unserem heutigen Verständnis 
oft nicht genügend bedacht. 

Interkulturelle Kommunikation kann als die Kommunikation zwi­
schen Mitgliedern verschiedener Kulturen definiert werden. Als Mitglie­
der ihrer Kulturen bringen Sender und Empfänger verschiedene 
Kenntnisse, Erfahrungen und Erwartungen ein, die sie im interkulturel­
len K.ommunikationsprozeß auf einen gemeinsamen Nenner und auf ein 
gemeinsames Verstehen zu bringen versuchen. Es gibt kein menschli­
ches Wesen ohne kulturelle Einbindung und deswegen ist interkulturel­
le Kommunikation für die Kirche in unserer Zeit eine ihr wesentliche 
Erfahrung und Verantwortung. 

1. Theologische Grundlagen christlicher Kommunikation 

Grundlage und Beispiel für jede menschliche Kommunikation ist im 
christlichen Verständnis die Kommunikation Gottes innerhalb der 
Dreifaltigkeit. Vater und Sohn ,kommunizieren' miteinander im Heiligen 
Geist. Diese innertrinitarische Kommunikation zwischen Vater, Sohn 
und Heiligem Geist wird zur Grundlage jeder menschlichen Kommuni­
kation, denn Gott schafft den Menschen auch in diesem Sinne "nach 
seinem Bild und Gleichnis". Jedes menschliche Geschöpf trägt in sich 
die Kommunikationsfähigkeit des dreifaltigen Gottes, welche ihn so 

89 

Communicatio Socialis 30 (1997), Nr. 2: 89–100 
Quelle: www.communicatio-socialis.de

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-89 - am 13.01.2026, 01:37:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ARnKEL 

auch zur Kommunikation mit anderen fähig macht, ja ihn dazu 
verpflichtet (cf. Martini 1990, Nr. 18; 26). Christus offenbart uns, wie 
die lateinamerikanischen Bischöfe in Puebla (1979, 212) sagten, daß 
göttliches Leben trinitarische Kommunikation ist. "Vater, Sohn und 
Geist leben in dem tiefsten Geheimnis der Einheit perfekter, liebender 
Kommunion. Dies ist die Quelle aller Liebe und aller menschlichen 
Kommunion und gibt menschlicher Existenz ihre Würde und Größe." 

In der Erschaffung des Menschen teilt Gott ihm seine eigene 
Fähigkeit der Kommunikation mit, ja Gott selbst ,kommuniziert' mit 
dem Menschen. Er spricht in menschlicher Weise zu Adam und Eva, zu 
Kain und Abel, zu Abraham, Moses und den Propheten. In der 
Erschaffung des Menschen nach Seinem Bild und Gleichnis gibt er ihm 
die Fähigkeit zum Hören und Verstehen und er spricht zu ihm in einer 
Weise, die der Natur und Kultur des Menschen angemessen ist. Gott 
,spricht' mit Israel in einer der israelischen Kultur entsprechenden 
Weise. Hier liegt in einem gewissen Sinne theologisch bereits der 
Anfang und Grund einer interkulturellen Kommunikation des Men­
schen, d.h. einer Kommunikation, die auf die Kultur des Empfängers 
eingeht, sie ernst nimmt und sich ihr angleicht. Wie sehr sich Gott in 
der Offenbarung bereits kultureller und menschlicher Kommunikations­
bedingungen bedient, wird u.a. etwa bei der Berufung des Mose 
deutlich. Von der Herde am Rande der Wüste reizt ihn die Neugier für 
den brennenden und nicht verbrennenden Dornbusch. Gott gebraucht 
diese Neugier und die Hirtentatsache des Mose, sich ihm zu offenbaren 
(Dtn 3,1ff). Die ganze Wanderung Israels durch die Wüste ist ein 
einziges Beispiel dauernder gegenseitiger Kommunikation oder Ableh­
nung dieser Kommunikation zwischen Gott und dem auserwählten Volk 
und seinen Führern. In den Propheten und Königen Israels bedient sich 
Gott der bestehenden Kommunikationsstrukturen dieses Volkes, um 
sich zu offenbaren, wie der Brief an die Hebräer es ausdruckt: "Auf vie­
le und mannigfaltige Weise hat Gott einst zu unseren Vätern gespro­
chen ... " (Hebr 1,1ff). 

Gottes Offenbarung findet ihren Höhepunkt in der Menschwerdung 
Jesu Christi. ,,Jetzt aber hat er zu uns gesprochen in der Person seines 
Sohnes" (Hebr 1,1). und dieses "Wort ist Fleisch geworden und hat 
unter uns gewohnt ... " (Joh 1,16). Die Menschwerdung Jesu Christi aber 
geschieht innerhalb eines bestimmten Volkes und einer bestimmten 
Kultur und Jesus Christus identifiziert sich in seinem ganzen Kommuni­
kationsverhalten mit eben dieser Kultur. Jesu Wege und Mittel sind die 
Kommunikationswege der Menschen, unter denen er lebt (cf. Communio 
et Progressio 11): er gleicht sich den Sprech- und Denkweisen seiner 
Mitmenschen und seiner Zeit vollständig an. 

90 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-89 - am 13.01.2026, 01:37:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


INTERKULTURELLE KOMMUNIKATION 

Offenbarung Gottes im Alten Testament und seine Menschwerdung 
in Jesus Christus im Neuen Testament führen dann zur Gründung der 
Kirche, in der beides weiterlebt und in der Gottes Botschaft in alle 
Zeiten und Kulturen weitergegeben und entfaltet werden soll. Die 
Botschaft Gottes, zuerst in der Kultur Israels ausgesprochen, muß 
durch die Kirche an andere Kulturen weitergegeben werden: "Mir ist 
alle Gewalt gegeben im Himmel und auf Erden. Gehet hin und machet 
zu Jüngern alle Völker (Kulturen!) und taufet sie im Namen des Vaters 
und des Sohnes und des Heiligen Geistes" (Mt 28,18f). Diese Aufgabe 
der "Interkulturalität" wird dann bereits im ersten Augenblick der 
Existenz der Kirche bei der Herabkunft des Hl. Geistes an Pfingsten 
deutlich. Es sind nicht mehr die Israeliten allein. Menschen aus allen 
Völkern und Nationen erleben Pfingsten und werden so zu einem Teil 
der Kirche aus und für viele Kulturen. Nicht weniger als fünfzehn 
verschiedene Volksgruppen, praktisch alle bekannten Völker der 
damaligen Zeit, werden in der Apostelgeschichte als in Jerusalem und 
beim Pflogstgeschehen anwesend erwähnt. Mit Pfingsten wird die 
Kommunikation Gottes über die Offenbarung des Alten Bundes und die 
Menschwerdung Jesu Christi hinaus weitergeführt bis ans Ende der 
Zeit. Garant aber dafür ist die Kirche. Kirche ist also von ihrer 
Gründung und ihrem Wesen her Kommunikation des dreifaltigen Gottes 
in jede Zeit und Kultur. Vor allem durch Kerygma, Koinonia und 
Diakonia wird die Kirche als solche in allen ihren Aktivitäten zu einem 
kommunikativen Geschehen in gegebenen Kulturen. Was immer sie tut, 
in Wort und Tat, ist und muß die Botschaft der Liebe eines 
kommunizierenden Gottes sein, der bis zum Tod am Kreuz den 
Menschen liebt und ihn in seiner jeweiligen kulturellen Verfaßtheit zu 
seinem Partner macht. 

Die Konzilsdekrete "Lumen Gentium" (8) und "Dei Verbum" (7) 
haben in aller Klarheit auf dieses Geschehen hingewiesen. In der 
christlichen Kunst sieht Kardinal Carlo Martini in der Darstellung der 
Dreifaltigkeit als "Gnadenstuhl" Gottes kommunizierende Aktivität in 
besonderer Weise ausgedrückt: Gott der Vater präsentiert seinen Sohn 
am Kreuz und beide sind verbunden im Heiligen Geist (1990, Nr. 24). 
Urs von Balthasar hat in seiner ,Theodramatik' Gottes Heilshandeln 
und seine Kommunikation mit der Menschheit in die Formen eines 
Dramas zwischen Gott und dem Menschen eingebracht. 

2. Kirche in interkultureller Kommunikation 

Bereits in ihrer Gründung an Pfingsten wird die Kirche interkulturell 
vorgestellt: es sind nicht mehr nur die Juden, welche in das pfingstliche 

91 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-89 - am 13.01.2026, 01:37:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ARTIKEL 

kirchengründende Geschehen einbezogen werden. Aber während Pfing­
sten mehr eine charismatische Erfahrung ist, wird die ganze Apostelge­
schichte zu einem besonderem Zeugnis interkultureller Kommunikation 
der jungen Kirche. Es sind die Auseinandersetzungen zwischen Juden­
und Heidenchristen, welche den Inhalt der Apostelgeschichte weithin 
bestimmen. Höhepunkt der Auseinandersetzungen ist das Apostelkon­
zil: Sollen die religiösen und kulturellen Formen des Judentums auch 
den Griechen auferlegt werden? Hier wird zum ersten Mal klar 
zwischen Wesentlichem und Unwesentlichen unterschieden. Petrus 
bekennt: "Brüder, wie ihr alle wißt, hat Gott schon längst hier bei euch 
die Entscheidung getroffen, daß die Heiden durch meinen Mund das 
Wort des Evangeliums hören und zum Glauben gelangen sollen. Und 
Gott, der die Herzen kennt, bestätigte dies, indem er ihnen ebenso wie 
uns den Heiligen Geist gab. Er machte keinerlei Unterschied zwischen 
uns und ihnen; denn er hat ihre Herzen durch den Glauben gereinigt. 
Warum also stellt ihr jetzt Gott auf die Probe und legt den Jüngern ein 
Joch auf den Nacken, das weder wir noch unsere Väter tragen konnten? 
Wir glauben im Gegenteil, durch die Gnade Jesu, des Herrn, gerettet zu 
werden, auf die gleiche Weise wie jene ... " Später werden Paulus und 
Barnabas mit dem Beschluß der Konzils auf die Reise geschickt: "Denn 
der Heilige Geist und wir haben beschlossen, euch keine weitere Last 
aufzuerlegen als diese notwendigen Dinge: Götzenopferfleisch, Blut, 
Ersticktes und Unzucht zu meiden. Wenn ihr euch davor hütet, handelt 
ihr richtig" (Apg 15,6-29). 

Der Apostel Paulus ist das leuchtende Vorbild interkultureller 
Kommunikation der Urkirche. Selbst aus zwei Kulturen stammend, 
versuchte er, sich der Kultur seiner Hörer anzupassen, wie z.B. auf dem 
Areopag in Athen oder in seinen Briefen an die verschiedenen 
Gemeinden. Andererseits aber versuchte er auch das für die betreffen­
den Adressaten in ihrer Situation Wesentliche in seinen Briefen und 
Botschaften auszudrücken. Die Kirche ist nie kulturfrei gewesen und 
hat sich im Laufe ihrer Geschichte immer wieder mit den verschieden­
sten Kulturen auseinandersetzen, aber auch angleichen müssen. Die 
Verschiedenheit der Kulturen, ihre interkulturelle Kommunikation, hat 
die Kirche und ihre Botschaft bereichert und ihr geholfen, sie neu zu 
verstehen, sie besser zu entfalten und neu zu präsentieren. Man denke 
hier etwa an die Einflüße germanischer, anglo-sächsischer oder öst­
licher Kulturen auf die Liturgie der Kirche. Eugen Nida hat schon 1960 
für das Übertragen der Hl. Schrift von einem Dreisprachenmodell 
christlicher Bibelübersetzung gesprochen, das dann von David Hessel­
grave (1979) zu einem Drei-Kulturen-Modell missionarischer Kommuni­
kation erweitert wurde. Die Apostolische Exhortation "Catechesi 

92 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-89 - am 13.01.2026, 01:37:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


INTERKULTURELLE KOMMUNIKATION 

Tradendae" (1979) hat ähnliche Gedanken für die Katechese aufgegrif­
fen (Nr. 53): Die biblische Botschaft kann nicht unabhängig von jener 
Kultur gesehen und verstanden werden, in welcher sie zuerst geoffen­
bart wurde, d.h. der biblischen Welt und des Milieus, in welchem Jesus 
von Nazareth lebte; andererseits kann sie auch nicht ohne großen 
Verlust von jenen Kulturen abgetrennt werden, in denen sie im Laufe 
der Geschichte über Jahrhunderte ausgedrückt wurde; biblische Bot­
schaft entspringt nicht ohne Geschichte, plötzlich neu aus jeder Kultur! 
Sie wurde immer im apostolischen Dialog weitergegeben, welcher 
unausbleiblich Teil eines größeren Dialogs der Kulturen, d.h. interkultu­
reller Kommunikation ist. 

Bernhard Lonergan hat in seiner ,Method in Theology' ( 1971) auf die 
dringende Aufgabe der Kommunikation für die Theologie hingewiesen. 
Systematische Theologie wird nutzlos, wenn sie nicht kommuniziert, 
nicht vermittelt wird. Dies aber geschieht nur dann, wenn sie in das 
Leben und die Situation bestimmter Menschen und Kulturen gestellt 
wird (vgl. ebd., 335). Er hat ferner darauf hingewiesen, daß die Kirche 
sich allerdings im Laufe der Geschichte als normativ gegenüber den 
verschiedenen Kulturen begriffen hat: sie fühlte sich verpflichtet, die 
Frohbotschaft allen Menschen aller Kulturen zu verkündigen. Aber die 
tatsächlichen Folgerungen aus dieser Verpflichtung wurden nicht durch 
einen empirischen, sondern einen normativ-klassizistischen Begriff von 
Kultur verdeckt. Man studierte nicht die verschiedenen Kulturen der 
Menschheit, sondern schaffte sich ein eigenes Ideal, das man großzügig 
anderen in eigener Weise anbot. Ihr Inhalt waren die klassischen, 
unsterblichen Werke der Kunst; ihre Philosophie war ewige Philosophie 
und ihre Voraussetzungen waren ewige Wahrheiten, ihre Gesetze waren 
Schatz der Weisheit und des Wissens der Menschheit. 

Das Zweite Vatikanische Konzil hat in seinen Überlegungen zu 
Kirche und Kultur (vgl. GS 53-62) ein Umdenken gebracht, das Papst 
Johannes Paul II. bei seiner ersten Ansprache an den von ihm neu 
errichteten vatikanischen Rat für Kultur in die Aufgabe kleidete, es sei 
notwendig für die Kirche, die kulturelle Identität der Menschen zu 
verstehen und zu einem Austausch der Kulturen beizutragen (vgl. Eilers 
1992, 16f). Lonergan dürfte diese Einstellung meinen, wenn er im 
Gegensatz zur alten, normativen "Kultur der Kirche" von moderner Kul­
tur als von einer Erfahrung spricht, die von einer Vielfalt der Kulturen 
ausgeht. Moderne Einstellung studiert und vergleicht Kulturen, sie 
weiß, daß alle Kulturen Menschenwerk sind, Entwicklungen durchma­
chen und auch vergehen. Ähnlich wie die Theologie in den Kontext 
moderner Philosophie und Naturwissenschaft eintritt, muß die Religion 
zwar ihre Identität bewahren, aber doch auch in menschliche Kulturen 

93 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-89 - am 13.01.2026, 01:37:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ARTIKEL 

eindringen, in das mannigfache Entstehen von Meinungen und Gefüh­
len, welche das Leben der Menschen bestimmen. Sie hat den Gebrauch 
von Symbolen und Geschichten und die Quellen von Kunst und Literatur 
zu kennen, die alten und neuen Medien und die verschiedensten 
Motivationen, auf die man sich stützen kann. Sie muß die Themen einer 
bestimmten Kultur kennen, die zum Träger von Meinungen und 
Botschaften werden. 

Ausall diesen Überlegungen und Tatsachen folgt die Verpflichtung 
der Kirche zu interkultureller Kommunikation. Seit ihrem Beginn be­
gegnet sie in der Fortführung der Menschwerdung Jesu Christi 
verschiedensten Kulturen. Sie muß mit ihnen ins Gespräch kommen, 
um so auch heute den Weg für eine wirkliche Inkarnation zu bereiten. 
Es ist klar, daß dies realistisch nur in einem interdisziplinären Ansatz 
erfolgen kann, wo etwa Erkenntnisse von Anthropologie, Psychologie, 
Soziologie und Kommunikationswissenschaft eingebracht werden. 

Ein theologischer Ansatz zu interkultureller Kommunikation findet 
sich etwa in Bemühungen zur Kontextualisierung, zur Inkulturation, 
interkultureller Theologie und des Dialogs, die im einzelnen wieder als 
Ausfaltungen der Evangelisationsaufgabe der Kirche verstanden werden 
müssen. Die göttliche Verpflichtung der Kirche zur Verkündigung 
beinhaltet auch ihre Verpflichtung zur interkulturellen Kommunikation. 
Dabei ist Evangelisation im weiteren Sinne einer ,Menschwerdung Jesu 
Christi', als Inkarnation in das ,Hier und Heute' verstanden. 

2.1 Kirche im Kontext 

Christliche Botschaft befindet und entfaltet sich immer im bestimmten 
Kontext einer örtlichen und sachlichen Umgebung. Sie ist eingebunden 
in menschliches Leben, in die Kultur menschlicher Gesellschaft, wenn 
sie zur Inkarnation werden soll. Jesus Christus wurde Mensch in einer 
bestimmten Gesellschaft und Kultur, und diese Menschwerdung voll­
zieht sich immer wieder neu. 

Für die Kirche im Kontext interkultureller Kommunikation sollte man 
drei verschiedene Ansätze unterscheiden. 

Zunächst geht es um den Kontext biblischer Botschaft: Wie ist dieses 
Wort, dieser Satz, dieses Geschehen der Bibel aus der damaligen 
Situation und Kultur zur Zeit Jesu zu erklären und zu verstehen? Es 
geht um den ,Sitz im Leben' biblischen Geschehens. 

Dann folgt der kulturelle Ansatz: Wie muß die betreffende biblische/ 
christliche Botschaft im Blick auf die gegenwärtigen Gegebenheiten 
einer bestimmten Kultur dargeboten, wie kann sie so ,inkarniert' 

94 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-89 - am 13.01.2026, 01:37:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


INTERKULTUREllE KOMMUNIKATION 

werden, daß sie die betreffende Kultur respektiert, aber auch bereichert. 
Dies führt dann zur Entwicklung einer kontextuellen Theologie. Der 
philippinische Theologe Antonio Lambino (1981, 5) sieht drei Gründe, 
weshalb eine kontextuelle Theologie das Eintauchen in einen betreffen­
den Kontext verlangt: 1. Theologie ist nicht nur eine Frage der 
Abstraktion, sondern muß auch in der intuitiven Fähigkeit des 
Theologen und der Symbolwelt einer Kultur reflektiert werden; 2. Die 
W ah1 entsprechender Themenfelder ist wesentlicher Teil theologischer 
Methode. Diese W ah1 aber wird vom Kontext, d.h. der Kultur einer 
Gemeinschaft bestimmt; 3. Theologie ist nie Selbstzweck, sondern hat 
den Menschen und den Gläubigen zu dienen, die jeweils in einem 
bestimmten Kontext leben. 

In ähnlicher Weise haben Eugen Nida und Robert Sehreiter auf die 
Bedeutung des kommunikativen Kontextes einer Kultur für die Verkün­
digung der Kirche hingewiesen. Stephen Bevans sieht in einer Zusam­
menschau von Versuchen zur kontextuellen Theologie sechs verschie­
dene Richtungen, die vom anthropologischen Ansatz und dem Überset­
zungs- und Praxismodell zu einem symbolischen, einem semiotischen 
und einem transzendentalen Modell gehen, welches im Gegensatz zum 
anthropologischen zunächst nicht von den Gegebenheiten einer Kultur 
oder den Lehren der Kirche und der biblischen Botschaft, sondern von 
der persönlichen Glaubenserfahrung innerhalb einer gegebenen Kultur 
ausgeht. 

Versuche kontextueller Theologie sind etwa auch jene Initiativen, die 
versuchen, auf der Basis der Kommunikationstraditioneiner Kultur, wie 
etwa Sprichwörtern, Erzähltraditionen, Weisheiten, Rätseln etc. eine 
einheimische Theologie zu entwickeln, wie es Joseph Healey und 
Donald Sybertz (1996) für Afrika versuchen. 

Louis Luzbetak definiert in seinem Standardwerk über Kirche und 
Kulturen (1988, 133) K.ontextualisierung als jenen Prozeß, in dem eine 
örtliche christliche Gemeinschaft die biblische Botschaft (den ,Text') in 
ihre reale Lebenssituation (den ,Kontext') so einbringt, daß sie zu jener 
einmaligen, gottgewollten Realität führt, die als ,christliches Leben' 
bezeichnet werden kann. Mit ,christlichem Leben' meint er dann, in 
einer bestimmten örtlichen Situation so zu leben, wie Christus hier und 
jetzt gelebt hätte. Eine solche Sicht führt dann schon zur Sicht der 
Inkulturation. 

2.2 Kirche als Inkulturation 

Thomas Ohm hat bereits 1962 in seiner grundlegenden ,Theorie der 
Mission' drei Schritte für die Annäherung an Kulturen in der Missions-

95 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-89 - am 13.01.2026, 01:37:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ARTIKEL 

methode der Kirche festgestellt. Der Akkomodation, die sich generell 
anderen Kulturen anpaßt, folgt die Assimilation, welche bestimmte 
Teile der Kulturen zu verchristlichen sucht. Erst die ,Transformation' 
aber bringt eine Verbindung von Kultur und christlicher Botschaft, die 
zu einerneuen Existenz führt (1962, 695f, 1970ff). Diese vorkonziliare 
Sicht weist bereits in die Richtung jener interkulturellen Kommunikati­
on der Kirche, die heute als ,Inkulturation' bezeichnet wird. 

Der Ausdruck "Inkulturation" wurde zuerst 197 4 von den Bischöfen 
Asiens gebraucht, als sie auf der ersten Vollversammlung der 1970 
gegründeten "Föderation der asiatischen Bischofskonferenzen" (FABC) 
in Taipei von einer Kirche sprachen, die "einheimisch und inkulturiert" 
sein müsse. Im gleichen Jahr sprach auch die 32. Generalversammlung 
der Jesuiten in Rom von "Inkulturation und Fortschritt christlichen 
Lebens". In seiner Apostolischen Exhortation "Evangelii Nuntiandi" 
(1975) deutet Papst Paul VI. (Nr. 20) auf die Tatsache der Inkultura­
tion hin, ohne das Wort zu gebrauchen: es sei entscheidend, menschli­
che Kultur nicht oberflächlich und rein dekorativ zu evangelisieren, 
denn die christliche Botschaft müsse tief und bis in die Wurzeln der 
Kultur reichen. Das Evangelium müsse die Kultur und die ganze 
Lebensart der Menschen befruchten. 

Die Apostolische Exhortation Papst Johannes Paul II. über die 
Katechese (,Catechesi Tradendae') vom Oktober 1979 ist das erste 
kirchenamtliche Dokument, welches das Wort ,Inkulturation' ge­
braucht. Inkulturation ist hier (Nr. 53) gesehen als ein Prozeß, welcher 
die Kraft des Evangeliums in das tiefste Innere der Kulturen bringt, d.h. 
ein Kommunikationsprozeß, der den Kern bestimmter Kulturen trifft. 
Schritte und Elemente in diesem Prozeß sind nach diesem Dokument, 
das sich auf die Diskussionen der römischen Bischofssynode von 1977 
stützt, die folgenden: 1. Kenntnis der betreffenden Kulturen und ihrer 
wesentlichen Bestandteile; 2. Kenntnis der bedeutendsten Ausdrücke 
und Ausformungen dieser Kulturen, was auch als Kenntnis ihrer 
wichtigsten Kommunikationswege und Kommunikationsinhalte verstau­
den werden kann; 3. Achtung und Respekt der besonderen Werte und 
individuellen Reichtümer der betreffenden Kultur. 

In seiner Missionsenzyklika "Redemptoris Missio" ( 1990) bestätigt 
Papst Johannes Paul II. (Nr. 52), daß die Kirche durch Inkulturation 
das Evangelium in die verschiedenen Kulturen ,inkarnieren' soll, d.h. 
daß das Evangelium lebendiger, integraler Bestandteil einer bestimmten 
Kultur werden soll. In diesem Prozeß führt die Kirche Menschen und 
Kulturen ein in ihre eigenen christlichen Werte , nimmt aber auch zur 
gleichen Zeit die guten Elemente der betreffenden Kultur, um sie zu 
verchristlichen. In diesem Sinne hat Ary Roest-Crollius den Prozeß der 

96 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-89 - am 13.01.2026, 01:37:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


INTERKULTURELLE KOMMUNIKATION 

Inkulturation als eine ,Integration der Lebenserfahrungen' einer lokalen 
Kirche in die Kultur des betreffenden Menschen beschrieben. Christli­
cher Glaube, der sich so in eine Kultur kommuniziert und integriert, 
wird zum inneren Feuer, das anregt, orientiert und erneuert. Durch eine 
solche interkulturelle Kommunikation wird auch die Gesamtkirche 
bereichert. 

Das Wort Inkulturation erinnert auch an die anthropologischen 
Begriffe der ,Enkulturation' und ,Akkulturation'. Unter Enkulturation 
verstehen Anthropologen das Hineinwachsen etwa eines Kindes in seine 
angeborene Kultur, während Akkulturation als Angleichung an eine 
andere Kultur zu verstehen ist. Beide Tatsachen, vor allem aber die 
Enkulturation, finden sich im Prozeß der ,Inkulturation', der nicht ohne 
eine entsprechende Kommunikation der gegebenen Werte einer Kultur 
mit einer anderen verstanden werden kann. In diesem Sinne ist 
Inkulturation Teil und Frucht einer erfolgreichen interkulturellen Kom­
munikation. Der Missiologe Roest-Crollius (1984, 16±) hat hier auf den 
dialogischen Charakter einer Beziehung Kirche und Kultur hingewiesen. 
Dabei liegt die zentrale Verantwortung bei der Ortskirche. Eigentlicher 
Träger der Inkulturation ist nicht der Missionar, sondern die konkrete 
christliche Gemeinschaft als lebendig wachsende Kirche. 

2.3 Interkulturelle Theologie 

Die interkulturelle Kommunikation zwischen verschiedenen Theologien 
wird als ,Interkulturelle Theologie' bezeichnet. Mit der Entwicklung 
eigener Theologien in verschiedenen Kulturen, wie etwa der Befreiungs­
theologie Lateinamerikas, der Minjung-Theologie in Korea oder indi­
scher Theologie ergibt sich auch die Notwendigkeit des Gesprächs 
dieser Theologien untereinander. Nicht nur Inhalte, sondern auch 
Methoden, Erfahrungen und Erwartungen werden besprochen und 
verglichen, um sich gegenseitig besser zu verstehen und zu unter­
stützen. Gemeinsamkeiten werden herausgearbeitet, Unterschiede gese­
hen und analysiert. Diesen Vorgang muß man als Kommunikation 
zwischen verschiedenen Kulturen sehen und damit auch im Lichte 
interkultureller Kommunikation betrachten. Das Gespräch lokaler 
Theologien untereinander ist interkulturelle Kommunikation. Nach 
Walter J. Hollenweger (1990, 50±) besteht eine solche Theologie dabei 
nicht nur auf eigenen kulturellen Werten, sondern bezieht, vergleicht 
und vollzieht sich auch im offenen Blick auf andere Kulturen. 
Interkulturelle Kommunikation beschäftigt sich nach ihm nicht nur mit 
Inhalten, sondern vor allem auch mit dem Kommunikationsprozeß 
dieser Theologien und dabei besonders mit der Beziehung zwischen 

97 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-89 - am 13.01.2026, 01:37:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ARTIKEL 

Sender und Empfänger. Die Kommunikationsfähigkeit des Empfängers 
ist ebenso wichtig wie der Inhalt dessen, was kommuniziert wird. 

2.4 Dialog 

Auf der Basis der Konzilsdokumente hat Avery Dulles - ähnlich seinen 
bekannten ,Modellen der Offenbarung' und den ,Modellen der Kirche' -
fünf verschiedene Modelle der kommunizierenden Kirche beschrieben. 
Außer dem hierarchischen bzw. Institutionenmodell sieht er ein 
Herold-Modell, das Sakramenten- sowie das Gemeinschafts-Modell 
(Koinonia), denen dann ein ,weltlich-dialogisches' Modell folgt. Dieses 
weltlich-dialogische Modell sieht Dulles vor allem im Konzilsdokument 
über die Kirche in der Welt von heute (,Gaudium et Spes') am Werk. 
Hier wird etwa die nichtchristliche Welt nicht einfach als ,Rohmaterial' 
für Bekehrung und kircheneigene Zwecke oder als einfaches ,Objekt' 
missionarischen Eifers gesehen, sondern als ein Ausdruck des 
Schöpfungs- und Erlösungswillens Gottes, der hier geheimnisvoll am 
Werk ist (1988, 118). 

Weitere kirchliche Dokumente, wie etwa die verschiedenen Über­
legungen der "Föderation der Asiatischen Bischofskonferenzen" 
(FABC) haben sich ausführlich mit den Fragen des Dialogs beschäftigt. 
Sie sehen einen solchen Dialog meist auf drei Ebenen: den Dialog des 
Lebens, den Dialog der Kulturen und den Dialog mit den Religionen. 
Christen werden so, nach ,Gaudium et Spes', zu Gesprächspartnern mit 
allen anderen Gliedern der Menschheit. 

Vor allem die modernen Kommunikationsmittel verbinden die Men­
schen von heute über alle Grenzen der Kulturen hinaus. Dies bringt eine 
besondere Verantwortung der Christen für Gespräch und Dialog mit 
sich. In einem solchen Prozeß ist die Kenntnis und Fähigkeit der Wege 
zu einer interkulturellen Kommunikation, die über den eigenen Schatten 
springt und über den eigenen Kirchturm hinausreicht, wesentlich. Ein 
solcher Dialog erfordert eine tiefere und bessere Kenntnis anderer 
Kulturen und die Bereitschaft, mit ihnen selbstlos ins Gespräch zu 
kommen. 

In seiner Missionsenzyklika ,Redemptoris Missio' (1990) hat Papst 
Johannes Paul II. (Nr. 37c) von der Sozialen Kommunikation als dem 
ersten "Areopag der modernen Welt" gesprochen. Er sieht die Gestal­
tungskraft der modernen Kommunikationsmittel, welche vor allem für 
junge Menschen Werte und Erfahrungen setzen, die nicht mehr von der 
Kirche, sondern von den Medien selbst bestimmt werden. Hier geht es 
dann nicht mehr um die Frage, wie die Medien für die Kirche gebraucht 
werden, sondern vielmehr darum, wie Christen und Kirche auf eine fast 

98 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-89 - am 13.01.2026, 01:37:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


INTERKULTURELLE KOMMUNIKATION 

ausschließlich von den Medien bestimmte Welt reagieren. Es geht 
darum, auch mit diesen ,Zeichen der Zeit' in ein schöpferisches 
Gespräch einzutreten. 

Der vom Zweiten Vatikan um eingeleitete Dialog mit den nichtchristli­
chen Religionen ist eine besondere Form der interkulturellen Kommuni­
kation. Religion ist immer ein besonderer Ausdruck und wesentlicher 
Teil der Kultur. Man kann nicht wirklich mit einer anderen Kultur ins 
Gespräch kommen, wenn man nicht auch die tieferen Dimensionen der 
Religion und vor allem auch der aus ihr hervorgehenden Werte 
beachtet. Nur wer mit den Gesetzen, Notwendigkeiten und Möglich­
keiten interkultureller Kommunikation vertraut ist, kann mit Erfolg am 
interreligiösen Dialog, am Dialog mit der modernen Welt und ihrer 
Kulturen teilnehmen. 

Literatur 

Bevans, Stephan: Models of Contextual Theology, in: Missiology vol. 13, 
No. 2 (Apri11985), S. 185-201 

Dulles, Avery: The Church and Communications: Vatican II and Beyond, 
in: Reshaping of Catholicism. Current Challenges in the Theology of 
the Church, San Francisco 1988 

ders.: The Craft of Theology: From Symbol to System, New York 1992 
Eilers, Franz-Josef: Communicating between Cultures. An Introduction 

to Intercultural Communication, Manila 1992 
Healey, Joseph/Sybertz, Donald: Towards an A:frican Narrative Theolo­

gy, Nairobi 1996 
Hesselgrave, David J.: Communicating Christ Crossculturally. An 

Introduction to Missionary Communication, Grand Rapids 1979 
Hollenweger,Walter J.: Erfahrungen der Leibhaftigkeit. Interkulturelle 

Theologie, 2. Ausg. München 1990 
Lonergen, Bernard: Method in Theology, London 1971 
Luzbetak, Louis J.: The Church and Cultures. An Applied Anthropology 

for the Religious Worker, Maryknoll1988 
Maletzke, Gerhard: Interkulturelle Kommunikation. Zur Interaktion 

zwischen Menschen verschiedener Kulturen, Opladen 1996 
Martini, Carlo: "Effata,Aprirti", Lettera per i1 programma pastorale 

,communicare', Milano1990 
Nida, Eugene A.: Message and Mission: The Communication of the 

Christian Faith, Pasadena 1960 
Ohm, Thomas: Machet zu Jüngern alle Völker. Theorie der Mission, 

Freiburg 1962 

99 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-89 - am 13.01.2026, 01:37:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ARTIKEL 

Roest-Crollius, Ary /Nkeramihigo, Theoneste: What is so new about 
Inculturation?, in: Inculturation. Working papers on living faith and 
Cultures, Roma 1984, S. 1-18. 

Shreiter, Robert: Constructing Local Theologies, Maryknoll 1985 

100 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-89 - am 13.01.2026, 01:37:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

