Communicatio Socialis 30 (1997), Nr. 2: 89—-100
Quelle: www.communicatio-socialis.de

Franz-Josef Eilers | Kirche und interkulturelle
Kommunikation

Die Tatsache interkultureller Kommunikation ist wohl so alt wie die
Geschichte der Menschheit: seit Beginn menschlicher Kulturen haben
deren Mitglieder miteinander ,kommuniziert, sie haben sich gegenseitig
informiert, beeinfluft und dominiert. Nur in neuerer Zeit wurde die
interkulturelle Kommunikation zu einem besonderen Bereich der
Kommunikationswissenschaft. Erfahrungen der Dynamik kultureller
Minderheiten in bestehenden Kulturen, wie etwa in den USA, Migration
und das Zusammenwachsen der Welt durch moderne Massenmedien
und neue Kommunikationstechnologien haben den Blick fiir die
Notwendigkeit einer ausfiihrlicheren Auseinandersetzung mit den Be-
dingungen, Formen und Elementen interkultureller Kommunikation
geschirft. Dies gilt auch fiir die Kirche. Zwar hat sie in ihrem
missionarischen Dienst immer versucht, mit den verschiedenen Kultu-
ren ins Gesprich zu kommen, aber die Kommunikationsdimensionen
dieses Geschehens wurden dabei nach unserem heutigen Verstindnis
oft nicht geniigend bedacht.

Interkulturelle Kommunikation kann als die Kommunikation zwi-
schen Mitgliedern verschiedener Kulturen definiert werden. Als Mitglie-
der ihrer Kulturen bringen Sender und Empfinger verschiedene
Kenntnisse, Erfahrungen und Erwartungen ein, die sie im interkulturel-
len Kommunikationsprozef auf einen gemeinsamen Nenner und auf ein
gemeinsames Verstehen zu bringen versuchen. Es gibt kein menschli-
ches Wesen ohne kulturelle Einbindung und deswegen ist interkulturel-
le Kommunikation fiir die Kirche in unserer Zeit eine ihr wesentliche
Erfahrung und Verantwortung.

1. Theologische Grundlagen christlicher Kommunikation

Grundlage und Beispiel fiir jede menschliche Kommunikation ist im
christlichen Verstdndnis die Kommunikation Gottes innerhalb der
Dreifaltigkeit. Vater und Sohn ,kommunizieren‘ miteinander im Heiligen
Geist. Diese innertrinitarische Kommunikation zwischen Vater, Sohn
und Heiligem Geist wird zur Grundlage jeder menschlichen Kommuni-
kation, denn Gott schafft den Menschen auch in diesem Sinne ,nach
seinem Bild und Gleichnis“. Jedes menschliche Geschdpf trigt in sich
die Kommunikationsfihigkeit des dreifaltigen Gottes, welche ihn so

89

13.01.2026, 01:37:53. Cor—



https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ARTIKEL

auch zur Kommunikation mit anderen fihig macht, ja ihn dazu
verpflichtet (cf. Martini 1990, Nr. 18; 26). Christus offenbart uns, wie
die lateinamerikanischen Bischéfe in Puebla (1979, 212) sagten, daR
gottliches Leben trinitarische Kommunikation ist. ,Vater, Sohn und
Geist leben in dem tiefsten Geheimnis der Einheit perfekter, liebender
Kommunion. Dies ist die Quelle aller Liebe und aller menschlichen
Kommunion und gibt menschlicher Existenz ihre Wiirde und Grofe.“

In der Erschaffung des Menschen teilt Gott ihm seine eigene
Fahigkeit der Kommunikation mit, ja Gott selbst ,kommuniziert' mit
dem Menschen. Er spricht in menschlicher Weise zu Adam und Eva, zu
Kain und Abel, zu Abraham, Moses und den Propheten. In der
Erschaffung des Menschen nach Seinem Bild und Gleichnis gibt er ihm
die Fahigkeit zum Horen und Verstehen und er spricht zu ihm in einer
Weise, die der Natur und Kultur des Menschen angemessen ist. Gott
,Spricht’ mit Israel in einer der israelischen Kultur entsprechenden
Weise. Hier liegt in einem gewissen Sinne theologisch bereits der
Anfang und Grund einer interkulturellen Kommunikation des Men-
schen, d.h. einer Kommunikation, die auf die Kultur des Empfingers
eingeht, sie ernst nimmt und sich ihr angleicht. Wie sehr sich Gott in
der Offenbarung bereits kultureller und menschlicher Kommunikations-
bedingungen bedient, wird u.a. etwa bei der Berufung des Mose
deutlich. Von der Herde am Rande der Wiiste reizt ihn die Neugier fiir
den brennenden und nicht verbrennenden Dornbusch. Gott gebraucht
diese Neugier und die Hirtentatsache des Mose, sich ihm zu offenbaren
(Dtn 3,1ff). Die ganze Wanderung Israels durch die Wiiste ist ein
einziges Beispiel dauernder gegenseitiger Kommunikation oder Ableh-
nung dieser Kommunikation zwischen Gott und dem auserwihlten Volk
und seinen Fiihrern. In den Propheten und Konigen Israels bedient sich
Gott der bestehenden Kommunikationsstrukturen dieses Volkes, um
sich zu offenbaren, wie der Brief an die Hebrier es ausdruckt: , Auf vie-
le und mannigfaltige Weise hat Gott einst zu unseren Vitern gespro-
chen ...“ (Hebr 1,1ff).

Gottes Offenbarung findet ihren Hohepunkt in der Menschwerdung
Jesu Christi. ,Jetzt aber hat er zu uns gesprochen in der Person seines
Sohnes“ (Hebr 1,1), und dieses ,,Wort ist Fleisch geworden und hat
unter uns gewohnt ...“ (Joh 1,16). Die Menschwerdung Jesu Christi aber
geschieht innerhalb eines bestimmten Volkes und einer bestimmten
Kultur und Jesus Christus identifiziert sich in seinem ganzen Kommuni-
kationsverhalten mit eben dieser Kultur. Jesu Wege und Mittel sind die
Kommunikationswege der Menschen, unter denen er lebt (cf. Communio
et Progressio 11): er gleicht sich den Sprech- und Denkweisen seiner
Mitmenschen und seiner Zeit vollstdndig an.

90

13.01.2026, 01:37:53. Access - [T



https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

INTERKULTURELLE KOMMUNIKATION

Offenbarung Gottes im Alten Testament und seine Menschwerdung
in Jesus Christus im Neuen Testament fiihren dann zur Griindung der
Kirche, in der beides weiterlebt und in der Gottes Botschaft in alle
Zeiten und Kulturen weitergegeben und entfaltet werden soll. Die
Botschaft Gottes, zuerst in der Kultur Israels ausgesprochen, muf
durch die Kirche an andere Kulturen weitergegeben werden: ,Mir ist
alle Gewalt gegeben im Himmel und auf Erden. Gehet hin und machet
zu Jiingern alle Vélker (Kulturen!) und taufet sie im Namen des Vaters
und des Sohnes und des Heiligen Geistes” (Mt 28,18f). Diese Aufgabe
der ,Interkulturalitdt* wird dann bereits im ersten Augenblick der
Existenz der Kirche bei der Herabkunft des Hl. Geistes an Pfingsten
deutlich. Es sind nicht mehr die Israeliten allein. Menschen aus allen
Volkern und Nationen erleben Pfingsten und werden so zu einem Teil
der Kirche aus und fiir viele Kulturen. Nicht weniger als fiinfzehn
verschiedene Volksgruppen, praktisch alle bekannten Vélker der
damaligen Zeit, werden in der Apostelgeschichte als in Jerusalem und
beim Pfingstgeschehen anwesend erwihnt. Mit Pfingsten wird die
Kommunikation Gottes iiber die Offenbarung des Alten Bundes und die
Menschwerdung Jesu Christi hinaus weitergefiihrt bis ans Ende der
Zeit. Garant aber dafiir ist die Kirche. Kirche ist also von ihrer
Griindung und ihrem Wesen her Kommunikation des dreifaltigen Gottes
in jede Zeit und Kultur. Vor allem durch Kerygma, Koinonia und
Diakonia wird die Kirche als solche in allen ihren Aktivitdten zu einem
kommunikativen Geschehen in gegebenen Kulturen, Was immer sie tut,
in Wort und Tat, ist und muf® die Botschaft der Liebe eines
kommunizierenden Gottes sein, der bis zum Tod am Kreuz den
Menschen liebt und ihn in seiner jeweiligen kulturellen Verfaktheit zu
seinem Partner macht.

Die Konzilsdekrete ,Lumen Gentium“ (8) und ,Dei Verbum“ (7)
haben in aller Klarheit auf dieses Geschehen hingewiesen. In der
christlichen Kunst sieht Kardinal Carlo Martini in der Darstellung der
Dreifaltigkeit als ,,Gnadenstuhl Gottes kommunizierende Aktivitdt in
besonderer Weise ausgedriickt: Gott der Vater prisentiert seinen Sohn
am Kreuz und beide sind verbunden im Heiligen Geist (1990, Nr. 24).
Urs von Balthasar hat in seiner ,Theodramatik‘ Gottes Heilshandeln
und seine Kommunikation mit der Menschheit in die Formen eines
Dramas zwischen Gott und dem Menschen eingebracht.

2. Kirche in interkultureller Kommunikation

Bereits in ihrer Griindung an Pfingsten wird die Kirche interkulturell
vorgestellt: es sind nicht mehr nur die Juden, welche in das pfingstliche

91

13.01.2026, 01:37:53. Cr—



https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ARTIKEL

kirchengriindende Geschehen einbezogen werden. Aber wihrend Pfing-
sten mehr eine charismatische Erfahrung ist, wird die ganze Apostelge-
schichte zu einem besonderem Zeugnis interkultureller Kommunikation
der jungen Kirche. Es sind die Auseinandersetzungen zwischen Juden-
und Heidenchristen, welche den Inhalt der Apostelgeschichte weithin
bestimmen. Hohepunkt der Auseinandersetzungen ist das Apostelkon-
zil: Sollen die religiosen und kulturellen Formen des Judentums auch
den Griechen auferlegt werden? Hier wird zum ersten Mal klar
zwischen Wesentlichem und Unwesentlichen unterschieden. Petrus
bekennt: ,Briider, wie ihr alle widt, hat Gott schon lingst hier bei euch
die Entscheidung getroffen, daR die Heiden durch meinen Mund das
Wort des Evangeliums héren und zum Glauben gelangen sollen. Und
Gott, der die Herzen kennt, bestitigte dies , indem er ihnen ebenso wie
uns den Heiligen Geist gab. Er machte keinerlei Unterschied zwischen
uns und ihnen; denn er hat ihre Herzen durch den Glauben gereinigt.
Warum also stellt ihr jetzt Gott auf die Probe und legt den Jiingern ein
Joch auf den Nacken, das weder wir noch unsere Viter tragen konnten?
Wir glauben im Gegenteil, durch die Gnade Jesu, des Herrn, gerettet zu
werden, auf die gleiche Weise wie jene ...“ Spdter werden Paulus und
Barnabas mit dem Beschluf® der Konzils auf die Reise geschickt: ,Denn
der Heilige Geist und wir haben beschlossen, euch keine weitere Last
aufzuerlegen als diese notwendigen Dinge: Gotzenopferfleisch, Blut,
Ersticktes und Unzucht zu meiden. Wenn ihr euch davor hiitet, handelt
ihr richtig“ (Apg 15,6-29).

Der Apostel Paulus ist das leuchtende Vorblld interkultureller
Kommunikation der Urkirche. Selbst aus zwei Kulturen stammend,
versuchte er, sich der Kultur seiner Horer anzupassen, wie z.B. auf dem
Areopag in Athen oder in seinen Briefen an die verschiedenen
Gemeinden. Andererseits aber versuchte er auch das fiir die betreffen-
den Adressaten in ihrer Situation Wesentliche in seinen Briefen und
Botschaften auszudriicken. Die Kirche ist nie kulturfrei gewesen und
hat sich im Laufe ihrer Geschichte immer wieder mit den verschieden-
sten Kulturen auseinandersetzen, aber auch angleichen miissen. Die
Verschiedenheit der Kulturen, ihre interkulturelle Kommunikation, hat
die Kirche und ihre Botschaft bereichert und ihr geholfen, sie neu zu
verstehen, sie besser zu entfalten und neu zu prasentieren. Man denke
hier etwa an die Einfliifle germanischer, anglo-sichsischer oder ost-
licher Kulturen auf die Liturgie der Kirche. Eugen Nida hat schon 1960
fir das Ubertragen der Hl. Schrift von einem Dreisprachenmodell
christlicher Bibeliibersetzung gesprochen, das dann von David Hessel-
grave (1979) zu einem Drei-Kulturen-Modell missionarischer Kommuni-
kation erweitert wurde. Die Apostolische Exhortation ,Catechesi

92

13.01.2026, 01:37:53. Access - [T



https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

INTERKULTURELLE KOMMUNIKATION

Tradendae“ (1979) hat dhnliche Gedanken fiir die Katechese aufgegrif-
fen (Nr. 53): Die biblische Botschaft kann nicht unabhingig von jener
Kultur gesehen und verstanden werden, in welcher sie zuerst geoffen-
bart wurde, d.h. der biblischen Welt und des Milieus, in welchem Jesus
von Nazareth lebte; andererseits kann sie auch nicht ohne grofen
Verlust von jenen Kulturen abgetrennt werden, in denen sie im Laufe
der Geschichte iiber Jahrhunderte ausgedriickt wurde; biblische Bot-
schaft entspringt nicht ohne Geschichte, plétzlich neu aus jeder Kultur!
Sie wurde immer im apostolischen Dialog weitergegeben, welcher
unausbleiblich Teil eines gréferen Dialogs der Kulturen, d.h. interkultu-
reller Kommunikation ist.

Bernhard Lonergan hat in seiner ,Method in Theology‘ (1971) auf die
dringende Aufgabe der Kommunikation fiir die Theologie hingewiesen.
Systematische Theologie wird nutzlos, wenn sie nicht kommuniziert,
nicht vermittelt wird. Dies aber geschieht nur dann, wenn sie in das
Leben und die Situation bestimmter Menschen und Kulturen gestellt
wird (vgl. ebd., 335). Er hat ferner darauf hingewiesen, daf$ die Kirche
sich allerdings im Laufe der Geschichte als normativ gegeniiber den
verschiedenen Kulturen begriffen hat: sie fiihlte sich verpflichtet, die
Frohbotschaft allen Menschen aller Kulturen zu verkiindigen. Aber die
tatsichlichen Folgerungen aus dieser Verpflichtung wurden nicht durch
einen empirischen, sondern einen normativ-klassizistischen Begriff von
Kultur verdeckt. Man studierte nicht die verschiedenen Kulturen der
Menschheit, sondern schaffte sich ein eigenes Ideal, das man grofziigig
anderen in eigener Weise anbot. Ihr Inhalt waren die klassischen,
unsterblichen Werke der Kunst; ihre Philosophie war ewige Philosophie
und ihre Voraussetzungen waren ewige Wahrheiten, ihre Gesetze waren
Schatz der Weisheit und des Wissens der Menschheit.

Das Zweite Vatikanische Konzil hat in seinen Uberlegungen zu
Kirche und Kultur (vgl. GS 53-62) ein Umdenken gebracht, das Papst
Johannes Paul II. bei seiner ersten Ansprache an den von ihm neu
errichteten vatikanischen Rat fiir Kultur in die Aufgabe kleidete, es sei
notwendig fiir die Kirche, die kulturelle Identitdt der Menschen zu
verstehen und zu einem Austausch der Kulturen beizutragen (vgl. Eilers
1992, 16f). Lonergan diirfte diese Einstellung meinen, wenn er im
Gegensatz zur alten, normativen , Kultur der Kirche“ von moderner Kul-
tur als von einer Erfahrung spricht, die von einer Vielfalt der Kulturen
ausgeht. Moderne Einstellung studiert und vergleicht Kulturen, sie
weif}, dafd alle Kulturen Menschenwerk sind, Entwicklungen durchma-
chen und auch vergehen. Ahnlich wie die Theologie in den Kontext
moderner Philosophie und Naturwissenschaft eintritt, mufs die Religion
zwar ihre Identitdt bewahren, aber doch auch in menschliche Kulturen

93

13.01.2026, 01:37:53. Cr—



https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ARTIKEL

eindringen, in das mannigfache Entstehen von Meinungen und Gefiih-
len, welche das Leben der Menschen bestimmen. Sie hat den Gebrauch
von Symbolen und Geschichten und die Quellen von Kunst und Literatur
zu kennen, die alten und neuen Medien und die verschiedensten
Motivationen, auf die man sich stiitzen kann. Sie mu die Themen einer
bestimmten Kultur kennen, die zum Triger von Meinungen und
Botschaften werden.

Aus all diesen Uberlegungen und Tatsachen folgt die Verpflichtung
der Kirche zu interkultureller Kommunikation. Seit ihrem Beginn be-
gegnet sie in der Fortfilhrung der Menschwerdung Jesu Christi
verschiedensten Kulturen. Sie muf mit ihnen ins Gesprich kommen,
um so auch heute den Weg fiir eine wirkliche Inkarnation zu bereiten.
Es ist klar, daR dies realistisch nur in einem interdisziplindren Ansatz
erfolgen kann, wo etwa Erkenntnisse von Anthropologie, Psychologie,
Soziologie und Kommunikationswissenschaft eingebracht werden.

Ein theologischer Ansatz zu interkultureller Kommunikation findet
sich etwa in Bemiihungen zur Kontextualisierung, zur Inkulturation,
interkultureller Theologie und des Dialogs, die im einzelnen wieder als
Ausfaltungen der Evangelisationsaufgabe der Kirche verstanden werden
miissen. Die gottliche Verpflichtung der Kirche zur Verkiindigung
beinhaltet auch ihre Verpflichtung zur interkulturellen Kommunikation.
Dabei ist Evangelisation im weiteren Sinne einer ,Menschwerdung Jesu
Christi’, als Inkarnation in das ,Hier und Heute* verstanden.

2.1 Kirche im Kontext

Christliche Botschaft befindet und entfaltet sich immer im bestimmten
Kontext einer &rtlichen und sachlichen Umgebung. Sie ist eingebunden
in menschliches Leben, in die Kultur menschlicher Gesellschaft, wenn
sie zur Inkarnation werden soll. Jesus Christus wurde Mensch in einer
bestimmten Gesellschaft und Kultur, und diese Menschwerdung voll-
zieht sich immer wieder neu.

Fiir die Kirche im Kontext interkultureller Kommunikation sollte man
drei verschiedene Ansitze unterscheiden.

Zunichst geht es um den Kontext biblischer Botschaft: Wie ist dieses
Wort, dieser Satz, dieses Geschehen der Bibel aus der damaligen
Situation und Kultur zur Zeit Jesu zu erkliren und zu verstehen? Es
geht um den ,Sitz im Leben’ biblischen Geschehens.

Dann folgt der kulturelle Ansatz: Wie muf® die betreffende biblische/
christliche Botschaft im Blick auf die gegenwdrtigen Gegebenheiten
einer bestimmten Kultur dargeboten, wie kann sie so ,inkarniert'

94

13.01.2026, 01:37:53. Access - [T



https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

INTERKULTURELLE KOMMUNIKATION

werden, daf® sie die betreffende Kultur respektiert, aber auch bereichert.
Dies fithrt dann zur Entwicklung einer kontextuellen Theologie. Der
philippinische Theologe Antonio Lambino (1981, 5) sieht drei Griinde,
weshalb eine kontextuelle Theologie das Eintauchen in einen betreffen-
den Kontext verlangt: 1. Theologie ist nicht nur eine Frage der
Abstraktion, sondern muf® auch in der intuitiven Fahigkeit des
Theologen und der Symbolwelt einer Kultur reflektiert werden; 2. Die
Wahl entsprechender Themenfelder ist wesentlicher Teil theologischer
Methode. Diese Wahl aber wird vom Kontext, d.h. der Kultur einer
Gemeinschaft bestimmt; 3. Theologie ist nie Selbstzweck, sondern hat
den Menschen und den Gl#ubigen zu dienen, die jeweils in einem
bestimmten Kontext leben.

In Zhnlicher Weise haben Eugen Nida und Robert Schreiter auf die
Bedeutung des kommunikativen Kontextes einer Kultur fiir die Verkiin-
digung der Kirche hingewiesen. Stephen Bevans sieht in einer Zusam-
menschau von Versuchen zur kontextuellen Theologie sechs verschie-
dene Richtungen, die vom anthropologischen Ansatz und dem Uberset-
zungs- und Praxismodell zu einem symbolischen, einem semiotischen
und einem transzendentalen Modell gehen, welches im Gegensatz zum
anthropologischen zundchst nicht von den Gegebenheiten einer Kultur
oder den Lehren der Kirche und der biblischen Botschaft, sondern von
der personlichen Glaubenserfahrung innerhalb einer gegebenen Kultur
ausgeht.

Versuche kontextueller Theologie sind etwa auch jene Initiativen, die
versuchen, auf der Basis der Kommunikationstradition einer Kultur, wie
etwa Sprichwortern, Erzdhltraditionen, Weisheiten, Ritseln etc. eine
einheimische Theologie zu entwickeln, wie es Joseph Healey und
Donald Sybertz (1996) fiir Afrika versuchen.

Louis Luzbetak definiert in seinem Standardwerk iiber Kirche und
Kulturen (1988, 133) Kontextualisierung als jenen Prozef3, in dem eine
ortliche christliche Gemeinschaft die biblische Botschaft (den ,Text) in
ihre reale Lebenssituation (den ,Kontext) so einbringt, daf® sie zu jener
einmaligen, gottgewollten Realitdt fijhrt, die als ,christliches Leben
bezeichnet werden kann. Mit ,christlichem Leben‘ meint er dann, in
einer bestimmten ortlichen Situation so zu leben, wie Christus hier und
jetzt gelebt hitte. Eine solche Sicht fihrt dann schon zur Sicht der
Inkulturation.

2.2 Kirche als Inkulturation

Thomas Ohm hat bereits 1962 in seiner grundlegenden ,Theorie der
Mission* drei Schritte fiir die Anniherung an Kulturen in der Missions-

95

13.01.2026, 01:37:53. Access - [T



https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ARTIKEL

methode der Kirche festgestellt. Der Akkomodation, die sich generell
anderen Kulturen anpaft, folgt die Assimilation, welche bestimmte
Teile der Kulturen zu verchristlichen sucht. Erst die ,Transformation’
aber bringt eine Verbindung von Kultur und christlicher Botschaft, die
zu einer neuen Existenz fithrt (1962, 6951, 1970ff). Diese vorkonziliare
Sicht weist bereits in die Richtung jener interkulturellen Kommunikati-
on der Kirche, die heute als ,Inkulturation‘ bezeichnet wird.

Der Ausdruck ,Inkulturation® wurde zuerst 1974 von den Bischéfen
Asiens gebraucht, als sie auf der ersten Vollversammlung der 1970
gegriindeten ,Foderation der asiatischen Bischofskonferenzen“ (FABC)
in Taipei von einer Kirche sprachen, die ,einheimisch und inkulturiert”
sein miisse. Im gleichen Jahr sprach auch die 32. Generalversammlung
der Jesuiten in Rom von ,Inkulturation und Fortschritt christlichen
Lebens“. In seiner Apostolischen Exhortation ,Evangelii Nuntiandi
(1975) deutet Papst Paul VI. (Nr. 20) auf die Tatsache der Inkultura-
tion hin, ohne das Wort zu gebrauchen: es sei entscheidend, menschli-
che Kultur nicht oberflichlich und rein dekorativ zu evangelisieren,
denn die christliche Botschaft miisse tief und bis in die Wurzeln der
Kultur reichen. Das Evangelium miisse die Kultur und die ganze
Lebensart der Menschen befruchten.

Die Apostolische Exhortation Papst Johannes Paul II. iiber die
Katechese (,Catechesi  Tradendae‘) vom Oktober 1979 ist das erste
kirchenamtliche Dokument, welches das Wort ,Inkulturation‘ ge-
braucht. Inkulturation ist hier (Nr. 53) gesehen als ein Prozef3, welcher
die Kraft des Evangeliums in das tiefste Innere der Kulturen bringt, d.h.
ein Kommunikationsprozefs, der den Kern bestimmter Kulturen trifft.
Schritte und Elemente in diesem Prozef3 sind nach diesem Dokument,
das sich auf die Diskussionen der rémischen Bischofssynode von 1977
stiitzt, die folgenden: 1. Kenntnis der betreffenden Kulturen und ihrer
wesentlichen Bestandteile; 2. Kenntnis der bedeutendsten Ausdriicke
und Ausformungen dieser Kulturen, was auch als Kenntnis ihrer
wichtigsten Kommunikationswege und Kommunikationsinhalte verstan-
den werden kann; 3. Achtung und Respekt der besonderen Werte und
individuellen Reichtiimer der betreffenden Kultur.

In seiner Missionsenzyklika ,Redemptoris Missio (1990) bestdtigt
Papst Johannes Paul II. (Nr. 52), daf® die Kirche durch Inkulturation
das Evangelium in die verschiedenen Kulturen ,inkarnieren‘ soll, d.h.
daR das Evangelium lebendiger, integraler Bestandteil einer bestimmten
Kultur werden soll. In diesem ProzeR fithrt die Kirche Menschen und
Kulturen ein in ihre eigenen christlichen Werte , nimmt aber auch zur
gleichen Zeit die guten Elemente der betreffenden Kultur, um sie zu
verchristlichen. In diesem Sinne hat Ary Roest-Crollius den ProzeR der

96

13.01.2026, 01:37:53. Cr—



https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

INTERKULTURELLE KOMMUNIKATION

Inkulturation als eine ,Integration der Lebenserfahrungen’ einer lokalen
Kirche in die Kultur des betreffenden Menschen beschrieben. Christli-
cher Glaube, der sich so in eine Kultur kommuniziert und integriert,
wird zum inneren Feuer, das anregt, orientiert und erneuert. Durch eine
solche interkulturelle Kommunikation wird auch die Gesamtkirche
bereichert.

Das Wort Inkulturation erinnert auch an die anthropologischen
Begriffe der ,Enkulturation‘ und ,Akkulturation‘. Unter Enkulturation
verstehen Anthropologen das Hineinwachsen etwa eines Kindes in seine
angeborene Kultur, wdhrend Akkulturation als Angleichung an eine
andere Kultur zu verstehen ist. Beide Tatsachen, vor allem aber die
Enkulturation, finden sich im Prozef der ,Inkulturation’, der nicht ohne
eine entsprechende Kommunikation der gegebenen Werte einer Kultur
mit einer anderen verstanden werden kann. In diesem Sinne ist
Inkulturation Teil und Frucht einer erfolgreichen interkulturellen Kom-
munikation. Der Missiologe Roest-Crollius (1984, 16f) hat hier auf den
dialogischen Charakter einer Beziehung Kirche und Kultur hingewiesen.
Dabei liegt die zentrale Verantwortung bei der Ortskirche. Eigentlicher
Tréger der Inkulturation ist nicht der Missionar, sondern die konkrete
christliche Gemeinschaft als lebendig wachsende Kirche.

2.3 Interkulturelle Theologie

Die interkulturelle Kommunikation zwischen verschiedenen Theologien
wird als ,Interkulturelle Theologie‘ bezeichnet. Mit der Entwicklung
eigener Theologien in verschiedenen Kulturen, wie etwa der Befreiungs-
theologie Lateinamerikas, der Minjung-Theologie in Korea oder indi-
scher Theologie ergibt sich auch die Notwendigkeit des Gesprdachs
dieser Theologien untereinander. Nicht nur Inhalte, sondern auch
Methoden, Erfahrungen und Erwartungen werden besprochen und
verglichen, um sich gegenseitig besser zu verstehen und zu unter-
stiitzen. Gemeinsamkeiten werden herausgearbeitet, Unterschiede gese-
hen und analysiert. Diesen Vorgang muff man als Kommunikation
zwischen verschiedenen Kulturen sehen und damit auch im Lichte
interkultureller Kommunikation betrachten. Das Gesprdch lokaler
Theologien untereinander ist interkulturelle Kommunikation. Nach
Walter J. Hollenweger (1990, 50f) besteht eine solche Theologie dabei
nicht nur auf eigenen kulturellen Werten, sondern bezieht, vergleicht
und vollzieht sich auch im offenen Blick auf andere Kulturen.
Interkulturelle Kommunikation beschéftigt sich nach ihm nicht nur mit
Inhalten, sondern vor allem auch mit dem Kommunikationsprozef®
dieser Theologien und dabei besonders mit der Beziehung zwischen

97

13.01.2026, 01:37:53. Access - [T



https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ARTIKEL

Sender und Empfinger. Die Kommunikationsfihigkeit des Empfingers
ist ebenso wichtig wie der Inhalt dessen, was kommuniziert wird.

2.4 Dialog

Auf der Basis der Konzilsdokumente hat Avery Dulles - dhnlich seinen
bekannten ,Modellen der Offenbarung’ und den ,Modellen der Kirche* -
fiinf verschiedene Modelle der kommunizierenden Kirche beschrieben.
AuRer dem hierarchischen bzw. Institutionenmodell sieht er ein
Herold-Modell, das Sakramenten- sowie das Gemeinschafts-Modell
(Koinonia), denen dann ein ,weltlich-dialogisches' Modell folgt. Dieses
weltlich-dialogische Modell sieht Dulles vor allem im Konzilsdokument
iiber die Kirche in der Welt von heute (,Gaudium et Spes‘) am Werk.
Hier wird etwa die nichtchristliche Welt nicht einfach als ,Rohmaterial’
fiir Bekehrung und kircheneigene Zwecke oder als einfaches ,Objekt
missionarischen Eifers gesehen, sondern als ein Ausdruck des
Schopfungs- und Erlosungswillens Gottes, der hier geheimnisvoll am
Werk ist (1988, 118).

Weitere kirchliche Dokumente, wie etwa die verschiedenen Uber-
legungen der ,Foderation der Asiatischen Bischofskonferenzen“
(FABC) haben sich ausfiihrlich mit den Fragen des Dialogs beschiftigt.
Sie sehen einen solchen Dialog meist auf drei Ebenen: den Dialog des
Lebens, den Dialog der Kulturen und den Dialog mit den Religionen.
Christen werden so, nach ,Gaudium et Spes’, zu Gesprichspartnern mit
allen anderen Gliedern der Menschheit.

Vor allem die modernen Kommunikationsmittel verbinden die Men-
schen von heute iiber alle Grenzen der Kulturen hinaus. Dies bringt eine
besondere Verantwortung der Christen fiir Gesprach und Dialog mit
sich. In einem solchen Prozef ist die Kenntnis und Fzhigkeit der Wege
zu einer interkulturellen Kommunikation, die iiber den eigenen Schatten
springt und iiber den eigenen Kirchturm hinausreicht, wesentlich. Ein
solcher Dialog erfordert eine tiefere und bessere Kenntnis anderer
Kulturen und die Bereitschaft, mit ihnen selbstlos ins Gesprdch zu
kommen.

In seiner Missionsenzyklika ,Redemptoris Missio‘ (1990) hat Papst
Johannes Paul II. (Nr. 37¢c) von der Sozialen Kommunikation als dem
ersten ,Areopag der modernen Welt“ gesprochen. Er sieht die Gestal-
tungskraft der modernen Kommunikationsmittel, welche vor allem fiir
junge Menschen Werte und Erfahrungen setzen, die nicht mehr von der
Kirche, sondern von den Medien selbst bestimmt werden. Hier geht es
dann nicht mehr um die Frage, wie die Medien fiir die Kirche gebraucht
werden, sondern vielmehr darum, wie Christen und Kirche auf eine fast

98

13.01.2026, 01:37:53. Access - [T



https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

INTERKULTURELLE KOMMUNIKATION

ausschlieflich von den Medien bestimmte Welt reagieren. Es geht
darum, auch mit diesen ,Zeichen der Zeit' in ein schopferisches
Gesprach einzutreten.

Der vom Zweiten Vatikanum eingeleitete Dialog mit den nichtchristli-
chen Religionen ist eine besondere Form der interkulturellen Kommuni-
kation. Religion ist immer ein besonderer Ausdruck und wesentlicher
Teil der Kultur. Man kann nicht wirklich mit einer anderen Kultur ins
Gesprdch kommen, wenn man nicht auch die tieferen Dimensionen der
Religion und vor allem auch der aus ihr hervorgehenden Werte
beachtet. Nur wer mit den Gesetzen, Notwendigkeiten und Moglich-
keiten interkultureller Kommunikation vertraut ist, kann mit Erfolg am
interreligiosen Dialog, am Dialog mit der modernen Welt und ihrer
Kulturen teilnehmen.

Literatur

Bevans, Stephan: Models of Contextual Theology, in: Missiology vol. 13,
No. 2 (April 1985), S. 185-201

Dulles, Avery: The Church and Communications: Vatican II and Beyond,
in: Reshaping of Catholicism. Current Challenges in the Theology of
the Church, San Francisco 1988

ders.: The Craft of Theology: From Symbol to System, New York 1992

Eilers, Franz-Josef: Communicating between Cultures. An Introduction
to Intercultural Communication, Manila 1992

Healey, Joseph/Sybertz, Donald: Towards an African Narrative Theolo-
gy, Nairobi 1996

Hesselgrave, David J.: Communicating Christ Crossculturally. An
Introduction to Missionary Communication, Grand Rapids 1979

Hollenweger,Walter J.: Erfahrungen der Leibhaftigkeit. Interkulturelle
Theologie, 2. Ausg. Miinchen 1990

Lonergen, Bernard: Method in Theology, London 1971

Luzbetak, Louis J.: The Church and Cultures. An Applied Anthropology
for the Religious Worker, Maryknoll 1988

Maletzke, Gerhard: Interkulturelle Kommunikation. Zur Interaktion
zwischen Menschen verschiedener Kulturen, Opladen 1996

Martini, Carlo: ,Effata,Aprirti“, Lettera per il programma pastorale
,communicare‘, Milano1990

Nida, Eugene A.: Message and Mission: The Communication of the
Christian Faith, Pasadena 1960

Ohm, Thomas: Machet zu Jiingern alle Volker. Theorie der Mission,
Freiburg 1962

99

13.01.2026, 01:37:53. Access - [T



https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ARTIKEL

Roest-Crollius, Ary/Nkeramihigo, Theoneste: What is so new about
Inculturation?, in: Inculturation. Working papers on living faith and
Cultures, Roma 1984, S. 1-18.

Shreiter, Robert: Constructing Local Theologies, Maryknoll 1985

100

13.01.2026, 01:37:53. Cr—



https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-2-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

