
che und öffentliche Debatte der Frage, ob Ge-
waltdarstellungen in den Medien aggressives
Verhalten fördern oder nicht. Trotz der Evi-
denz einer Kausalität, so Sparks und Sparks,
enden Diskussionen über die Wirkungsrich-
tung in kontingenten Aussagen. Sie stellen
stattdessen unmissverständlich fest: „Despite
the fact that controversy still exists about the
impact of media violence, the research results
reveal a dominant and consistent pattern in fa-
vor of the notion that exposure to violent me-
dia images does increase the risk of aggressive
behavior.” (S. 273) Dem Vorwurf, dass die
vorwiegend experimentell durchgeführten
Analysen diesen Nachweis nicht erbringen
könnten (mangelnde ökologische Validität),
wird mit Verweis auf eine Aussage von Zill-
mann und Weaver entgegengehalten, dass in
einer freien Gesellschaft jene Experimente
außerhalb eines Laboratoriums im Grunde ge-
nommen nicht praktikabel seien. Die wenigen
quasiexperimentellen Analysen, beispielsweise
die kanadische Studie von Williams aus dem
Jahr 1986, geben aber immerhin Hinweise
darauf, dass auch ein „natürliches“ Experiment
der Evidenz einer höheren Aggressionsbereit-
schaft nicht widerspricht. Insgesamt vermittelt
dieser Überblicksbeitrag den Eindruck, dass
Relativierungen des Phänomens angesichts der
Forschungsergebnisse nicht erforderlich sind.
Aber auch in diesem Fall darf die Macht des
Wortes nicht überschätzt werden.

Behandelt wird selbstverständlich auch das
weite Feld von Information und Unterhaltung.
Ein aktualisierter Blick auf den Uses and Gra-
tifications Approach darf in diesem Zusam-
menhang ebenso wenig fehlen wie Ausführun-
gen zum diesbezüglichen Stellenwert neuer In-
formations- und Kommunikationstechnolo-
gien. Mundorf und Laird erörtern ansatzweise
die Gratifikationspotenziale interaktiver Me-
dien, die Ruggiero in seinem Beitrag „Uses and
Gratifications Theory in the 21st Century“
(Mass Communication&Society 2000) bereits
angestoßen hat. Damit zeichnet sich am Ende
dieses Sammelbandes ab, dass in Zukunft wohl
auch diese Fragen eine größere Rolle auf der
Agenda der Medienwirkungsforschung spielen
werden. Ebenso wird die Zwiebel, die Mc-
Combs und Reynolds als Metapher für Agenda
Setting-Prozesse wählten (vgl. S. 12), im Zuge
des Schälens tief im Innern einen neuen Mit-
streiter zu Tage fördern – das Internet.

Michael Jäckel

Christian Müller

Medien, Macht und Ethik

Zum Selbstverständnis der Individuen in der
Medienkultur

Wiesbaden: Westdeutscher Verlag 2001. – 
166 S. 

ISBN 3-531-13707-7 

Höchstes Erregungsniveau in der Diskussion
um journalistische Ethik herrschte zuletzt an-
lässlich eines seelenlosen Blechhaufens, des ra-
senden Sarkophags von Lady Diana Spencer.
Die meistphotographierte Frau der Welt war in
ihrem gepanzerten Mercedes durch einen Au-
totunnel in Paris gejagt worden und zerschellt.
Skrupellose Paparazzi wurden für ihren Tod
verantwortlich gemacht. Wochen-, monatelang
diskutierte die so genannte Öffentlichkeit die
fatale Verzahnung von Prominenz und Me-
dien, es war der Sommer 1997. Gleich zu Be-
ginn und während der gesamten Lektüre des
vorliegenden Buches fragt man sich, wie der
Autor es schafft, die Geschichte des Todes der
wohl prominentesten Frau Ende des vergange-
nen Jahrtausends mit keinem Wort zu erwäh-
nen. Noch dazu, weil es kein anschaulicheres
und das grundlegende Dilemma besser aufzei-
gendes Beispiel für das Thema „Selbstverständ-
nis der Individuen in der Medienkultur“ geben
dürfte. Denn die vom Kinderfräulein erst zur
Prinzessin und dann zur enttäuschten Gattin
mutierte Lady Di war ihrer Sucht nach media-
ler Spiegelung ebenso erlegen wie wir – die Re-
zipienten – unserer übergroßen Neugier, an
dieser öffentlichen Selbstwerdung und -verän-
derung teilzunehmen. Statt anhand dieses zu-
mindest halbwegs aktuellen und komplett alle
Aspekte des gestellten Themas abdeckenden
Stoffes Konkretion in seine Ausführungen zu
bringen, versucht der Autor, unglaublich viele
theoretische Ansätze anzuführen, die deutlich
machen sollen, dass die Frage nach einer (indi-
viduellen) journalistischen Ethik obsolet ist.
Als konkrete Beispiele für sein Thema wählt er
eingangs und auch in den folgenden fünf Kapi-
teln vor allem zwei relativ weit in der Vergan-
genheit zurückliegende Ereignisse: die Veröf-
fentlichung der Photographie des toten Uwe
Barschel in der Badewanne seines Hotelzim-
mers in Genf (1987) und die Geiselnahme von
Gladbeck, bei der Journalisten dem Verbrechen
als Medienereignis zuarbeiteten und das Leben
Unschuldiger in Gefahr brachten (1988). 

Literatur · Besprechungen

111

Bredow,M&K 1-2003,U 105-158  03.05.2007  15:32 Uhr  Seite 111

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2003-1-111 - am 20.01.2026, 09:00:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2003-1-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die beiden Beispiele aus der Welt von Poli-
tik und Verbrechen sind Ausgangspunkt für
folgende übergeordnete Fragestellungen des
Autors: 1) Wie kann bzw. wie müsste eine Be-
rufsethik im Zusammenhang mit der journa-
listischen Praxis gedacht werden? 2) Journalis-
tisches Handeln unterliegt einem komplexen
Geflecht von Machtbeziehungen. Wie lässt sich
dieses Verhältnis beschreiben? Und 3) Wie be-
stimmt die Massenkommunikation die gegen-
wärtige Kultur, die gesellschaftlichen Diskur-
se? Damit wird deutlich: Christian Müller will
weder eine normative Diskussion, noch nähert
er sich dem Thema über eine pragmatische oder
empirische Ebene. Stattdessen liegt der Versuch
vor, ethische Fragestellungen in neuere Wis-
senschaftskonzepte zu integrieren bzw. die
journalistische Berufsethik in Zusammenhang
mit unserer postmodernen Kultur zu denken.
Als zentrale Begriffe dieser integrierend verfah-
renden Medienethik wählt der Autor zunächst
„Macht“ und „Diskurs“, beides hochkomplexe
Begriffe aus den theoretischen Arbeiten Michel
Foucaults, der folglich viel zitiert wird. Aus-
gehend von der Überlegung, dass Ethik
grundsätzlich nicht zu denken ist ohne ein
Selbstverhältnis bzw. ohne einen Selbstbezug,
zeichnet das erste Kapitel in groben, schnellen
Zügen die „Genealogie“ bzw. Genese dieses
Faktums nach. Dass ein so genanntes „Ich“ sich
in Differenz zu seinem so genannten „Han-
deln“ stellt, dass das Ich als sein eigenes Objekt
auftreten kann, muss anthropologisch und kul-
turell installiert werden. Es vermittelt sich bei
der Lektüre ein Eindruck davon, wie lang,
kompliziert und wechselhaft dieser Prozess
war. Zwischen dem sich über schriftliche Auf-
zeichnung selbstvergewissernden Menschen
der Antike, dem kategorischen Imperativ Kants
und den aktuellen Selbstvergewisserungen via
Container oder Handy liegen sprichwörtlich
Welten. Deutlich wird irgendwie auch, dass die
letztgültigen Begründungen, ob Handlungen
gut oder böse sind, kulturellen Entwicklungen
unterliegen. Dass in einer Gesellschaft wie der
unseren mit fortschreitendem Wertepluralis-
mus, mit ständig wechselnden Lebensstilen
und Sinnangeboten sich diese Letztbegründun-
gen jedoch überhaupt nicht mehr eindeutig le-
gitimieren lassen, ist eine These, deren nach-
vollziehbare Begründung der Autor leider
schuldig bleibt. Man könne nur noch, so Chris-
tian Müller, von ausdifferenzierten Spezialethi-
ken sprechen. 

Der Autor schließt sein erstes Kapitel mit
folgenden Überlegungen: Medienethik muss
heute grundsätzlich die Bedingungen alltags-
kultureller Handlungen mitberücksichtigen 
(S. 45). Diese sind zunehmend bestimmt von
Mediendiskursen, in denen sich die Ausübung
von Macht manifestiert (S. 46), und zwar die
diskursive Macht der Medienkultur. Journa-
listen wie Rezipienten befinden sich in diesem
komplexen kulturellen Macht-Geflecht, das ei-
nerseits keine eindeutigen Mechanismen und
Modalitäten mehr kennt (S. 47), andererseits
aber doch lebensweltliche Orientierungen be-
reithält. Ohne hieran weiterzudenken, ohne
dem Leser deutlich zu machen, welcher Art
diese Modalitäten, diese Machtdiskurse sind,
führt das folgende Kapitel einen nächsten „ton-
nenschweren“ Begriff ein. Es ist überschrieben
mit „Das Dispositiv der Massenkommunika-
tion“. Laut Müller bildet die Mediendominanz,
die weltweit Kultur vereinheitlicht und konfor-
misiert, das Dispositiv der Massenkommunika-
tion. Das liest sich dann so: „Diese Mediendo-
minanz, welche die Auswirkungen eines
Machtverhältnisses darstellt, bildet das Dispo-
sitiv der Massenkommunikation, das die
Machtbeziehungen innerhalb der Medienkul-
tur regelt“ (S. 70). Ganz eng an Foucault orien-
tiert führt der Autor aus, dass es sich hier nicht
mehr um eindeutig auszumachende repressive
Machtstrukturen handele, sondern vielmehr
um eine Macht des Wissens, eine Macht der
Aufmerksamkeitserzeugung, eine Macht der
Beschlagnahme von Zeit etc.. Wenn man inner-
halb der Logik dieses Dispositivs denke, sei es
unmöglich, journalistisches Handeln als sin-
guläres Tun zu betrachten. Allerdings entfällt
eine Begründung bzw. Ausführung dieser The-
se. Vielmehr fährt der Autor damit fort, dass in-
dividuelle Ethik und damit auch die Berufs-
ethik von Journalisten in Form von Presseco-
des, Richtlinien oder berufskulturellen Nor-
men sowieso in die Zeit der längst vergangenen
bürgerlichen Moderne gehört. Unter postmo-
dernen Verhältnissen, unter dem Dispositiv der
Massenkommunikation, kann seiner Meinung
nach nur mehr von kulturellen Manifestationen
(S. 84) gesprochen werden. Bewertungen indi-
vidueller Handlungen sind nicht mehr relevant.
Ob der Journalist des „Sterns“, der sich 1987 in
einem Genfer Hotel Zugang in das Zimmer von
Uwe Barschel verschaffte und diesen dann tot
in der Badewanne photographierte, wider die
journalistische Ethik handelte oder nicht, inter-

M&K 51. Jahrgang 1/2003

112

Bredow,M&K 1-2003,U 105-158  03.05.2007  15:32 Uhr  Seite 112

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2003-1-111 - am 20.01.2026, 09:00:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2003-1-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


essiert genauso wenig wie jedwede andere Fra-
ge in Bezug auf eine individuelle Berufsethik. 

Das dritte Kapitel will deutlich machen, dass
der Referenzpunkt für eine zukünftige Me-
dienethik weder das Subjekt noch eine irgend-
wie vorausgesetzte Vernunft sein können.
Hierzu wird in die Begriffskiste eines weiteren
Großtheoretikers gegriffen, nämlich in die „so-
zialen Systeme“ von Niklas Luhmann. Me-
dieninstitutionen sind eingebunden in ein so-
ziales System (S. 103) und individuelles Han-
deln ist bloß Teil eines Prozesses der Massen-
kommunikation (S. 99). Das journalistische
Individuum, das sich mit seinen „Erkenntnis-
leistungen“ an eine Außenwelt, an eine so ge-
nannte Öffentlichkeit richtet, ist folglich nicht
mehr zu verorten. Stattdessen geht es um die
Selbstbezüglichkeit der Operationen sinnver-
arbeitender Systeme. Innerhalb dieser kon-
struktivistischen Logik ist auch Wahrheit nur
eine Funktion eines selbstreferenziellen kom-
munikativen Prozesses. Sie hat somit keine
ethische Dimension mehr, sondern eine rein
funktionale. Dieser Zugang zur Realität der
Massenmedien ist schlüssig innerhalb des kon-
sistentes Theoriegebäudes von Niklas Luh-
mann, jedoch nur bedingt nachvollziehbar als
lieblos gebrauchtes Versatzstück einer schwer
erkennbaren Argumentation. 

Im folgenden vierten und vorletzten Kapitel
wird das journalistische Handeln dann auf ein-
mal doch wieder singulär bedeutsam, indem
Journalisten als Interpreten des jeweiligen Ge-
genstandes, über den sie berichten, verstanden
werden (S. 129). Sie interpretieren, indem sie
eine bestimmte Terminologie wählen, indem
sie bestimmte Text- und Bildelemente kombi-
nieren u. ä. m.. Dabei sei es vor allem der laten-
te Sinngehalt einer journalistischen Aussage,
der es schaffe, einen politischen Diskurs zu
steuern. Wenn etwa, um das Beispiel des Au-
tors anzuführen, die „Neue Kronenzeitung“ ti-
telt „Randalierer in Wien entwaffnet“ denkt
der Leser eher an einen Kriegsschauplatz als an
eine Kundgebung am Wiener Heldenplatz, bei
der Tausende Menschen ihre Ablehnung ge-
genüber der neuen österreichischen Regierung
zum Ausdruck bringen (S. 130). Das Kapitel
endet mit knapp dreieinhalb Seiten zur
Sprechakttheorie, deren Essenz sich wie folgt
liest: „Medieninstitutionen erfüllen sicherlich
diese Funktion, alltägliche Sprechakte in privi-
legierte Sprechakte zu verwandeln. Dadurch
wird die Kommunikation diskursiv aufgeladen

und konstituiert den Diskurs der Massenme-
dien, der einer Ordnung unterliegt, die man als
Ordnung des Diskurses bezeichnen kann.“ 
(S. 136) 

Das letzte Kapitel „Mediennutzung als dis-
kursives Geschehen“ wendet sich zunächst
dem Rezipienten zu. Angeschnitten wird einer
der zentralen Gedanken des „Cultural Studies
Approach“, nämlich die Frage, wie sich Me-
diendiskurse und individuelle Medienaneig-
nung miteinander verknoten. Dann gibt es
noch dreizehn Seiten Habermas, ein Kurzrefe-
rat zum Thema „Öffentlichkeit“. Nicht nur
dem Autor geht nach 160 Seiten kurzatmiger
Theorieaufbereitung langsam die Puste aus. Es
gibt dann aber doch noch drei abschließende
Seiten zum Thema „Verantwortung“. Hierin
wird bemerkt, dass – da Macht nicht mehr eine
persönliche Praxis ist, sondern in Institutionen
gebunden – Verantwortung sich nur noch an
Institutionen selbst festmachen lässt und nicht
mehr an Individuen. Abgesehen davon, dass die
Lektüre höchst mühsam ist – zuweilen ist man
angesichts der Breite des gestellten Themas an
ein zum Scheitern verurteiltes Referat aus Uni-
versitätszeiten erinnert – bleibt auch die zentra-
le These schwach. Auch und gerade bei Fou-
cault existiert neben einer subjektlosen Macht-
theorie eine ihr diametral gegenüberstehende
subjektivistische Ethik. Wie wichtig es ist, ge-
rade diese nicht aus den Augen zu verlieren,
verdeutlichen aufs Grausamste die aktuellen
Ereignisse in Moskau. Wladimir Putins Me-
dienmacht, die Nicht-Existenz einer freien Be-
richterstattung, die inhumane Politik der
Kreml-Führung mit einer Mischung aus Fou-
cault plus Luhmann plus irgendwas erklären zu
wollen, halte ich für zynisch. Sicher erklären all
die tiefsinnigen Theorien, die der Autor bruch-
stückartig heranzieht, so manches. Trotzdem
plädiere ich (auch oder gerade unter postmo-
dernen Lebensverhältnissen) dafür, normative
Forderungen an Personen zu binden und Poli-
tik bzw. Ethik nach wie vor als persönliche Pra-
xis zu verstehen. Und zwar nicht erst seit Jür-
gen Möllemann. 

Daniela Kloock

Literatur · Besprechungen

113

Bredow,M&K 1-2003,U 105-158  03.05.2007  15:32 Uhr  Seite 113

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2003-1-111 - am 20.01.2026, 09:00:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2003-1-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

