
Applaus für den König? Applaus für den Maler!

Zur Plausibilitätskrise des höfischen Körpers im

17. Jahrhundert

Karin Leonhard

Plausible (plausibilis): a thing that men

rejoyce at, or for which men recieve praise,

recieved favorably, with joy and clapping

of hands, acceptable

Plausidical (plausidicus): that speaketh

plausibly, eloquent

Plausoz (Lat.): that claps his hands together

in token of joy, or in token that he gives

praise

(Thomas Blount: Glossographia, London 1656)

Wenn wir Plausibilisierungsversuche als Ausdruck einer Krise der Rechtfertigung

verstehen und damit als Reaktion auf eine durch strukturelle Unruhe gekennzeich-

nete Situation, dann ist die Exilierung des englischenKönigs Charles II. (1630–1685)

und seine Rethronisierung ein geeignetes Beispiel, um anhand der Herrscherpor-

traits visuelle Plausibilisierungsstrategien zu verfolgen. Denn mit der Hinrichtung

von Charles I. (1600–1649) wurde nicht nur der biologische Körper des Königs,

sondern auch sein politischer vernichtet. Sein SohnCharles II., der aufgrund seiner

flamboyanten Lebensführung und eigenen Kinderlosigkeit innerhalb der Thron-

nachfolge buchstäblich eine ›unmögliche‹ Figur geworden war, wird im Weiteren

auf die Kraft der Bilder setzen, um wirkungsästhetisch zu überzeugen und sich

realpolitisch durchzusetzen. So gesehen situiert sich dieser Beitrag als Versuch

einer historischen Perspektivierung frühneuzeitlicher Plausibilitätskonzepte. Im

Zentrum stehen dabei der royale Körper als fragwürdig gewordenes Konstrukt zwi-

schen Wahrheits- und Geltungsansprüchen sowie einige generelle Überlegungen

das Verhältnis zwischen Plausibilität und Bildender Kunst betreffend.

https://doi.org/10.14361/9783839470503-008 - am 12.02.2026, 11:56:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470503-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172 Sektion 2: Eigenlogiken des Plausibilisierens

Visuelle Plausibilität

Visuelle Plausibilität ist ein fester Bestandteil der Mimesiskonzepte seit der Anti-

ke; durch eine mimetische Wiedergabe des Geschehenen bzw. Gesehenen soll ein

Wirklichkeitsbezug hergestellt und garantiert werden. Gerade aufgrund des Ziels

einer visuellen Repräsentation jedoch unterliegt die Bildende Kunst von Anfang an

demselben Fiktionalitätsverdacht wie die Poetik: Wie Timo Müller in seinem Bei-

trag zu diesem Band für die Literaturwissenschaft zeigt, gilt die platonische Kritik

ja zunächst für jede Form ästhetischer Darstellung, sei es der Dichtkunst oder der

Malerei, weil sie vorgeben, das Wahre darzustellen, tatsächlich aber nur eine Welt

nachahmen, die selbst bereits Nachahmung der Ideen und des Wahren sei. Aristo-

teles wiederumunterscheidet zwischen den faktualen Texten der Geschichtsschrei-

ber und den fiktionalen der Dichter und besteht darauf, dass es nicht Aufgabe des

Dichters seimitzuteilen,waswirklich geschehen ist, sondern vielmehr,was gesche-

hen könnte, also das nach den Regeln der Wahrscheinlichkeit (eikos) oder Notwen-

digkeit (anankaion) Mögliche. So beschreiben beide, Platon (428/427-348/347 v. Chr.)

undAristoteles (384–322 v. Chr.), künstlerischeDarstellungen grundsätzlich alsMi-

mesis, um sie zugleich aus der Menge der anderen Gegenstände herauszuschälen

und implizite Fragestellungen zu entwickeln, welche in der Folge alle weitergehen-

den Reflexionen über künstlerische Darstellungen leiten – insbesondere die Fragen

nach dem Wirklichkeitsbezug und nach den Wirkungsfunktionen der Darstellun-

gen (vgl. Schöttler 2012: 21). Das ist wichtig zu betonen, dennMimesis ist damit

primär eine Antwort auf die Frage nach dem ontologischen Status des Künstli-

chen. Alles Künstliche, also auch Zeichen und Darstellungen, können im Rahmen

ihrer Theorien nur in ihrer Bezogenheit auf das Natürliche beschrieben werden.

Erst sekundär ist Mimesis auch eine Beschreibung des Darstellungsgehalts, aller-

dings immer im Rahmen der ontologischen Fundierung des Künstlichen gedacht.

(Ebd.: 22)

Solche Überlegungen führen im Weiteren dazu, verstärkt das Verhältnis des Dar-

gestellten zur Wahrnehmung, d.h. zu den Sinnen und zur Empirie, zu bedenken,

sowie eine Verlagerung der theoretischen Überlegungen von der Referenz- auf die

Verfahrensebene einzuleiten. Um eben diese Verlagerung geht es imWeiteren, wo-

bei ichmich auf Beispiele der BildendenKunst imEngland des 17. Jahrhunderts und

dabei auf die Portraitmalerei als aufstrebende Gattung, die visuelle Plausibilitäts-

fragen geradezu herausfordern wird, konzentrieren werde.

https://doi.org/10.14361/9783839470503-008 - am 12.02.2026, 11:56:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470503-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karin Leonhard: Applaus für den König? Applaus für den Maler! 173

Die Referenzebene: Plausibilität und Faktualität

Philip Sidneys (1554–1586)Defence of Poesy von 1583 ist zwar hauptsächlich der Vertei-

digung derDichtkunst gewidmet, die einige Jahre zuvor durch den englischen Sati-

riker und Geistlichen Stephen Gosson (1554–1624) einer starken Polemisierung aus-

gesetzt worden war.Wir können darin aber auch viel über die zeitgenössische Ein-

schätzung der Malerei erfahren. 1579 nämlich hatte Gosson ein kurzes Traktat mit

demTitelTheSchool of Abuse veröffentlicht, in dem er Dichtung und Schauspielkunst

angriff und den moralischen Wert fiktiver Werke in Frage stellte. Sidneys Defence

wiederum war eine Reaktion darauf und stellte einen vehementen Einwand gegen

Gossons Kritik am Wirklichkeitsbezug der Künste dar. Die angeführte Spannung

zwischenWahrheit und Poesie, ja die Herabsetzung der Dichtung zu Lug und Trug,

gehe zunächst auf Platon zurück, so Sidney, der als Philosoph vor allem im Staat

(Politeia), doch auch in denGesetzen (Nomoi), in Ion (Íōn) sowie imGastmahl (Sympósi-

on) eine kritische Haltung gegenüber den Dichtern an den Tag gelegt hatte (Grübel

2019: 95). Weil alle Dichter lügen, so Platon, müsse ihnen der Eintritt in den von

ihm entworfenen idealen Stadtstaat verwehrt werden. Sein Vorwurf bestand darin,

dass sie mit ihren erfundenen Texten ein falsches Bild der Wirklichkeit vermitteln

würden, aber Sidney wird in seiner Verteidigung der Dichtkunst genau an diesem

Argument ansetzen und es in sein Gegenteil verkehren: Weil die Dichter nicht be-

haupten, dieWirklichkeit abzubilden, könnten sie nicht einer solchen Lüge bezich-

tigt werden.Dichtung habe, anders als die Geschichtsschreibung, keinen Anspruch

aufWirklichkeitsnähe, vielmehr ziele sie von Anfang an auf die Erfindung einer (al-

ternativen) Realität. Ihr fiktiver, zuweilen vielleicht sogar phantastischer Charakter

sei keine Schwäche, sondern eine Stärke in dem Sinne, als sie mit dem Möglichen

und nicht mit dem Tatsächlichen oder, wie es ja auch schon Aristoteles festgestellt

hatte, mehr mit dem allgemeinen (katholou) als mit dem partikularen (kathekaston)

Dasein beschäftigt sei. Sidney stört sich also an der Faktualität der mimetischen

Präsentation, die sich am blanken ›Was‹ der Ereignisse abarbeite und das Vergan-

gene nur zeige oder spiegele, während es doch Aufgabe der Kunst sei darzustellen,

was – unter anderem verstanden immoralischen Sinne – hätte geschehen können,

sollen odermüssen. Poesie sei keine Lüge, lautet Sidneys Schlussfolgerung, weil sie

sich von Anfang an darüber bewusst sei, eine Fiktion zu sein:

Now for the poet, he nothing affirms, and therefore never lies. For, as I take it, to

lie is to affirm that to be true which is false; so as the other artists, and especially

the historian, affirming many things, can, in the cloudy knowledge of mankind,

hardly escape from many lies. But the poet, as I said before, never affirms. The

poet never makes any circles about your imagination, to conjure you to believe

for true what he writes. He cites not authorities of other histories, but even for

his entry calls the sweet Muses to inspire into him a good invention; in troth,

https://doi.org/10.14361/9783839470503-008 - am 12.02.2026, 11:56:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470503-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174 Sektion 2: Eigenlogiken des Plausibilisierens

not laboring to tell you what is or is not, but what should or should not be. And

therefore though he recount things not true, yet because he tells them not for

true he lies not. (Sidney 1906: 78–79)

Aristoteles habe die Poesie imVergleich zurGeschichtsschreibung als überlegen an-

gesehen aufgrund ihrer Freiheit, eine möglicheWirklichkeit zu erfinden. Der grie-

chische Dichter wurde als poietes, d.h. als ›Hervorbringer‹ und Schöpfer bezeichnet,

so erklärt Sidney weiter, weil er zwar wie alle anderen Künstler mit denWerken der

Natur zu tun habe, aber seine eigene Imaginationskraft anwende, um beispielswei-

se eine Natur zu erschaffen, die vollkommener sei als diejenige, in der wir leben.

Und so sei der Dichter nicht »subject to nature«, sondern »goeth hand in hand with

nature«, was nichts anderes bedeute als die Möglichkeit zu haben, plausible Akteu-

re und Handlungen zu entwickeln und dabei – gottähnlich – einen ganzen Kosmos

zu gestalten. Letztlich sei nämlich auchGott bei der Schöpfung des Universumswie

ein poietes vorgegangen (ebd.: 42).

Aufschlussreich ist in diesem Zusammenhang, dass Sidney den Status der Ma-

lerei anmanchen Stellenmit dem der Geschichtsschreibung gleichsetzt und ihn als

rein faktual beschreibt. Er meint damit zunächst eine in seinen Augen schlechtere

SorteMalerei,die sich, imGegensatz zu einer geistvollen, erfinderischenKunst,nur

an das Faktische halte:

Betwixt whom and these second is such a kind of difference as betwixt the

meaner sort of painters, who counterfeit only such faces as are set before them,

and the more excellent, who having no law but wit, bestow that in colors upon

you which is fittest for the eye to see, – as the constant though lamenting look

of Lucretia, when she punished in herself another’s fault; wherein he paints not

Lucretia, whom he never saw, but paints the outward beauty of such a virtue.

For these third be they which most properly do imitate to teach and delight;

and to imitate borrow nothing of what is, has been, or shall be; but range, only

reined with learned discretion, into the divine consideration of what may be

and should be. (Ebd.: 45–46)

Vergleichbar der Geschichtsschreibung, die nur wiedergebe, was bereits geschehen

sei,wäre auch dieMalerei ohne jeden schöpferischenAnteil, solange sie nurwieder-

gebe, was in der Natur gesehen werde.

Zwei Aspekte sind in SidneysArgumentation beachtenswert: Zumeinenbezieht

er den ontologischen Status vonDichtkunst undMalerei wechselweise aufeinander

bzw.spielt ihngegeneinander aus,dennwährenderdiePoetik zur reinenFiktion er-

klärt (undderGeschichtsschreibungdamit antipodisch entgegensetzt), bewege sich

die Malerei als tendentiell mimetisch-deskriptive Kunst sehr viel unentschiedener

imSpannungsfeld zwischen faktualemundfiktionalembzw.partikularemunduni-

https://doi.org/10.14361/9783839470503-008 - am 12.02.2026, 11:56:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470503-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karin Leonhard: Applaus für den König? Applaus für den Maler! 175

versalem Dasein. Zum anderen zieht er aber auch innerhalb der Poetik eine Diffe-

renz ein, die den Akt derDichtkunst vomAkt derDarstellung abstrahiert und damit

abtrennt. Dichtkunst sei im Reich der künstlerischen Imagination angesiedelt und

als eine geistige Tätigkeit zu verstehen, während eine Verschriftlichung, theatrale

Aufführung etc. bereits einer sekundären Abbildung der inneren Ideen gleichkäme.

Die innere Gespaltenheit zieht ein ontologisches Gefälle nach sich, aber Sidney er-

kenntdarin sogar einenVorteil derDichtkunst,die aufgrund ihrerDoppelnatur eine

vermittelnde Position zwischen Philosophie und Geschichtsschreibung einzuneh-

men vermag: Das logische Vorgehen der Philosophen sei nämlich zu abstrakt, und

die historischen Beispiele der Geschichtsschreiber seien wiederum nicht abstrakt

genug, um jenes horazische Ideal ›to teach and to delight‹ erfolgreich zu verfolgen,

das Sidney selbst als moralisches Ziel und Diktum vor Augen steht.

Um die anvisierte Anschaulichkeit geistiger Inhalte angemessen zu beschrei-

ben, bedient er sich mehrfach der Metapher des Bildes, zum Beispiel als »speaking

picture of poetry« (ebd.: 53). Die Poetik sei demnach im Kern ideell, wenngleich auf

eine Versinnlichung angewiesen.Umgekehrt folge die BildendeKunst nicht nur der

empirischen Wirklichkeit, sondern ebenfalls einer moralisierenden, idealisieren-

den Aufgabe und entdecke dabei ihr eigenes fiktionales Potential. So wende sie sich

beispielsweise in allegorisierenden Darstellungen von den äußeren Erscheinungen

und deren mimetischer Wiedergabe ab, um stattdessen Tugenden oder innere

Gemütszustände darzustellen. Eine solche Fähigkeit, imaginäre Realitäten wie-

derzugeben und im Publikum größtmögliche affektive Wirkungen hervorzurufen,

nennt Sidney die Fähigkeit der Kunst »to draw amind« (ebd.: 65). Dieses Ziel sei für

ihn allerdings bislang vor allem in der Dichtung verfolgt und eingelöst worden: »By

these, therefore, examples and reasons, I think it may be manifest that the poet,

with that same hand of delight, doth draw themindmore effectually than any other

art doth.« (Ebd.)

Die Verfahrensebene: Plausibilität und Fiktionalität

Sidney hatte auszudrücken versucht, dass die Poetik imstande sei, die Tugendhaf-

tigkeit des/derDargestellten nicht nur als einmaliges historisches Faktum, sondern

als moralisches Abstraktum und als Universalie darzustellen. Gut fünfzig Jahre

später wird Sidneys Formulierung noch einmal aufgegriffen. Nun aber ist es der

englische Kavalierdichter Richard Lovelace (1618–1657), der nicht mehr der Poetik,

sondern der Malerei eben jene Fähigkeit attestiert, das Allgemeine im Partikularen

sichtbar zumachen: »None but my Lilly ever drew aMinde«, heißt es dann nämlich

in bewusster Anspielung auf Sidneys Defence of Poetry in einem Gedicht, das Love-

lace einem Gemälde widmete, das 1647 in Auftrag gegeben und von Sir Peter Lely

(1618–1680) ausgeführt wurde.

https://doi.org/10.14361/9783839470503-008 - am 12.02.2026, 11:56:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470503-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176 Sektion 2: Eigenlogiken des Plausibilisierens

Abb. 1: Peter Lely: Charles I und sein Sohn James, Duke of York, ca. 1647, Öl auf Leinwand,

132.1 × 149.9 cm, Privatsammlung.

Es ist einer der ersten Aufträge, die der niederländische Maler nach seiner An-

kunft in England entgegennahm, und es zeigt den in Hampton Court inhaftierten

KönigCharles I.,der sich seinemSohn James ineinemderwenigenBesuche,die ihm

gestattet waren, gegenübersieht. Lovelaces Gedicht markiert einenWendepunkt in

den kunsttheoretischen Überlegungen zur Repräsentationsfähigkeit der Malerei.

Um kurz den historischen Kontext zu skizzieren: 1641 war der flämische Maler

Anthonis van Dyck (1599–1641) in London gestorben, seit 1642 tobte der Bürgerkrieg

im Land, 1643 siedelte Lely in die englische Hauptstadt über, um eine Karriere am

Hof zu starten, 1647 wurde der König gefangengenommen und 1649 enthauptet. In

seinemDoppelportrait von Charles I. und James, Duke of York nun antwortet Lelys Ge-

mälde einem 1632 entstandenen Doppelportrait von Charles I. und Henrietta Maria,

einen Lorbeerkranz haltend, dem Van Dyck den damaligen Durchbruch seiner Karrie-

re verdankte.

https://doi.org/10.14361/9783839470503-008 - am 12.02.2026, 11:56:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470503-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karin Leonhard: Applaus für den König? Applaus für den Maler! 177

Abb. 2: Anthonis vanDyck: Charles I undHenriettaMaria, 1632, Öl auf Leinwand, 113.5 ×

163 cm, Kroměříž ArchdiocesanMuseum.

Er hatte es zu einer solchen Zufriedenheit des Königs ausgeführt, heißt es, dass

er geadelt und zum principall Paynter ernannt wurde, während sein Konkurrent Da-

niel Mytens (1590–1647) England verließ und auf den Kontinent zurückkehrte. Lelys

Gemälde ruft dieses berühmte Bild bewusst in Erinnerung, um nun in einer ele-

gischen Wende den leidenden König zu zeigen, der von seinem Sohn ein Messer

entgegennimmt, um einen Brief zu öffnen. Während Charles von royalen Würde-

zeichen (Säule, Vorhang) sekundiert wird, türmen sich hinter James dunkleWolken

am Himmel. Kurze Zeit später nimmt Richard Lovelace dieses Motiv zum Anlass,

ein Gedicht zu verfassen, das dem Gemälde jenen Namen verliehen hat, unter dem

es heute bekannt ist – »CloudedMajesty«:

TomyWorthy FriendMr. Peter Lilly: on that excellent Picture of hisMajesty, and the

Duke Of Yorke, drawne by him at Hampton-Court.

SEE! what a cloudedMajesty! and eyes

Whose glory through their mist doth brighter rise!

See! what an humble bravery doth shine,

And griefe triumphant breaking through each line

How it commands the face! so sweet a scorne

Never did happy misery adorne!

So sacred a contempt, that others show

To this, (oth’ height of all the wheele) below;

That mightiest Monarchs by this shaded booke

May coppy out their proudest, richest looke.

https://doi.org/10.14361/9783839470503-008 - am 12.02.2026, 11:56:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470503-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178 Sektion 2: Eigenlogiken des Plausibilisierens

Whilst the true Eaglet this quick luster spies,

And by his Sun’s enlightens his owne eyes;

He cares his cares, his burthen feeles, then straight

Joyes that so lightly he can beare such weight;

Whilst either eithers passion doth borrow,

And both doe grieve the same victorious sorrow. (Wilkinson 1953: 57–58)

Zu diesen Zeilen lässt sich viel sagen, aber an dieser Stelle genügt es, vor allem auf

den Antagonismus von Licht und Schatten hinzuweisen, der die Argumentations-

struktur desGedichtswie einen rotenFadendurchzieht.Lovelace besteht ausdrück-

lich auf der agency oder enargeia, die von Formund Farbe ausgehe, und deutet die vi-

suelle Aktivität vonHelldunkel als Zeichen einer anhaltenden politischenHoffnung,

einer Präsenzbildung und Handlungsfähigkeit des royalen Körpers. Die Betonung

der heroischen Haltung des Königs, in der sich schon sein Märtyrerschicksal an-

deutet, sowie der die Wolkendecke durchbrechenden Strahlen, auch wenn diese in

der Zukunft liegen, versieht das Kavaliersgedicht also erneut (oder noch immer)mit

der politischenFunktion eines kommunikativenMediumsderHerrschaftslegitima-

tion. Vater und Sohn blicken sich in die Augen, und man meint, im Gegenzug zur

Handreichung des Sohnes, quasi in chiastischer Verschränkung der Bewegung ge-

bender und nehmender Hände, zugleich auch eine zukünftige Amtsübergabe her-

auslesen zu können. Und dennoch: Lovelace interessiert sich erstaunlich wenig für

diesen Austauschmoment zwischen Vater und Sohn, sondern bricht die Kommuni-

kationskette auf, um den Künstler selbst am Blickwechsel partizipieren zu lassen:

These,my best Lilly with so bold a spirit

And soft a grace, as if thou didst inherit

For that time all their greatnesse, and didst draw

With those brave eyes your Royal Sitters saw.

»Eyes are the key to the poem«, schreibt als ein Reflex innerhalb der Forschung

beispielsweise Gerald Hammond, »and Lovelace looks carefully at the eyes of both

sitters, seeing the younger take lustre from the father’s eyes« (Hammond 1986: 220).

Hammond wundert sich angesichts der elliptischen Syntax über die eigentliche

Funktion dieses Blicks. Suggerieren diese Zeilen eine affektive bzw. moralische

Teilhabe, »reinforcing the idea that Lely, during the time he painted this picture,

put on much of his subject’s greatness« (ebd.: 221)? Oder verlagert sich vielmehr

die heroische Haltung auf den Malakt selbst, so dass man sagen kann, »bravery

shifts from the royal couple’s eyes to the artist’s. As those sitters came under Lely’s

scrutiny they saw how bravely he saw them« (ebd.)?

Lovelace jedenfalls legt es auf eine Parallelisierung an, in der sich die ›noble visi-

on‹ des Königs und die ›keenness‹ und »bravery« des Künstlerauges die Waage hal-

https://doi.org/10.14361/9783839470503-008 - am 12.02.2026, 11:56:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470503-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karin Leonhard: Applaus für den König? Applaus für den Maler! 179

ten. Mehrfach konzentriert sich Lovelaces Aufmerksamkeit auf den künstlerischen

Prozess, denn zu Zeiten des Bürgerkriegs ist nicht nur die royale Erbfolge gefähr-

det, sondern auch die künstlerische Nachfolge in Malerei und Dichtkunst. Charles’

Gesicht sei nicht nur vom Schicksal gezeichnet, argumentiert er mit Blick auf jene

Frage der künstlerischen Fähigkeiten, die noch im Land geblieben sind, vielmehr

sei jede Linie und Falte darin zugleich ein Zug der Kunst, ein Pinselstrich von »my

Worthy FriendMr. Peter Lilly«. Und es folgt die bekannteste Stelle des Gedichts: Le-

lys Kunst bestehe nämlich darin, so Lovelace, das Dargestellte und die Darstellung

gleichermaßen sichtbar zu machen. Dadurch schere er aus einer Maltradition aus,

in der das künsterischeMedium immer nur gegenstandsbezogen eingesetzt werde,

sei es in dermimetischenAbbildungderGegenstandswelt oder in einer symbolisch-

emblematischen Lesart derselben. Lely dagegen gelinge es, innere Zustände darzu-

stellen,ohne sie gegenständlich symbolisieren zumüssen–dasLeiddesMonarchen

beispielsweise zeige sich auf dessen Gesicht, ohne dass auch nur eine Träne vergos-

sen werden muss. Im Gedicht wird betont, wie grob und vereinfachend die ›alte‹

Malkunst bislang verfahren sei, weil sie innere Eigenschaften nur über ikonogra-

phische Zeichen aufrufen konnte. Gegen diese Kunst der entschlüsselbaren ›Hiero-

glyphen‹ hebe sich Lelys Kunst bravurös ab, weil er alleine mit seinem Pinselstrich

die seelische Verfasstheit der Portraitierten darzustellen vermochte:

Not as of old, when a rough hand did speake

A strong Aspect, and a faire face, a weake;

When only a black beard cried Villaine, and

By Hieroglyphicks we could understand;

When Chrystall typified in a white spot,

And the bright Ruby was but one red blot;

Thou dost the things Orientally the same

Not only paintst its colour, but its Flame:

Thou sorrow canst designe without a teare,

And with the Man his very Hope or Feare;

So that th’ amazed world shall henceforth finde

None but my Lilly ever drew aMinde. (Wilkinson 1953: 58)

Was Lovelace hier als Hieroglyphik beschreibt, würden wir heute als die Ikonogra-

phie eines Gemäldes bezeichnen: gemeint ist die motivische Ebene bzw. die Be-

stimmung und Deutung vonThemen, Gegenständen und Attributen inWerken der

bildenden Kunst. Diese strikt auf den Darstellungsinhalt bezogene Lesart von Bil-

dern verlässt sich entweder auf die Entschlüsselbarkeit der dargestellten Zeichen

aufgrund ihrer mimetischen Bezogenheit auf das Natürliche, d.h. aufgrund eines

ikonischen Ähnlichkeitsbezugs mit der Außenwelt, oder aber aufgrund einer kon-

ventionellen symbolischen Codierung.Die Lesbarkeit und Plausibilität solcherMo-

https://doi.org/10.14361/9783839470503-008 - am 12.02.2026, 11:56:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470503-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180 Sektion 2: Eigenlogiken des Plausibilisierens

tive ist demnach vor allemder Referenz- und nicht der Verfahrensebene der Gemäl-

de geschuldet. Sogesehenwird beispielsweise einweißer oder roter Farbfleck sofort

zu einemgegenständlichenZeichen, etwa zu einemKristall oderRubin,daswieder-

um als Attribut des Monarchen oder als Symbol seiner royalen Herrschaft gedeutet

werden kann.

Eine solche stabile Relation zwischen res und signa kann in den absichtlich

verrätselten Allegorien und Emblemen der Renaissance und des Barock verkom-

pliziert werden. Sidney beispielsweise hatte die Entwicklung von Allegoresen als

begrüßenswerte Entfernung vom Natürlichen und damit als Fiktionalisierungs-

tendenz verstanden – auf diese Weise werde der faktuale Bezug geschwächt und

es können auch ungegenständliche Abstracta (etwa Tugenden) dargestellt werden.

Für Lovelace gehören jedoch beide Lesarten, sowohl die ikonographische als auch

die allegorische, weiterhin einem veralteten Zeichensystem an.1 Sie sind für ihn

also noch immer Teil einer objektiv und wahrhaft seienden Dingwelt, die Adam als

biblischer Stammvater, in Fortführung der göttlichenWeltschöpfung, nachträglich

mit Hilfe von Sprachzeichen benannt hat. Die Benennbarkeit der Dinge ist dem-

nach »kraft einer innerenBedeutungsrelation der verba bzw. signa zu den res erfolgt.

Um sie kreist die Sprachdialektik des Renaissance-Humanismus, und dies wesent-

lich mit dem Fokus auf der Darstellungskraft bzw. -fähigkeit der Sprache« (Rosen

2010: 245). Zugleich kann man erkennen, dass an dieser Stelle auch die Verfahren

und Prozesse der Signifikation selbst in den Fokus rücken. Zum einen wird das

arbiträre und damit auch als subjektiv verstandene Medium der Sprache stärker in

den Vordergrund gestellt. Zum anderen sehen sich nun auch die frühneuzeitlichen

Bildkünste einer ähnlichen Bezeichnungsfrage bzw. Beziehungskrise gegenüber.

Ihr scheinbar faktualer Charakter hatte sie lange als imitierende Künste erschei-

nen lassen. Nun aber deutet sich, so Lovelace, eine Verschiebung der visuellen

Darstellung von der Referenz- auf die Verfahrensebene an, und die Repräsentati-

onsfähigkeit der Malerei wird neu bewertet: So geht es darin nun weniger um die

Wahrhaftigkeit des Gesehenen oder Geschehenen als um die Plausibilisierung des

Dargestellten durch den Künstler und sein Medium, d.i. Farbe und Form.

Die aktive Partizipation des Malers bzw. seiner künstlerischen Handschrift an

der Entstehung des Darstellungsinhalts ist in Lovelaces Gedicht nachdrücklich her-

vorgehoben worden. Ein weißer oder roter Farbfleck wird demnach nicht einfach

1 Denn »Emblembücher und -verzeichnisse, ikonologische Traktate,mythologische undhagio-

graphische Schriften halten das Wissen bezüglich christlicher Ikonographie, antiker Götter-

welt und Mythologie, Hieroglyphik und Heraldik bereit und bieten so ein Gerüst visueller

Topoi, das den Künstlern die Informationen liefert, wie ein Sujet überhaupt darzustellen ist.

Gleichzeitig statten sie damit die Rezipienten mit dem nötigen Wissen aus, das ihnen die

Identifizierung der Darstellungen und überhaupt die Kommunikation über sie ermöglicht«

(Rosen 2010: 246).

https://doi.org/10.14361/9783839470503-008 - am 12.02.2026, 11:56:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470503-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karin Leonhard: Applaus für den König? Applaus für den Maler! 181

nur gegenstandsbezogen (als Kristall oder Rubin) oder symbolisch (als Herrschafts-

attribut) lesbar gemacht, sondern er kann in seiner künstlerischen Gestaltung ei-

ne innere Qualität des dargestellten Gegenstands bzw. einer Person (sein ›Gemüt‹)

zumAusdruck bringen: »Not only paintst its colour,but its Flame«,heißt es bezeich-

nenderweise bei Lovelace. Lediglich der wechselnde Einsatz des Pinsels und die da-

mit entstehende Faktur der Farbe, als Spur der Handschrift des Malers, führe da-

zu,diepsychischeVerfasstheit desMonarchenzuveranschaulichen.Dieser tausche,

in Vorahnung seines bevorstehendenMärtyrer-Tods, vielsagende Blickemit seinem

Sohnaus,andenenderMaler selbst teilhabe, ja,denener anwissenderSchärfenicht

nachstehe und die er wiederum an uns Betrachtende kommuniziere. Eine solche

auf der Verfahrensebene operierende Verweiskette setzt eine andere Art der Signi-

fikation voraus als die einer gegenständlich-symbolischen Codierung. Nun rücken

die künstlerische Autorschaft und Handschrift ins Zentrum der Bedeutungsrelati-

on zwischen res und signa. Es bedeutet, dass sich die Instanz des Künstlers oder

derKünstlerin auf eigenmächtigeWeise, formgebendund interpretierendzugleich,

zwischen dasmimetische Zeichen und seinemDenotat geschoben hat und das Ver-

hältnis stört bzw. überhaupt erst konstituiert. Sidney hatte die Dichter als poietes,

d.h.als ›Hervorbringer‹ undSchöpfer verstanden,undauch fürdieBildendenKüns-

tewird spätestens seit des frühen 17. Jahrhunderts einvergleichbares schöpferisches

Potential proklamiert.Umsomehr abermüssennunkünstlerischeVerfahren entwi-

ckelt werden, die genau diesen Prozess der Hervorbringung visueller Zeichen stüt-

zen und plausibilisieren.

Künstler und Handschrift als Plausibilitätsquelle

In stark mimetisch operierenden Gemälden wie beispielsweise den englischen

Königsportraits von Hans Holbein d. J. werden Urheber und Medium kategorisch

negiert und transparent gemacht im Sinne einer Durchsichtigkeit der Zeichen

auf das scheinbar Natürliche hin. Die Portraitmalerei Lelys dagegen zielt nicht

mehr vorrangig auf einen solchen ikonischen Ähnlichkeitsbezug zur Außenwelt,

sondern rückt ganz im Gegenteil ihr künstliches, durchaus technisch verstandenes

Gemachtsein in den Vordergrund: Im Zusammenspiel zwischen Künstler und Me-

dium, d.h. zwischen Hersteller und Material konstituiert und plausibilisiert sich

erst ein möglicher Wirklichkeitsbezug des Dargestellten. Im Zuge einer solchen

Neubewertung künstlerischer Techniken, Stile und Manieren verlagert sich die

kunsttheoretische Aufmerksamkeit auf die Instanz des Produzenten selbst, der als

Urheber seinemProdukt vorausgeht und dieses initiiert.Dabei knüpft die damalige

Kunstkritik an Fragen der Autorenschaft in der Dichtung an und findet gravierende

Unterschiede, gerade in Bezug auf die Rolle des Materials und der ›Handschrift‹ in

beiden Künsten.

https://doi.org/10.14361/9783839470503-008 - am 12.02.2026, 11:56:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470503-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182 Sektion 2: Eigenlogiken des Plausibilisierens

In Quellen des 17. Jahrhunderts wird nämlich explizit darüber nachgedacht, ob

es im Hinblick auf Plausbilisierungsvefahren dasselbe ist, der Autor eines Textes

oder eines Bildes zu sein. So resümiert der Rembrandt-Schüler und Kunsttheore-

tiker Samuel van Hoogstraten (1627–1678) in seiner Inleyding tot de hooge schoole der

schilderkonst von 1678, dass man zwar die Poesie zu Recht als sprechende Malerei

bezeichnen mag, aber ebenso, wie es schwieriger ist, etwas zu tun als es nur zu sa-

gen, ist es seiner Meinung nach schwerer zu malen als Gedichte zu schreiben. Sei-

ne Begründung ist interessant: Nachdem der Dichter die Verse in seinem Kopf ge-

formt habe, gleite die Feder gänzlich mühelos über das Papier, während der Maler

schon wieder alles vergessen habe, das er darstellen wollte, bevor er es überhaupt

auf die Leinwand zaubern und in Farben ausdrücken kann.Damit wird diemanuel-

le oder materielle Ausführung der Gedanken zum zentralen Unterschied zwischen

den Künsten erhoben, insofern der Dichter, VanHoogstraten zufolge, seinWerk im

Grunde schon abgeschlossen habe, bevor es zur Niederschrift komme, der Maler

aber sein Werk erst mit dem ersten Pinselstrich beginne und ständig Gefahr lau-

fe, an dessen Ausführung zu scheitern. Ein Dichter wäre demnach in erster Linie

ein Sprecher, und tatsächlich können seine Verse oder Gedanken genauso gut von

anderen aufgeschrieben werden; die Schrift erfasst das Gesprochene auf adäquate,

aber nachgestellte Weise und ist nicht an den Urheber des Gesprochenen gebun-

den. So gesehen gibt es nicht nur eine Differenz zwischen Schrift und Stimme bzw.

Sprache, sondernweiterhin zwischen Schrift und Text, und das Schreiben erscheint

Van Hoogstraten wie eine technische Fertigkeit, die vom Autor samt seinem ›Text‹

grundsätzlich abgekoppelt werden kann.

Für uns ist von Bedeutung, dass Van Hoogstraten seine Überlegungen ausge-

rechnet amBeispiel derMalweise Sir Peter Lelys entwickelte (vgl.Hoogstraten 1678:

Buch 6,Kapitel 10). Lely stellt für ihnden aktuellenHöhepunkt einer neuerenKunst-

bewegungdar, indernichtmehrvornehmlichnaturmimetischodermitdecodierba-

ren ›Hieroglyphen‹ gearbeitet, sondern die Formgebung in jeweils spezifischer An-

passung an denDarstellungsgegenstand entwickelt werde. Für VanHoogstraten ist

klar, dass die eigentliche künstlerische Ausführung eine geistige, kreative Tätigkeit

ist.Viele seinerKünstlerkollegenhingegen–unddamitbeginntVanHoogstratenei-

nes der bekanntestenKapitel in seinemBuch über dieMalweisen oder das handeling

in der Kunst – seien zwar ebenso geistreiche ›Autoren‹ und verfügten über eine si-

chereUrteilskraft, aber zuweilen sei ihreHanddanndoch zu langsamundhinke der

raschen Auffassungsgabe hinterher. An dieser Stelle vergleicht VanHoogstraten die

Schrift des Dichters noch immer mit der Handschrift des Malers, genauer: mit sei-

nem handeling der Farbe.Wo der eine sie als beinahemechanisch verwendete Tech-

nik einsetzt, die dem Schöpfungsakt unter- und nachgeordnet ist, ist sie beim an-

deren zum eigentlichen Darstellungsmedium geworden und dadurch untrennbar

verbunden mit dem Schaffensprozess an sich. So gesehen ist die Handschrift bzw.

das handeling desMalers eben kein praktisches Handwerk im Sinne der artes mecha-

https://doi.org/10.14361/9783839470503-008 - am 12.02.2026, 11:56:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470503-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karin Leonhard: Applaus für den König? Applaus für den Maler! 183

nicae, von denen VanHoogstraten dieMalerei ja abgrenzen will. Vielmehr erscheint

sie als geistreich bzw.schöpferisch indemSinne,als sie teilnimmtanderPoiesis des

Werks und somit demBildgegenstand, als einem künstlich hervorgebrachten, eine

untrennbare Einheit eingeht. Der Malakt ist damit ein genuin dynamisch angeleg-

tes Unterfangen; der Maler muss beispielsweise auf die physischen Unterschiede

der Stoffe und wechselnden Oberflächenstrukturen der Außenwelt reagieren und

entscheidet so über die Wahl der technischen Verfahren und Darstellungsweisen,

die während des Arbeitsprozesses, entsprechend ihrer jeweiligen Angemessenheit,

auchmehrfach wechseln können.

Die malerische Faktur mit einer generativen Kraft zu versehen, ist jedoch nicht

immer einfach. Denn selbst wenn der Maler seine Arbeit mit einem kühnen Pinsel-

strich beginnt, fährt Van Hoogstraten fort, so könne man beobachten, dass dieser

häufig genug schnell an Kraft nachlasse und sich als Konsequenz das Gemälde in

eine mechanisch nachvollziehbare Manier versteife. Ein kraftvoller Beginn sei al-

so sicher lobenswert, aber sehr viel schwerer sei es dann doch, die malerische Aus-

führung zu einem guten Ende zu bringen. Den Grund dafür sieht Van Hoogstra-

ten in der nachlassenden Aufmerksamkeit des Malers; sie erschöpfe sich während

des Malprozesses zu schnell, so dass dem geistreichen Start oftmals ein schwaches

bzw. ›mechanisches‹ Ende folge. Darin sieht er, wie gesagt, den schwierigeren Teil

der beiden Künste, d.i. Dichtkunst undMalerei – diemanuelle Ausführung, d.i. die

Pinselführung sei an jeder Stellemit Auge undVerstand zu korrelieren; ein kraftvol-

ler Anstoß setze zwar den Bildprozess in Gang, aber dieser müsse doch auch dyna-

misch gehaltenwerden imSinne derHandhabung von »een los penseel«, also einem

»lockeren Pinsel« (ebd.: 234). Denn nur so ließe sich ein kontinuierlicher Transfer

zwischen der Verfahrens- und der Referenzebene herstellen, der in letzter Instanz

das Dargestellte in seiner spezifischen Erscheinung plausibilisiert.

Maria-IsabelPousão-SmithhatdasKonzeptder ›Lossigheid‹,dasVanHoogstra-

ten hier aufruft und das in der niederländischen Malerei seiner Zeit omnipräsent

ist, ausführlich dargelegt (vgl. Pousão-Smith 2003: 258–279). Als ein Begriff, der

»dieKunst,denPinsel zu rührenundzubewegen«meint, zielt er auf denphysischen

Farbauftrag des Malers, der auf die Stoffe und Texturen der Außenwelt reagieren

und diese mit einer lockeren, d.h. beweglichen Hand darstellen und wiedergeben

soll. Luftig bewegte Haare oder Laubwerk wäre demnach anders darzustellen als,

sagen wir: die weiche Haut einer Aktfigur oder die harte Marmoroberfläche einer

Skulptur. Eine solche ›lose‹ Hand ist adaptionsfähig, sie ist intelligent: Derart

wird jeder Strich an die geistige Auffassungskraft des Künstlers gekoppelt. Van

Hoogstraten spricht davon, dass die Aufmerksamkeit des Malers, seine Malweise

betreffend, an keiner Stelle nachlassen dürfe, um das Bild im Ganzen zu autorisie-

ren.AlswarnendesBeispiel führt er denMalerGerrit vanHonthorst (1592–1656) auf,

der zwar auf der Höhe seines Erfolgs einen kraftvollen Pinsel geführt, diesen aber

später zugunsten einer steifen Manier abgelegt habe, während eben sein Lands-

https://doi.org/10.14361/9783839470503-008 - am 12.02.2026, 11:56:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470503-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184 Sektion 2: Eigenlogiken des Plausibilisierens

mann Peter Lely, am englischen Hof arbeitend, mit wachen Sinnen und größter

Konzentration von Anfang bis Ende seine eigene ›manner‹ verfolgte, d.h. jenen

lockeren Pinsel zu führen, der sich den Formen und Texturen der Gegenstandswelt

fließend anpasse. Es gehe darum, nicht einfach nur konventionell dekodierbare

Zeichen zu entwickeln, sondern sinnlich wahrnehmbare Korrespondenzen oder

Äquivalenzen herzustellen zwischenNatur undmalerischer Faktur, heißt es weiter,

so dass die Pinselstriche unverbunden neben- und übereinanderliegen oder aber

verwischt und ineinander gerieben sein können– je nach der Stofflichkeit, die es zu

beschreiben gilt, und je nach ihrer Wahrnehmung aus Nähe und Ferne, im kurzen

Augenblick und in der Dauer etc. Und Peter Lely wiederum, der unnachahmliche

Lely, sei die Verkörperung der lossigheid des Pinsels selbst, insofern er sie, quasi in

Verlängerung seiner denkendenHand, zu seiner eigenenManiermachte, die derart

gar nicht mehr imitierbar sei (vgl. Hoogstraten 1678: Buch 6, Kapitel 10).

Soweit VanHoogstratens Loblied auf Peter Lelys ›manner‹ der lossigheid, die zu-

sammengeht mit den dargestellten Sujets selbst, die in die Kunstgeschichte unter

dem Stichwort der ›Ladies in undress‹ eingingen. Gemeint ist jener Out-of-bed-

Style der Dargestellten, in dem die fließenden Stoffe durch ebensolche fließende

Pinselstriche evoziert und das vomWind bewegte Haar zugleich den Pinselduktus,

der aus dem kreisenden Handgelenk zu kommen scheint, verspüren lässt.

Im Portrait der Lady Jenkinson beispielsweise hat Peter Lely zunächst eine zweifa-

che Imprimitur aufgetragen,die aufgrund ihrerDicke einenbesondersweichenUn-

tergrund für die weiteren Malschichten abgibt. Die Vorzeichnung hat Lely mit we-

nigenStrichen ausgeführt, entsprechendzeitgenössischerBerichte,die seineArt zu

skizzieren als ein »drawing all in angles«, »using right strokes« beschreiben (Talley

1981: 329; Hendriks/Groen 1994: 21–37).2 Zu beobachten ist nun, dass jene Partien,

auf denen das Gewand zu liegen kommt, erneut mit einer pastosen Untermalung

aus heller Farbe versehen sind, die mit breiten, kühnen Pinselstrichen ausgeführt

wurdeund zuweilen streifenartig verläuft, zuweilen aber auch gewirbelt undgetüp-

felt aufgetragenwurde, so dass sich eine variierendematerielle Textur ergibt.Wenn

dann in einem nächsten Schritt dünn fließende, kühle graue Lasuren daraufgelegt

werden, ergibt sich ein optisches Spiel, etwas,wasman in der barocken Farbtheorie

als eine ›accidental quality‹ bezeichnete, also eine irisierende und instabile Erschei-

nungsweise des silbrig wirkenden Gewands. Die Erzielung der endgültigen Farbe

durch den Auftrag von Lasuren, häufig nass-in-nass gearbeitet, legt eine schnelle

Malweise nahe, die zugleich Raum für eine schrittweise Farbkorrektur bietet – was

wiederum für ein Werkstattverfahren von Vorteil ist, das mehrere Gehilfen invol-

viert und zeitsparend sein soll. Es handelte sich in Lelys Atelier dabei wohlgemerkt

2 So beschrieb der AugenzeugeWilliamFerver dieMalweise Lelys, vgl. dieNotizen vonWilliam

Gandy (1673–1699) in Talley 1981: 306–358.

https://doi.org/10.14361/9783839470503-008 - am 12.02.2026, 11:56:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470503-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karin Leonhard: Applaus für den König? Applaus für den Maler! 185

nicht umLehrlinge, sondernumbereits ausgelernte undmeist hochgradig versierte

Künstler, die sich selbst schon einen Namen gemacht haben.

Abb. 3: Peter Lely: Portrait der Lady Jenkinson/

Arabella Bankes, Mrs Gilly (1642), 1660–65, Öl

auf Leinwand, 127 x 101.6 cm, Kingston Lacy

Estate, Dorset

©National Trust Images/Derrick E.Witty.

Dass ein Maler über einen bestimmten ›way‹ verfügen musste, um sich auszu-

zeichnen und wiedererkennbar zu werden, nahm in der englischen Portraitmalerei

bemerkenswerte Züge an.Wir können deutlich erkennen, wie die Plausibilisierung

der Darstellung von der Referenzebene zunehmend auf die Verfahrensebene ver-

schoben und damit auf die Sicherheit und Überzeugungskraft einer individuellen

und vor allem virtuos geführten Künstlerhand übertragen wird: Zu Sir Peter Lely

beispielsweise wurde schon zu Lebzeiten bemerkt, dass seine Portraits einander bis

zur Ununterscheidbarkeit ähnelten (schon Zeitgenossen behaupteten, ›they all look

like brothers and sisters‹), dass sie sich also nicht durch Lebensnähe, sondern eine

bewusste Stilisierung auszeichneten. Tatsächlich wurde das künstliche Gemacht-

sein der Portraits von Lely in den späteren Jahren forciert, so als verbinde die Dar-

stellungsweise, die Handschrift im Sinne eines Markenzeichens, die Bilder stärker

untereinander als das Dargestellte mit seinem natürlichen Vorbild. Dafür entwi-

ckelte Lely eine Formensprache, die leicht kopierbarwar und auch von seinenWerk-

https://doi.org/10.14361/9783839470503-008 - am 12.02.2026, 11:56:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470503-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186 Sektion 2: Eigenlogiken des Plausibilisierens

stattgehilfen ausgeführtwerden konnte.So gesehen entkoppelt sich die Autorschaft

des Künstlers, verstanden als seineHandschrift, bereits an dieser Stelle vomKörper

des Malers, wenngleich sie als seine Manier durchaus von seinen Werkstattgehil-

fen aufgegriffen und umgesetzt wird.Man kann beispielsweise gut beobachten,wie

Lely seit seinem Aufstieg zum Hofmaler nach der Inthronisierung von Charles II.

mit zunehmenderNachfragenach seinenPortraits aucheine zunehmendschnellere

Malweise undAufgabenteilung einführte–sokannman sehen,dass der schichtwei-

se Farbaufbau der Draperien systematisiert wird und sich eine Art kalligraphische

Pinselführung durchsetzt, die formelhaft erscheint. Gerade in den Stoffen und Ge-

wändern kann man eine solche Schematisierung erkennen, aber es gibt vergleich-

bare Systematisierungen auch in der Art, die Augen oder Lippen zu malen – und

natürlich das bewegte Haar, den wolkengeballten Himmel und das flirrende Laub-

werk. Lelys lossigheid wird dergestalt als eigene ›Manier‹ des Malers schematisiert

und, wenn man das weiterdenkt, selbst zumThema bzw. zum eigentlichen Samm-

lungsgegenstand, und das ausgerechnet auf demGebiet der Portraitmalerei, die als

Gattung lange Zeit als Garant für eine möglichst genaue Repräsentationskunst im

Sinne der Naturnachahmung stand. In Lelys beinahe schon als Portrait›fabrik‹ ar-

beitenden Werkstatt avancierte also das virtuose Gemachtsein und damit der spe-

zifische ›way‹ des Künstlers zumMarkt-, weil Kunstwert und wurde als solcher re-

zipiert, ohne dass weiterhin ein mimetischer Wirklichkeitsbezug eingelöst werden

musste.

Plausibilität als ›ungekünstelte Kunstfertigkeit‹

Lelys Vorbild und in gewisserWeise auch sein tatsächlicherVorläufer amenglischen

Königshof war Anthonis van Dyck. Einige Gemälde Van Dycks waren später in sei-

nem Besitz, denn Lely sammelte exzessiv antike Skulpturen und italienische, vor

allem venezianische Malerei, und war ein großer Verehrer der Kunst Van Dycks,

den er als seinen Ahnherrn verstand und gleichzeitig übertreffen wollte. Van Dyck

galt als gefeierterVertreter einerBravura- oderSprezzatura-Malerei,d.h.einerZur-

schaustellungdes lockerenPinselstrichs als ZeicheneinerungekünsteltenKunstfer-

tigkeit. Mit ›Sprezzatura‹ wiederum war begrifflich eigentlich zunächst ein sozia-

les Benehmen gemeint; sie galt als gesellschaftliches Distinktionsmerkmal der sich

im 16. Jahrhundert herausbildenden Eliten Italiens. So führte Baldassare Castiglio-

ne (1478–1529) in seinem Libro del Cortegiano die Sprezzatura als wesentliche Eigen-

schaft eines perfekten Höflings ein und empfahl,

so sehr man es vermag, die Künstelei [la affettazione] als eine rauhe und gefährli-

che Klippe zu vermeiden und bei allem, um vielleicht ein neues Wort zu gebrau-

chen, eine gewisse Art von Lässigkeit [una certa sprezzatura] anzuwenden, die die

https://doi.org/10.14361/9783839470503-008 - am 12.02.2026, 11:56:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470503-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karin Leonhard: Applaus für den König? Applaus für den Maler! 187

Kunst verbirgt und bezeigt, daß das, was man tut oder sagt, anscheinend mühe-

los und fast ohne Nachdenken zustande gekommen ist. Davon rührt, glaube ich,

großenteils die Anmut [la grazia] her. (Castiglione 1960: 53)3

Castiglione zufolge bestehe dieWirkkraft der Sprezzatura in der Suggestion,mehr

zu wissen, als man zeige:

Eine Leichtfertigkeit werde zur Erscheinung gebracht, die sich zufällig und gedan-

kenlos gebe, jedoch in höchstem Maße auf Kalkül beruhe. Als Sinnbild hierfür

nennt er eine ›ungezwungene Linie, einen einzelnen, mit Leichtigkeit gezogenen

Pinselschlag, der so erscheint, als sei die Hand, ohne durch Studium oder jegliche

Kunst geführt worden zu sein, allein demWillen des Malers gefolgt.‹ (Castiglione

1998: 63, zit. in Suthor 2010: 89)

Weder Zufall noch Gedankenlosigkeit, sondern gezielte Berechnung vollziehen den

so lässig hingeworfenen Strich und evozieren – in einer paradoxen Wende – den

Eindruck von Natürlichkeit.

Der italienische Humanist und Kunsttheoretiker Lodovico Dolce (1508–1568)

hatte den Begriff in seinem Dialogo della pittura von 1557 erstmals in die kunsttheo-

retische Literatur eingeführt, als er dieMaler ermahnte, ihre Gemälde nicht zu sehr

zu ›polieren‹ und die Handhabung des Farbauftrags nicht zu stark zu finalisieren,

um so eine gewisse Leichtigkeit im Pinselduktus zu erhalten, die man zudem

als Zeichen einer vom Künstler proklamierten Souveränität und eingeforderten

Anerkennung seiner Autorschaft verstehen kann. Samuel van Hoogstraten greift

später auf genau solche Formulierungen zurück,wenn er zur Lockerheit des Pinsels

rät, um steife Schematisierungen und technische Mechanisierungen zu vermei-

den. Filippo Baldinucci (1625–1696) wiederum, der sowohl als Künstler als auch als

Biograph Anthonis van Dyck stark verbunden war, betont die meisterliche Art der

venezianischen ›Manier‹ (damit gemeint sei eine ›venezianische Nachlässigkeit‹

zum Beispiel eines Tizian), im Sinne einer pittura di macchia den Pinsel zu rühren

und fleckenartig und damit auf Fernsicht zu arbeiten.

Es ist wichtig zu verstehen, dass sich Van Dyck, der ein großer Verehrer der

Kunst Tizians war, als erfolgreicher Adept genau dieser lockeren Manier erwiesen

hatte und sie bravourös steigerte.Bei ihmwird eine Ästhetik der Skizze virulent, die

einenungestümenPinselstrichvoraussetzt,ganz imSinnederZuspitzungnichtnur

des Malgeräts, sondern eines darauf verweisenden Geniekults, in dem das Zeigen

vonKunst und nicht,wie bei Castiglione, ihr kunstvolles Verbergen (celare artem) das

3 Castigliones Buch wurde 1561 in einer einflussreichen Übersetzung von Thomas Hoby als The

Book of the Courtier in London veröffentlicht.

https://doi.org/10.14361/9783839470503-008 - am 12.02.2026, 11:56:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470503-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188 Sektion 2: Eigenlogiken des Plausibilisierens

Thema ist. ImBeitrag von Anne Kraumewird auf die literarische Ästhetik der Skiz-

ze genauer Bezug genommen. In unserem Fall jedenfalls adelt die applauswürdige

Darstellungsweise ihren Gegenstand, darin vergleichbar der Dichtkunst der Zeit,

die ihren Redegegenstand lobt oder tadelt; ihr Hauptgesichtspunkt ist die Ehren-

haftigkeit oder Unehrenhaftigkeit des Dargestellten. Häufig genug wird diese Lob-

preisung auf die Kunst ausgeweitet, die diesen höfischen Körper verschönert und

erhöht, so dass die ›praising art‹ beispielsweise eines Van Dyck selbst zum Gegen-

stand des Lobes werden kann.

Abb. 4: Anthonis vanDyck: Portrait der Lucy

Percy, Countess of Carlisle, 1637, Öl auf Leinwand,

217.9 x 140.3 cm, Privatsammlung.

Dabei fällt auf, dass die Dichter demMaler eine Kraft zuschreiben, die die dar-

gestellten Personen in ein ästhetisches Ereignis verwandelt. Als ›Poems of Praise‹

heben sie die eidetische Qualität, d.h. die vornehmlich demonstrativ verfahrenden

https://doi.org/10.14361/9783839470503-008 - am 12.02.2026, 11:56:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470503-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karin Leonhard: Applaus für den König? Applaus für den Maler! 189

Präsentationsformen der Van Dyckschen Portraits hervor, wie zum Beispiel die das

Licht reflektierenden Gewandfalten, die auf eine Bewegtheit des Körpers schließen

lassen.

Paradoxerweise sind die Subjekte jedoch erstaunlich ruhiggestellt – oft haben

sie nicht mehr zu tun, als einen Arm auf eine Balustrade aufzustützen –, während

sich die Gewänder wie von einem Eigenleben erfüllt aufwerfen, blähen und dabei

unruhig zu knistern scheinen. Eine solche prädikative Erweiterung der Bilder, also

dieHandlungsübertragung vomportraitierten Subjekt auf seineUmgebung (indem

z.B. Licht, Luft und Gegenstände bewegt/agiert erscheinen), wirdmalerisch betont

durchdiegleißendenZickzacklinienaufdenStößenundKantender seidenenStoffe

und soll dazu dienen, ein lebendiges Bild der Dargestellten entstehen zu lassen.

›Lustre‹ erweist sich demnach als Schlüsselbegriff der englischen frühbarocken

Panegyrik; der höfische Körper wird als ein ›sensationeller‹ geschildert, nicht zu-

letzt,weil er auf seiner unhintergehbaren Präsenz insistiert und sich befähigt fühlt,

nicht-rationale, d.h. spontane sowie überwältigende Sensationen im Betrachter

auszulösen (›radiant‹, ›rays‹, ›lustre‹ etc.).Wennnundie Poesie in ihrer Lobpreisung

solcher höfischen Körper gerne den Umweg über die Portraitmalerei nimmt, so

aus dem Grund, im Lob von Dargestelltem und Darstellung die ästhetische Kraft

zu verdoppeln, die dem Leser-Betrachter entgegenstrahlt. Die noble Manier des

Malers selbst (seine lossigheid oder Sprezzatura), die sich dadurch auszeichnet, den

Pinsel wie einen Degen locker und präzise zu führen und die Malkunst in eine Art

Fechtkunst zu verwandeln (es wird von kühnen und kraftvollen Strichen/Stichen

und Hieben geschrieben), suggeriert einen Adel der Malerei, der den Adel des

Dargestellten potenziere oder überhaupt erst hervorrufe. So gesehen wird die

Malweise zum eigentlichen Akteur und der Darstellungsstil zumErsatz desMotivs;

er verabsolutiert sich und damit die formalenWerte des Bildes.

Man kann nun fragen, was es für die Plausibilität des Dargestellten und die Ap-

plauswürdigkeit der Darstellung bedeutet, die Handschrift zum eigentlichen Prot-

agonisten zu machen und – wie es bei Lely der Fall war – Portraits abzuliefern, die

gar nicht so sehr dem Dargestellten ähnelten, sondern vielmehr einander (und da-

mit letztendlich der formgebenden Hand des Malers) glichen.

Applaus für den König? Applaus für den Maler!

Diehomogenisierendeunddamit identitätsstiftendeFunktioneineskünstlerischen

Stils bzw. einer charakteristischen ›Handschrift‹ darf nicht unterschätzt werden.

Man kann sicherlich despektierlich sagen, dass in Lelys Portraits ›they all looked li-

ke brothers and sisters‹, aber genauso gut wird dadurch deutlich, dass alle Portrai-

tierten derselben Familie oder Klasse angehörten. Diese höfische Elite musste im

England der Restaurationszeit erst wieder eingeführt und legitimiert werden, und

https://doi.org/10.14361/9783839470503-008 - am 12.02.2026, 11:56:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470503-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190 Sektion 2: Eigenlogiken des Plausibilisierens

Lelys vereinheitlichende Handschrift, der lässigen Sprache der Sprezzatura-Male-

rei entlehnt, adelte die Modelle und plausibilisierte ihren sozialen Re-entry zumin-

dest auf ästhetischer Ebene. Kommen wir deshalb abschließend auf die problema-

tische Situation der monarchischen Repräsentation im englischen 17. Jahrhundert

zu sprechen, die eine solche plausibilisierende Bildsprache notwendig machte.

Die Abschaffung der Monarchie während des Interregnums hatte den überle-

benden Sohn Charles II. für viele Jahre ins Exil geführt, wo er trotz begrenzter Mit-

tel ein zügelloses Leben führte. Nach der Wiederherstellung der Königswürde 1660

kehrte er in einer umjubelten Prozession nach London zurück, um als letzter engli-

scher König noch einmal die absolute Monarchie auszurufen. Mit seiner Rückkehr

eng verknüpft war die Karriere von Peter Lely, einem ursprünglich aus Westfalen

stammenden, indenNiederlandenausgebildetenMaler,der kurznachdemTodVan

Dycks nach London kam,um sich Aufträge amHof undweitergehend als Portraitist

von Charles I. zu sichern. Während der Zeit des Bürgerkriegs und Interregnums

hatte er erfolgreich für Chromwell und die Roundheads gearbeitet, doch nach der

Rückkehr von Charles II. gelang es ihm, in einem rasanten Karriereschub zum ge-

feiertstenMaler der Restauration aufzusteigen. Als Aufgabe erwartete ihn die Neu-

erfindung einer royalen Bildsprache aufgrund des instabilen politischen Status des

Monarchen, so dass die Entwicklung einer ›sensationellen‹ Portraitkunst vor allem

die erneute Plausibilisierung des bereits abgesetzten Hofes zum Ziel hatte. In der

Forschungwird die durch dieHinrichtung des englischenKönigs eingeleiteteDesa-

kralisierung der Monarchie immer wieder betont, so z.B. von Robert Zaller:

At his execution in 1649, Charles I remained in the eyes of many a divine king,

this despite the fact that the concept of a sacerdotally marked or empowered

monarch clashed with Reformation ideals. Indeed even the gathered might of

John Milton, Thomas Hobbes, and James Harrington could do little immediate

damage to Charles’ posthumous image as blessed martyr. Nevertheless, the In-

terregnum did sever the continuity upon which sacred monarchy rested. It was

left, therefore, to the restored heir to reinvent monarchy, a task to which Charles

II’s lifestyle and personality were not suited; his licentiousness and philander-

ing attracted derision rather than adoration. As the intellectual presuppositions

on which the sacred monarchy rested were eroded, the aura of the body royal

faded. (Zaller 1998: 757)

Deshalb konnte Charles I. noch behaupten, dass er ein König vonGottes Gnaden sei

und gar nicht abgesetzt werden, sondern allenfalls als Märtyrer in die Geschichte

eingehen könne, während dieMonarchie in seiner Nachfolge systematisch entmys-

tifiziert wurde und sich unter Charles II. zwischen den Versuchen einer ›Restaurie-

rung‹ der noblen Geburt und einer veritablen Parodie derselben bewegte. Dabei er-

gibt sich eine faszinierende Doppelbewegung zwischen der Darstellung einer plau-

https://doi.org/10.14361/9783839470503-008 - am 12.02.2026, 11:56:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470503-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karin Leonhard: Applaus für den König? Applaus für den Maler! 191

siblen, weil divin festgelegten und damit formstabilen Erbfolge von Vater zu Sohn

und der einer genealogischen Diskontinuität in der darauffolgenden Generation,

nicht zuletzt auch innerhalb der englischenMalerei des 17. Jahrhunderts.

Abb. 5: Peter Lely: Charles II (1630- 1685), ca.

1670, Öl auf Leinwand, 214.6 x 134.6 cm, Royal

Museums Greenwich, London.

Lely wird auf diese drohende Forminstabilität antworten, indem er versucht,

seine eigene künstlerische Erbfolge zu stärken und Van Dyck zu seinem persönli-

chenAhnherrn zu stilisieren.Auf formaler Ebene adaptiert er dafür jeneManier der

Sprezzatura oder lossigheid, für die VanDyck bekanntwar und für die nun er, Sir Pe-

ter Lely, gepriesen wird. Und wenn er sich in seinem Doppelportrait von Charles I.

und James, Duke of York noch hauptsächlich kompositionell an dem Doppelportrait

von Charles I. und Henrietta Maria seines Vorgängers am Hof orientierte, so entwi-

ckelt er in den späteren Portraits von Charles II. die nobilitierende Handschrift Van

Dycks weiter und lässt den neuen König in Glanz und Gloria erstrahlen. Wir kön-

https://doi.org/10.14361/9783839470503-008 - am 12.02.2026, 11:56:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470503-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192 Sektion 2: Eigenlogiken des Plausibilisierens

nen erkennen, wie der Pinsel stellenweise springt und zuckt, um die irrlichternden

Reflexe auf den goldenen Stoffen zu erzeugen und dadurch jene präsentische Wir-

kunghervorzurufen,die Lelys Portraits buchstäblich zu ›Erscheinungen‹ auf der ba-

rocken Bildfläche macht. Vergleichbar einem theatralen Auftritt oder dem Auftritt

eines Redners auf der Bühne wird der König als aufblitzendes Ereignis dargestellt

und mit einer optischen Sendekraft, einer Wirkmacht und Plausibilität versehen,

die jede Infragestellung seines Legitimitätsanspruchs unangemessen oder neben-

sächlich erscheinen lässt.

Auch wird man sich nicht fragen, ob das Portrait dem Monarchen faktual in

irgendeiner Weise ähnlich sieht: Das mimetische Ähnlichkeitsparadigma der Por-

traitmalerei ist aufgehoben und einemwirkungsästhetischenAusdrucksparadigma

gewichen. Und damit ist zugleich ein älteres Wahrheits- oder Repräsentationsmo-

dell als Plausibilitätsmarker nachhaltig in die Kritik geraten bzw. strukturell aufge-

brochenworden. So ist zu beobachten, dass die verstärkt einsetzende Fiktionalisie-

rung derMalerei den Fokus der frühneuzeitlichenKunsttheorie zunehmend auf die

schöpferische Kraft des Künstlers sowie die subjektiveWahrnehmung des Betrach-

ters lenkt.Wennwir uns beispielsweise daran zurückerinnern, dass Sidneys Vertei-

digung der Dichtkunst durch eine Kritik an derTheatralität bzw. amWirklichkeits-

bezug der Künste provoziert wurde, liegt es nahe, die neue Überzeugungskraft der

Bilder nichtmehr imDarstellungsgehalt, sondern in derDarstellungsweise und da-

mit im eloquenten Einsatz der künstlerischenMittel und seinenWirkungen zu ver-

muten. Schon in Castigliones Buch vomHofmannwurde ja festgestellt, dass die Rede

und das Verhalten des Höflings im Allgemeinen darauf abzielen sollen, die Zuhörer

zumStaunen zu bringen und sich selbst in ein Spektakel zu verwandeln, das die an-

deren betrachten können. So hängt der Erfolg des Höflings in hohem Maße davon

ab, wie er vom ersten Augenblick an vom Publikum aufgenommen wird, was zum

Teil erklärt,warum für diesenZweck die KleidungdesHöflings als entscheidend für

seinen Erfolg betrachtet wird (vgl. Rebhorn 1978). In den Portraits Van Dycks und

Lelys jedenfalls wird der höfische Körper durch die wirkungsvolle Darstellung glei-

ßender Stoffe und bewegter Robenmit Lebendigkeit und Sprezzatura versehen und

dadurch geadelt. Im England des 17. Jahrhunderts agiert auf der Produzentenseite

also derjenige »plausidical (plausidicus): that speaketh plausibly, eloquent«, wie es

1656 bei Blount zusammenfassend heißt, während auf der Rezipientenseite etwas

dann als plausibel gilt, wenn es Beifall erregt und ›akzeptabel‹ erscheint: »Plausible

(plausibilis)« ist dann »a thing that men rejoyce at, or for which men recieve praise,

recieved favorably, with joy and clapping of hands, acceptable« (Blount 1656: s.p.).

Deshalb gebührt der Applaus des Betrachters zwar demglänzendenAuftritt des Kö-

nigs, aber indirekt vor allem dem Maler, der ihn derart zur Erscheinung gebracht

und ›plausibel‹ gemacht hat.

https://doi.org/10.14361/9783839470503-008 - am 12.02.2026, 11:56:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470503-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karin Leonhard: Applaus für den König? Applaus für den Maler! 193

Literaturverzeichnis

Blount,Thomas (1656): Glossographia, London, s.p.

Castiglione, Baldassare (1960): Das Buch vomHofmann, Fritz Baumgart (Hg.), Bre-

men: Carl Schünemann.

Castiglione, Baldassare (1998): Il libro del Cortegiano, Walter Barberis (Hg.), Turin:

Einaudi.

Grübel,Rainer (2019): »LügendieDichter? Poetische unddiskursiveErkenntnis«, in:

Internationale Zeitschrift für Kulturkomparatistik 1, S. 93–117.

Hammond,Gerald (1986): »RichardLovelace and theUsesofObscurity«, in: Proceed-

ings of the British Academy, Oxford: Clarendon Press, S. 203–234.

Hendriks, Ella/Groen, Karin (1994): »Lely’s Studio Practice«, in: The Hamilton Kerr

Institute Bulletin 2, S. 21–37.

Hoogstraten, Samuel van (1678): Inleyding tot de hooge schoole der schilderkonst,

Rotterdam.

Pousão-Smith, Maria-Isabel (2003): »Sprezzatura, Nettigheid and the Fallacy of

Invisible Brushwork in Seventeenth-Century Dutch Painting«, in: Nederlands

Kunsthistorisch Jaarboek (NKJ)/Netherlands Yearbook for History of Art 54,

S. 258–279.

Rebhorn, Wayne A. (1978): Courtly Performances. Masking and Festivity in Cas-

tiglione’s ›Book of the Courtier‹, Detroit: Wayne State University Press.

Rosen, Valeska von (2010) : »Res et signa. Formen der Ambiguität in der Malerei des

Cinquecento«, in: Inigo Bocken/Tilman Borsche (Hg.), Kann das Denken ma-

len? Philosophie und Malerei in der Renaissance, München: Wilhelm Fink Ver-

lag, S. 246–274.

Schöttler, Tobias (2012): Von der Darstellungsmetaphysik zur Darstellungsprag-

matik. Eine historisch-systematische Untersuchung von Platon bis Davidson,

Münster: Mentis.

Suthor,Nicola (2010): Bravura.Virtuosität undMutwilligkeit in derMalerei der Frü-

hen Neuzeit, München: Wilhelm Fink Verlag.

Sidney, Philip (1906): »An Apology for Poetry«, in: Laurie Magnus (Hg.), Documents

Illustrating Elizabethan Poetry, London: Routledge & Sons, S. 33–107.

Talley,Mansfield Kirby (1981): Portrait Painting in England. Studies in the Technical

Literature before 1700, London: Paul Mellon Centre for Studies in British Art.

Wilkinson,CyrilH. (1953):ThePoemsofRichardLovelace,Band I,Oxford:Clarendon

Press.

Zaller,Robert (1998): »Breaking theVessels.TheDesacralizationofMonarchy inEarly

Modern England«, in:The Sixteenth Century Journal 29:3, S. 757–778.

https://doi.org/10.14361/9783839470503-008 - am 12.02.2026, 11:56:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470503-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839470503-008 - am 12.02.2026, 11:56:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470503-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

