D Freiheit - (Gender)Kdrper - Macht(Kritik).
Mdglichkeiten und Grenzen des
Subjektdenkens von Foucault und Butler

In den bisherigen Ausfithrungen wurde bereits deutlich, dass eine Ubernah-
me der Philosophie sowohl von Judith Butler als auch von Michel Foucault
in eine theologische Auseinandersetzung um die Freiheit des Subjekts nicht
so einfach geht. In diesem Kapitel geht es mir daher um eine kritische Per-
spektive auf die subjekttheoretischen Grundlagen mit dem Ziel, wesentliche
Erkenntnisse fiir eine Theologie der Freiheit verwenden zu kénnen.

Deswegen ist es notig, die Begrenzung des Subjekts, fiir die beide Au-
tor:innen einstehen, produktiv weiterzudenken. Denn die faktische Prisenz
von machtvollen Strukturen und ihrer entmichtigenden Wirkungen auf das
Subjekt erdffnet zugleich die Moglichkeit des Widerstandes gegen die Un-
terdriickung. Allerdings ist dies nur moglich, wenn im Subjekt eine Instanz
gedacht werden kann, die sich zur Macht auch wirklich verhalten kann. Des-
wegen bedeutet es auch, Macht kritisch zu hinterfragen und dieser Kritik eine
andere Bedeutung zukommen zu lassen.

Ist der erste Punkt, also die Instanz im Subjekt, eine kritische Anfrage
besonders auch an Butler, so ist der zweite Punkt eine Weiterentwicklung des
Freiheitsbegriffs bei Foucault.

1. Vermachtet - ermachtigt: An der Grenze der Vernunft
menschlich werden

Insbesondere die Handlungsfihigkeit des Subjekts wie auch die machtkriti-

sche Handlung stehen im Mittelpunkt der kritischen Auseinandersetzung mit
der Philosophie Butlers. Wie kann ein vermachteter Mensch handeln? Wieso

hittps://dol.org/1014361/6783839455074-017 - am 14.02.2026, 17:00:14.



https://doi.org/10.14361/9783839455074-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

156

Judith Butler und die Theologie der Freiheit

sollte sich ein Mensch gegen die Macht wenden? Wieso widerstehen?* Um von
einer wirklichen Handlungsfihigkeit und von einer wirklichen Kritik spre-
chen zu kénnen, muss etwas im Subjekt angenommen werden, das pridis-
kursiv ist. Mit dieser kritischen Rekonstruktion wird zugleich der Machtbe-
griff eingeschrankt. Foucault hat in seinem Machtbegriff jedoch jenseits der
subjektphilosophischen Fragen eine offene Flanke, denn bei ihm findet sich
keinerlei feministische Perspektive. Diese — in ihrer Erweiterung um Gen-
der — muss deswegen dringend in den Machtbegriff implementiert werden.
Jedoch kann der Machtbegriff von Foucault, gerade weil er in der Interferenz
von Kritik und Freiheit konstruiert ist, theologische weiterfithrend sein, weil
er Macht an Kriterien zuriickbindet, die theologisch relevant sind, insbeson-
dere die Kritik und mit ihr einen Begriff von Freiheit.>

1.1 Der kritische Blick auf Butlers subjektphilosophische
Vorrausetzungen

In einem ersten Schritt geht der kritische Blick auf die Auseinandersetzung
mit Butlers Subjektphilosophie durch Autor:innen unterschiedlicher Fach-
richtungen. Verbindend ist dabei, dass sich die meisten mit der Weiterent-
wicklung von Butlers Werk von den Veréffentlichungen zur Gender-Thematik
hin zur performativen Sprache ebenso beschiftigen wie mit der Konstrukti-
on des Subjekts im Diskurs. In diesem kritischen Blick auf Butlers Werk sind
nicht nur Begriffe, sondern auch philosophische Zuginge oszillierend.

Die Konstante in der Auseinandersetzung um die Arbeiten Butlers liegt
in grundsitzlichen Anfragen an ihre Subjektphilosophie. Dabei orientieren
sich die Kritiken am jeweiligen Arbeitsstand der Werke Butlers. Wihrend die
ersten Werke vor allem unter der Gefahr der Auflosung des Geschlechtes, des
Korpers und des Subjekts in der Sprache diskutiert wurden, ist in den letz-
ten Jahren vermehrt eine Auseinandersetzung um die Handlungsfihigkeit im
Kontext von Verantwortung und Ethik gefolgt.> Wie also verhilt sich das Sub-
jekt zur Sprache? Wie verhalt sich das Subjekt zur sozialen Norm im Kontext
einer Theorie der Subjektivation?*

Vgl. D. K. Kim: 2007, S.111; G. Jagger: 2008, S. 38.

Vgl. K. Schubert: 2019; ders.: 2020; ders.: 2018.

Vgl. die Arbeiten von Wendel, Riedl, Kohl, Distelhorst, Leicht, Schutt, Meifiner.
Vgl. Mills, Magnus, Loizidou, Mann, Thiem. Aber auch aktuell W. Schaupp: 2020.

A W N =

hittps://dol.org/1014361/6783839455074-017 - am 14.02.2026, 17:00:14.



https://doi.org/10.14361/9783839455074-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D Freiheit - (Gender)Kérper - Macht(Kritik)

Gerade weil Butlers Arbeiten kontextuell und eklektisch sind, finden die
kritischen Auseinandersetzungen in unterschiedlichen Rezeptionsanliegen
statt. Auf die Auseinandersetzung mit den frithen, vor allem feministischen
und gendertheoretischen Arbeiten, die eher ein Pro und Contra darstellten,
folgen in den letzten Jahren vermehrt Studien, die die Ankniipfungspunkte
suchen oder aber Butlers Theorien als Erginzung eigener Theorien und/oder
Erhellung von Desideraten bevorzugter Theoriebeziige zu eigenen Arbeiten
verstehen.® Die harsche Kritik von Seyla Benhabib, dass Butler mit der
Aufkiindigung des Subjekts den Feminismus als Ganzes in Frage stelle®, ist
von Auseinandersetzungen um die Denkvoraussetzungen und Anschluss-
moglichkeiten Butler’scher Subjektphilosophie mehr oder weniger abgelést
worden.

Loizidou macht deutlich, dass das von Butler in Frage gestellte Subjekt
ein Subjekt ist, dass immer die Moglichkeit hat, sich mit den Vorstellungen
und Normen auseinanderzusetzen und diesen etwas entgegen setzen zu kon-
nen. Butlers Subjekte seien eben keine Opfer, sondern aktiv, selbst wenn ih-
re Situation prekir wire. Wenn Subjekte bei Butler aufgekiindigt sind, dann
wurden sie aufgekiindigt, weil sie einer Norm nicht entsprechen und so aus
dem Rahmen der akzeptierten Subjekte herausfallen.” Mills setzt sich mit
der Interpellationstheorie Butlers auseinander und macht den Unterschied
zwischen der Theorie von Austin und Althusser deutlich. Die grundsitzli-
che Opposition zwischen den beiden sehe auch Butler,® dennoch versuche sie
sie zusammenzudenken. Wihrend Austin davon ausgehe, dass das Subjekt
der Sprache vorausgehe, fufle die Theorie Althussers auf der Uberzeugung,
dass die Sprache erst das Subjekt hervorbringe. Butler schlage also in dieser
Situation vor, dass die konstituierende Interpellation die Kondition ist, die
dem Sprachakt, der in Austins Analyse subjektzentriert zu verstehen ist, vor-
ausgeht. Interpellation bleibt also die notwendige Bedingung fiir die soziale
Existenz des Subjekts. Dennoch sehe Butler in diesem durch Sprache gege-
benen Subjekt kein Subjekt, dem die Handlungsfihigkeit abgehe. Gleichwohl
ist es durch die Interpellation hervorgebracht. Butler méchte also — so Mills —

5 So die Monographie von Bernhard Griitmme zum Offentlichkeitsbegriff: B. Griimme:
2018.

6 Vgl. S. Benhabib, 1995b.

7 Vgl. E. Loizidou: 2007, S.164f.

8 Vgl. C. Mills: 2000, S. 267.

hittps://dol.org/1014361/6783839455074-017 - am 14.02.2026, 17:00:14.

157


https://doi.org/10.14361/9783839455074-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

158

Judith Butler und die Theologie der Freiheit

gerade die Handlungsfihigkeit im Subjekt repositionieren und zwar als ei-
ne Konsequenz der linguistischen Konstitution des Subjekts. Mills fiigt aber
auch an, dass sie bei Butler kein tragendes Argument fiir diese Konstruktion
finden konne.” Denn die Anfrage, was denn nun zuerst gewesen sein miis-
se, um ein Subjekt zu denken — das Subjekt oder die Sprache — beantwortet
Butler sehr klar mit dem Vorrang der Interpellation. Damit wiirde aber die
Handlungsfihigkeit zunichst zur reinen These. Den Ausweg suche Butler in
der Verortung der Macht in einer doppelten Weise: Zum einen sehe Butler
Macht als die konstituierende Bedingung der Moglichkeit des Subjekts, die
von aufien einwirkt. Zum anderen denkt Butler das Subjekt als Ort der Macht
und der Wiederholung der Macht im eigenen Handeln.™

Auch Magnus setzt sich von der Kritik ab, dass das Subjekt determiniert
sei.” Ein im sozialen Diskurs konstituiertes Subjekt kénne durchaus eine
Handlungsfihigkeit haben. Dennoch erkennt auch sie argumentative Schwie-
rigkeiten in der Subjektkonstruktion Butlers, die sie im einseitigen Schuld-
begriff Butlers sieht. Sie stellt in Frage, ob es richtig ist, bei einem Subjekt,
das sich die Entstehungsbedingungen nicht aussucht und zu einem grofien
Teil unterworfen ist, von Schuld zu sprechen. Denn die eigene Unterwerfung
bedeute zugleich immer auch Unterwerfung anderer. Magnus stellt daher die
Frage, ob es nicht weiterfiihre, die Schuldigkeit konkret zu bewerten. Sie geht
davon aus, dass gerade aufgrund der Subjekttheorie manche Subjekte schul-
diger sind als andere.” Das Subjekt Butlers erscheine als ein vor allem unter-
worfenes Subjekt, das niemals seine eigene Sprache beherrschen werde.

Magnus benennt die bis zu Butlers Kritik der ethischen Gewalt wahrnehm-
baren signifikanten Verinderungen™ und benennt drei Probleme, die von
Butler erneut aufgegriffen wiirden auf der Suche nach Losungen." Butler
vermeide erstens in Kritik der ethischen Gewalt die Verschmelzung von mo-
ralischen und politischen Fragestellungen. Auf diese Weise konne sie sich
explizit auf die Fragen der Moralphilosophie konzentrieren. Vor allem aber
ist es Butler damit moglich, die Thematik der Verantwortung explizit zu
machen. Zweitens finde sich in Kritik der ethischen Gewalt die Perspektive der

9 Vgl. ebd.

10 Vgl ebd, S.270.

1 Vgl. K. D. Magnus: 2006, S. 83.
12 Vgl.ebd.,S. 85.

13 Vgl ebd., S. 90ff.

14 Vgl. G. Werner: 2018c, S. 182f.

hittps://dol.org/1014361/6783839455074-017 - am 14.02.2026, 17:00:14.



https://doi.org/10.14361/9783839455074-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D Freiheit - (Gender)Kérper - Macht(Kritik)

Intersubjektivitit erhellt, der Butler trotz einer grundlegenden Abhingigkeit
des Subjekts positive Aspekte verleihen kann. Damit kann Butler durch die
Starkung der Intersubjektivitit den Themenkomplex der Handlungsfreiheit
neu aufgreifen und stringenter konzipieren. Allerdings bleibt der Vorrang
der sozialen Diskurse in der Subjektbildung bestehen, so dass es die Normen
sind, die festlegen, wer als Subjekt zu gelten habe. Das Thema der Aner-
kennung ist drittens komplizierter zu denken, als Butler dies in Kontext der
Interpellation fasse.” Magnus deckt die bleibende Zirkelstruktur Butler’scher
Subjektphilosophie erneut auf. Dieser Argumentation schlief3e ich mich an:
»Wenn nimlich die Struktur der Anrede selbst die Bithne fir die Szene der
Anerkennung bereitet, diese ebenso schon vorausgeht und die Interpellation
bereits konditioniert, wie kann dann tiberhaupt jemand angesprochen wer-
den, wenn nicht bereits in der Anerkennung als jemand, der angesprochen
werden soll?«'® Woher also kommt das Wissen, jemanden anzusprechen und
auch so anzusprechen, wenn nicht schon durch vorhergegangene Anerken-
nung? Auch Magnus kann diesen Zwiespalt nur insofern losen als dass sie
Butler in dem Gedanken folgt, dass das Subjekt nicht linger nur unterworfen
sei, sondern auch in den diskursiven Prozess seiner Existenz eingreifen
konne.”

Auch Kim erkennt in den aktuelleren Schriften eine Erweiterung der theo-
retischen Grundlegung. Gerade durch die Auseinandersetzung mit Austin,
aber auch mit Althusser revidiere Butler den Eindruck, dass es kein pradis-
kursives Subjekt gebe.”™ Dahingegen ist Jagger der Ansicht, dass insbesondere
Butlers Bezug auf Nietzsche — als Erginzung oder Vertiefung der Theorie der
Interpellation — erst denkbar sein lisst, dass die durch die Interpellation ins
Sein gerufenen Subjekte kein pridiskursives Subjekt voraussetzen.” Deswe-
gen schliefde ich mich den kritischen Meinungen an, dass,

»auch wenn das Subjekt eher konstituiert denn konstruiert sei und Butler
auch in ihren letzten Blchern auf die weitere Kritik eingehe, wie die Konsti-
tution des Subjekts von statten gehe, lasse sie Foucaults poststrukturalisti-
schen Ansatz nicht komplett hinter sich«®°.

15 Vgl. K. D. Magnus: 2006, S. 96.

16 G.Werner: 2018c, S.182.

17 Vgl. K. D. Magnus: 2006, S.101.

18 Vgl. D. K. Kim: 2007, S. 99.

19 Vgl. G.Jagger: 2008, S. 94. Auch D. K. Kim: 2007, S.111.
20 G.Werner: 2018c, S.183.

hittps://dol.org/1014361/6783839455074-017 - am 14.02.2026, 17:00:14.

159


https://doi.org/10.14361/9783839455074-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

160

Judith Butler und die Theologie der Freiheit

Die Grenzen des Diskurses, die dieser der Macht gegeniiber habe, sei Butler
bei Foucaults Konzeption, so Kim erneut, aber ebenso klar wie die Tatsache,
dass dieser die Psyche als Ort der Macht nicht in Anschlag bringe. Gleichwohl
sehe Butler die Grenzen des Diskurses itber Macht, der die Psyche als Ort der
Macht nicht miteinbeziehe.”

Hey reiht sich bei der Frage, ob es wirklich ein Subjekt jenseits der sprach-
lichen Effekte gebe, in die Reihe der Skeptiker:innen ein. Fiir sie bleibt die
zentrale poststrukturalistische Idee weiterhin erhalten: Vom Subjekt sei nicht
anders zu denken als es eher ein Effekt sei und weniger eine Ursache. Fiir Hey
ist die Performativitit der Identititen die Schliisselkategorie in Butlers Arbei-
ten.”” Dem kann Kim im Blick auf die Macht als fremde Macht in der Rede
zustimmen?, denn erst die Performativitit bedingt, »dass das Subjekt Spra-
che und Diskurs sowohl mit Autoritit als auch mit Souverdnitit und Normen
ausstattet«**. Damit wird aber der Diskurs selbst ausgeweitet zu einem Feld
von Symbolen und verbalen wie nonverbalen Performativititen, die das Sub-
jekt konstruieren. Diese Konstruktion des Subjekts sieht Magnus Striet als
Grundthema der Subjektivationstheorie Butlers.” Fiir Striet ist das Subjekt
keineswegs verabschiedet, nur weil es fragil ist. Sondern die Subjektivation
macht deutlich, dass die Rede von dem Menschen im Singular, so wie es theo-
logische Sprache gerne tut, nicht geht. Die Fragilitit ist fir Striet so stark,
dass sie in eine Offenheit iibergeht, die iiber die eigenen Moglichkeiten hin-
aus gehen und eine Hoffnung aussprechen, die nicht weiter begriindet wird.
Jedoch bleibt die kritische Riickfrage, die Walter Schaupp stellt, ob Sprache
wirklich immer nur entmichtigend und unterwerfend ist? Gibt es nicht auch
erméglichende Sprache, Sprache, die eréffnet?*® Schaupp denkt hier an die
positive Sprache des Religiésen und ebenso an die Poesie. Die Vorstellung ei-
ner reinen Unterwerfung und einer rein hegemonialen Wirkung kann er nicht
teilen. Jedoch ist Sprache wirkmichtig, darauf macht Judith Hahn aufmerk-
sam, wenn sie die Konstruktion von Rechtssubjekten durch Sprache unter-
sucht.”” Damit stellt sich nicht nur die Frage, wie Sprache wirkt und welche

21 Vgl. D.K. Kim: 2007, S.100.
22 Vgl. V. Hey: 2006, S. 443.

23 Vgl. D. K. Kim: 2007, S.111.
24 G.Werner: 2018c, S.183.

25  Vgl. M. Striet: 2020.

26  Vgl. W. Schaupp: 2020, S.171.
27 J.Hahn: 2020.

hittps://dol.org/1014361/6783839455074-017 - am 14.02.2026, 17:00:14.



https://doi.org/10.14361/9783839455074-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D Freiheit - (Gender)Kérper - Macht(Kritik)

Sprache sein kann, sondern auch die Frage, welche Subjekte sein kénnen.
Denn bestimmte Subjekte konnen kirchenrechtlich nicht sein, weil sie lehr-
amtlich nicht vorgesehen sind und damit rechtlich keinen Status haben.?® Das
muss jedoch nicht bedeuten, dass diese Subjekte nicht sind. Allerdings wird
hier erneut die Unschirfe in Butlers Subjektbegriff evident. Denn Schaupp
fragt zu Recht, ob die Unterscheidung zwischen der Subjektivierung auf der
einen Seite und dem Subjektsein auf der anderen Seite wirklich vollzogen
ist?*” Auch wenn fir die Subjektwerdung bestimmte Bedingungen gegeben
sein miissen und damit Subjektwerden ein sowohl soziales als auch politi-
sches Geschehen ist*°, ist das Werden vom Sein doch zu unterscheiden. So
sehr also das Subjekt als ein eréffnetes, fragmentiertes gedacht werden kann,
wird deutlich, dass nicht geklirt ist, ob der Begriff Subjekt stimmt.*

1.2 Kritische Riickfragen zur Handlungsfahigkeit des Subjekts
im Diskurs

Judith Butler verortet die Erkenntnis Freuds, dass zwischen Melancholie und
Trauer zu unterscheiden sei, nicht nur in der Subjektentstehung, sondern
versteht von dort her — ber die psychischen Bedingungen der Subjektbil-
dung hinaus - auch die Auswirkungen auf die Entstehung gesellschaftlicher
Normen und ihrer Verstetigung im Diskurs. Auf der Suche nach einem be-
lastbaren Wir als versammelte Subjekte schligt Butler die Grunderfahrung
der Verletzbarkeit vor, die Ausdruck oder Teil der Melancholie und Trauer ist.
Damit avanciert Butler diese conditio humana zur Bedingung der Moglichkeit
des vermachteten Subjekts und scheint die Bedeutung des Diskurses zu ver-
indern. Der Diskurs erscheint nun ebenso bedingt durch die melancholisch-
trauernde Grundverfassung des Subjektes wie es dieses erst hervorbringt. In
der theoretischen Frage nach der >Henne und dem Ei< wird hier die Grundsi-
tuation menschlichen Lebens als Bedingung der Moglichkeit gesetzt und die

28 Dies ist insbesondere bei inter- oder transsexuellen Personen deutlich, die auch
nach einer Ceschlechtstransformation oder Angleichung in den Taufbichern das Ce-
burtstgeschlecht beibehalten werden miisse und keinerlei Rechtsstellung aus dem
neuen Geschlecht gefolgert werden kénne. Dazu die Beispiele und Ausfithrungen bei
]. Hahn 2020, S. 71-73.

29 Vgl. W. Schaupp: 2020, S.170.

30 Vgl A. M. Riedl: 2020, S.180.

31 Vgl. B. Griimme: 2020b.

hittps://dol.org/1014361/6783839455074-017 - am 14.02.2026, 17:00:14.

161


https://doi.org/10.14361/9783839455074-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

162

Judith Butler und die Theologie der Freiheit

Vorstellung eines subjektlosen, so der Vorwurf Benhabibs, Diskurses abge-
I6st.

Aber: Wie belastbar ist das Wir, das Butler voraussetzt? Inwieweit kann
die Exposition einer kollektiven Erfahrung zugleich eine Einsicht sein? Wel-
chen Begriff der Erfahrung legt sie zugrunde? Wie geschieht die Erkenntnis
des Subjekts, die Unmittelbarkeit des Erlebens so zu deuten? Zudem stellen
sich wieder die Fragen nach dem Vorrang der Normen vor der tatsichlichen
Begegnung der Subjekte. Dariiber hinaus wird immer noch nicht deutlich,
warum ein Subjekt Widerstand leisten sollte und wenn es das tut, was dieser
Widerstand dann tatsichlich als Handlung des Subjekts ist. Weiterhin wirkt
sich hier aus, dass die Handlungsfihigkeit und die Freiheit nicht klar unter-
schieden sind. Immer noch stellt sich die Frage nach der Differenz der Sub-
jekte und ihrer Freiheit zueinander. Das Konzept der Verantwortung droht in
eine Reaktion auf etwas zu gleiten, weniger als eine Entscheidung fiir etwas.
Gleichwohl macht sie die Ebene der persénlichen >Tugendenc stark. Sind sie
vom Subjekt erworbene? Wie ist das Zueinander von Subjekt und Tugenden?
Daran entscheidet sich die Méglichkeit, aus dem Zirkel der Entstehung des
Subjekts auszusteigen. Denn sie setzen voraus, was sie nicht erkliren kon-
nen. Ebenso spielt die bisher nicht geklarte Intersubjektivitit hier hinein, die
um den religiésen Bezug erweitert zu sein scheint.

Die expliziten Arbeiten Butlers iiber Rechenschaft und Anerkennung sind
im Gegensatz zu ihren Untersuchungen zur Gender-Frage erst in den letzten
finf Jahren im deutschsprachigen Raum in den Fokus geriickt worden. Die
meisten Fragen beziehen dabei sich auf das Verhiltnis des Subjekts und der
Intersubjektivitit. Dennoch stellen sich im Blick auf die Gedanken zur An-
erkennung und Rechtfertigung einige Fragen. In den Kontext des Subjekts
bringt Butler die Intersubjektivitit ein und vermeidet so die Reduzierung
des Subjekts auf die Sprache, indem sie die narrative Idee der intersubjek-
tiven Anerkennung in der Anrufung des Subjekts denkt. Dadurch wird aber
die Frage nach der Verantwortung explizit. Wie verhilt sich das Subjekt zur
Verantwortung in der Intersubjektivitit? Butler geht in den Gedanken iiber
Anerkennung und Rechenschaft deutlich stirker auf die Frage der Moralitit
ein als sie es im Prozess der Subjektivation getan hat. Dennoch bleibt die
Unterscheidung zwischen Handlungsfihigkeit und Freiheit offen. Wenn das
Subjekt nicht wihlen kann, da es schon immer verbunden ist, stellt sich die
Frage nach der Urspriinglichkeit der Freiheit. Wie ermichtigt das Subjekt
sich selbst, wenn es von Anfang an entmachtet ist? Was geht der Szene der
Ansprache voraus? Was ist das Fundament des Subjekts? Wie gestaltet sich

hittps://dol.org/1014361/6783839455074-017 - am 14.02.2026, 17:00:14.



https://doi.org/10.14361/9783839455074-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D Freiheit - (Gender)Kérper - Macht(Kritik)

der Prozess der Anerkennung, wenn er kein frei gewihlter ist? Wie ist die
Differenz der Subjekte zu denken? Wie ist das Subjekt zu denken, das von
Anfang an verbunden ist? Wie entsteht dann ein Bewusstsein von sich selbst?
Auch hier ist der Vorrang der sozialen Diskurse vor der Intersubjektivitit er-
halten. Damit bleibt die Frage nach dem offen, was das Subjekt und was die
Sprache macht.

Die gesamte Debatte um das Subjekt gewinnt ihre Virulenz am Thema
der Handlungsfreiheit. Nur als ein handlungsfihiges Subjekt ist ein Subjekt
im Diskurs als ein ethisches und verantwortungsvolles Subjekt denkbar. Dar-
tiber hinaus verbindet Butler mit ihrer Subjektphilosophie einen explizit poli-
tischen Anspruch, fiir diesen ist es ebenfalls nicht gleichgiiltig, ob das Subjekt
als selbsttitig handelndes sich im und gegeniiber dem Diskurs verhalten kann
oder nicht. Gerade aber wegen des changierenden Subjektbegriffs und seinen
konstituierenden Begriindungen kommt es zu kontroversen Auseinanderset-
zungen um den Handlungsbegriff sowie die Handlungsfihigkeit.*

Die Handlungsfihigkeit ist bei Butler um den Sprachakt gebunden und
zugleich von diesem insofern gel6st, als dass sie auch in der Verletzbarkeit
gesucht wird, die durch den Sprachakt geschieht. Allerdings, so vor allem
Schwartzman kritisch®, sei in den Ausfithrungen in Haf$ spricht nicht deutlich
genug, was und wem genau Widerstand geleistet werden solle. Fiir Schwart-
zman erklirt sich auch nicht die Art und Weise, in der das Subjekt handeln
solle, weil dieses ja als Widerstand verstanden werde. Weil Butler zudem das
Handeln auf die Sprache konzentriere, also auf den Akt des Resignifizierens,
ist dann nicht ausreichend erliutert, wie ein Antworten aussehen kénne, das
nicht die bestehenden Normen bereits antizipiert habe.** In dieser Frage ist es
erstaunlich, so Claudia Jahnel, dass Butler die postkolonialen Diskurse nicht
aufnimmt.* Denn diese sind explizit daran interessiert, ob und wie Wider-
stand im Kontext der Unterdriickung geht und untersuchen dabei die Sta-
bilisierungen des Systems. Dies bezieht sich ebenso auf die Momente pro-
testierender Versammlungen, die Butler jiingst stirker in den Blick nimmt.
Jede Form des Einstehens »fiir«, so Ute Leimgruber, ist in der Gefahr des

32 G.Werner: 2018¢, S.194f.

33 Vgl L. Schwartzman: 2002, S. 432.
34 Vgl ebd.

35  Vgl. C.Jahnel: 2020, S. 238ff.

hittps://dol.org/1014361/6783839455074-017 - am 14.02.2026, 17:00:14.

163


https://doi.org/10.14361/9783839455074-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

164

Judith Butler und die Theologie der Freiheit

»Othering«.* Dies betrifft ebenso die Wissenschaft wie auch die aktivisti-
schen Gruppen.

Schwartzman macht deutlich, dass der Zusammenhang zwischen resi-
gnifizierender Sprache und erwarteter sozialer Verinderung ebenfalls offen
bleibt.>” Woher also, mit anderen Worten, wisse das Subjekt, welche Worte
zu resignifizieren seien und welche nicht? Damit hingt eng zusammen, dass
sich fiir Schwartzman nicht erschlief3t, woher das Subjekt wissen kénnen soll,
welche Ansprache und Sprache unterdriickend, verletzend oder anerkennend
seien. Walter Schaupp fragt deswegen auch kritisch, dass kaum denkbar ist,
wie ein Subjekt ohne Selbstvergewisserung als Subjekt, also als freies Sich-
Verhalten-Kénnen, wissen kann, was es tun soll. Dieser inneren Selbstver-
gewisserung scheint Butler zu wenig Aufmerksamkeit zu schenken.*® Wenn
der Widerstand, das Handeln im Sinne der Resignifizierung fiir das Subjekt
so riskant ist, wieso und mit welchem Ziel solle das Subjekt dies tun?*® Es
scheint, besonders in HafS spricht, dass Widerstand einfach durch die je ent-
stehende Liicke zwischen dem Gesagten und dem Zitieren passiere.*® Der
Eindruck entsteht, dass es eine Spannung zwischen Butlers Vorschlag gebe,
dass auf der einen Seite die unausweichlichen Ausfille im Akt der Sprache zu
Verinderungen fithren und dass auf der anderen Seite die individuelle Fihig-
keit zur Resignifikation im Empfangen eines Sprechaktes durch eine andere
Antwort die Verinderung herbeifiithre. Haf$ spricht beschiftigt sich verstarke
mit der letzten Perspektive, so dass die Sprache, die verwundet, als Sprache
zum Instrument des Widerstandes werden kann, weil in der Resignifikation
das urspriinglich Gemeinte verindert wird. Dabei ist und bleibt ungeklirt,
so Schwartzman abschliefRend, was denn die Bedingung der Moglichkeiten
der Sprache selbst ist und wie das Subjekt die Sprache deuten lernt.* Erneut
briuchte es die Bildung des Gewissens, um mit der Sprache umzugehen.

Magnus setzt genau an diesem Punkt an, wenn sie die Verbindung zu der
wenig erklirten Handlungsfihigkeit in der Subjekttheorie sucht. Handlungs-
fahigkeit erscheine dann nicht im Sinne einer Selbst-Reflexivitit, Autonomie
oder Wahl, denn dieser Wahrnehmung gehe bereits die Annahme sozialer und

36 Vgl. U. Leimgruber: 2020, S. 56.
37 Vgl L. Schwartzman: 2002, S. 433.
38 Vgl. W. Schaupp: 2020, S.169.

39 Vgl. L. Schwartzman: 2002, S. 435.
40 Vgl.ebd.

41 Vgl.ebd,, S. 436.

hittps://dol.org/1014361/6783839455074-017 - am 14.02.2026, 17:00:14.



https://doi.org/10.14361/9783839455074-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D Freiheit - (Gender)Kérper - Macht(Kritik)

politischer Unterstiitzung der Handlung voraus. Butler sehe die Subjektivitit
als Produkt des Diskurses.** Magnus gehért zu den wenigen Kritiker:innen,
die den Unterschied zwischen Haf3 spricht, Psyche der Macht und Kritik der ethi-
schen Gewalt® darlegen. Wihrend das Subjekt in den ersten beiden Biichern
noch essentiell unterworfen sei und Handlungsfihigkeit aus Akten des per-
formativen Widerstandes bestehe und das Subjekt in seiner Subjektbildung
wie auch in seiner Méglichkeit des Widerstehens vor allem negativ gesehen
werden, gehe Butler im letztgenannten Buch auf diese Schwichen ein und
versuche diese auszuloten.** Magnus konstatiert diese Verinderung daran,
dass das Subjekt nicht mehr nur auf den Diskurs reduziert werde. Dariiber
hinaus denke Butler gerade die vorher beschriebene Problematik differenzier-
ter, die das Subjekt den Beziehungen und Bedingungen, die ihm vorausge-
hen und die Kondition seiner Existenz sind, widerstehe.* Das Potential fiir
die Transformation und Veranderung in der Wiederholung von subversiven
Sprechakten wird einerseits im Subjekt lokalisiert, andererseits ist der Wi-
derstand nach wie vor enggefiihrt. Kritisch bleibt Magnus, wenn sie die Rolle
der Sprache bei Butler reflektiert. Wie soll sich das Subjekt als handelndes
Subjekt sprachlich zu einem Kontext verhalten, wenn doch zugleich Sprache
in ihren Effekten unvorhersehbar bleibe?

Wenn also das von Butler gedachte Subjekt in das Spiel der Sprache
kommt ohne eine Wahl zu haben, dann bleibt die Frage, wie das Subjekt
eine andere Sprache wihlen kann und ob es vor der Sprache existiert. Diese
Unklarheit sei, so Magnus, auch eine Konsequenz der Dekonstruktion des
traditionellen metaphysischen Subjekts.*® Bliebe Butler bei dieser Annahme,
so Magnus weiter, dann sei der Gedanke der Resignifikation eher sinnlos,
denn das Subjekt hat keine Wahl und damit kann nicht von einer willent-
lichen Handlung und Resignifikation gesprochen werden. Wieso nimlich
manche Worter wie gedeutet werden, konnte Butler nicht mehr erkliren,
und damit kénne sie aber den Widerstand nicht erkliren. Butler fithrt an
dieser Stelle zwar das Unbewusste ein, aber damit ist immer noch nicht
erhellt, wie das Unbewusste sich ausdriicken kénne, ohne sich dem zu un-

42 Vgl. K. D. Magnus: 2006, S. 82.

43 ].Butler 2006; dies.: 2001; dies.: 2002.
44 Vgl. K. D. Magnus: 2006, S. 83.

45  Vgl.ebd., S. 89.

46  Vgl.ebd.S. 90.

hittps://dol.org/1014361/6783839455074-017 - am 14.02.2026, 17:00:14.

165


https://doi.org/10.14361/9783839455074-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

166

Judith Butler und die Theologie der Freiheit

terwerfen, dessen Widerstand sie beschreiben will, nimlich dem Diskurs.*
Immer noch sei die subjektive Handlungsfihigkeit auf die performativen
Sprechakte limitiert. Umso mehr hebt Magnus hervor, dass Butler in Kritik
der ethischen Gewalt einen anderen Ansatz wihle. Durch die Reflexion auf
Adornos Philosophie in ihrer Konzentration auf die Verantwortung und
Ethik seien Butler die Begriffe gegeben, die die Engfithrung in ihrer eigenen
Grundlegung erweitern konnen. Butler gehe sogar itber Adorno hinaus und
radikalisiere seine Philosophie.*® Als kritische Theorie reflektiere Butler die
Entstehungsbedingungen des Subjekts und wie das Subjekt durch solche
Formen hervorgebracht werde. Dariiber hinaus betone sie die Grenzen
des narrativen Selbst als Herzstiick einer postmodernen Theorie iiber das
Subjekt und seiner kritischen Theorie. Gerade das begrenzte Wissen werde
zur Schliisselerkenntnis einer Theorie der Verantwortung, die Moral bei
der Hervorbringung der Subjektivitit, Handlungsfihigkeit und Freiheit als
notwendig denken kann.*” In diesem Werk werde zudem zum ersten Mal
die Intersubjektivitit nicht nur als Unterdriickung verstanden, sondern die
Bedeutung gegeben, dass der Mensch keine Wahl habe zu antworten. Als
Angesprochene muss er/sie antworten.> Zugleich erfordert die Erweiterung
eine sorgfiltige Reflexion dariiber, was denn nun Subjekte verbindet und was
sie differenziert und in wie weit ihre Entstehungsbedingungen immer noch
als dhnlich gedacht werden kénnen. Denn in ihrer Anerkennungstheorie
miisse Butler davon ausgehen, dass es etwas verbindendes Menschliches
gebe. Zugleich bleibe die Frage nach der Differenz offen. Dennoch sei
durch die Annahme struktureller Ahnlichkeiten die Méglichkeit geschaffen,
intersubjektive Beziehung und subjektive Freiheit positiv zu eréffnen.”*

Mit der Erweiterung der intersubjektiven Beziige sei auch die Handlungs-
fahigkeit denkbar. Magnus fithrt dafiir folgende Kennzeichen auf: die selbst-
reflexive Undurchsichtigkeit und die intersubjektive Verantwortung. Die In-
tersubjektivitit erscheine als ein differenziertes Verhiltnis und weniger im
Sinne eines sozialen Diskurses und damit in einem deutlich veranderten Ver-
stindnis von Schuld und Verantwortung. Butler erkenne die Notwendigkeit

47  Vgl.ebd.

48 Vgl.ebd., S. 92.
49  Vgl.ebd., S.93.
5o Vgl.ebd., S. 94.
51 Vgl.ebd, S. 99.

hittps://dol.org/1014361/6783839455074-017 - am 14.02.2026, 17:00:14.



https://doi.org/10.14361/9783839455074-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D Freiheit - (Gender)Kérper - Macht(Kritik)

einer Form der intersubjektiven Anerkennung fiir die Konstruktion der Hand-
lungsfihigkeit an, sodann erscheine der Diskurs nicht linger als die Entitit,
der das Subjekt vollstindig unterliege und zuletzt denkt sie die Integration
der Dialektik der Anerkennung in das Geschehen der Interpellation. Dadurch
werde deutlicher, dass das Subjekt durch die Begegnung anderer ins Dasein
gerufen werde und ebenfalls Subjekte ins Leben rufe.”* Dennoch bleibe But-
ler dabei, dass die sozialen Normen die personale Existenz transzendieren,
und dass damit jede soziale Verinderung kontingent sei. Die Betonung der
Intersubjektivitit allerdings 16se dennoch viele offene Fragen auf, wenngleich
sie auch nicht alles klare.

Mills geht auf Kritik der ethischen Gewalt noch nicht ein. Sie sieht als Kern-
punket der Kritik, dass Butler einen Zirkelschluss konstruiere: Denn die Mog-
lichkeit der sozialen Transformation und des Widerstandes gegen das Re-
gime der Macht gehe von der Voraussetzung aus, dass die Handlungsfihig-
keit selbst ein Ergebnis der Macht sei.>® Im Kontext von Haf spricht stellt Mills
dar, dass Butler zwar die Handlungsfihigkeit stirken wolle und diese als ei-
ne Konsequenz der linguistischen Konstituierung des Subjekts herstelle, aber
kein nachhaltiges Argument finde.>* Begriindet sieht Mills dies in der Dop-
peldeutigkeit der Wirksamkeit der Macht und des Widerstandes. Denn einer-
seits werde Widerstand moglich gemacht durch die Sprache, die immer jen-
seits der Kontrolle liege, andererseits sei der Macht eine héhere Wirksamkeit
zugeordnet, die auch jenseits linguistischer Verinderung bestehe.”® So wir-
ke in Psyche der Macht das Subjekt fundamental abhingig von der Macht, es
ersehne seine eigene Unterwerfung, um Dauerhaftigkeit und Uberleben zu
ermoglichen. Gleichzeitig entstehe die Handlungsfihigkeit aber genau aus
dieser Unterwerfung unter die Macht. Die Unterwerfung erscheine als die
Bedingung der Méglichkeit der Handlungsfihigkeit.*® Dann eréffnet der ge-
naue Blick auf diese Macht, dass sie eben nicht dieselbe sein miisse, die das
Subjekt hervorbringe und die vom Subjekt wiederholt werde. Widerstand be-
stehe letztlich aus der Verletzlichkeit, die durch die zeitlichen Modalititen
der Macht hervorgebracht werde. Wenn Widerstand von sich aus riskant sei

52 Vgl ebd,, S.100.
53  Vgl. C. Mills: 2000, S. 265.
54  Vgl.ebd., S.267.
55 Vgl.ebd., S.268.

56 Vgl.ebd.,S.271.

hittps://dol.org/1014361/6783839455074-017 - am 14.02.2026, 17:00:14.

167


https://doi.org/10.14361/9783839455074-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

168

Judith Butler und die Theologie der Freiheit

und die Grundlagen des Subjekts bedrohe, warum solle das Subjekt widerste-
hen? Widerstand erscheint vor allem als Wiederholung der Machtbeziehun-
gen, die niemals abgeschlossen sind, daher stelle sich die Frage nach der Kon-
tingenz.”” Daher hinterfragt sie grundsitzlich, inwieweit Butler Widerstand
mit Handlungsfihigkeit gleichsetze und welche Konsequenzen dies habe.*®
Mills geht dieser Frage nicht nach und sieht die entscheidende offene Frage
wie andere auch vor allem darin, warum denn iiberhaupt ein Subjekt wider-
stehen solle.”

Wenn Butler versucht, »einen begrifflichen Raum zu 6ffnen, der Ver-
anderungen zu denken erlaubt, ohne auf die Fiktion eines souverinen
(Sprach-)Subjekts zuriickgreifen zu miissen«®®, dann untersucht sie die
Bedingungen fir das subversive Umdeuten. Folgt man Armour/Ville, dass
die Handlungsfihigkeit in einem physisch, psychisch und sozial verbun-
denen Subjeke lokalisiert ist®, stellen sich dennoch die Fragen nach dem
Ursprung des Handelns. Mann geht davon aus, dass die Konditionen der
diskursiven Macht, die das Subjekt begriinden, zugleich auch die Hand-
lungsfihigkeit des Subjekts begriinden.* Handlungsfihigkeit bleibe aber bei
Butler changierend, weswegen sie sie immer wieder darlegen miisse. So sei
Handlungsfihigkeit durch Verletzbarkeit bedingt; wirke aber ginzlich unbe-
zogen zum Willen oder zur bewussten Intention des Subjekts, sei durch den
Diskurs gegeben und lasse offen, was Handlungsfihigkeit bedeute, wenn das
Subjekt abhingig sei. Die Verneinung eines pradiskursiven Subjekts bedeute
eine Kritik an dem Versuch, Handlungsfihigkeit nicht in dem Subjekt zu
lokalisieren, sondern in einer gleichbleibenden Existenz.® Butlers Perfor-
mativitit dagegen reprisentiere die Sehnsucht auf Handlungsfihigkeit im
Modus der Hoffnung.* Wird Handlungsfihigkeit nicht als etwas angenom-
men, dass zu einem pradiskursiven Subjekt gehore, sei sie nicht vorrangig
zur Macht und Sprache.® Jagger stellt die Ambivalenz der Macht stirker in
den Fokus, gerade weil sie als sowohl innere als auch duflere Grofie auf das

57  Vgl.ebd, S. 272.

58 Vgl.ebd., S. 274.

59  Vgl.ebd, S.276.

60 R.Becker-Schmidt/G.-A. Knapp: 2000, S. 91.
61 Vgl E.T. Armour/S. M. St. Ville: 2006b, S.10.
62  Vgl. B. Mann: 20086, S. 85.

63  Vgl.D.K. Kim: 2007, S.111.

64 Vgl.ebd., S.113.

65 Vgl.G.)agger: 2008, S.38.

hittps://dol.org/1014361/6783839455074-017 - am 14.02.2026, 17:00:14.



https://doi.org/10.14361/9783839455074-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D Freiheit - (Gender)Kérper - Macht(Kritik)

Subjekt einwirkt, konne doch auch denkbar sein, dass der Widerstand in
der verinderten Zitation nur temporir ist und nicht dauerhaft. Fir Jagger
ist allerdings diese fluide Form durch eine Ambivalenz gekennzeichnet, die
zugleich die Handlungsfihigkeit ausmacht und damit nicht vorhersehbar
1St.

»Denn auch wenn die Handlungsfihigkeit in der Unterwerfung impliziert
sei, sei sie kein Zeichen eines fatalen Selbstwiderspruchs im Herzen des Sub-
jekts oder ein Beweis fiir den obsoleten Charakter des Subjekts. Vielmehr
zeige es auf, wie es moglich sei, eine oppositionelle Beziehung zur Macht
einzunehmen, die genau in der Macht impliziert ist, der sie sich entgegen-
stellt.«®

Dieser positiven Deutung schlie8t sich Thiem an, wenn sie Butlers Theorie
als einen Gegenentwurf zu einer transzendental verstandenen Handlungsfi-
higkeit versteht. In einer transzendentalen Handlungsfihigkeit sei die Ge-
fahr gegeben, dass sie unabhingig von den Normen, die sie hervorbringen,
gedacht werden kénne.”” Die Butler’sche Subjekttheorie ist fiir Thiem die Be-
griindung, wie eine Verbindung zwischen der in einem Sprechakt notwen-
digen Liicke und der sowohl willentlichen als auch intentionalen Aktion des
Subjekts hergestellt werden kann.®® Handlungsfihigkeit konne nicht aufler-
halb der Beziige von Macht und dem Einfluss der sozialen Normen gedacht
werden. Gleichwohl wendet sich Thiem explizit gegen die Vorstellung eines
determinierten Subjekts und hebt hervor, dass zwischen Resignifikation und
Widerstand ein Unterschied liege. Dennoch fillt es auch Thiem schwer, ne-
ben der Feststellung des Widerstandes und der Resignifikation zu begriinden,
warum diese genau geschieht.® Ubereinstimmend kommen die Autor:innen
zu dem Ergebnis, dass auch die Verinderungen — bis hin zu Kritik der ethischen
Gewalt — noch nicht wirklich erkliren kénnen, wieso ein Subjekt Widerstand
geben solle, aus welcher Quelle heraus dieser sich speise und wie die darin
verstandene Handlungsfihigkeit entstehe und was ihr Mehr gegeniiber Ak-
ten des Widerstandes sei. Die Rolle der Sprache und ihrer Akte ist ebenfalls
wenig geklart ebenso wie der Begriff der Freiheit changierend gebraucht wird

66  G.Werner: 2018¢, S.194f; vgl. G. Jagger: 2008, S. 40.
67 Vgl. A. Thiem: 2008, S. 77.

68 Vgl.ebd,S. 80.

69 Vgl.ebd, S. 86.

hittps://dol.org/1014361/6783839455074-017 - am 14.02.2026, 17:00:14.

169


https://doi.org/10.14361/9783839455074-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

170

Judith Butler und die Theologie der Freiheit

und weder eine epistemologische noch eine reflexive oder logische Bedeutung
hat.

Ich mochte an dieser Stelle den Vorschlag machen, den ich weiter unten
ausfithren werde, dass diese Fragen deutlicher beantwortet werden kénnen,
wenn die von Saskia Wendel” eingebrachte Differenz zwischen Subjekt und
Individuum beachtet wird. Als Subjekt hat das Individuum die Fihigkeit des
Sich-Verhaltens und kann diese Selbstreflexion leisten und dementsprechend
in sich selbst den Grund fir die Handlungsfreiheit finden, namlich in der
Freiheit, die als Anfangen und Spontaneitit verstanden wurde. Aktiviert wer-
den muss die Freiheit als Handlungsfreiheit immer noch, sonst ist sie fak-
tisch, empirisch nicht lebbar.

1.3 Foucaults Machttheorie in der Interferenz von Macht und Freiheit

Die veranderte Forschungsperspektive Foucaults nimmt die Moglichkeit des
Subjekts, sich zu den unterwerfenden Diskursen zu verhalten, als eine rea-
le Verhaltensoption wahr. Diese kritische Haltung ist — wie dargestellt — eng
mit einem Verstindnis von Kritik verbunden, das sich um eine freiheitliche
Handlung und ein freiheitliches Leben miiht.”

Das kritische Subjekt ist ein Topos, der sich philosophisch als Kristal-
lisationspunkt neuzeitlicher und moderner Subjektphilosophie durchzieht.
Von der postmodernen Idee der Abschaffung des Subjekts ist Foucault in die-
ser Konzeption weit entfernt, allerdings ist er ebenso weit entfernt — und an
diesem Punkt eindeutig zeitgebunden — von einer komplexeren Subjektkon-
struktion, die selbst noch einmal in eine Metakritik ihrer Voraussetzungen
dergestalt eingeht, dass sie die multivektorale Diskriminierung griechischer,
aber ebenso neuzeitlicher und moderner Subjekttheorien in Betracht zieht.
Das ginzliche Desinteresse Foucaults am Feminismus seiner Zeit” lisst we-
sentliche kritische Potentiale seiner genealogischen Forschungen aufler Acht.
Ein Umstand, der zu einer Erweiterung und Verinderung seiner Ideen fiihrt.
Denn in seinen Analysen zur Macht, zur Gouvernementalitit und zur Wahr-
heit sind die Binnendifferenzierungen sowohl der Geschlechter als auch der
Herkiinfte nicht zu finden. Ein kritisches Subjekt wire dann aber doch erst

70  S.Wendel 2020a.
71 Vgl. dazuim Buch Kapitel B, 3.1.
72 So, anekdotisch, der Bericht H. U. Gumbrecht: 2019; vgl. N. Fraser: 1995, S. 31-106.

hittps://dol.org/1014361/6783839455074-017 - am 14.02.2026, 17:00:14.



https://doi.org/10.14361/9783839455074-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D Freiheit - (Gender)Kérper - Macht(Kritik)

eines, dass diesen zu Grunde liegenden Kritik-Begriff selbst noch einmal kri-
tisch dekonstruiert als einen Begriff, der in intersektionaler Weise unter-
driickt und damit seinen eigenen kritischen Charakter Liigen straft. In die-
sem Sinne ist Judith Butler eine kritische Rezipientin Foucaults, die seine Er-
kenntnisse und Analysen auf die Gender-Debatte anwendet und damit die
kritische Frage stellt, wer denn itberhaupt wie und in welchem Diskurs zum
Subjekt werden kann?

Judith Butler hinterfragt zudem die Konzentration Foucaults auf die Re-
pression im Prozess des Gestindnisses.”” Die Pastoralmacht, so Butler kri-
tisch, sei auf der einen Seite mit gutem Grund so zu lesen, wie Foucault dies
tut, namlich als ein System, das iiber das Kiimmern um die Seele dieselbe in
eine Uberwachung und Repression hineinfithrt. Auf der anderen Seite kann
Butler in der sprachlichen Performativitit des Gestindnisses, wie es sich in
der Beichte ritualisiert hat, auch eine positive Gestalt sehen. Denn - so But-
ler — insbesondere die Performativitit der sprachlichen Auflerung stelle doch
erst die Wahrheit her, die im Menschen sei. Die Beichte als rituelle Form des
Gestindnisses kann also — neben der Repression — genauso gut auch eine Per-
formativitit der Wahrheit sein, die positiv ist. In die Theorie von Foucault
milsste also zur repressiven Pastoralmacht die positive Performativitit der
Beichte hinzustellt werden. Mit dieser Anfrage eréffnet Butler durchaus einen
Fragekomplex, der sich mit dem ersten verbindet: Gilt die Repressionsthese
fir alle Subjekte gleich? Sind alle Kategorien der hegemonialen Machtstruk-
tur gleichwertig und gleichwertig historisierbar? Oder gibt es nicht doch Ka-
tegorien, Butler schligt die Gender-Kategorie vor, die tibergreifender sind,
weil sie bereits jeden Diskurs prigen?”* Hier schliefit sich die Beobachtung
des Ausfalls jeglicher feministischer Perspektive bei Foucault an.

2. Menschlich-Werden in fraglicher Freiheit -
eine Weiterentwicklung der Subjektphilosophie Butlers

Judith Butler bringt in den Adorno-Lectures die Erkenntnisse und Forschungs-
vorhaben der vergangenen Jahre zusammen.”

73 Vgl.]. Butler: 20093, S. 261-264.

74 Vgl.ebd., S.72-74.

75  Die Vorlesungen hatJudith Butler im November 2002 gehalten und sie wurden in Kri-
tik der ethischen Gewalt (dies.: 2002) veroffentlicht.

hittps://dol.org/1014361/6783839455074-017 - am 14.02.2026, 17:00:14.

m


https://doi.org/10.14361/9783839455074-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

