
D Freiheit – (Gender)Körper – Macht(Kritik).

Möglichkeiten und Grenzen des

Subjektdenkens von Foucault und Butler

In den bisherigen Ausführungen wurde bereits deutlich, dass eine Übernah-

me der Philosophie sowohl von Judith Butler als auch von Michel Foucault

in eine theologische Auseinandersetzung um die Freiheit des Subjekts nicht

so einfach geht. In diesem Kapitel geht es mir daher um eine kritische Per-

spektive auf die subjekttheoretischen Grundlagen mit dem Ziel, wesentliche

Erkenntnisse für eine Theologie der Freiheit verwenden zu können.

Deswegen ist es nötig, die Begrenzung des Subjekts, für die beide Au-

tor:innen einstehen, produktiv weiterzudenken. Denn die faktische Präsenz

von machtvollen Strukturen und ihrer entmächtigenden Wirkungen auf das

Subjekt eröffnet zugleich die Möglichkeit des Widerstandes gegen die Un-

terdrückung. Allerdings ist dies nur möglich, wenn im Subjekt eine Instanz

gedacht werden kann, die sich zur Macht auch wirklich verhalten kann. Des-

wegen bedeutet es auch,Macht kritisch zu hinterfragen und dieser Kritik eine

andere Bedeutung zukommen zu lassen.

Ist der erste Punkt, also die Instanz im Subjekt, eine kritische Anfrage

besonders auch an Butler, so ist der zweite Punkt eine Weiterentwicklung des

Freiheitsbegriffs bei Foucault.

1. Vermachtet – ermächtigt: An der Grenze der Vernunft
menschlich werden

Insbesondere die Handlungsfähigkeit des Subjekts wie auch die machtkriti-

scheHandlung stehen imMittelpunkt der kritischen Auseinandersetzungmit

der Philosophie Butlers. Wie kann ein vermachteter Mensch handeln? Wieso

https://doi.org/10.14361/9783839455074-017 - am 14.02.2026, 17:00:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


156 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

sollte sich einMensch gegen dieMacht wenden?Wieso widerstehen?1 Um von

einer wirklichen Handlungsfähigkeit und von einer wirklichen Kritik spre-

chen zu können, muss etwas im Subjekt angenommen werden, das prädis-

kursiv ist. Mit dieser kritischen Rekonstruktion wird zugleich der Machtbe-

griff eingeschränkt. Foucault hat in seinem Machtbegriff jedoch jenseits der

subjektphilosophischen Fragen eine offene Flanke, denn bei ihm findet sich

keinerlei feministische Perspektive. Diese – in ihrer Erweiterung um Gen-

der – muss deswegen dringend in den Machtbegriff implementiert werden.

Jedoch kann der Machtbegriff von Foucault, gerade weil er in der Interferenz

von Kritik und Freiheit konstruiert ist, theologische weiterführend sein, weil

er Macht an Kriterien zurückbindet, die theologisch relevant sind, insbeson-

dere die Kritik und mit ihr einen Begriff von Freiheit.2

1.1 Der kritische Blick auf Butlers subjektphilosophische

Vorrausetzungen

In einem ersten Schritt geht der kritische Blick auf die Auseinandersetzung

mit Butlers Subjektphilosophie durch Autor:innen unterschiedlicher Fach-

richtungen. Verbindend ist dabei, dass sich die meisten mit der Weiterent-

wicklung von Butlers Werk von den Veröffentlichungen zur Gender-Thematik

hin zur performativen Sprache ebenso beschäftigen wie mit der Konstrukti-

on des Subjekts im Diskurs. In diesem kritischen Blick auf Butlers Werk sind

nicht nur Begriffe, sondern auch philosophische Zugänge oszillierend.

Die Konstante in der Auseinandersetzung um die Arbeiten Butlers liegt

in grundsätzlichen Anfragen an ihre Subjektphilosophie. Dabei orientieren

sich die Kritiken am jeweiligen Arbeitsstand der Werke Butlers. Während die

ersten Werke vor allem unter der Gefahr der Auflösung des Geschlechtes, des

Körpers und des Subjekts in der Sprache diskutiert wurden, ist in den letz-

ten Jahren vermehrt eine Auseinandersetzung um die Handlungsfähigkeit im

Kontext von Verantwortung und Ethik gefolgt.3Wie also verhält sich das Sub-

jekt zur Sprache? Wie verhält sich das Subjekt zur sozialen Norm im Kontext

einer Theorie der Subjektivation?4

1 Vgl. D. K. Kim: 2007, S. 111; G. Jagger: 2008, S. 38.

2 Vgl. K. Schubert: 2019; ders.: 2020; ders.: 2018.

3 Vgl. die Arbeiten von Wendel, Riedl, Kohl, Distelhorst, Leicht, Schütt, Meißner.

4 Vgl. Mills, Magnus, Loizidou, Mann, Thiem. Aber auch aktuell W. Schaupp: 2020.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-017 - am 14.02.2026, 17:00:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


D Freiheit – (Gender)Körper – Macht(Kritik) 157

Gerade weil Butlers Arbeiten kontextuell und eklektisch sind, finden die

kritischen Auseinandersetzungen in unterschiedlichen Rezeptionsanliegen

statt. Auf die Auseinandersetzung mit den frühen, vor allem feministischen

und gendertheoretischen Arbeiten, die eher ein Pro und Contra darstellten,

folgen in den letzten Jahren vermehrt Studien, die die Anknüpfungspunkte

suchen oder aber Butlers Theorien als Ergänzung eigener Theorien und/oder

Erhellung von Desideraten bevorzugter Theoriebezüge zu eigenen Arbeiten

verstehen.5 Die harsche Kritik von Seyla Benhabib, dass Butler mit der

Aufkündigung des Subjekts den Feminismus als Ganzes in Frage stelle6, ist

von Auseinandersetzungen um die Denkvoraussetzungen und Anschluss-

möglichkeiten Butler’scher Subjektphilosophie mehr oder weniger abgelöst

worden.

Loizidou macht deutlich, dass das von Butler in Frage gestellte Subjekt

ein Subjekt ist, dass immer die Möglichkeit hat, sich mit den Vorstellungen

und Normen auseinanderzusetzen und diesen etwas entgegen setzen zu kön-

nen. Butlers Subjekte seien eben keine Opfer, sondern aktiv, selbst wenn ih-

re Situation prekär wäre. Wenn Subjekte bei Butler aufgekündigt sind, dann

wurden sie aufgekündigt, weil sie einer Norm nicht entsprechen und so aus

dem Rahmen der akzeptierten Subjekte herausfallen.7 Mills setzt sich mit

der Interpellationstheorie Butlers auseinander und macht den Unterschied

zwischen der Theorie von Austin und Althusser deutlich. Die grundsätzli-

che Opposition zwischen den beiden sehe auch Butler,8 dennoch versuche sie

sie zusammenzudenken. Während Austin davon ausgehe, dass das Subjekt

der Sprache vorausgehe, fuße die Theorie Althussers auf der Überzeugung,

dass die Sprache erst das Subjekt hervorbringe. Butler schlage also in dieser

Situation vor, dass die konstituierende Interpellation die Kondition ist, die

dem Sprachakt, der in Austins Analyse subjektzentriert zu verstehen ist, vor-

ausgeht. Interpellation bleibt also die notwendige Bedingung für die soziale

Existenz des Subjekts. Dennoch sehe Butler in diesem durch Sprache gege-

benen Subjekt kein Subjekt, dem die Handlungsfähigkeit abgehe. Gleichwohl

ist es durch die Interpellation hervorgebracht. Butler möchte also – soMills –

5 So die Monographie von Bernhard Grümme zum Öffentlichkeitsbegriff: B. Grümme:

2018.

6 Vgl. S. Benhabib, 1995b.

7 Vgl. E. Loizidou: 2007, S. 164f.

8 Vgl. C. Mills: 2000, S. 267.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-017 - am 14.02.2026, 17:00:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


158 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

gerade die Handlungsfähigkeit im Subjekt repositionieren und zwar als ei-

ne Konsequenz der linguistischen Konstitution des Subjekts. Mills fügt aber

auch an, dass sie bei Butler kein tragendes Argument für diese Konstruktion

finden könne.9 Denn die Anfrage, was denn nun zuerst gewesen sein müs-

se, um ein Subjekt zu denken – das Subjekt oder die Sprache – beantwortet

Butler sehr klar mit dem Vorrang der Interpellation. Damit würde aber die

Handlungsfähigkeit zunächst zur reinen These. Den Ausweg suche Butler in

der Verortung der Macht in einer doppelten Weise: Zum einen sehe Butler

Macht als die konstituierende Bedingung der Möglichkeit des Subjekts, die

von außen einwirkt. Zum anderen denkt Butler das Subjekt als Ort der Macht

und der Wiederholung der Macht im eigenen Handeln.10

Auch Magnus setzt sich von der Kritik ab, dass das Subjekt determiniert

sei.11 Ein im sozialen Diskurs konstituiertes Subjekt könne durchaus eine

Handlungsfähigkeit haben.Dennoch erkennt auch sie argumentative Schwie-

rigkeiten in der Subjektkonstruktion Butlers, die sie im einseitigen Schuld-

begriff Butlers sieht. Sie stellt in Frage, ob es richtig ist, bei einem Subjekt,

das sich die Entstehungsbedingungen nicht aussucht und zu einem großen

Teil unterworfen ist, von Schuld zu sprechen. Denn die eigene Unterwerfung

bedeute zugleich immer auch Unterwerfung anderer. Magnus stellt daher die

Frage, ob es nicht weiterführe, die Schuldigkeit konkret zu bewerten. Sie geht

davon aus, dass gerade aufgrund der Subjekttheorie manche Subjekte schul-

diger sind als andere.12 Das Subjekt Butlers erscheine als ein vor allem unter-

worfenes Subjekt, das niemals seine eigene Sprache beherrschen werde.

Magnus benennt die bis zu Butlers Kritik der ethischen Gewalt wahrnehm-

baren signifikanten Veränderungen13 und benennt drei Probleme, die von

Butler erneut aufgegriffen würden auf der Suche nach Lösungen.14 Butler

vermeide erstens in Kritik der ethischen Gewalt die Verschmelzung von mo-

ralischen und politischen Fragestellungen. Auf diese Weise könne sie sich

explizit auf die Fragen der Moralphilosophie konzentrieren. Vor allem aber

ist es Butler damit möglich, die Thematik der Verantwortung explizit zu

machen. Zweitens finde sich in Kritik der ethischen Gewalt die Perspektive der

9 Vgl. ebd.

10 Vgl. ebd., S. 270.

11 Vgl. K. D. Magnus: 2006, S. 83.

12 Vgl. ebd., S. 85.

13 Vgl. ebd., S. 90ff.

14 Vgl. G. Werner: 2018c, S. 182f.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-017 - am 14.02.2026, 17:00:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


D Freiheit – (Gender)Körper – Macht(Kritik) 159

Intersubjektivität erhellt, der Butler trotz einer grundlegenden Abhängigkeit

des Subjekts positive Aspekte verleihen kann. Damit kann Butler durch die

Stärkung der Intersubjektivität den Themenkomplex der Handlungsfreiheit

neu aufgreifen und stringenter konzipieren. Allerdings bleibt der Vorrang

der sozialen Diskurse in der Subjektbildung bestehen, so dass es die Normen

sind, die festlegen, wer als Subjekt zu gelten habe. Das Thema der Aner-

kennung ist drittens komplizierter zu denken, als Butler dies in Kontext der

Interpellation fasse.15Magnus deckt die bleibende Zirkelstruktur Butler’scher

Subjektphilosophie erneut auf. Dieser Argumentation schließe ich mich an:

»Wenn nämlich die Struktur der Anrede selbst die Bühne für die Szene der

Anerkennung bereitet, diese ebenso schon vorausgeht und die Interpellation

bereits konditioniert, wie kann dann überhaupt jemand angesprochen wer-

den, wenn nicht bereits in der Anerkennung als jemand, der angesprochen

werden soll?«16 Woher also kommt das Wissen, jemanden anzusprechen und

auch so anzusprechen, wenn nicht schon durch vorhergegangene Anerken-

nung? Auch Magnus kann diesen Zwiespalt nur insofern lösen als dass sie

Butler in dem Gedanken folgt, dass das Subjekt nicht länger nur unterworfen

sei, sondern auch in den diskursiven Prozess seiner Existenz eingreifen

könne.17

Auch Kim erkennt in den aktuelleren Schriften eine Erweiterung der theo-

retischen Grundlegung. Gerade durch die Auseinandersetzung mit Austin,

aber auch mit Althusser revidiere Butler den Eindruck, dass es kein prädis-

kursives Subjekt gebe.18 Dahingegen ist Jagger der Ansicht, dass insbesondere

Butlers Bezug auf Nietzsche – als Ergänzung oder Vertiefung der Theorie der

Interpellation – erst denkbar sein lässt, dass die durch die Interpellation ins

Sein gerufenen Subjekte kein prädiskursives Subjekt voraussetzen.19 Deswe-

gen schließe ich mich den kritischen Meinungen an, dass,

»auch wenn das Subjekt eher konstituiert denn konstruiert sei und Butler

auch in ihren letzten Büchern auf die weitere Kritik eingehe, wie die Konsti-

tution des Subjekts von statten gehe, lasse sie Foucaults poststrukturalisti-

schen Ansatz nicht komplett hinter sich«20.

15 Vgl. K. D. Magnus: 2006, S. 96.

16 G. Werner: 2018c, S. 182.

17 Vgl. K. D. Magnus: 2006, S. 101.

18 Vgl. D. K. Kim: 2007, S. 99.

19 Vgl. G. Jagger: 2008, S. 94. Auch D. K. Kim: 2007, S. 111.

20 G. Werner: 2018c, S. 183.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-017 - am 14.02.2026, 17:00:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


160 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

Die Grenzen des Diskurses, die dieser der Macht gegenüber habe, sei Butler

bei Foucaults Konzeption, so Kim erneut, aber ebenso klar wie die Tatsache,

dass dieser die Psyche als Ort der Macht nicht in Anschlag bringe. Gleichwohl

sehe Butler die Grenzen des Diskurses über Macht, der die Psyche als Ort der

Macht nicht miteinbeziehe.21

Hey reiht sich bei der Frage, ob es wirklich ein Subjekt jenseits der sprach-

lichen Effekte gebe, in die Reihe der Skeptiker:innen ein. Für sie bleibt die

zentrale poststrukturalistische Idee weiterhin erhalten: Vom Subjekt sei nicht

anders zu denken als es eher ein Effekt sei und weniger eine Ursache. Für Hey

ist die Performativität der Identitäten die Schlüsselkategorie in Butlers Arbei-

ten.22 Dem kann Kim im Blick auf die Macht als fremde Macht in der Rede

zustimmen23, denn erst die Performativität bedingt, »dass das Subjekt Spra-

che und Diskurs sowohl mit Autorität als auch mit Souveränität und Normen

ausstattet«24. Damit wird aber der Diskurs selbst ausgeweitet zu einem Feld

von Symbolen und verbalen wie nonverbalen Performativitäten, die das Sub-

jekt konstruieren. Diese Konstruktion des Subjekts sieht Magnus Striet als

Grundthema der Subjektivationstheorie Butlers.25 Für Striet ist das Subjekt

keineswegs verabschiedet, nur weil es fragil ist. Sondern die Subjektivation

macht deutlich, dass die Rede von demMenschen im Singular, so wie es theo-

logische Sprache gerne tut, nicht geht. Die Fragilität ist für Striet so stark,

dass sie in eine Offenheit übergeht, die über die eigenen Möglichkeiten hin-

aus gehen und eine Hoffnung aussprechen, die nicht weiter begründet wird.

Jedoch bleibt die kritische Rückfrage, die Walter Schaupp stellt, ob Sprache

wirklich immer nur entmächtigend und unterwerfend ist? Gibt es nicht auch

ermöglichende Sprache, Sprache, die eröffnet?26 Schaupp denkt hier an die

positive Sprache des Religiösen und ebenso an die Poesie. Die Vorstellung ei-

ner reinenUnterwerfung und einer rein hegemonialenWirkung kann er nicht

teilen. Jedoch ist Sprache wirkmächtig, darauf macht Judith Hahn aufmerk-

sam, wenn sie die Konstruktion von Rechtssubjekten durch Sprache unter-

sucht.27 Damit stellt sich nicht nur die Frage, wie Sprache wirkt und welche

21 Vgl. D. K. Kim: 2007, S. 100.

22 Vgl. V. Hey: 2006, S. 443.

23 Vgl. D. K. Kim: 2007, S. 111.

24 G. Werner: 2018c, S. 183.

25 Vgl. M. Striet: 2020.

26 Vgl. W. Schaupp: 2020, S. 171.

27 J. Hahn: 2020.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-017 - am 14.02.2026, 17:00:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


D Freiheit – (Gender)Körper – Macht(Kritik) 161

Sprache sein kann, sondern auch die Frage, welche Subjekte sein können.

Denn bestimmte Subjekte können kirchenrechtlich nicht sein, weil sie lehr-

amtlich nicht vorgesehen sind und damit rechtlich keinen Status haben.28 Das

muss jedoch nicht bedeuten, dass diese Subjekte nicht sind. Allerdings wird

hier erneut die Unschärfe in Butlers Subjektbegriff evident. Denn Schaupp

fragt zu Recht, ob die Unterscheidung zwischen der Subjektivierung auf der

einen Seite und dem Subjektsein auf der anderen Seite wirklich vollzogen

ist?29 Auch wenn für die Subjektwerdung bestimmte Bedingungen gegeben

sein müssen und damit Subjektwerden ein sowohl soziales als auch politi-

sches Geschehen ist30, ist das Werden vom Sein doch zu unterscheiden. So

sehr also das Subjekt als ein eröffnetes, fragmentiertes gedacht werden kann,

wird deutlich, dass nicht geklärt ist, ob der Begriff Subjekt stimmt.31

1.2 Kritische Rückfragen zur Handlungsfähigkeit des Subjekts

im Diskurs

Judith Butler verortet die Erkenntnis Freuds, dass zwischen Melancholie und

Trauer zu unterscheiden sei, nicht nur in der Subjektentstehung, sondern

versteht von dort her – über die psychischen Bedingungen der Subjektbil-

dung hinaus – auch die Auswirkungen auf die Entstehung gesellschaftlicher

Normen und ihrer Verstetigung im Diskurs. Auf der Suche nach einem be-

lastbaren Wir als versammelte Subjekte schlägt Butler die Grunderfahrung

der Verletzbarkeit vor, die Ausdruck oder Teil der Melancholie und Trauer ist.

Damit avanciert Butler diese conditio humana zur Bedingung der Möglichkeit

des vermachteten Subjekts und scheint die Bedeutung des Diskurses zu ver-

ändern. Der Diskurs erscheint nun ebenso bedingt durch die melancholisch-

trauernde Grundverfassung des Subjektes wie es dieses erst hervorbringt. In

der theoretischen Frage nach der ›Henne und dem Ei‹ wird hier die Grundsi-

tuation menschlichen Lebens als Bedingung der Möglichkeit gesetzt und die

28 Dies ist insbesondere bei inter- oder transsexuellen Personen deutlich, die auch

nach einer Geschlechtstransformation oder Angleichung in den Taufbüchern das Ge-

burtstgeschlecht beibehalten werden müsse und keinerlei Rechtsstellung aus dem

neuen Geschlecht gefolgert werden könne. Dazu die Beispiele und Ausführungen bei

J. Hahn 2020, S. 71-73.

29 Vgl. W. Schaupp: 2020, S. 170.

30 Vgl. A. M. Riedl: 2020, S. 180.

31 Vgl. B. Grümme: 2020b.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-017 - am 14.02.2026, 17:00:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


162 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

Vorstellung eines subjektlosen, so der Vorwurf Benhabibs, Diskurses abge-

löst.

Aber: Wie belastbar ist das Wir, das Butler voraussetzt? Inwieweit kann

die Exposition einer kollektiven Erfahrung zugleich eine Einsicht sein? Wel-

chen Begriff der Erfahrung legt sie zugrunde? Wie geschieht die Erkenntnis

des Subjekts, die Unmittelbarkeit des Erlebens so zu deuten? Zudem stellen

sich wieder die Fragen nach dem Vorrang der Normen vor der tatsächlichen

Begegnung der Subjekte. Darüber hinaus wird immer noch nicht deutlich,

warum ein Subjekt Widerstand leisten sollte und wenn es das tut, was dieser

Widerstand dann tatsächlich als Handlung des Subjekts ist. Weiterhin wirkt

sich hier aus, dass die Handlungsfähigkeit und die Freiheit nicht klar unter-

schieden sind. Immer noch stellt sich die Frage nach der Differenz der Sub-

jekte und ihrer Freiheit zueinander. Das Konzept der Verantwortung droht in

eine Reaktion auf etwas zu gleiten, weniger als eine Entscheidung für etwas.

Gleichwohl macht sie die Ebene der persönlichen ›Tugenden‹ stark. Sind sie

vom Subjekt erworbene? Wie ist das Zueinander von Subjekt und Tugenden?

Daran entscheidet sich die Möglichkeit, aus dem Zirkel der Entstehung des

Subjekts auszusteigen. Denn sie setzen voraus, was sie nicht erklären kön-

nen. Ebenso spielt die bisher nicht geklärte Intersubjektivität hier hinein, die

um den religiösen Bezug erweitert zu sein scheint.

Die expliziten Arbeiten Butlers über Rechenschaft und Anerkennung sind

im Gegensatz zu ihren Untersuchungen zur Gender-Frage erst in den letzten

fünf Jahren im deutschsprachigen Raum in den Fokus gerückt worden. Die

meisten Fragen beziehen dabei sich auf das Verhältnis des Subjekts und der

Intersubjektivität. Dennoch stellen sich im Blick auf die Gedanken zur An-

erkennung und Rechtfertigung einige Fragen. In den Kontext des Subjekts

bringt Butler die Intersubjektivität ein und vermeidet so die Reduzierung

des Subjekts auf die Sprache, indem sie die narrative Idee der intersubjek-

tiven Anerkennung in der Anrufung des Subjekts denkt. Dadurch wird aber

die Frage nach der Verantwortung explizit. Wie verhält sich das Subjekt zur

Verantwortung in der Intersubjektivität? Butler geht in den Gedanken über

Anerkennung und Rechenschaft deutlich stärker auf die Frage der Moralität

ein als sie es im Prozess der Subjektivation getan hat. Dennoch bleibt die

Unterscheidung zwischen Handlungsfähigkeit und Freiheit offen. Wenn das

Subjekt nicht wählen kann, da es schon immer verbunden ist, stellt sich die

Frage nach der Ursprünglichkeit der Freiheit. Wie ermächtigt das Subjekt

sich selbst, wenn es von Anfang an entmachtet ist? Was geht der Szene der

Ansprache voraus? Was ist das Fundament des Subjekts? Wie gestaltet sich

https://doi.org/10.14361/9783839455074-017 - am 14.02.2026, 17:00:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


D Freiheit – (Gender)Körper – Macht(Kritik) 163

der Prozess der Anerkennung, wenn er kein frei gewählter ist? Wie ist die

Differenz der Subjekte zu denken? Wie ist das Subjekt zu denken, das von

Anfang an verbunden ist? Wie entsteht dann ein Bewusstsein von sich selbst?

Auch hier ist der Vorrang der sozialen Diskurse vor der Intersubjektivität er-

halten. Damit bleibt die Frage nach dem offen, was das Subjekt und was die

Sprache macht.

Die gesamte Debatte um das Subjekt gewinnt ihre Virulenz am Thema

der Handlungsfreiheit. Nur als ein handlungsfähiges Subjekt ist ein Subjekt

im Diskurs als ein ethisches und verantwortungsvolles Subjekt denkbar. Dar-

über hinaus verbindet Butler mit ihrer Subjektphilosophie einen explizit poli-

tischen Anspruch, für diesen ist es ebenfalls nicht gleichgültig, ob das Subjekt

als selbsttätig handelndes sich im und gegenüber demDiskurs verhalten kann

oder nicht. Gerade aber wegen des changierenden Subjektbegriffs und seinen

konstituierenden Begründungen kommt es zu kontroversen Auseinanderset-

zungen um den Handlungsbegriff sowie die Handlungsfähigkeit.32

Die Handlungsfähigkeit ist bei Butler um den Sprachakt gebunden und

zugleich von diesem insofern gelöst, als dass sie auch in der Verletzbarkeit

gesucht wird, die durch den Sprachakt geschieht. Allerdings, so vor allem

Schwartzman kritisch33, sei in den Ausführungen inHaß spricht nicht deutlich

genug, was und wem genau Widerstand geleistet werden solle. Für Schwart-

zman erklärt sich auch nicht die Art und Weise, in der das Subjekt handeln

solle, weil dieses ja als Widerstand verstanden werde. Weil Butler zudem das

Handeln auf die Sprache konzentriere, also auf den Akt des Resignifizierens,

ist dann nicht ausreichend erläutert, wie ein Antworten aussehen könne, das

nicht die bestehendenNormen bereits antizipiert habe.34 In dieser Frage ist es

erstaunlich, so Claudia Jahnel, dass Butler die postkolonialen Diskurse nicht

aufnimmt.35 Denn diese sind explizit daran interessiert, ob und wie Wider-

stand im Kontext der Unterdrückung geht und untersuchen dabei die Sta-

bilisierungen des Systems. Dies bezieht sich ebenso auf die Momente pro-

testierender Versammlungen, die Butler jüngst stärker in den Blick nimmt.

Jede Form des Einstehens »für«, so Ute Leimgruber, ist in der Gefahr des

32 G. Werner: 2018c, S. 194f.

33 Vgl. L. Schwartzman: 2002, S. 432.

34 Vgl. ebd.

35 Vgl. C. Jahnel: 2020, S. 238ff.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-017 - am 14.02.2026, 17:00:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


164 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

»Othering«.36 Dies betrifft ebenso die Wissenschaft wie auch die aktivisti-

schen Gruppen.

Schwartzman macht deutlich, dass der Zusammenhang zwischen resi-

gnifizierender Sprache und erwarteter sozialer Veränderung ebenfalls offen

bleibt.37 Woher also, mit anderen Worten, wisse das Subjekt, welche Worte

zu resignifizieren seien und welche nicht? Damit hängt eng zusammen, dass

sich für Schwartzman nicht erschließt, woher das Subjekt wissen können soll,

welche Ansprache und Sprache unterdrückend, verletzend oder anerkennend

seien. Walter Schaupp fragt deswegen auch kritisch, dass kaum denkbar ist,

wie ein Subjekt ohne Selbstvergewisserung als Subjekt, also als freies Sich-

Verhalten-Können, wissen kann, was es tun soll. Dieser inneren Selbstver-

gewisserung scheint Butler zu wenig Aufmerksamkeit zu schenken.38 Wenn

der Widerstand, das Handeln im Sinne der Resignifizierung für das Subjekt

so riskant ist, wieso und mit welchem Ziel solle das Subjekt dies tun?39 Es

scheint, besonders in Haß spricht, dass Widerstand einfach durch die je ent-

stehende Lücke zwischen dem Gesagten und dem Zitieren passiere.40 Der

Eindruck entsteht, dass es eine Spannung zwischen Butlers Vorschlag gebe,

dass auf der einen Seite die unausweichlichen Ausfälle im Akt der Sprache zu

Veränderungen führen und dass auf der anderen Seite die individuelle Fähig-

keit zur Resignifikation im Empfangen eines Sprechaktes durch eine andere

Antwort die Veränderung herbeiführe. Haß spricht beschäftigt sich verstärkt

mit der letzten Perspektive, so dass die Sprache, die verwundet, als Sprache

zum Instrument des Widerstandes werden kann, weil in der Resignifikation

das ursprünglich Gemeinte verändert wird. Dabei ist und bleibt ungeklärt,

so Schwartzman abschließend, was denn die Bedingung der Möglichkeiten

der Sprache selbst ist und wie das Subjekt die Sprache deuten lernt.41 Erneut

bräuchte es die Bildung des Gewissens, um mit der Sprache umzugehen.

Magnus setzt genau an diesem Punkt an, wenn sie die Verbindung zu der

wenig erklärten Handlungsfähigkeit in der Subjekttheorie sucht. Handlungs-

fähigkeit erscheine dann nicht im Sinne einer Selbst-Reflexivität, Autonomie

oderWahl, denn dieserWahrnehmung gehe bereits die Annahme sozialer und

36 Vgl. U. Leimgruber: 2020, S. 56.

37 Vgl. L. Schwartzman: 2002, S. 433.

38 Vgl. W. Schaupp: 2020, S. 169.

39 Vgl. L. Schwartzman: 2002, S. 435.

40 Vgl. ebd.

41 Vgl. ebd., S. 436.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-017 - am 14.02.2026, 17:00:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


D Freiheit – (Gender)Körper – Macht(Kritik) 165

politischer Unterstützung der Handlung voraus. Butler sehe die Subjektivität

als Produkt des Diskurses.42 Magnus gehört zu den wenigen Kritiker:innen,

die den Unterschied zwischen Haß spricht, Psyche der Macht und Kritik der ethi-

schen Gewalt43 darlegen. Während das Subjekt in den ersten beiden Büchern

noch essentiell unterworfen sei und Handlungsfähigkeit aus Akten des per-

formativen Widerstandes bestehe und das Subjekt in seiner Subjektbildung

wie auch in seiner Möglichkeit des Widerstehens vor allem negativ gesehen

werden, gehe Butler im letztgenannten Buch auf diese Schwächen ein und

versuche diese auszuloten.44 Magnus konstatiert diese Veränderung daran,

dass das Subjekt nicht mehr nur auf den Diskurs reduziert werde. Darüber

hinaus denke Butler gerade die vorher beschriebene Problematik differenzier-

ter, die das Subjekt den Beziehungen und Bedingungen, die ihm vorausge-

hen und die Kondition seiner Existenz sind, widerstehe.45 Das Potential für

die Transformation und Veränderung in der Wiederholung von subversiven

Sprechakten wird einerseits im Subjekt lokalisiert, andererseits ist der Wi-

derstand nach wie vor enggeführt. Kritisch bleibt Magnus, wenn sie die Rolle

der Sprache bei Butler reflektiert. Wie soll sich das Subjekt als handelndes

Subjekt sprachlich zu einem Kontext verhalten, wenn doch zugleich Sprache

in ihren Effekten unvorhersehbar bleibe?

Wenn also das von Butler gedachte Subjekt in das Spiel der Sprache

kommt ohne eine Wahl zu haben, dann bleibt die Frage, wie das Subjekt

eine andere Sprache wählen kann und ob es vor der Sprache existiert. Diese

Unklarheit sei, so Magnus, auch eine Konsequenz der Dekonstruktion des

traditionellen metaphysischen Subjekts.46 Bliebe Butler bei dieser Annahme,

so Magnus weiter, dann sei der Gedanke der Resignifikation eher sinnlos,

denn das Subjekt hat keine Wahl und damit kann nicht von einer willent-

lichen Handlung und Resignifikation gesprochen werden. Wieso nämlich

manche Wörter wie gedeutet werden, könnte Butler nicht mehr erklären,

und damit könne sie aber den Widerstand nicht erklären. Butler führt an

dieser Stelle zwar das Unbewusste ein, aber damit ist immer noch nicht

erhellt, wie das Unbewusste sich ausdrücken könne, ohne sich dem zu un-

42 Vgl. K. D. Magnus: 2006, S. 82.

43 J. Butler 2006; dies.: 2001; dies.: 2002.

44 Vgl. K. D. Magnus: 2006, S. 83.

45 Vgl. ebd., S. 89.

46 Vgl. ebd. S. 90.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-017 - am 14.02.2026, 17:00:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


166 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

terwerfen, dessen Widerstand sie beschreiben will, nämlich dem Diskurs.47

Immer noch sei die subjektive Handlungsfähigkeit auf die performativen

Sprechakte limitiert. Umso mehr hebt Magnus hervor, dass Butler in Kritik

der ethischen Gewalt einen anderen Ansatz wähle. Durch die Reflexion auf

Adornos Philosophie in ihrer Konzentration auf die Verantwortung und

Ethik seien Butler die Begriffe gegeben, die die Engführung in ihrer eigenen

Grundlegung erweitern können. Butler gehe sogar über Adorno hinaus und

radikalisiere seine Philosophie.48 Als kritische Theorie reflektiere Butler die

Entstehungsbedingungen des Subjekts und wie das Subjekt durch solche

Formen hervorgebracht werde. Darüber hinaus betone sie die Grenzen

des narrativen Selbst als Herzstück einer postmodernen Theorie über das

Subjekt und seiner kritischen Theorie. Gerade das begrenzte Wissen werde

zur Schlüsselerkenntnis einer Theorie der Verantwortung, die Moral bei

der Hervorbringung der Subjektivität, Handlungsfähigkeit und Freiheit als

notwendig denken kann.49 In diesem Werk werde zudem zum ersten Mal

die Intersubjektivität nicht nur als Unterdrückung verstanden, sondern die

Bedeutung gegeben, dass der Mensch keine Wahl habe zu antworten. Als

Angesprochene muss er/sie antworten.50 Zugleich erfordert die Erweiterung

eine sorgfältige Reflexion darüber, was denn nun Subjekte verbindet und was

sie differenziert und in wie weit ihre Entstehungsbedingungen immer noch

als ähnlich gedacht werden können. Denn in ihrer Anerkennungstheorie

müsse Butler davon ausgehen, dass es etwas verbindendes Menschliches

gebe. Zugleich bleibe die Frage nach der Differenz offen. Dennoch sei

durch die Annahme struktureller Ähnlichkeiten die Möglichkeit geschaffen,

intersubjektive Beziehung und subjektive Freiheit positiv zu eröffnen.51

Mit der Erweiterung der intersubjektiven Bezüge sei auch die Handlungs-

fähigkeit denkbar. Magnus führt dafür folgende Kennzeichen auf: die selbst-

reflexive Undurchsichtigkeit und die intersubjektive Verantwortung. Die In-

tersubjektivität erscheine als ein differenziertes Verhältnis und weniger im

Sinne eines sozialen Diskurses und damit in einem deutlich veränderten Ver-

ständnis von Schuld und Verantwortung. Butler erkenne die Notwendigkeit

47 Vgl. ebd.

48 Vgl. ebd., S. 92.

49 Vgl. ebd., S. 93.

50 Vgl. ebd., S. 94.

51 Vgl. ebd., S. 99.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-017 - am 14.02.2026, 17:00:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


D Freiheit – (Gender)Körper – Macht(Kritik) 167

einer Formder intersubjektiven Anerkennung für die Konstruktion derHand-

lungsfähigkeit an, sodann erscheine der Diskurs nicht länger als die Entität,

der das Subjekt vollständig unterliege und zuletzt denkt sie die Integration

der Dialektik der Anerkennung in das Geschehen der Interpellation. Dadurch

werde deutlicher, dass das Subjekt durch die Begegnung anderer ins Dasein

gerufen werde und ebenfalls Subjekte ins Leben rufe.52 Dennoch bleibe But-

ler dabei, dass die sozialen Normen die personale Existenz transzendieren,

und dass damit jede soziale Veränderung kontingent sei. Die Betonung der

Intersubjektivität allerdings löse dennoch viele offene Fragen auf, wenngleich

sie auch nicht alles kläre.

Mills geht auf Kritik der ethischen Gewalt noch nicht ein. Sie sieht als Kern-

punkt der Kritik, dass Butler einen Zirkelschluss konstruiere: Denn die Mög-

lichkeit der sozialen Transformation und des Widerstandes gegen das Re-

gime der Macht gehe von der Voraussetzung aus, dass die Handlungsfähig-

keit selbst ein Ergebnis derMacht sei.53 Im Kontext vonHaß spricht stellt Mills

dar, dass Butler zwar die Handlungsfähigkeit stärken wolle und diese als ei-

ne Konsequenz der linguistischen Konstituierung des Subjekts herstelle, aber

kein nachhaltiges Argument finde.54 Begründet sieht Mills dies in der Dop-

peldeutigkeit derWirksamkeit der Macht und desWiderstandes. Denn einer-

seits werde Widerstand möglich gemacht durch die Sprache, die immer jen-

seits der Kontrolle liege, andererseits sei der Macht eine höhere Wirksamkeit

zugeordnet, die auch jenseits linguistischer Veränderung bestehe.55 So wir-

ke in Psyche der Macht das Subjekt fundamental abhängig von der Macht, es

ersehne seine eigene Unterwerfung, um Dauerhaftigkeit und Überleben zu

ermöglichen. Gleichzeitig entstehe die Handlungsfähigkeit aber genau aus

dieser Unterwerfung unter die Macht. Die Unterwerfung erscheine als die

Bedingung der Möglichkeit der Handlungsfähigkeit.56 Dann eröffnet der ge-

naue Blick auf diese Macht, dass sie eben nicht dieselbe sein müsse, die das

Subjekt hervorbringe und die vom Subjekt wiederholt werde.Widerstand be-

stehe letztlich aus der Verletzlichkeit, die durch die zeitlichen Modalitäten

der Macht hervorgebracht werde. Wenn Widerstand von sich aus riskant sei

52 Vgl. ebd., S. 100.

53 Vgl. C. Mills: 2000, S. 265.

54 Vgl. ebd., S. 267.

55 Vgl. ebd., S. 268.

56 Vgl. ebd., S. 271.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-017 - am 14.02.2026, 17:00:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


168 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

und die Grundlagen des Subjekts bedrohe, warum solle das Subjekt widerste-

hen? Widerstand erscheint vor allem als Wiederholung der Machtbeziehun-

gen, die niemals abgeschlossen sind, daher stelle sich die Frage nach der Kon-

tingenz.57 Daher hinterfragt sie grundsätzlich, inwieweit Butler Widerstand

mit Handlungsfähigkeit gleichsetze und welche Konsequenzen dies habe.58

Mills geht dieser Frage nicht nach und sieht die entscheidende offene Frage

wie andere auch vor allem darin, warum denn überhaupt ein Subjekt wider-

stehen solle.59

Wenn Butler versucht, »einen begrifflichen Raum zu öffnen, der Ver-

änderungen zu denken erlaubt, ohne auf die Fiktion eines souveränen

(Sprach-)Subjekts zurückgreifen zu müssen«60, dann untersucht sie die

Bedingungen für das subversive Umdeuten. Folgt man Armour/Ville, dass

die Handlungsfähigkeit in einem physisch, psychisch und sozial verbun-

denen Subjekt lokalisiert ist61, stellen sich dennoch die Fragen nach dem

Ursprung des Handelns. Mann geht davon aus, dass die Konditionen der

diskursiven Macht, die das Subjekt begründen, zugleich auch die Hand-

lungsfähigkeit des Subjekts begründen.62 Handlungsfähigkeit bleibe aber bei

Butler changierend, weswegen sie sie immer wieder darlegen müsse. So sei

Handlungsfähigkeit durch Verletzbarkeit bedingt; wirke aber gänzlich unbe-

zogen zum Willen oder zur bewussten Intention des Subjekts, sei durch den

Diskurs gegeben und lasse offen, was Handlungsfähigkeit bedeute, wenn das

Subjekt abhängig sei. Die Verneinung eines prädiskursiven Subjekts bedeute

eine Kritik an dem Versuch, Handlungsfähigkeit nicht in dem Subjekt zu

lokalisieren, sondern in einer gleichbleibenden Existenz.63 Butlers Perfor-

mativität dagegen repräsentiere die Sehnsucht auf Handlungsfähigkeit im

Modus der Hoffnung.64 Wird Handlungsfähigkeit nicht als etwas angenom-

men, dass zu einem prädiskursiven Subjekt gehöre, sei sie nicht vorrangig

zur Macht und Sprache.65 Jagger stellt die Ambivalenz der Macht stärker in

den Fokus, gerade weil sie als sowohl innere als auch äußere Größe auf das

57 Vgl. ebd., S. 272.

58 Vgl. ebd., S. 274.

59 Vgl. ebd., S. 276.

60 R. Becker-Schmidt/G.-A. Knapp: 2000, S. 91.

61 Vgl. E. T. Armour/S. M. St. Ville: 2006b, S. 10.

62 Vgl. B. Mann: 2006, S. 85.

63 Vgl. D. K. Kim: 2007, S. 111.

64 Vgl. ebd., S. 113.

65 Vgl. G. Jagger: 2008, S. 38.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-017 - am 14.02.2026, 17:00:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


D Freiheit – (Gender)Körper – Macht(Kritik) 169

Subjekt einwirkt, könne doch auch denkbar sein, dass der Widerstand in

der veränderten Zitation nur temporär ist und nicht dauerhaft. Für Jagger

ist allerdings diese fluide Form durch eine Ambivalenz gekennzeichnet, die

zugleich die Handlungsfähigkeit ausmacht und damit nicht vorhersehbar

ist.

»Denn auch wenn die Handlungsfähigkeit in der Unterwerfung impliziert

sei, sei sie kein Zeichen eines fatalen Selbstwiderspruchs imHerzen des Sub-

jekts oder ein Beweis für den obsoleten Charakter des Subjekts. Vielmehr

zeige es auf, wie es möglich sei, eine oppositionelle Beziehung zur Macht

einzunehmen, die genau in der Macht impliziert ist, der sie sich entgegen-

stellt.«66

Dieser positiven Deutung schließt sich Thiem an, wenn sie Butlers Theorie

als einen Gegenentwurf zu einer transzendental verstandenen Handlungsfä-

higkeit versteht. In einer transzendentalen Handlungsfähigkeit sei die Ge-

fahr gegeben, dass sie unabhängig von den Normen, die sie hervorbringen,

gedacht werden könne.67 Die Butler’sche Subjekttheorie ist für Thiem die Be-

gründung, wie eine Verbindung zwischen der in einem Sprechakt notwen-

digen Lücke und der sowohl willentlichen als auch intentionalen Aktion des

Subjekts hergestellt werden kann.68 Handlungsfähigkeit könne nicht außer-

halb der Bezüge von Macht und dem Einfluss der sozialen Normen gedacht

werden. Gleichwohl wendet sich Thiem explizit gegen die Vorstellung eines

determinierten Subjekts und hebt hervor, dass zwischen Resignifikation und

Widerstand ein Unterschied liege. Dennoch fällt es auch Thiem schwer, ne-

ben der Feststellung desWiderstandes und der Resignifikation zu begründen,

warum diese genau geschieht.69 Übereinstimmend kommen die Autor:innen

zu dem Ergebnis, dass auch die Veränderungen – bis hin zu Kritik der ethischen

Gewalt – noch nicht wirklich erklären können, wieso ein Subjekt Widerstand

geben solle, aus welcher Quelle heraus dieser sich speise und wie die darin

verstandene Handlungsfähigkeit entstehe und was ihr Mehr gegenüber Ak-

ten des Widerstandes sei. Die Rolle der Sprache und ihrer Akte ist ebenfalls

wenig geklärt ebenso wie der Begriff der Freiheit changierend gebraucht wird

66 G. Werner: 2018c, S. 194f; vgl. G. Jagger: 2008, S. 40.

67 Vgl. A. Thiem: 2008, S. 77.

68 Vgl. ebd., S. 80.

69 Vgl. ebd., S. 86.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-017 - am 14.02.2026, 17:00:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


170 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

undweder eine epistemologische noch eine reflexive oder logische Bedeutung

hat.

Ich möchte an dieser Stelle den Vorschlag machen, den ich weiter unten

ausführen werde, dass diese Fragen deutlicher beantwortet werden können,

wenn die von Saskia Wendel70 eingebrachte Differenz zwischen Subjekt und

Individuum beachtet wird. Als Subjekt hat das Individuum die Fähigkeit des

Sich-Verhaltens und kann diese Selbstreflexion leisten und dementsprechend

in sich selbst den Grund für die Handlungsfreiheit finden, nämlich in der

Freiheit, die als Anfangen und Spontaneität verstanden wurde. Aktiviert wer-

den muss die Freiheit als Handlungsfreiheit immer noch, sonst ist sie fak-

tisch, empirisch nicht lebbar.

1.3 Foucaults Machttheorie in der Interferenz von Macht und Freiheit

Die veränderte Forschungsperspektive Foucaults nimmt die Möglichkeit des

Subjekts, sich zu den unterwerfenden Diskursen zu verhalten, als eine rea-

le Verhaltensoption wahr. Diese kritische Haltung ist – wie dargestellt – eng

mit einem Verständnis von Kritik verbunden, das sich um eine freiheitliche

Handlung und ein freiheitliches Leben müht.71

Das kritische Subjekt ist ein Topos, der sich philosophisch als Kristal-

lisationspunkt neuzeitlicher und moderner Subjektphilosophie durchzieht.

Von der postmodernen Idee der Abschaffung des Subjekts ist Foucault in die-

ser Konzeption weit entfernt, allerdings ist er ebenso weit entfernt – und an

diesem Punkt eindeutig zeitgebunden – von einer komplexeren Subjektkon-

struktion, die selbst noch einmal in eine Metakritik ihrer Voraussetzungen

dergestalt eingeht, dass sie die multivektorale Diskriminierung griechischer,

aber ebenso neuzeitlicher und moderner Subjekttheorien in Betracht zieht.

Das gänzliche Desinteresse Foucaults am Feminismus seiner Zeit72 lässt we-

sentliche kritische Potentiale seiner genealogischen Forschungen außer Acht.

Ein Umstand, der zu einer Erweiterung und Veränderung seiner Ideen führt.

Denn in seinen Analysen zur Macht, zur Gouvernementalität und zur Wahr-

heit sind die Binnendifferenzierungen sowohl der Geschlechter als auch der

Herkünfte nicht zu finden. Ein kritisches Subjekt wäre dann aber doch erst

70 S. Wendel 2020a.

71 Vgl. dazu im Buch Kapitel B, 3.1.

72 So, anekdotisch, der Bericht H. U. Gumbrecht: 2019; vgl. N. Fraser: 1995, S. 31-106.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-017 - am 14.02.2026, 17:00:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


D Freiheit – (Gender)Körper – Macht(Kritik) 171

eines, dass diesen zu Grunde liegenden Kritik-Begriff selbst noch einmal kri-

tisch dekonstruiert als einen Begriff, der in intersektionaler Weise unter-

drückt und damit seinen eigenen kritischen Charakter Lügen straft. In die-

sem Sinne ist Judith Butler eine kritische Rezipientin Foucaults, die seine Er-

kenntnisse und Analysen auf die Gender-Debatte anwendet und damit die

kritische Frage stellt, wer denn überhaupt wie und in welchem Diskurs zum

Subjekt werden kann?

Judith Butler hinterfragt zudem die Konzentration Foucaults auf die Re-

pression im Prozess des Geständnisses.73 Die Pastoralmacht, so Butler kri-

tisch, sei auf der einen Seite mit gutem Grund so zu lesen, wie Foucault dies

tut, nämlich als ein System, das über das Kümmern um die Seele dieselbe in

eine Überwachung und Repression hineinführt. Auf der anderen Seite kann

Butler in der sprachlichen Performativität des Geständnisses, wie es sich in

der Beichte ritualisiert hat, auch eine positive Gestalt sehen. Denn – so But-

ler – insbesondere die Performativität der sprachlichen Äußerung stelle doch

erst die Wahrheit her, die im Menschen sei. Die Beichte als rituelle Form des

Geständnisses kann also – neben der Repression – genauso gut auch eine Per-

formativität der Wahrheit sein, die positiv ist. In die Theorie von Foucault

müsste also zur repressiven Pastoralmacht die positive Performativität der

Beichte hinzustellt werden.Mit dieser Anfrage eröffnet Butler durchaus einen

Fragekomplex, der sich mit dem ersten verbindet: Gilt die Repressionsthese

für alle Subjekte gleich? Sind alle Kategorien der hegemonialen Machtstruk-

tur gleichwertig und gleichwertig historisierbar? Oder gibt es nicht doch Ka-

tegorien, Butler schlägt die Gender-Kategorie vor, die übergreifender sind,

weil sie bereits jeden Diskurs prägen?74 Hier schließt sich die Beobachtung

des Ausfalls jeglicher feministischer Perspektive bei Foucault an.

2. Menschlich-Werden in fraglicher Freiheit –
eine Weiterentwicklung der Subjektphilosophie Butlers

Judith Butler bringt in den Adorno-Lectures die Erkenntnisse und Forschungs-

vorhaben der vergangenen Jahre zusammen.75

73 Vgl. J. Butler: 2009a, S. 261-264.

74 Vgl. ebd., S. 72-74.

75 Die Vorlesungen hat Judith Butler im November 2002 gehalten und sie wurden in Kri-

tik der ethischen Gewalt (dies.: 2002) veröffentlicht.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-017 - am 14.02.2026, 17:00:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

