
Präsenz im Religionsunterricht –

mit Bruno Latour an der Seite

Matthias Gronover

Zusammenfassung

Der Artikel diskutiert, was Präsenz im Religionsunterricht vor dem Hintergrund der

Theorie Bruno Latours heißt. Weil die religionspädagogische Theoriebildung zum Be-

griff religiöser Bildung und dem religiösen Lernen darauf basiert, hebt die Darstellung

zunächst dieMerkmale derGottebenbildlichkeit und derBildsamkeit desMenschenher-

vor, die sich aus der Tradition ergeben. Beides ist maßgeblich für das religionspädago-

gische Selbstverständnis, subjektorientiert zu arbeiten. Nach Latour ist solche Arbeit

aber immer ein »Angebot an Subjektivität«, also abhängig von Selbstzuschreibungen.

Es zeigt sich, dass dies mit dem Verständnis von »Glaube« einhergeht, der nicht ein-

fach zu haben und nach Latour auch nie adäquat zu versprachlichen ist. So erscheint

Präsenz im Religionsunterricht mehrfach gebrochen und nur möglich, wenn das Ange-

bot des Religionsunterrichts in actu und zögerlich in das Leben der Schülerinnen und

Schüler und der Lehrenden übersetzt wird.

Einleitung

Das Folgende verdankt sich einem Gedanken, der den Praktikerinnen und

Praktikern im Religionsunterricht vertraut ist: Präsenz ist für religiöse Lern-

prozesse entscheidend. Das gilt für die Schülerinnen und Schüler, die The-

men des Unterrichts und die Lehrenden. Präsenz im Unterricht heißt, Spra-

che und Handeln auf etwas auszurichten, was als vertraut gilt und doch auf

Unbekanntes verweist. Präsenz ist kein Zustand, sondern Übersetzung. Sie

führt zu nichts, aber bedeutet doch stets Neues. Präsenz sagt stets dasselbe,

aber immer in einem anderen Idiom. Latour würde Religionsunterricht un-

ter diesem Gesichtspunkt als fortwährende Wiederholung der Inszenierung

https://doi.org/10.14361/9783839458693-011 - am 14.02.2026, 19:24:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458693-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


262 Matthias Gronover

von Themen und Begegnungen beschreiben, die in der Wiederholung je ei-

gene Bedingungen für Lernerkenntnisse transportieren. Entscheidend dabei

ist die konkrete Konstellation der Akteure, deren Unbestimmtheiten das Neue

zum Leben erwecken. Religiöses Lernen ist also nicht von abstrakten Model-

len oder von gekonnt umgesetzten religionsdidaktischen Theorien abhängig,

sondern vom dichten Gewebe des Gesprächs, das die Beteiligten in seinen

Bann zieht und Präsenzen erzeugt. Dabei werden die Akteure dem Sog der

wechselseitigen Präsenzen – dem eingeworfenen Wort, der Mimik der Be-

teiligten, der Überschrift an der Tafel – unterworfen, dem sie sich nur um

den Preis des Unsichtbarwerdens entziehen können. Der Unterricht richtet

sich am Schlaglicht der Aufmerksamkeiten aus und ist als Lehr-Lern-Prozess

empirisch in vielen Schichten unterscheidbar als ein Amalgam aus thema-

tischen, epistemischen, haltungsbezogenen und wissensbezogenen Kompo-

nenten. Präsenz speist sich aus diesen Schichten, so dieThesemit Latour, und

sie gibt demUnterricht seine Gestalt jenseits seiner formalen, systematischen

und pädagogischen Bestimmungen. Im Blick auf Religion windet »[d]as Ich

[…] sich, gleicht sich selbst nicht, ist überrascht, leicht verwirrt, oder sagen

wir eher entstellt«.1

Das ist zugleich einfach und voraussetzungsreich. Einfach, weil sich Un-

terricht von Anfang an als ein Gewebe aus Kommunikationen, Handlungen

und Ideen darstellt, das weder zufällig noch notwendig ist, in jedem Fall aber

von den Anwesenden abhängt. Die Argumentation Latours, wonach die Un-

terscheidung von makrosoziologischen »Strukturen« oder »Entitäten« (beide

Begriffe finden sich in zahlreichen Schriften als Gegenbegriffe seiner Akteur-

Netzwerk-Theorie ANT) und mikrosoziologischen Handlungen und Kommu-

nikationen artifiziell sei, erfährt bei einem in mehrfacher Hinsicht normati-

ven Unterrichtsfach wie dem Religionsunterricht eine gewisse Brisanz, weil

hier die normative Kraft von Theologie, der zuständigen Kirche und der päd-

agogischen Expertise für jeden Unterricht Intentionalitäten nahelegt, von de-

nen Latour sagt, dass diese weniger wirksam seien als die Materialität von

Thema und Beziehung, die aus dem Unterricht machen, was er ist (s. Alt-

meyer in diesem Band). Eine Theorie des Religionsunterrichts wäre demnach

in einem weit größeren Maße den Regeln der Praxis unterworfen als seinen

theologischen, pädagogischen und konfessionellen und damit theoretischen

1 B. Latour, Jubilieren. Über religiöse Rede, Frankfurt a.M. 2011, 23.

https://doi.org/10.14361/9783839458693-011 - am 14.02.2026, 19:24:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458693-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Präsenz im Religionsunterricht – mit Bruno Latour an der Seite 263

Bedingungen.2 Von den PolenTheorie und Praxis her ließe er sich nicht ausrei-

chend entziffern, weil mit der Unterscheidung die Praxis unterlaufen wäre.3

Das heißt für das Thema des Aufsatzes, Präsenz als Quasi-Objekt zu rekon-

struieren und zu zeigen, inwiefern religiöses Lernen als religiöse Rede und

das Reden über Religion Präsenz erzeugen.4

Für das Verständnis religiöser Lernprozesse ist Latours Arbeit interes-

sant, weil sein Ansatz, Religion radikal immanent (s. Bauer in diesem Band)

zu denken, diejenigen Begründungszusammenhänge, die religiöses Lernen

vor allem über religiöse Themensetzungen definieren, dekonstruiert.5 Statt-

dessen plädiert er für ein Verständnis von Religion, das das Leben retardiert

und verzögert, ohne dabei gleich reflexiv zu sein. Das scheint mir ein Gedan-

ke, der für künftige Begründungsmuster religiösen Lernens im öffentlichen

Raum (Schule, Kirche) zu entfalten wäre.

Ich gehe inhaltlich in vier Schritten vor. Zunächst umreiße ich in der ge-

botenen Kürze, wie Präsenz sich in der christlichen Theologie und Religions-

pädagogik konturiert, und zeige ihre paradoxale Struktur auf (1). Dann gehe

ich auf den Leitgedanken der Subjektorientierung ein, der sich vor dem Ho-

rizont von Latours Theorie als »Angebot« entpuppt (2). Dann rekonstruiere

ich Präsenz theologisch im Horizont von Glaube und Unverfügbarkeit und

mit Latour als Transformation (3), um in einem letzten Schritt Präsenz als

Übersetzungsarbeit zu beschreiben (4). Eine Zusammenfassung schließt den

Aufsatz ab (5).

 

 

2 B. Latour, Eine Soziologie ohneObjekt? Anmerkungen zur Interobjektivität, in: Berliner

Journal für Soziologie 11/2 (2001), 239.

3 U. Riegel/M. Gronover/R. Nowack, Theorie in Empirie übersetzen. Die Herausforderun-

gen der Konstruktion empirischer Instrumente am Beispiel der Bewältigung religiöser

Vielfalt im Kontext der Berufsschule, in: W. Haußmann/A. Roth/S. Schwarz u.a. (Hg.),

EIN-FACH ÜBERSETZEN. Theologie und Religionspädagogik in der Öffentlichkeit und

für die Öffentlichkeit, Stuttgart 2019, 165-174.

4 B. Latour, Existenzweisen. Eine Anthropologie derModernen, Frankfurt a.M. 2018, 510f.

5 S. Altmeyer, Vom Eigenleben der Dinge. Der religionsdidaktische Konstruktivismus

quer gelesen mit Bruno Latour, in: ZPT 66/4 (2014), 349-357.

https://doi.org/10.14361/9783839458693-011 - am 14.02.2026, 19:24:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458693-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


264 Matthias Gronover

1. Präsenz und das Paradox religiösen Lernens

Die Frage ist zunächst, wie Präsenz im Unterricht zu verstehen ist. Nicht je-

des Gespräch ist religiös oder hat Religion zumThema. Wie weiter unten ge-

zeigt wird, ist authentische Religiosität nach Latour nur im religiösen Spre-

chen möglich und auch nur dort anzutreffen, wo religiöses Sprechen gerade

nicht intendiert ist. Beides widerspricht geplanten und strukturierten religiö-

sen Lernprozessen in Schule und Katechese fundamental. Unter dem Begriff

Lernen wird zunächst die Änderung von Verhalten oder Verhaltenspotenzia-

len verstanden, die relativ stabil ist.6 Für im Unterricht situierte Lernprozes-

se konnte gezeigt werden, dass die Lehrperson und ihre Begeisterung für ihr

Fach die Effizienz des Lernens stark beeinflusst und dass das Gefühl einer im

Sinne des Lernens fürsorglichen Zuwendung die Schülerinnen und Schüler

stark unterstützt.7 Präsenz ist also für Lernprozesse wichtig. Aber wie verhält

sich diese Beobachtung zur Fluidität von Religion, wie sie Latour umreißt?

Das Moment der Präsenz und mit ihm der Authentizität des Redens über

Religion und der religiösen Rede im Horizont des Latour’schen Ansatzes

von Religion als radikaler Immanenz muss wohl neu entfaltet werden. Dabei

wird es darauf ankommen, die unveräußerlichen Merkmale des christlichen

Bildungs- und Lernverständnisses aufzurufen, um zu erkennen, inwieweit

deren paradoxale Struktur mit den Vorschlägen Latours kompatibel ist. Es

geht um das christliche Menschenbild und die Beobachtung, dass dieses ganz

wesentlich vom Zuspruch Gottes her verstanden wird, und die Folgerung

daraus, nämlich sich im Bildungs- und Lernprozess des Zuspruchs bewusst

zu werden und durch die eigene Existenzweise eine Antwort darauf zu

versuchen.

Die theologische Rede vomMenschen funktioniert im Modus ihrer Über-

schreitung. Die Theologie redet nicht vom Menschen wie von einem Objekt,

das es zu erklären und zu belehren gilt, sondern vomMenschen als Geschöpf,

dem unveräußerliche und letztlich auch nicht verhandelbare Würde und Eh-

re gebührt. Damit geht ein bestimmter Begriff religiöser Bildung einher, der

sich aus der Bibel ableitet:

6 P. G. Zimbardo, Psychologie, Berlin 51992, 227.

7 Zusammenfassend K. Zierer, Auf die Qualität des Unterrichts kommt es an, in: Frank-

furter Allgemeine Zeitung 296 (2013), 7.

https://doi.org/10.14361/9783839458693-011 - am 14.02.2026, 19:24:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458693-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Präsenz im Religionsunterricht – mit Bruno Latour an der Seite 265

»Dann sprach Gott: lasst uns Menschen machen als unser Abbild, uns ähn-

lich. Sie sollen herrschen über die Fische des Meeres, über die Vögel des

Himmels, über das Vieh, über die ganze Erde und über alle Kriechtiere auf

dem Land. Gott schuf also den Menschen als sein Abbild; als Abbild Gottes

schuf er ihn. Als Mann und Frau schuf er sie. Gott segnete sie und sprach zu

ihnen: seid fruchtbar, und vermehrt euch, bevölkert die Erde, unterwerft sie

euch, und herrscht über die Fische des Meeres, über die Vögel des Himmels

und über alle Tiere, die sich auf dem Land regen.« (Gen 1,26-28)

In der Priesterschrift bedeutet die Gottebenbildlichkeit eine königliche Er-

wählung. So war sie zunächst ganz auf den Pharao bezogen und als Qualifi-

kation ihm vorbehalten. Vor demHintergrund wird deutlich, dass die Bedeu-

tung der Gottebenbildlichkeit für den Menschen gerade diesen Menschen in

eine Beziehung zu Gott setzt und dadurch die Sphäre des Königlichen kurz-

schließt. Andersherum: DemMenschenwird imBuch Genesis eine königliche

Funktion zugesprochen. Erich Zenger spricht von einer dreifachen Bedeu-

tung der Metapher »Bild Gottes«:

»(1)wie ein König die Lebensordnungder Schöpfung zu sichern und zu schüt-

zen; (2) wie ein Götterbild Erscheinungsweise und Offenbarungsmedium

göttlicher Wirkmächtigkeit auf der Erde zu sein; (3) wie ein Verwand-

ter/Sohn Gottes die Welt als das ihm zugewiesene Heimathaus/Vaterhaus

zu verwalten und liebevoll zu gestalten«.8

Erwin Dirschl erweitert die dreifache Bedeutung durch den Gedanken der

Repräsentation. Der Mensch ist nach Genesis ein Repräsentant Gottes auf

Erden.

»Es ist entschieden, dass derMensch Stellvertreter bzw. Stellvertreterin Got-

tes in der Welt und in diesem Sinne Repräsentant/in Gottes ist. Die Bedeu-

tung der Abbildlichkeit liegt in der repraesentatio dei im Sinne einer dyna-

mischen, in der Zeit auszuübenden Entschiedenheit. Diese Bedeutung der

Gottebenbildlichkeit hat der Mensch immer schon empfangen, er hat sie

nicht selbst konstituiert. DerMensch ist in diese Bedeutung eingesetzt – da-

mit ist schon über ihn entschieden und von dort erhält der Mensch seine

Entschiedenheit«.9

8 E. Zenger, Gottes Bogen in den Wolken, Stuttgart 1983, 90.

9 E. Dirschl, Grundriss theologischer Anthropologie. Die Entschiedenheit des Menschen

angesichts des Anderen, Regensburg 2006, 114f.

https://doi.org/10.14361/9783839458693-011 - am 14.02.2026, 19:24:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458693-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


266 Matthias Gronover

In einemweiteren Argumentationsschritt entwickelt Dirschl den Auftrag und

die Bestimmung des Menschen aus Genesis 1, in seinem Tun und Handeln

Gottes- und Nächstenliebe zu leben. Gottebenbildlichkeit entfaltet sich dem-

nach in zwei Richtungen: In der glaubenden Beziehung zu Gott hin entdeckt

der Mensch seine Freiheit gegenüber sich selbst und den gesellschaftlichen

Zwängen. In seiner Beziehung zum Nächsten entdeckt der Mensch sich

selbst, im Anderen das Ich, in der Selbstentäußerung seinen innersten

Wesenskern. Dies gilt es religionspädagogisch zu bedenken.

»Es geht hier umein Tun vor demHören, ein sich Einlassen bevormanwissen

kann, was passieren wird. […] Von daher wird deutlich, warum der Stellver-

tretungsgedanke auch in der Christologie zentral ist. Denn Jesus Christus als

der neue Adam führt den Menschen in seine ursprüngliche Bedeutsamkeit

zurück, erneuert ihn, denn er ist Stellvertreter Gottes auf einzigartige Wei-

se, als fleischgewordenes Wort, und er vertritt die Stelle des Menschen vor

Gott. […] Schon von hierher kann man sagen, dass die Gottebenbildlichkeit

bedeutet, die menschliche Existenz als Proexistenz angesichts und für den

anderen zu verstehen. Hier treffen sich, bei aller Unterschiedenheit in der

Christologie, zutiefst ein christliches und ein jüdisches Denken, das eben-

falls in der Gottebenbildlichkeit den Stellvertretungsgedanken ausführt«.10

Präsenz heißt in der hier nur sehr kurz angerissenen christlichen Tradition,

dass in ihr der Zuspruch Gottes im Sinne des biblischen Sprachregisters

repräsentiert und in der eigenen Existenz zum retardierenden Moment

menschlicher Antwortversuche wird. Religionspädagogisch entscheidend

scheint das Merkmal der Verzögerung zu sein. Meister Eckhart schreibt über

Bildung:

»Und wie vorhin vom Leer-Sein und Bloß-Sein gesagt wurde, dass die Seele,

je lauterer, entblößter und ärmer sie ist und jeweniger Kreaturen sie hat und

je leerer an allenDingen sie ist, die Gott nicht sind, um so reiner Gott und um

so mehr in Gott erfasst und mehr eins mit Gott wird und in Gott schaut und

Gott in sie von Antlitz zu Antlitz, wie in einem Bilde überbildet, wie Sankt

Paulus sagt«.11

10 Ebd., 117f.

11 Meister Eckhart, Die deutschenund lateinischenWerke, Bd. 5, hg. von JosefQuint, Stutt-

gart 1963, 482.

https://doi.org/10.14361/9783839458693-011 - am 14.02.2026, 19:24:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458693-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Präsenz im Religionsunterricht – mit Bruno Latour an der Seite 267

Angesichts dieser Paradoxie, durch Selbstverlorenheit umso mehr Anschau-

lichkeit Gottes zu erlangen, ist das Zögern als Moment religiöser Bildung

und religiösen Lernens umso plausibler. Gleichzeitig betont die oben zitier-

te christliche Anthropologie, dass Momente des Tuns und der Dynamik das

Menschsein bestimmen.

2. Präsenz und Subjekt

Der religionspädagogische Diskurs buchstabiert religiöses Lernen unter den

Stichworten der Subjekt- und Schülerorientierung. Beides kulminiert derzeit

in gewisser Weise im Prinzip der Kompetenzorientierung, das schon durch

seine Definition den Anspruch einholen soll, die »motivationalen, volitionalen

und sozialen Bereitschaften und Fähigkeiten« der Schülerinnen und Schüler

präsentisch zu berücksichtigen.12 Das theologische und pädagogische Regis-

ter, mit dem Religionsunterricht im Entdeckungs- und Begründungszusam-

menhang verstanden wird, verfährt dabei, wie die folgenden Ausführungen

zeigenwerden, sehr ähnlich.Der Unbestimmtheit, die imReligionsunterricht

thematisch und sozial herrscht, begegnet man mit dem »Angebot der Subjekti-

vität«, um religiösem Lernen Gestalt zu geben.13

Es war Karl Rahner, der in seiner theologischen Anthropologie den Men-

schen als Fragenden durchbuchstabierte. Der Mensch steht genauso fragend

vor dem Glück seines Lebens, etwa wenn der Nachwuchs da ist oder die Prü-

fung bestanden ist, wie er fragend vor der Not steht, die ihm oder anderen

zukommt. DerMensch ist nicht nur aus einer natürlichen Haltung gegenüber

der Natur und Welt ein Fragender, sondern weil der Mensch im Christentum

radikal von Gott her verstanden und zu verstehen ist. Damit hat er seinen

Grund nicht in sich selbst, sondern in Gott. Der Mensch spricht über sich wie

von Gott als dasWoher undWohin seines Lebens. Karl Rahner formuliert dies

so:

»Der Mensch ist in einem letzten, unausweichlichen Sinne auch als der Tä-

tige immer noch der Leidende, und seine Selbsterfahrung bietet ihm immer

schon in einer nicht mehr gegenständlich adäquaten analysierten Einheit

12 E. Klieme/H. Avenarius/W. Blum u.a., Zur Entwicklung nationaler Bildungsstandards: ei-

ne Expertise, Bonn 2003, 72.

13 B. Latour, Existenzweisen, 507.

https://doi.org/10.14361/9783839458693-011 - am 14.02.2026, 19:24:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458693-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


268 Matthias Gronover

die Synthese von vorgegebener Möglichkeit der Freiheit und freier Selbst-

verfügung, von Eigenem und Fremden, von Tat und Leiden, vonWissen und

Tun. Insofern darum die Reflexion das Ganze des Grundes, aus dem heraus

und auf den hin das Subjekt sich vollzieht, nie verfügen, nie verwalten, nie

einholen kann, ist der Mensch nicht nur in diesem oder jenem Bereich sei-

ner konkretenWirklichkeit der für sich noch Unbekannte, sondern er ist das

Subjekt, das als solches sich selbst im Ursprung und Ziel entzogen ist. Er

kommt zu seiner eigentlichen Wahrheit gerade dadurch, dass er diese Un-

verfügbarkeit seiner eigenenWirklichkeit als gewußte gelassen aushält und

annimmt«.14

Nach Rahner definiert sich das Subjekt über seine Referenz zu Gott, die ge-

rade deswegen immer unbestimmt und entzogen bleiben muss. Gleichwohl

ist es gerade der Umstand der Entzogenheit, der die christliche Existenz

nicht hoffnungslos, sondern zu einer verheißungsvollen Existenzweise

macht. Menschen sind Menschen geworden, indem sie die Frage nach Gott

»häufig frequentiert haben«, wobei in theologischer Hinsicht der Impuls zur

Menschwerdung von Gott ausgeht.15

Für religiöse Bildungsprozesse ist das eminent wichtig, weil grundsätz-

lich jede Existenzweise nach Aufklärung über sich selbst verlangt. Die Re-

ligionspädagogik hat in der Form der Religionsdidaktik verschiedene Wege

etabliert, das zu leisten:

1. Ein systematischer Zugang erschließt religionspädagogische Fragestel-

lungen anhand theologischer Erkenntnisse aus Exegese, Ethik und den

Dogmatiken. Ich werde Bezug nehmen auf anthropologische Erkenntnis-

se, die normativ für die religionspädagogische Theoriebildung sind.

2. Ein historischer Zugang rekonstruiert religiöse Bildungs- und Erzie-

hungskonzepte in ihrem jeweiligen zeitgeschichtlichen Kontext. Bei-

spielsweise kann so sichtbar werden, dass die von uns sogenannte und

als selbstverständlich hingenommene Kindheit als soziale Konstruktion

rekonstruierbar ist, die erst relativ spät in der Neuzeit aufkam.

3. Ein erfahrungsbezogener Zugang fragt nach den empirischen Bedingun-

gen religiöser Bildung, etwa wenn es um die Jugendtheologie geht und

14 K. Rahner, Grundkurs des Glaubens. Einführung in den Begriff des Christentums, Frei-

burg/Basel/Wien 71976, 53.

15 B. Latour, Existenzweisen, 507.

https://doi.org/10.14361/9783839458693-011 - am 14.02.2026, 19:24:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458693-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Präsenz im Religionsunterricht – mit Bruno Latour an der Seite 269

damit um die Frage nach den Verstehensbedingungen von Jugendlichen

im Blick auf ihre Religiosität.16

Allen drei Wegen ist die Grundannahme gemeinsam, dass sie die Geheimnis-

haftigkeit des Menschseins weder relativistisch auflösen noch rationalistisch

verabsolutieren können und wollen. Das Geheimnis des Menschen bleibt in

seiner Beziehung zu Gott, demGlauben, erhalten und stabilisiert zugleich die

Kontingenz, die dadurch sichtbar wird. Die Wege der religiösen Bildung zei-

gen, wie das Netz von Denken und Handeln um die Frage nach Gott geknüpft

ist.Handfest wird das nur zumSchein im Subjekt, denn dieses ist nur in Rela-

tionen zu Unbestimmtheiten zu verstehen. Deswegen ist Präsenz auch nicht

in einem ontologischen Sinn als Wesenhaftigkeit zu verstehen, sondern als

Relation zum Offenen. Die Relation, so Latour, »passiert« dem Menschen.17

»Wir gehen aus von einer fortgesetzten und gewagten Existenz – fortgesetzt,

weil gewagt – und nicht von einer Wesenheit«.18

3. Präsenz und Unverfügbarkeit

Im Blick auf religiöses Lernen gehört das Unbekannte, das Entzogensein von

Ursprung und Ziel menschlichen Daseins und die Erkenntnis, dass die Un-

verfügbarkeit der eigenen,menschlichenWirklichkeit dadurch »gelassen aus-

haltbar« (Karl Rahner) ist, konstitutiv dazu.

Der Kern des christlichen Bildungsbegriffes, in dessen Rahmen religiöses

Lernen zu verstehen ist, liegt imWissen um die Unverfügbarkeit der eigenen

Wirklichkeit. Unsere Beziehung zu dem Wissen ermöglicht es, unseren Wirk-

lichkeiten gelassen zu begegnen, sie auszuhalten und anzunehmen. Gelas-

senheit speist sich aus der Einsicht, dass das Objekt der Beziehung ungewiss

bleibt, im Latour’schen Sinne ein »Quasi-Objekt« ist.19 Insofern ist der reli-

giöse Zweifel konstitutiv für das Verständnis christlicher Präsenz.

»Die Begrenzung aller Erkenntnis und Interpretation erlaubt den Zweifel,

verlangt ihn möglicherweise mithin auch religiös. Wenn Glauben sich dem

16 F. Schweitzer, Religionspädagogik, Gütersloh 2006.

17 B. Latour, Wir sind nie modern gewesen. Versuch einer symmetrischen Anthropologie,

Frankfurt a.M. 2008, 104.

18 B. Latour, Versuch, 171.

19 B. Latour, Versuch, 148-151.

https://doi.org/10.14361/9783839458693-011 - am 14.02.2026, 19:24:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458693-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


270 Matthias Gronover

Unglauben aussetzt – also der Option, anders zu glauben und dass der eige-

ne Glaube nicht angemessen sei; dass man sich nie sicher sein kann, obman

wirklich glaubt –, entspricht man der Logik des religiösen Glaubens, der nie

vom Subjekt abhängt und der Transzendenz, d.h. im Glaubensakt dem Ge-

heimnis Gottes Raum gibt«.20

Mit Bezug auf Karl Rahner weist GregorMaria Hoff darauf hin, dass der Glau-

be eine Haltung der Existenzbejahung sei und dadurch Gewissheiten ver-

handele, »die sowohl möglich als auch notwendig sind, um sich im Leben

zu orientieren«.21 Aber auch die »notwendigen« Orientierungen verdanken

sich dem kommunikativen Netzwerk aus Froher Botschaft, menschlicher Be-

gegnung und den Verheißungen von Bildung. So bringt das Netzwerk mehr

Subjekte hervor, als dass Subjekte in diesen wirkten.

Starker Glaube hat starken Zweifel im Gepäck. Man kann sich Gewisshei-

ten durch Glauben erkaufen, jedoch nicht umsonst. Man könnte mit Ottmar

Fuchs sagen, dass Gott sich zwar umsonst gibt, Glaube aber mitunter teu-

rer Luxus ist.22 Gewissheit wird gewissermaßen erkauft, indem im Glauben

der Zweifel mitgegeben wird. In der Dichotomie von Glauben und Zweifeln

liegt die religionspädagogische Kraft, die religiöse Bildungsprozesse möglich

macht. Denn Glaube und Zweifel reichen sich die Hand, gehen aber nicht in-

einander auf. Zwischen ihnen gibt es eine Differenz, die es zu bearbeiten gilt.

Insofern steht jeder Mensch, der glaubt, gleichzeitig unter Rechtfertigungs-

druck und lebt seinen Glauben unter den Bedingungen einer »epistemischen

Unsicherheit«.23

»Das gilt schon deshalb, weil sich Glaube im Modus des Vertrauens und

der Hoffnung vollzieht. Damit ist freilich auch bereits ein Schritt aus ei-

nem Theorierahmen heraus gemacht, der Glauben unter einen zu hohen

begründungstheoretischen Rechtfertigungsdruck stellt: hinsichtlich der

Verengung von Glaubenseinstellungen auf Überzeugung; im Blick auf em-

20 G. M. Hoff, Religionsgespenster. Versuch über den religiösen Schock, Leiden/Boston

2017, 66.

21 Ebd., 67.

22 Vgl.O. Fuchs, Wer’s glaubt wird selig…Wer’s nicht glaubt, kommt auch in den Himmel,

Würzburg 2012, 122-127.

23 D. Kraschl, Indirekte Gotteserfahrung. Ihre Natur und Bedeutung für die theologische

Erkenntnislehre, Freiburg 2017, 211.

https://doi.org/10.14361/9783839458693-011 - am 14.02.2026, 19:24:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458693-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Präsenz im Religionsunterricht – mit Bruno Latour an der Seite 271

pirische Sinnkriterien; bezogen auf den Anspruch, glauben als wahres und

unbezweifelbaresWissen auszuweisen«.24

Latour würde dem Glauben Materialität zusprechen und ihn als Akteur be-

schreiben, der christliche Existenz auch im Sinn von Präsenz »vermittelt«.25

Das hieße auch, den Menschen von seinen möglichen Mittlern (Glaube, Bil-

dung, Recht, Gesundheit etc.) zu verstehen, seine Präsenz nicht von seinem

Wesen, sondern von seiner Berufung her zu begreifen. »Der Ruf oder die De-

legation oder die Sendung einer Botschaft oder eines Botschafters erlaubt es,

präsent zu bleiben, gegenwärtig, d.h. zu existieren«.26

Insofern Glaube immer etwas mit der Preisgabe des Hier und Jetzt zu tun

hat und gleichzeitig Religionslehrerinnen und -lehrer authentisch im Hier

und Jetzt wahrgenommen werden sollten, benötigen sie gewissermaßen ein

Korsett der Entschiedenheit, das ihren Zweifel genauso transparent macht

wie ihren religiösen Glauben beheimatet. Nichts ist unbefriedigender für

Schülerinnen und Schüler, als nicht zu wissen, mit wem sie es zu tun haben.

Nichts wird Religionslehrerinnen und -lehrer mehr befriedigen, als in ihrer

Tätigkeit Wirkungen zu erzielen, im buchstäblichen Sinne Eindruck zu

machen und Geister zu bewegen. Dann passiert religiöses Lernen.

Latour hat seine Dissertation über das hermeneutische Programm Ru-

dolf Bultmanns geschrieben, jenen Autor, der die Heilige Schrift unter dem

Gesichtspunkt von Offenbarung undMythos studierte und ein Programm zur

Entmythologisierung entwickelte.27 Latour geht davon aus, dass sozialesMit-

einander konstitutiv auf die Unbestimmtheiten und Assoziationen angewie-

sen ist, die wiederum wechselseitige Intransparenz bewirken. Unbestimmt-

heit ist also kein Hinderungsgrund von Sozialität, sondern ermöglicht diese.

Für Latour ist Sozialität und damit die unterrichtliche Wirklichkeit immer

vermittelt. Die Objekte dieser Vermittlung sind nur scheinbar rational ganz

einholbar. Sie entziehen sich ihrer rationalen Durchdringung und bleiben da-

mit gewissermaßen opak und hintergründig, weil sie sich den Denkschemata

der ratio oder des Kollektivs entziehen.

24 G.M. Hoff, Religionsgespenster, 58.

25 B. Latour, Versuch, 107-110.

26 B. Latour, Versuch, 171.

27 Vgl. L. Gertenbach/H. Laux, Zur Aktualität von Bruno Latour. Einführung in sein Werk,

Wiesbaden 2019, 10-12. Vgl. auch B. Latour, Jubilieren, 16: »In der Religion gibt es wie

in der Wissenschaft Artefakte, die es sorgsam abzubauen gilt.«

https://doi.org/10.14361/9783839458693-011 - am 14.02.2026, 19:24:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458693-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


272 Matthias Gronover

»Quasi-Objekte sind sehr viel sozialer, sehr viel fabrizierter, sehr viel kollek-

tiver als die ›harten‹ Teile der Natur; aber deswegen sind sie noch lange kein

arbiträrer Gegenstand für eine auf sich gestellte Gesellschaft. Andererseits

sind sie sehr viel realer, nicht-menschlicher und objektiver als jene gestalt-

lose Projektionsflächen, auf welche die Gesellschaft – aus welchen Gründen

auch immer – ›projiziert‹ werden müßte«.28

Für den religionspädagogischen Diskurs dürfte die Beschreibung der Bedin-

gungen von Sozialität höchst aufschlussreich sein, denn auf den ersten Blick

werden hier im Alltag scheinbar kleine Spalte der Transzendenz sichtbar. Da-

gegen verwahrt sich Latour ausdrücklich, vor allem die theologischen Vorstel-

lungen von Transzendenz würden den Schemata der Verfügbarkeit folgen, ei-

nem Sprachregister, das scheinbar »Informationen über eine ›andere‹ Welt«

bereithält.29 Latour versteht Transzendenz als in derWelt gegeben. »DieWelt

ist nicht so niedrig, daß man sie erhöhen müßte. Sie wimmelt geradezu von

Transzendenzen, man muß ihr nicht irgendetwas hinzufügen, um sie zu ver-

edeln«.30

Obwohl Latour sagt, Religion »führ[e] nirgendwohin«, sieht er in der Re-

ligion doch das Moment der Unverfügbarkeit und Schwäche.31 Seine Vermu-

tung ist, dass es »im Zusammenhangmit Religion nicht nur umAutorität und

Stärke, sondern auch um Erkundung, um Zögern und um Schwäche« gehe.32

Auf allen Ebenen religionspädagogischen Tuns ist das Zögern wichtig: Als

Lehrende zögern wir, wenn es in der Halbjahreskonferenz darum geht, einem

schlechten Schüler die Verhaltensnote 4 zu geben; oder wir zögern, den Reli-

gionsunterricht zu schnell als Transmissionsriemen für Bildungsplaninhalte

zu verstehen und dabei die Schülerinnen und Schüler aus dem Auge zu ver-

lieren. Gleichzeitig ist uns bewusst, dass es um Autorität und Macht geht,

dass der Beruf der Religionslehrerin und des Religionslehrers nicht aus der

Rolle des Lehrerdaseins fällt, sondern in der Rolle aufgeht – auch wenn er

in bestimmten Punkten darüber hinaus verweist. Die Macht und Autorität

des Religionslehrers oder der Religionslehrerin ist nicht gleichzusetzen mit

28 B. Latour, Versuch, 75.

29 B. Latour, Jubilieren, 50.

30 Ebd., 51f.

31 Ebd., 50.

32 B. Latour, »Du sollst dir kein Standbild machen« – oder: wie man den Streit zwischen

Wissenschaft und Religion nicht missversteht, in: J. Müller/V. von Groddeck (Hg.),

(Un)Bestimmtheit. Praktische Problemkonstellationen, München 2013, 69-90, 69.

https://doi.org/10.14361/9783839458693-011 - am 14.02.2026, 19:24:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458693-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Präsenz im Religionsunterricht – mit Bruno Latour an der Seite 273

der Macht und Autorität der Kirche in der Gesellschaft, auch wenn im kon-

fessionellen Religionsunterricht die Macht und Autorität immer eine Rolle

spielt (potestas als »Würde und Ansehen« sowie auctoritas als »Macht undHerr-

schaft«). Es ist wichtig, imReligionsunterricht Schwächen zuzulassen, sowohl

die eigene Schwäche (»Ich weiß das nicht. Gib mir Gelegenheit, das nachzu-

schlagen«) als auch – insofern der Religionsunterricht immer auch safe space

für Benachteiligte und/oder Äußerungen persönlicher Art sein soll – Schwä-

chen der Schülerinnen und Schüler zuzulassen.33

4. Präsenz als Transformation

Religion werde dann real, wenn sie den Menschen transformiert und seine

Existenz in einenModus des Gewahrseins der Transzendenzen derWelt über-

setzt. Damit verortet Latour Religion, wo sie ganz bei sich selbst ist, ganz im

Hier und Jetzt. Eine distanzierte religiöse Rede ist nach Latour nicht möglich.

Weil dieWirksamkeit religiöser Rede in actu Bedingung von Religion ist, kann

es aus seiner Sicht auch keine thematischen Vergleichspunkte geben, die dem

Kriterium gerecht werden.

»Ich denke nicht, dass es möglich ist, über Religion zu sprechen, ohne ih-

re Form der Rede, ihre ›Prädikation‹ herauszuarbeiten. Religion ist, zumin-

dest in der christlichen Tradition, in der und aus der heraus ich schreibe, eine

Formdes Predigens, eine Prädikation, eine bestimmteWeise derWahrheits-

verkündung; aus diesem Grund muss ich an dieser Stelle auch im Schrei-

ben die Formmündlicher Rede imitieren, also von der Kanzel herab. Es geht

buchstäblich, technisch und theologisch um eine Form der Botschaft, um ei-

ne ›frohe Botschaft‹: das, was im Griechischen euangelion genannt und im

Englischen mit gospel übersetzt wird. Ich werde daher auch nicht von Re-

ligion im Allgemeinen sprechen, als gäbe es einen universellen Bereich, ei-

nenGegenstandoder einenProblemzusammenhang, der ›Religion‹ genannt

werden könnte und der es einem erlaubt, Gottheiten, Rituale und Glaubens-

vorstellungen von Papua-Neuguinea bis Mekka, von den Osterinseln bis in

den Vatikan zu vergleichen. Gläubige haben nur eine Religion, wie auch ein

33 R. Jackson, Council of Europe Policy and ›Safe Space‹ for dialogue in Religious Education,

in: Religionspädagogische Beiträge 71 (2014).

https://doi.org/10.14361/9783839458693-011 - am 14.02.2026, 19:24:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458693-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


274 Matthias Gronover

Kind nur eine Mutter hat. Es gibt keinen Punkt, von dem aus man unter-

schiedliche Religionen vergleichen und gleichzeitig auf eine religiöse Art und

Weise sprechen könnte«.34

Nach Latour gibt es keine Perspektive, die von einer gelebten Religion abs-

trahieren und dennoch den Kern von Religion treffend beschreiben kann.35

Es gibt nur die religiöse Perspektive von Gläubigen, die es ermöglicht, von

Religion zu sprechen, was gleichzeitig bedeutet, die Unzulänglichkeit der re-

ligiösen Sprache zu betonen. Deshalb ist es Latour letztlich nicht möglich,

seinen Kindern zu erklären, was er sonntags in der Messe getan hat bzw. tut.

Jeder Sprechakt objektiviert notwendigerweise, worüber er spricht, obwohl er

gleichzeitig immer das Subjektive hervorhebt. Im Blick auf Religion scheint

die Beobachtung bedeutsam, denn in interreligiösen Lernprozessen ist es im-

mer schon die Frage gewesen, wie und ob das Allgemeine der Religion zum

Vorschein kommt bzw. überhaupt zum Vorschein kommen kann. Dahinter

steckt die Frage, ob es eine Wahrheit von Religion gibt, die allen Weltreligio-

nen gemeinsam ist. Religionspädagogisch und theologisch ist in dem Sinn

von einer »epistemischen Demut« auszugehen.36 Im Blick auf die Phasen in-

terreligiösen Lernens, die die Reflexion durchlief, wäre zwischen der Phase

zwischen den 1970er und 1980er Jahren im Zeichen der Ausländerpädagogik

(Lernen »über«), der Phase der 1990er Jahre als Lernen zwischen Christen und

Muslimen (Lernen »mit«), der Phase nach dem 11. September 2001 als einer

Religionspädagogik der religiösen Heterogenität, Pluralität, Dialog, Begeg-

nung … (Lernen »durch«) und der Phase ab den Jahren 2010ff., in denen der

Islam selbst ins Zentrum rückt und zum Akteur religiösen Lernens (Lernen

»von«) wird, zu unterscheiden.37

Die Unterscheidung von religiösem Sprechen und vom Sprechen über Religion

ist fundamental. Die Religionspädagogik argumentiert analog, wenn sie zwi-

schen einer Theologie über Jugendliche, einer Theologiemit Jugendlichen und

einer Theologie von Jugendlichen unterscheidet, um die jeweiligen Perspek-

tiven auf den Gegenstand zu verdeutlichen. Aber worin sieht Latour Wahr-

heitsbedingungen als Gelingensbedingungen religiöser Rede?

34 B. Latour, Streit, 70f.

35 B. Latour, Jubilieren, 197-202.

36 K. von Stosch, Komparative Theologie alsWegweiser in derWelt der Religionen, Pader-

born u.a. 2012.

37 F. Schweitzer, Interreligiöse Bildung. Religiöse Vielfalt als religionspädagogische Her-

ausforderung und Chance, Gütersloh 2014.

https://doi.org/10.14361/9783839458693-011 - am 14.02.2026, 19:24:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458693-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Präsenz im Religionsunterricht – mit Bruno Latour an der Seite 275

Präsenz ist Sendung – für Latour geht es umdie Transformation der Spre-

chenden statt den Transport von Informationen. Mit der Transformation ge-

winnt der Mensch durch Kommunikation eine neue Form:

»Eine Form, die so empfindlich ist für den Klang, mit dem sie geäußert wird,

dass sie ganz abrupt umschlagen kann, durch eine entscheidende Krise, von

Entfernung in Nähe – und zurück in Entfremdung –, von Abwesenheit in Di-

stanzundwieder zurück. Vondieser Formdes Sprechensmöchte ichbehaup-

ten, dass sie re-präsentiert, in einer der vielen wörtlichen Bedeutungen: Sie

vergegenwärtigt aufs Neue, was es heißt, in dem, was man sagt, präsent zu

sein«.38

Das hieße für religiöse Lernprozesse und für Religionslehrerinnen und -leh-

rer, Präsenz zu zeigen, indem sie ernst nehmen, was Schülerinnen und Schü-

ler sagen, und sich um Verständnis bemühen, was sie meinen, wenn sie spre-

chen. Dabei müssen sie mit ihnen die sich verändernde Dynamik erfassen,

die mit dem Reden über Religion und dem religiösen Reden einhergeht. Die

performanzorientierten Ansätze der Religionsdidaktik haben das ähnlich re-

flektiert.39 Es geht bei Latour, wie bei der Performanz, um die Verwandlung

vermeintlichen Könnens in echte Präsenz:

»Religiöses Sprechen zeichnet sich jedoch wirklich durch einen Vertrauens-

bruch aus. Dabei handelt es sich jedoch nicht um einen akrobatischen sal-

to mortale, um es mit noch waghalsigeren und riskanteren Mittel[n] noch

besser als die Referenz zu machen: Jawohl, es ist ein Purzelbaum, aber mit

dem Ziel, in Richtung Gegenwart und Nähe zu springen und zu tanzen: um

die Aufmerksamkeit vom Gleichgültigen und Gewohnten wegzulenken, um

sich vorzubereiten, von der Präsenz ergriffen zu werden, die den normalen,

gewohnten Zeitlauf bricht. Wissen ist nicht der direkte Zugriff auf das Kla-

re, Sichtbare und Bestimmte, sondern ein außergewöhnlichesWagnis, kom-

plex, und das Vertrauen in die Ketten ineinander verschachtelter Transfor-

mationen von Dokumenten, die durch viele verschiedene Formen der Prü-

fung zu zwei neuen sic? Formen? von Visionen führen, die uns dazu zwingen,

mit unseren Intuitionen und unseren alltäglichen Vorurteilen zu brechen.

Glaube ist schlicht immateriell für jeglichen religiösen Sprechakt; wissen ist

38 B. Latour, Streit, 73.

39 B. Dressler, Performativer Religionsunterricht, evangelisch, in: WiReLex (2015), https://

www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017 [zuletzt aufgerufen am 29.10.2019].

https://doi.org/10.14361/9783839458693-011 - am 14.02.2026, 19:24:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://doi.org/10.14361/9783839458693-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017


276 Matthias Gronover

kein akkuraterWeg, umwissenschaftliche Aktivität zu charakterisieren.Wir

bewegen uns vielleicht ein Stück vorwärts, wenn wir Vertrauen als eine Be-

wegung bezeichnen, die uns zumNahen und zum Präsenten bringt und das

Wort Glaube für die nötige Mischung aus Vertrauen und Zurückhaltung be-

wahren, die wir brauchen, um all die Dinge einzuschätzen, die wir nicht di-

rekt sehen können«.40

Was Bruno Latour in seiner Argumentation hervorhebt, ist, dass es das Abso-

lute der Religion – den einen Gott, die eine Wahrheit, das eine Bild, das sein

Antlitz zeigt – nicht für sich gibt, sondern immer nur im Kontext seiner Be-

schreibungen und als Beschreibungen. Deswegen ist Religionsunterricht auch

nicht Unterricht im und zumGlauben, sondern Unterricht zur religiösen und

ethischen Urteilskompetenz – er entbindet nicht vom eigenen Denken und

Sprechen im Horizont der Frage nach Gott, sondern findet genau darin sein

Ziel.

5. Schluss

Die hier aufgezeigte, komplexe soziotheologische Gemengelage zeigt, dass

die Unverfügbarkeit der Präsenz sozial- und religionsproduktiv ist und damit

bildungstheoretisch sowie religionspädagogisch hoch bedeutsam ist. Lern-

theoretische Begründungen des Religionsunterrichts betonen zumeist die ho-

he Bedeutung thematischer Setzungen. Gesellschaftstheoretische Argumen-

tationen betonen die Notwendigkeit, Religion nicht als Grenzphänomen zu

bezeichnen, sondern die zentrale Rolle von Religion für die Gesellschaft her-

vorzuheben. Mit Niklas Luhmann könnte man deswegen formulieren, dass

Religion notwendig für die Gesellschaft ist und der Religionsunterricht des-

wegen einen wichtigen Beitrag für das gesamtgesellschaftliche Gefüge und

sein Gelingen leistet.41

Der konfessionelle Religionsunterricht ist in seinem Selbstverständnis

normativ gebunden. Dazu gehört, dass er die Frage nach Gott wachhalten

und die Schülerinnen und Schüler religiös urteilsfähig und mündig machen

soll. Das Bekenntnis zur Kirche ist im Horizont seines spezifischen »Ange-

bots von Subjektivität« zu betrachten, das die Existenz der Schülerinnen und

40 B. Latour, Streit, 88.

41 N. Luhmann, Die Religion der Gesellschaft, Frankfurt a.M. 2002.

https://doi.org/10.14361/9783839458693-011 - am 14.02.2026, 19:24:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458693-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Präsenz im Religionsunterricht – mit Bruno Latour an der Seite 277

Schüler als Berufung begreift. Das Angebot trifft nach Latour nie den Kern

dessen, was Religionsunterricht ausmachen kann.

Was trägt der Ansatz Latours für den Religionsunterricht aus? Viele

liebgewonnenen religionspädagogischen Gewissheiten werden durch Latour

»verflüssigt«.42 Im Zuge der religionspädagogischen Unterrichtsforschung

wird genauestens untersucht, wie didaktische Operationalisierungen gelin-

gen können und Schulzeit in echte Lernzeit zu übersetzen ist. Latour zeigt,

dass das Moment des Zögerns konstitutiv zum Verständnis von Religion

gehört. Eine Didaktik des Zögerns würde die Inkommensurabilitäten der

biblischen Sprache als religionsdidaktisch produktives Element auffassen

und nicht damit zufrieden sein, dass scheinbar alle im Unterrichtsraum

verstanden haben, worum es ging. Zum Zweiten könnte Religionsunterricht

als Raum des Zögerns wieder echte Übersetzungsarbeit leisten, die auch die

Lehrpersonen zu verrichten hätten. Denn wo »Religion zu nichts führt« (La-

tour), hat sie auch keine fertigen Antworten außerhalb der eigenen Existenz

parat. Übersetzen und Zögern würden die Präsenz im Religionsunterricht

konturieren, weil sich die Anwesenden dort wiederfinden und so wechselsei-

tig zur Quelle und Grundlage ihres religiösen Lernens werden. »Man muß

begreifen, daß man von ›Alterität‹ oder ›Andersheit‹ nur in bezug auf einen

gemeinsam gesetzten Fonds sprechen kann«.43

Literatur

Altmeyer, S., Vom Eigenleben der Dinge. Der religionsdidaktische Konstruk-

tivismus quer gelesen mit Bruno Latour, in: ZPT 66/4 (2014), 349-357.

Dirschl, E., Grundriss theologischer Anthropologie. Die Entschiedenheit des

Menschen angesichts des Anderen, Regensburg 2006.

Dressler, B., Performativer Religionsunterricht, evangelisch, in: WiReLex

(2015), https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017 [29.10.2019].

Fuchs, O., Wer’s glaubt wird selig… Wer’s nicht glaubt, kommt auch in den

Himmel, Würzburg 2012, 122-127.

42 M. Schüssler, Mit Gott neu beginnen: die Zeitdimension von Theologie und Kirche in

ereignisbasierter Gesellschaft, Stuttgart 2013.

43 B. Latour/F. Jullien, Das neue Gemeinsame. Andersheit, Ungedachtes und Universalisie-

rendes in den Kulturen, in: Lettre international 80/1 (2008), 63-65, 63.

https://doi.org/10.14361/9783839458693-011 - am 14.02.2026, 19:24:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://doi.org/10.14361/9783839458693-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017


278 Matthias Gronover

Gertenbach, L./ Laux,H., Zur Aktualität von Bruno Latour. Einführung in sein

Werk, Wiesbaden 2019.

Hoff, G. M., Religionsgespenster. Versuch über den religiösen Schock, Lei-

den/Boston 2017.

Jackson, R., Council of Europe Policy and »Safe Space« for dialogue in Reli-

gious Education, in: Religionspädagogische Beiträge 71 (2014), 111-119.

Klieme, E./Avenarius, H./Blum W. u.a., Zur Entwicklung nationaler Bil-

dungsstandards: eine Expertise, Bonn 2003.

Kraschl, D., Indirekte Gotteserfahrung. Ihre Natur und Bedeutung für die

theologische Erkenntnislehre, Freiburg i.Br. 2017.

Latour, B., »Du sollst dir kein Standbild machen« – oder: wie man den

Streit zwischen Wissenschaft und Religion nicht missversteht, in: Müller,

J./Groddeck, V. von (Hg.), (Un)Bestimmtheit. Praktische Problemkonstel-

lationen, München 2013, 69-90.

Latour, B., Eine Soziologie ohne Objekt? Anmerkungen zur Interobjektivität,

in: Berliner Journal für Soziologie 11/2 (2001), 237-252.

―, Existenzweisen. Eine Anthropologie der Modernen, Frankfurt a.M. 2018.

―, Jubilieren. Über religiöse Rede, Frankfurt a.M. 2011.

―, Wir sind nie modern gewesen. Versuch einer symmetrischen Anthropolo-

gie, Frankfurt a.M. 2008.

Latour, B./Jullien, F., Das neue Gemeinsame. Andersheit, Ungedachtes und

Universalisierendes in den Kulturen, in: Lettre international 80/1 (2008),

63-65.

Luhmann, N., Die Religion der Gesellschaft, Frankfurt a.M. 2002.

Meister Eckhart, Die deutschen und lateinischenWerke, Bd. 5, hg. von Quint,

J., Stuttgart 1963.

Rahner, K., Grundkurs des Glaubens. Einführung in den Begriff des Chris-

tentums, Freiburg i.Br./Basel/Wien 71976.

Riegel U./Gronover, M./Nowack, R., Theorie in Empirie übersetzen. Die Her-

ausforderungen der Konstruktion empirischer Instrumente am Beispiel

der Bewältigung religiöser Vielfalt im Kontext der Berufsschule, in: Hauß-

mann, W./Roth, A./Schwarz, S. u.a. (Hg.), EIN-FACH ÜBERSETZEN.

Theologie und Religionspädagogik in der Öffentlichkeit und für die Öf-

fentlichkeit, Stuttgart 2019, 165-174.

Schüssler, M., Mit Gott neu beginnen: die Zeitdimension von Theologie und

Kirche in ereignisbasierter Gesellschaft, Stuttgart 2013.

Schweitzer, F., Interreligiöse Bildung. Religiöse Vielfalt als religionspädago-

gische Herausforderung und Chance, Gütersloh 2014.

https://doi.org/10.14361/9783839458693-011 - am 14.02.2026, 19:24:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458693-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Präsenz im Religionsunterricht – mit Bruno Latour an der Seite 279

―, Religionspädagogik, Gütersloh 2006.

Stosch, K. von, Komparative Theologie als Wegweiser in der Welt der Religio-

nen, Paderborn u.a. 2012.

Zenger, E., Gottes Bogen in den Wolken, Stuttgart 1983.

Zierer, K., Auf die Qualität des Unterrichts kommt es an, in: Frankfurter All-

gemeine Zeitung vom 20.12.2013, 296.

Zimbardo, P. G., Psychologie, Berlin 51992.

https://doi.org/10.14361/9783839458693-011 - am 14.02.2026, 19:24:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458693-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839458693-011 - am 14.02.2026, 19:24:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458693-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

