PRASENZ IM RELIGIONSUNTERRICHT -
MIT BRUNO LATOUR AN DER SEITE

Matthias Gronover

Zusammenfassung

Der Artikel diskutiert, was Prisenz im Religionsunterricht vor dem Hintergrund der
Theorie Bruno Latours heifst. Weil die religionspidagogische Theoriebildung zum Be-
griff religioser Bildung und dem religiosen Lernen darauf basiert, hebt die Darstellung
zundchst die Merkmale der Gottebenbildlichkeit und der Bildsamkeit des Menschen her-
vor, die sich aus der Tradition ergeben. Beides ist mafSgeblich fiir das religionspidago-
gische Selbstverstindnis, subjektorientiert zu arbeiten. Nach Latour ist solche Arbeit
aber immer ein »Angebot an Subjektivitit«, also abhingig von Selbstzuschreibungen.
Es zeigt sich, dass dies mit dem Verstindnis von »Glaube« einhergeht, der nicht ein-
fach zu haben und nach Latour auch nie adiquat zu versprachlichen ist. So erscheint
Priisenz im Religionsunterricht mehrfach gebrochen und nur maglich, wenn das Ange-
bot des Religionsunterrichts in actu und zigerlich in das Leben der Schiilerinnen und
Schiiler und der Lehrenden iibersetzt wird.

Einleitung

Das Folgende verdankt sich einem Gedanken, der den Praktikerinnen und
Praktikern im Religionsunterricht vertraut ist: Prisenz ist fiir religiése Lern-
prozesse entscheidend. Das gilt fur die Schiilerinnen und Schiiler, die The-
men des Unterrichts und die Lehrenden. Prisenz im Unterricht heif3t, Spra-
che und Handeln auf etwas auszurichten, was als vertraut gilt und doch auf
Unbekanntes verweist. Prisenz ist kein Zustand, sondern Ubersetzung. Sie
fithrt zu nichts, aber bedeutet doch stets Neues. Prisenz sagt stets dasselbe,
aber immer in einem anderen Idiom. Latour wilrde Religionsunterricht un-
ter diesem Gesichtspunkt als fortwihrende Wiederholung der Inszenierung

- am 14.02.2026, 19:24:18.


https://doi.org/10.14361/9783839458693-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

262

Matthias Gronover

von Themen und Begegnungen beschreiben, die in der Wiederholung je ei-
gene Bedingungen fiir Lernerkenntnisse transportieren. Entscheidend dabei
ist die konkrete Konstellation der Akteure, deren Unbestimmtheiten das Neue
zum Leben erwecken. Religiéses Lernen ist also nicht von abstrakten Model-
len oder von gekonnt umgesetzten religionsdidaktischen Theorien abhingig,
sondern vom dichten Gewebe des Gesprichs, das die Beteiligten in seinen
Bann zieht und Prisenzen erzeugt. Dabei werden die Akteure dem Sog der
wechselseitigen Prisenzen — dem eingeworfenen Wort, der Mimik der Be-
teiligten, der Uberschrift an der Tafel - unterworfen, dem sie sich nur um
den Preis des Unsichtbarwerdens entziehen konnen. Der Unterricht richtet
sich am Schlaglicht der Aufmerksamkeiten aus und ist als Lehr-Lern-Prozess
empirisch in vielen Schichten unterscheidbar als ein Amalgam aus thema-
tischen, epistemischen, haltungsbezogenen und wissensbezogenen Kompo-
nenten. Prisenz speist sich aus diesen Schichten, so die These mit Latour, und
sie gibt dem Unterricht seine Gestalt jenseits seiner formalen, systematischen
und pidagogischen Bestimmungen. Im Blick auf Religion windet »[d]as Ich
[...] sich, gleicht sich selbst nicht, ist iiberrascht, leicht verwirrt, oder sagen
wir eher entstellf«.!

Das ist zugleich einfach und voraussetzungsreich. Einfach, weil sich Un-
terricht von Anfang an als ein Gewebe aus Kommunikationen, Handlungen
und Ideen darstellt, das weder zufillig noch notwendig ist, in jedem Fall aber
von den Anwesenden abhingt. Die Argumentation Latours, wonach die Un-
terscheidung von makrosoziologischen »Strukturen« oder »Entititen« (beide
Begriffe finden sich in zahlreichen Schriften als Gegenbegriffe seiner Akteur-
Netzwerk-Theorie ANT) und mikrosoziologischen Handlungen und Kommu-
nikationen artifiziell sei, erfihrt bei einem in mehrfacher Hinsicht normati-
ven Unterrichtsfach wie dem Religionsunterricht eine gewisse Brisanz, weil
hier die normative Kraft von Theologie, der zustindigen Kirche und der pad-
agogischen Expertise fiir jeden Unterricht Intentionalititen nahelegt, von de-
nen Latour sagt, dass diese weniger wirksam seien als die Materialitit von
Thema und Beziehung, die aus dem Unterricht machen, was er ist (s. Alt-
meyer in diesem Band). Eine Theorie des Religionsunterrichts wire demnach
in einem weit groferen Mafle den Regeln der Praxis unterworfen als seinen
theologischen, pidagogischen und konfessionellen und damit theoretischen

1 B. Latour, Jubilieren. Uber religiése Rede, Frankfurt a.M. 2011, 23.

- am 14.02.2026, 19:24:18.


https://doi.org/10.14361/9783839458693-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PRASENZ IM RELIGIONSUNTERRICHT - MIT BRUNO LATOUR AN DER SEITE

Bedingungen.* Von den Polen Theorie und Praxis her lie3e er sich nicht ausrei-
chend entziffern, weil mit der Unterscheidung die Praxis unterlaufen wire.>
Das heif3t fiir das Thema des Aufsatzes, Prisenz als Quasi-Objekt zu rekon-
struieren und zu zeigen, inwiefern religiéses Lernen als religiose Rede und
das Reden iiber Religion Prisenz erzeugen.*

Fiur das Verstindnis religidser Lernprozesse ist Latours Arbeit interes-
sant, weil sein Ansatz, Religion radikal immanent (s. Bauer in diesem Band)
zu denken, diejenigen Begriindungszusammenhinge, die religioses Lernen
vor allem iiber religiése Themensetzungen definieren, dekonstruiert.> Statt-
dessen pladiert er fiir ein Verstindnis von Religion, das das Leben retardiert
und verzogert, ohne dabei gleich reflexiv zu sein. Das scheint mir ein Gedan-
ke, der fur kiinftige Begriindungsmuster religiésen Lernens im 6ffentlichen
Raum (Schule, Kirche) zu entfalten wire.

Ich gehe inhaltlich in vier Schritten vor. Zunichst umreifie ich in der ge-
botenen Kiirze, wie Prisenz sich in der christlichen Theologie und Religions-
padagogik konturiert, und zeige ihre paradoxale Struktur auf (1). Dann gehe
ich auf den Leitgedanken der Subjektorientierung ein, der sich vor dem Ho-
rizont von Latours Theorie als »Angebot« entpuppt (2). Dann rekonstruiere
ich Prisenz theologisch im Horizont von Glaube und Unverfugbarkeit und
mit Latour als Transformation (3), um in einem letzten Schritt Prisenz als
Ubersetzungsarbeit zu beschreiben (4). Eine Zusammenfassung schlief8t den
Aufsatz ab (5).

2 B. Latour, Eine Soziologie ohne Objekt? Anmerkungen zur Interobjektivitat, in: Berliner
Journal fiir Soziologie 11/2 (2001), 239.

3 U. Riegel/M. Gronover/R. Nowack, Theorie in Empirie Ubersetzen. Die Herausforderun-
gen der Konstruktion empirischer Instrumente am Beispiel der Bewaltigung religioser
Vielfalt im Kontext der Berufsschule, in: W. Hauffmann/A. Roth/S. Schwarz u.a. (Hg.),
EIN-FACH UBERSETZEN. Theologie und Religionspidagogik in der Offentlichkeit und
fiir die Offentlichkeit, Stuttgart 2019, 165-174.

4 B. Latour, Existenzweisen. Eine Anthropologie der Modernen, Frankfurt a.M. 2018, 510f.

5 S. Altmeyer, Vom Eigenleben der Dinge. Der religionsdidaktische Konstruktivismus
quer gelesen mit Bruno Latour, in: ZPT 66/4 (2014), 349-357.

- am 14.02.2026, 19:24:18.

263


https://doi.org/10.14361/9783839458693-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

264

Matthias Gronover

1. Prasenz und das Paradox religiosen Lernens

Die Frage ist zunichst, wie Prisenz im Unterricht zu verstehen ist. Nicht je-
des Gesprich ist religios oder hat Religion zum Thema. Wie weiter unten ge-
zeigt wird, ist authentische Religiositit nach Latour nur im religiésen Spre-
chen méglich und auch nur dort anzutreffen, wo religiéses Sprechen gerade
nicht intendiert ist. Beides widerspricht geplanten und strukturierten religio-
sen Lernprozessen in Schule und Katechese fundamental. Unter dem Begriff
Lernen wird zunichst die Anderung von Verhalten oder Verhaltenspotenzia-
len verstanden, die relativ stabil ist.® Fiir im Unterricht situierte Lernprozes-
se konnte gezeigt werden, dass die Lehrperson und ihre Begeisterung fiir ihr
Fach die Effizienz des Lernens stark beeinflusst und dass das Gefiihl einer im
Sinne des Lernens fiirsorglichen Zuwendung die Schiilerinnen und Schiiler
stark unterstiitzt.” Prisenz ist also fiir Lernprozesse wichtig. Aber wie verhilt
sich diese Beobachtung zur Fluiditit von Religion, wie sie Latour umreif3t?

Das Moment der Prisenz und mit ihm der Authentizitit des Redens iiber
Religion und der religiosen Rede im Horizont des Latour'schen Ansatzes
von Religion als radikaler Immanenz muss wohl neu entfaltet werden. Dabei
wird es darauf ankommen, die unveriuflerlichen Merkmale des christlichen
Bildungs- und Lernverstindnisses aufzurufen, um zu erkennen, inwieweit
deren paradoxale Struktur mit den Vorschligen Latours kompatibel ist. Es
geht um das christliche Menschenbild und die Beobachtung, dass dieses ganz
wesentlich vom Zuspruch Gottes her verstanden wird, und die Folgerung
daraus, nimlich sich im Bildungs- und Lernprozess des Zuspruchs bewusst
zu werden und durch die eigene Existenzweise eine Antwort darauf zu
versuchen.

Die theologische Rede vom Menschen funktioniert im Modus ihrer Uber-
schreitung. Die Theologie redet nicht vom Menschen wie von einem Objekt,
das es zu erkliren und zu belehren gilt, sondern vom Menschen als Geschépf,
dem unveriufierliche und letztlich auch nicht verhandelbare Wiirde und Eh-
re gebithrt. Damit geht ein bestimmter Begriff religioser Bildung einher, der
sich aus der Bibel ableitet:

6 P.G. Zimbardo, Psychologie, Berlin 51992, 227.
7 Zusammenfassend K. Zierer, Auf die Qualitit des Unterrichts kommt es an, in: Frank-
furter Allgemeine Zeitung 296 (2013), 7.

- am 14.02.2026, 19:24:18.



https://doi.org/10.14361/9783839458693-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PRASENZ IM RELIGIONSUNTERRICHT - MIT BRUNO LATOUR AN DER SEITE

»Dann sprach Gott: lasst uns Menschen machen als unser Abbild, uns dhn-
lich. Sie sollen herrschen iiber die Fische des Meeres, liber die Vogel des
Himmels, (iber das Vieh, liber die ganze Erde und iiber alle Kriechtiere auf
dem Land. Gott schuf also den Menschen als sein Abbild; als Abbild Cottes
schuf er ihn. Als Mann und Frau schuf er sie. Gott segnete sie und sprach zu
ihnen: seid fruchtbar, und vermehrt euch, bevélkert die Erde, unterwerft sie
euch, und herrscht iber die Fische des Meeres, liber die Vogel des Himmels
und tber alle Tiere, die sich auf dem Land regen.« (Gen 1,26-28)

In der Priesterschrift bedeutet die Gottebenbildlichkeit eine konigliche Er-
wihlung. So war sie zunichst ganz auf den Pharao bezogen und als Qualifi-
kation ihm vorbehalten. Vor dem Hintergrund wird deutlich, dass die Bedeu-
tung der Gottebenbildlichkeit fir den Menschen gerade diesen Menschen in
eine Beziehung zu Gott setzt und dadurch die Sphire des Koniglichen kurz-
schliefdt. Andersherum: Dem Menschen wird im Buch Genesis eine konigliche
Funktion zugesprochen. Erich Zenger spricht von einer dreifachen Bedeu-
tung der Metapher »Bild Gottes«:

»(1) wie ein Konig die Lebensordnung der Schopfung zu sichern und zu schiit-
zen; (2) wie ein Gotterbild Erscheinungsweise und Offenbarungsmedium
gottlicher Wirkmachtigkeit auf der Erde zu sein; (3) wie ein Verwand-
ter/Sohn Gottes die Welt als das ihm zugewiesene Heimathaus/Vaterhaus
zu verwalten und liebevoll zu gestalten«.®

Erwin Dirschl erweitert die dreifache Bedeutung durch den Gedanken der
Reprisentation. Der Mensch ist nach Genesis ein Reprisentant Gottes auf
Erden.

»Esistentschieden, dass der Mensch Stellvertreter bzw. Stellvertreterin Got-
tes in der Welt und in diesem Sinne Reprasentant/in Gottes ist. Die Bedeu-
tung der Abbildlichkeit liegt in der repraesentatio dei im Sinne einer dyna-
mischen, in der Zeit auszuiibenden Entschiedenheit. Diese Bedeutung der
Gottebenbildlichkeit hat der Mensch immer schon empfangen, er hat sie
nicht selbst konstituiert. Der Mensch ist in diese Bedeutung eingesetzt —da-
mit ist schon liber ihn entschieden und von dort erhidlt der Mensch seine
Entschiedenheit«.®

8 E. Zenger, Gottes Bogen in den Wolken, Stuttgart 1983, 90.
9 E. Dirschl, Grundriss theologischer Anthropologie. Die Entschiedenheit des Menschen
angesichts des Anderen, Regensburg 2006, 114f.

- am 14.02.2026, 19:24:18.

265


https://doi.org/10.14361/9783839458693-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

266

Matthias Gronover

In einem weiteren Argumentationsschritt entwickelt Dirschl den Auftrag und
die Bestimmung des Menschen aus Genesis 1, in seinem Tun und Handeln
Gottes- und Nichstenliebe zu leben. Gottebenbildlichkeit entfaltet sich dem-
nach in zwei Richtungen: In der glaubenden Beziehung zu Gott hin entdeckt
der Mensch seine Freiheit gegeniiber sich selbst und den gesellschaftlichen
Zwingen. In seiner Beziehung zum Nichsten entdeckt der Mensch sich
selbst, im Anderen das Ich, in der Selbstentiuferung seinen innersten
Wesenskern. Dies gilt es religionspiadagogisch zu bedenken.

»Es geht hierum ein Tun vor dem Héren, ein sich Einlassen bevor man wissen
kann, was passieren wird. [..] Von daher wird deutlich, warum der Stellver-
tretungsgedanke auch in der Christologie zentral ist. Denn Jesus Christus als
der neue Adam fiihrt den Menschen in seine urspringliche Bedeutsamkeit
zuriick, erneuert ihn, denn er ist Stellvertreter Cottes auf einzigartige Wei-
se, als fleischgewordenes Wort, und er vertritt die Stelle des Menschen vor
Gott. [...] Schon von hierher kann man sagen, dass die Gottebenbildlichkeit
bedeutet, die menschliche Existenz als Proexistenz angesichts und fiir den
anderen zu verstehen. Hier treffen sich, bei aller Unterschiedenheit in der
Christologie, zutiefst ein christliches und ein jiidisches Denken, das eben-
falls in der Gottebenbildlichkeit den Stellvertretungsgedanken ausfiihrt«.'®

Prisenz heifdt in der hier nur sehr kurz angerissenen christlichen Tradition,
dass in ihr der Zuspruch Gottes im Sinne des biblischen Sprachregisters
reprasentiert und in der eigenen Existenz zum retardierenden Moment
menschlicher Antwortversuche wird. Religionspidagogisch entscheidend
scheint das Merkmal der Verzdgerung zu sein. Meister Eckhart schreibt iiber
Bildung:

»Und wie vorhin vom Leer-Sein und Blof-Sein gesagt wurde, dass die Seele,
je lauterer, entblofiter und drmersie istund je weniger Kreaturen sie hat und
jeleereranallen Dingensieist, die Gott nicht sind, um so reiner Gott und um
so mehr in Cott erfasst und mehr eins mit Gott wird und in Gott schaut und
Cott in sie von Antlitz zu Antlitz, wie in einem Bilde tberbildet, wie Sankt
Paulus sagt«."

10 Ebd., 117f.
11 Meister Eckhart, Die deutschen und lateinischen Werke, Bd. 5, hg. vonJosef Quint, Stutt-
gart1963, 482.

- am 14.02.2026, 19:24:18.



https://doi.org/10.14361/9783839458693-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PRASENZ IM RELIGIONSUNTERRICHT - MIT BRUNO LATOUR AN DER SEITE

Angesichts dieser Paradoxie, durch Selbstverlorenheit umso mehr Anschau-
lichkeit Gottes zu erlangen, ist das Zogern als Moment religiéser Bildung
und religiésen Lernens umso plausibler. Gleichzeitig betont die oben zitier-
te christliche Anthropologie, dass Momente des Tuns und der Dynamik das
Menschsein bestimmen.

2. Prasenz und Subjekt

Der religionspidagogische Diskurs buchstabiert religiéses Lernen unter den
Stichworten der Subjekt- und Schillerorientierung. Beides kulminiert derzeit
in gewisser Weise im Prinzip der Kompetenzorientierung, das schon durch
seine Definition den Anspruch einholen soll, die »motivationalen, volitionalen
und sozialen Bereitschaften und Fihigkeiten« der Schiilerinnen und Schiiler
prisentisch zu beriicksichtigen.’ Das theologische und pidagogische Regis-
ter, mit dem Religionsunterricht im Entdeckungs- und Begriitndungszusam-
menhang verstanden wird, verfihrt dabei, wie die folgenden Ausfihrungen
zeigen werden, sehr dhnlich. Der Unbestimmtheit, die im Religionsunterricht
thematisch und sozial herrscht, begegnet man mit dem »Angebot der Subjekti-
vitit«, um religiosem Lernen Gestalt zu geben.”

Es war Karl Rahner, der in seiner theologischen Anthropologie den Men-
schen als Fragenden durchbuchstabierte. Der Mensch steht genauso fragend
vor dem Gliick seines Lebens, etwa wenn der Nachwuchs da ist oder die Prii-
fung bestanden ist, wie er fragend vor der Not steht, die ihm oder anderen
zukommt. Der Mensch ist nicht nur aus einer natiirlichen Haltung gegeniiber
der Natur und Welt ein Fragender, sondern weil der Mensch im Christentum
radikal von Gott her verstanden und zu verstehen ist. Damit hat er seinen
Grund nicht in sich selbst, sondern in Gott. Der Mensch spricht itber sich wie
von Gott als das Woher und Wohin seines Lebens. Karl Rahner formuliert dies
so:

»Der Mensch ist in einem letzten, unausweichlichen Sinne auch als der Ta-
tige immer noch der Leidende, und seine Selbsterfahrung bietet ihm immer
schon in einer nicht mehr gegenstindlich adaquaten analysierten Einheit

12 E. Klieme/H. Avenarius/W. Blum u.a., Zur Entwicklung nationaler Bildungsstandards: ei-
ne Expertise, Bonn 2003, 72.
13 B. Latour, Existenzweisen, 507.

- am 14.02.2026, 19:24:18.

267


https://doi.org/10.14361/9783839458693-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

268

Matthias Gronover

die Synthese von vorgegebener Moglichkeit der Freiheit und freier Selbst-
verfiigung, von Eigenem und Fremden, von Tat und Leiden, von Wissen und
Tun. Insofern darum die Reflexion das Ganze des Grundes, aus dem heraus
und auf den hin das Subjekt sich vollzieht, nie verfiigen, nie verwalten, nie
einholen kann, ist der Mensch nicht nur in diesem oder jenem Bereich sei-
ner konkreten Wirklichkeit der fiir sich noch Unbekannte, sondern er ist das
Subjekt, das als solches sich selbst im Ursprung und Ziel entzogen ist. Er
kommt zu seiner eigentlichen Wahrheit gerade dadurch, dass er diese Un-
verfligbarkeit seiner eigenen Wirklichkeit als gewufite gelassen aushilt und
annimmtc'4

Nach Rahner definiert sich das Subjekt iiber seine Referenz zu Gott, die ge-
rade deswegen immer unbestimmt und entzogen bleiben muss. Gleichwohl
ist es gerade der Umstand der Entzogenheit, der die christliche Existenz
nicht hoffnungslos, sondern zu einer verheifungsvollen Existenzweise
macht. Menschen sind Menschen geworden, indem sie die Frage nach Gott
»haufig frequentiert haben«, wobei in theologischer Hinsicht der Impuls zur
Menschwerdung von Gott ausgeht.’

Fir religiose Bildungsprozesse ist das eminent wichtig, weil grundsitz-
lich jede Existenzweise nach Aufklirung iiber sich selbst verlangt. Die Re-
ligionspadagogik hat in der Form der Religionsdidaktik verschiedene Wege
etabliert, das zu leisten:

1. Ein systematischer Zugang erschliefdt religionspidagogische Fragestel-
lungen anhand theologischer Erkenntnisse aus Exegese, Ethik und den
Dogmatiken. Ich werde Bezug nehmen auf anthropologische Erkenntnis-
se, die normativ fiir die religionspidagogische Theoriebildung sind.

2. Ein historischer Zugang rekonstruiert religiose Bildungs- und Erzie-
hungskonzepte in ihrem jeweiligen zeitgeschichtlichen Kontext. Bei-
spielsweise kann so sichtbar werden, dass die von uns sogenannte und
als selbstverstindlich hingenommene Kindheit als soziale Konstruktion
rekonstruierbar ist, die erst relativ spat in der Neuzeit aufkam.

3. Ein erfahrungsbezogener Zugang fragt nach den empirischen Bedingun-
gen religiéser Bildung, etwa wenn es um die Jugendtheologie geht und

14 K. Rahner, Grundkurs des Glaubens. Einfithrung in den Begriff des Christentums, Frei-
burg/Basel/Wien 71976, 53.
15 B. Latour, Existenzweisen, 507.

- am 14.02.2026, 19:24:18.


https://doi.org/10.14361/9783839458693-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PRASENZ IM RELIGIONSUNTERRICHT - MIT BRUNO LATOUR AN DER SEITE

damit um die Frage nach den Verstehensbedingungen von Jugendlichen
im Blick auf ihre Religiositit.'®

Allen drei Wegen ist die Grundannahme gemeinsam, dass sie die Geheimnis-
haftigkeit des Menschseins weder relativistisch auflésen noch rationalistisch
verabsolutieren kénnen und wollen. Das Geheimnis des Menschen bleibt in
seiner Beziehung zu Gott, dem Glauben, erhalten und stabilisiert zugleich die
Kontingenz, die dadurch sichtbar wird. Die Wege der religiésen Bildung zei-
gen, wie das Netz von Denken und Handeln um die Frage nach Gott gekniipft
ist. Handfest wird das nur zum Schein im Subjekt, denn dieses ist nur in Rela-
tionen zu Unbestimmtheiten zu verstehen. Deswegen ist Prisenz auch nicht
in einem ontologischen Sinn als Wesenhaftigkeit zu verstehen, sondern als
Relation zum Offenen. Die Relation, so Latour, »passiert« dem Menschen."”
»Wir gehen aus von einer fortgesetzten und gewagten Existenz — fortgesetzt,
weil gewagt — und nicht von einer Wesenheit«.'®

3. Prasenz und Unverfiigbarkeit

Im Blick auf religioses Lernen gehort das Unbekannte, das Entzogensein von
Ursprung und Ziel menschlichen Daseins und die Erkenntnis, dass die Un-
verfiigbarkeit der eigenen, menschlichen Wirklichkeit dadurch »gelassen aus-
haltbar« (Karl Rahner) ist, konstitutiv dazu.

Der Kern des christlichen Bildungsbegriffes, in dessen Rahmen religioses
Lernen zu verstehen ist, liegt im Wissen um die Unverfiigbarkeit der eigenen
Wirklichkeit. Unsere Beziehung zu dem Wissen ermoglicht es, unseren Wirk-
lichkeiten gelassen zu begegnen, sie auszuhalten und anzunehmen. Gelas-
senheit speist sich aus der Einsicht, dass das Objekt der Beziehung ungewiss
bleibt, im Latour’schen Sinne ein »Quasi-Objekt« ist.” Insofern ist der reli-
giose Zweifel konstitutiv fiir das Verstindnis christlicher Prisenz.

»Die Begrenzung aller Erkenntnis und Interpretation erlaubt den Zweifel,
verlangt ihn méglicherweise mithin auch religids. Wenn Glauben sich dem

16  F. Schweitzer, Religionspadagogik, Giitersloh 2006.

17 B. Latour, Wir sind nie modern gewesen. Versuch einer symmetrischen Anthropologie,
Frankfurt a.M. 2008, 104.

18  B.Latour, Versuch, 171.

19  B.Latour, Versuch, 148-151.

- am 14.02.2026, 19:24:18.

269


https://doi.org/10.14361/9783839458693-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

270

Matthias Gronover

Unglauben aussetzt—also der Option, anders zu glauben und dass der eige-
ne Glaube nicht angemessen sei; dass man sich nie sicher sein kann, ob man
wirklich glaubt —, entspricht man der Logik des religiosen Glaubens, der nie
vom Subjekt abhiangt und der Transzendenz, d.h. im Glaubensakt dem GCe-
heimnis Gottes Raum gibt«.2°

Mit Bezug auf Karl Rahner weist Gregor Maria Hoff darauf hin, dass der Glau-
be eine Haltung der Existenzbejahung sei und dadurch Gewissheiten ver-
handele, »die sowohl moglich als auch notwendig sind, um sich im Leben
zu orientieren«.”! Aber auch die »notwendigen« Orientierungen verdanken
sich dem kommunikativen Netzwerk aus Froher Botschaft, menschlicher Be-
gegnung und den Verheifiungen von Bildung. So bringt das Netzwerk mehr
Subjekte hervor, als dass Subjekte in diesen wirkten.

Starker Glaube hat starken Zweifel im Gepick. Man kann sich Gewisshei-
ten durch Glauben erkaufen, jedoch nicht umsonst. Man kénnte mit Ottmar
Fuchs sagen, dass Gott sich zwar umsonst gibt, Glaube aber mitunter teu-
rer Luxus ist.?* Gewissheit wird gewissermaflen erkauft, indem im Glauben
der Zweifel mitgegeben wird. In der Dichotomie von Glauben und Zweifeln
liegt die religionspadagogische Kraft, die religiése Bildungsprozesse moglich
macht. Denn Glaube und Zweifel reichen sich die Hand, gehen aber nicht in-
einander auf. Zwischen ihnen gibt es eine Differenz, die es zu bearbeiten gilt.
Insofern steht jeder Mensch, der glaubt, gleichzeitig unter Rechtfertigungs-
druck und lebt seinen Glauben unter den Bedingungen einer »epistemischen
Unsicherheit«.?

»Das gilt schon deshalb, weil sich Glaube im Modus des Vertrauens und
der Hoffnung vollzieht. Damit ist freilich auch bereits ein Schritt aus ei-
nem Theorierahmen heraus gemacht, der Glauben unter einen zu hohen
begriindungstheoretischen Rechtfertigungsdruck stellt: hinsichtlich der
Verengung von Glaubenseinstellungen auf Uberzeugung; im Blick auf em-

20  G. M. Hoff, Religionsgespenster. Versuch iiber den religiosen Schock, Leiden/Boston
2017, 66.

21 Ebd., 67.

22 Vgl. O. Fuchs, Wer’s glaubt wird selig... Wer’s nicht glaubt, kommt auch in den Himmel,
Wiirzburg 2012, 122-127.

23 D. Kraschl, Indirekte Gotteserfahrung. Ihre Natur und Bedeutung fiir die theologische
Erkenntnislehre, Freiburg 2017, 211.

- am 14.02.2026, 19:24:18.


https://doi.org/10.14361/9783839458693-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PRASENZ IM RELIGIONSUNTERRICHT - MIT BRUNO LATOUR AN DER SEITE

pirische Sinnkriterien; bezogen auf den Anspruch, glauben als wahres und

unbezweifelbares Wissen auszuweisen«.?4

Latour witrde dem Glauben Materialitit zusprechen und ihn als Akteur be-
schreiben, der christliche Existenz auch im Sinn von Prisenz »vermittelt«.2’
Das hiefde auch, den Menschen von seinen moéglichen Mittlern (Glaube, Bil-
dung, Recht, Gesundheit etc.) zu verstehen, seine Prisenz nicht von seinem
Wesen, sondern von seiner Berufung her zu begreifen. »Der Ruf oder die De-
legation oder die Sendung einer Botschaft oder eines Botschafters erlaubt es,
prisent zu bleiben, gegenwirtig, d.h. zu existieren«.2

Insofern Glaube immer etwas mit der Preisgabe des Hier und Jetzt zu tun
hat und gleichzeitig Religionslehrerinnen und -lehrer authentisch im Hier
und Jetzt wahrgenommen werden sollten, bendtigen sie gewissermaflen ein
Korsett der Entschiedenheit, das ihren Zweifel genauso transparent macht
wie ihren religiosen Glauben beheimatet. Nichts ist unbefriedigender fiir
Schiilerinnen und Schiiler, als nicht zu wissen, mit wem sie es zu tun haben.
Nichts wird Religionslehrerinnen und -lehrer mehr befriedigen, als in ihrer
Tatigkeit Wirkungen zu erzielen, im buchstiblichen Sinne Eindruck zu
machen und Geister zu bewegen. Dann passiert religiéses Lernen.

Latour hat seine Dissertation itber das hermeneutische Programm Ru-
dolf Bultmanns geschrieben, jenen Autor, der die Heilige Schrift unter dem
Gesichtspunkt von Offenbarung und Mythos studierte und ein Programm zur
Entmythologisierung entwickelte.?” Latour geht davon aus, dass soziales Mit-
einander konstitutiv auf die Unbestimmtheiten und Assoziationen angewie-
sen ist, die wiederum wechselseitige Intransparenz bewirken. Unbestimmt-
heit ist also kein Hinderungsgrund von Sozialitit, sondern erméglicht diese.
Fiir Latour ist Sozialitit und damit die unterrichtliche Wirklichkeit immer
vermittelt. Die Objekte dieser Vermittlung sind nur scheinbar rational ganz
einholbar. Sie entziehen sich ihrer rationalen Durchdringung und bleiben da-
mit gewissermaflen opak und hintergriindig, weil sie sich den Denkschemata
der ratio oder des Kollektivs entziehen.

24  G.M. Hoff, Religionsgespenster, 58.

25  B. Latour, Versuch, 107-110.

26 B Latour, Versuch, 171.

27 Vgl. L. Gertenbach/H. Laux, Zur Aktualitit von Bruno Latour. Einfithrung in sein Werk,
Wiesbaden 2019, 10-12. Vigl. auch B. Latour, Jubilieren, 16: »In der Religion gibt es wie
in der Wissenschaft Artefakte, die es sorgsam abzubauen gilt.«

- am 14.02.2026, 19:24:18.

27


https://doi.org/10.14361/9783839458693-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

272

Matthias Gronover

»Quasi-Objekte sind sehr viel sozialer, sehr viel fabrizierter, sehr viel kollek-
tiver als die>harten<Teile der Natur; aber deswegen sind sie noch lange kein
arbitrarer Gegenstand fiir eine auf sich gestellte Gesellschaft. Andererseits
sind sie sehr viel realer, nicht-menschlicher und objektiver als jene gestalt-
lose Projektionsflachen, auf welche die Gesellschaft —aus welchen Griinden
auch immer —>projiziertwerden miiite«.?®

Fiir den religionspidagogischen Diskurs dirfte die Beschreibung der Bedin-
gungen von Sozialitit hochst aufschlussreich sein, denn auf den ersten Blick
werden hier im Alltag scheinbar kleine Spalte der Transzendenz sichtbar. Da-
gegen verwahrt sich Latour ausdriicklich, vor allem die theologischen Vorstel-
lungen von Transzendenz witrden den Schemata der Verfugbarkeit folgen, ei-
nem Sprachregister, das scheinbar »Informationen iiber eine >andere« Welt«
bereithilt.?? Latour versteht Transzendenz als in der Welt gegeben. »Die Welt
ist nicht so niedrig, dafd man sie erhdhen miifite. Sie wimmelt geradezu von
Transzendenzen, man muf} ihr nicht irgendetwas hinzufiigen, um sie zu ver-
edeln«.3°

Obwohl Latour sagt, Religion »fiihr[e] nirgendwohin, sieht er in der Re-
ligion doch das Moment der Unverfiigbarkeit und Schwiche.?' Seine Vermu-
tung ist, dass es »im Zusammenhang mit Religion nicht nur um Autoritit und
Stirke, sondern auch um Erkundung, um Zégern und um Schwiche« gehe.>?

Auf allen Ebenen religionspidagogischen Tuns ist das Zégern wichtig: Als
Lehrende zogern wir, wenn es in der Halbjahreskonferenz darum geht, einem
schlechten Schiiler die Verhaltensnote 4 zu geben; oder wir zégern, den Reli-
gionsunterricht zu schnell als Transmissionsriemen fiir Bildungsplaninhalte
zu verstehen und dabei die Schiilerinnen und Schiiler aus dem Auge zu ver-
lieren. Gleichzeitig ist uns bewusst, dass es um Autoritit und Macht geht,
dass der Beruf der Religionslehrerin und des Religionslehrers nicht aus der
Rolle des Lehrerdaseins fillt, sondern in der Rolle aufgeht — auch wenn er
in bestimmten Punkten dariiber hinaus verweist. Die Macht und Autoritit
des Religionslehrers oder der Religionslehrerin ist nicht gleichzusetzen mit

28  B. Latour, Versuch, 75.

29  B. Latour,Jubilieren, 50.

30 Ebd, si1f.

31 Ebd., 50.

32 B. Latour, »Du sollst dir kein Standbild machen«— oder: wie man den Streit zwischen
Wissenschaft und Religion nicht missversteht, in: J. Miller/V. von Groddeck (Hg.),
(Un)Bestimmtheit. Praktische Problemkonstellationen, Miinchen 2013, 69-90, 69.

- am 14.02.2026, 19:24:18.


https://doi.org/10.14361/9783839458693-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PRASENZ IM RELIGIONSUNTERRICHT - MIT BRUNO LATOUR AN DER SEITE

der Macht und Autoritit der Kirche in der Gesellschaft, auch wenn im kon-
fessionellen Religionsunterricht die Macht und Autoritit immer eine Rolle
spielt (potestas als »Wiirde und Ansehen« sowie auctoritas als »Macht und Herr-
schaft«). Es ist wichtig, im Religionsunterricht Schwichen zuzulassen, sowohl
die eigene Schwiche (»Ich weifd das nicht. Gib mir Gelegenheit, das nachzu-
schlagen«) als auch — insofern der Religionsunterricht immer auch safe space
fiir Benachteiligte und/oder Auerungen persénlicher Art sein soll — Schwi-

chen der Schiilerinnen und Schiiler zuzulassen.?

4. Prasenz als Transformation

Religion werde dann real, wenn sie den Menschen transformiert und seine
Existenz in einen Modus des Gewahrseins der Transzendenzen der Welt itber-
setzt. Damit verortet Latour Religion, wo sie ganz bei sich selbst ist, ganz im
Hier und Jetzt. Eine distanzierte religiose Rede ist nach Latour nicht méglich.
Weil die Wirksamkeit religioser Rede in actu Bedingung von Religion ist, kann
es aus seiner Sicht auch keine thematischen Vergleichspunkte geben, die dem
Kriterium gerecht werden.

»Ich denke nicht, dass es moglich ist, iber Religion zu sprechen, ohne ih-
re Form der Rede, ihre >Pradikation< herauszuarbeiten. Religion ist, zumin-
destinder christlichen Tradition, in der und aus der heraus ich schreibe, eine
Form des Predigens, eine Priadikation, eine bestimmte Weise der Wahrheits-
verkiindung; aus diesem Grund muss ich an dieser Stelle auch im Schrei-
ben die Form miindlicher Rede imitieren, also von der Kanzel herab. Es geht
buchstéblich, technisch und theologisch um eine Form der Botschaft, um ei-
ne >frohe Botschaft« das, was im Griechischen euangelion genannt und im
Englischen mit gospel libersetzt wird. Ich werde daher auch nicht von Re-
ligion im Allgemeinen sprechen, als gdbe es einen universellen Bereich, ei-
nen Gegenstand oder einen Problemzusammenhang, der>Religion<genannt
werden kénnte und der es einem erlaubt, Gottheiten, Rituale und Glaubens-
vorstellungen von Papua-Neuguinea bis Mekka, von den Osterinseln bis in
den Vatikan zu vergleichen. Glaubige haben nur eine Religion, wie auch ein

33 R.Jackson, Council of Europe Policy and>Safe Space«for dialogue in Religious Education,
in: Religionspadagogische Beitrage 71 (2014).

- am 14.02.2026, 19:24:18.

273


https://doi.org/10.14361/9783839458693-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

274 Matthias Gronover

Kind nur eine Mutter hat. Es gibt keinen Punkt, von dem aus man unter-
schiedliche Religionen vergleichen und gleichzeitig auf eine religiése Art und
Weise sprechen konnte«.34

Nach Latour gibt es keine Perspektive, die von einer gelebten Religion abs-
trahieren und dennoch den Kern von Religion treffend beschreiben kann.?®
Es gibt nur die religiose Perspektive von Gliubigen, die es ermoglicht, von
Religion zu sprechen, was gleichzeitig bedeutet, die Unzulinglichkeit der re-
ligiosen Sprache zu betonen. Deshalb ist es Latour letztlich nicht méglich,
seinen Kindern zu erkliren, was er sonntags in der Messe getan hat bzw. tut.
Jeder Sprechakt objektiviert notwendigerweise, woriiber er spricht, obwohl er
gleichzeitig immer das Subjektive hervorhebt. Im Blick auf Religion scheint
die Beobachtung bedeutsam, denn in interreligiésen Lernprozessen ist es im-
mer schon die Frage gewesen, wie und ob das Allgemeine der Religion zum
Vorschein kommt bzw. tiberhaupt zum Vorschein kommen kann. Dahinter
steckt die Frage, ob es eine Wahrheit von Religion gibt, die allen Weltreligio-
nen gemeinsam ist. Religionspidagogisch und theologisch ist in dem Sinn
von einer »epistemischen Demut« auszugehen.?® Im Blick auf die Phasen in-
terreligiésen Lernens, die die Reflexion durchlief, wire zwischen der Phase
zwischen den 1970er und 1980er Jahren im Zeichen der Auslinderpidagogik
(Lernen »iiber«), der Phase der 1990er Jahre als Lernen zwischen Christen und
Muslimen (Lernen »mit«), der Phase nach dem 11. September 2001 als einer
Religionspiadagogik der religiosen Heterogenitit, Pluralitit, Dialog, Begeg-
nung ... (Lernen »durch«) und der Phase ab den Jahren 2010ff., in denen der
Islam selbst ins Zentrum riickt und zum Akteur religiésen Lernens (Lernen
»von«) wird, zu unterscheiden.?”

Die Unterscheidung von religiosem Sprechen und vom Sprechen iiber Religion
ist fundamental. Die Religionspidagogik argumentiert analog, wenn sie zwi-
schen einer Theologie iiber Jugendliche, einer Theologie mit Jugendlichen und
einer Theologie von Jugendlichen unterscheidet, um die jeweiligen Perspek-
tiven auf den Gegenstand zu verdeutlichen. Aber worin sieht Latour Wahr-
heitsbedingungen als Gelingensbedingungen religiéser Rede?

34  B.Latour, Streit, 70f.

35  B. Latour, Jubilieren, 197-202.

36  K.von Stosch, Komparative Theologie als Wegweiser in der Welt der Religionen, Pader-
born u.a. 2012.

37  F Schweitzer, Interreligiose Bildung. Religiose Vielfalt als religionspadagogische Her-
ausforderung und Chance, Gutersloh 2014.

- am 14.02.2026, 19:24:18.


https://doi.org/10.14361/9783839458693-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PRASENZ IM RELIGIONSUNTERRICHT - MIT BRUNO LATOUR AN DER SEITE

Prisenz ist Sendung - fiir Latour geht es um die Transformation der Spre-

chenden statt den Transport von Informationen. Mit der Transformation ge-

winnt der Mensch durch Kommunikation eine neue Form:

»Eine Form, die so empfindlich ist fiir den Klang, mit dem sie geduflert wird,
dass sie ganz abrupt umschlagen kann, durch eine entscheidende Krise, von
Entfernung in Nahe —und zurtck in Entfremdung —, von Abwesenheit in Di-
stanz und wieder zuriick. Von dieser Form des Sprechens méchte ich behaup-
ten, dass sie re-prasentiert, in einer der vielen woértlichen Bedeutungen: Sie
vergegenwartigt aufs Neue, was es heifdt, in dem, was man sagt, prasent zu

Sein«,38

Das hief3e fir religiose Lernprozesse und fiir Religionslehrerinnen und -leh-

rer, Prisenz zu zeigen, indem sie ernst nehmen, was Schiilerinnen und Schii-

ler sagen, und sich um Verstindnis bemithen, was sie meinen, wenn sie spre-

chen. Dabei miissen sie mit ihnen die sich verindernde Dynamik erfassen,

die mit dem Reden iiber Religion und dem religiésen Reden einhergeht. Die
performanzorientierten Ansitze der Religionsdidaktik haben das dhnlich re-
flektiert. Es geht bei Latour, wie bei der Performanz, um die Verwandlung

vermeintlichen Kénnens in echte Prisenz:

»Religitses Sprechen zeichnet sich jedoch wirklich durch einen Vertrauens-
bruch aus. Dabei handelt es sich jedoch nicht um einen akrobatischen sal-
to mortale, um es mit noch waghalsigeren und riskanteren Mittel[n] noch
besser als die Referenz zu machen: Jawohl, es ist ein Purzelbaum, aber mit
dem Ziel, in Richtung Cegenwart und Nahe zu springen und zu tanzen: um
die Aufmerksamkeit vom Gleichgiiltigen und Gewohnten wegzulenken, um
sich vorzubereiten, von der Prasenz ergriffen zu werden, die den normalen,
gewohnten Zeitlauf bricht. Wissen ist nicht der direkte Zugriff auf das Kla-
re, Sichtbare und Bestimmte, sondern ein aufiergewdhnliches Wagnis, kom-
plex, und das Vertrauen in die Ketten ineinander verschachtelter Transfor-
mationen von Dokumenten, die durch viele verschiedene Formen der Prii-
fung zu zwei neuen sic? Formen?von Visionen fiithren, die uns dazu zwingen,
mit unseren Intuitionen und unseren alltaglichen Vorurteilen zu brechen.
Glaube ist schlicht immateriell fiir jeglichen religiésen Sprechakt; wissen ist

38
39

B. Latour, Streit, 73.
B. Dressler, Performativer Religionsunterricht, evangelisch, in: WiRelex (2015), https://
www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017 [zuletzt aufgerufen am 29.10.2019].

- am 14.02.2026, 19:24:18.

275


https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://doi.org/10.14361/9783839458693-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017

276

Matthias Gronover

kein akkurater Weg, um wissenschaftliche Aktivitat zu charakterisieren. Wir
bewegen uns vielleicht ein Stlck vorwarts, wenn wir Vertrauen als eine Be-
wegung bezeichnen, die uns zum Nahen und zum Prasenten bringt und das
Wort Glaube fiir die nétige Mischung aus Vertrauen und Zuriickhaltung be-
wahren, die wir brauchen, um all die Dinge einzuschitzen, die wir nicht di-

rekt sehen kdnnen«.4°

Was Bruno Latour in seiner Argumentation hervorhebrt, ist, dass es das Abso-
lute der Religion — den einen Gott, die eine Wahrheit, das eine Bild, das sein
Antlitz zeigt — nicht fiir sich gibt, sondern immer nur im Kontext seiner Be-
schreibungen und als Beschreibungen. Deswegen ist Religionsunterricht auch
nicht Unterricht im und zum Glauben, sondern Unterricht zur religiésen und
ethischen Urteilskompetenz — er entbindet nicht vom eigenen Denken und
Sprechen im Horizont der Frage nach Gott, sondern findet genau darin sein
Ziel.

5. Schluss

Die hier aufgezeigte, komplexe soziotheologische Gemengelage zeigt, dass
die Unverfugbarkeit der Prisenz sozial- und religionsproduktiv ist und damit
bildungstheoretisch sowie religionspiadagogisch hoch bedeutsam ist. Lern-
theoretische Begriindungen des Religionsunterrichts betonen zumeist die ho-
he Bedeutung thematischer Setzungen. Gesellschaftstheoretische Argumen-
tationen betonen die Notwendigkeit, Religion nicht als Grenzphinomen zu
bezeichnen, sondern die zentrale Rolle von Religion fiir die Gesellschaft her-
vorzuheben. Mit Niklas Luhmann konnte man deswegen formulieren, dass
Religion notwendig fiir die Gesellschaft ist und der Religionsunterricht des-
wegen einen wichtigen Beitrag fiir das gesamtgesellschaftliche Gefiige und
sein Gelingen leistet.**

Der konfessionelle Religionsunterricht ist in seinem Selbstverstindnis
normativ gebunden. Dazu gehért, dass er die Frage nach Gott wachhalten
und die Schiilerinnen und Schiiler religios urteilsfihig und miindig machen
soll. Das Bekenntnis zur Kirche ist im Horizont seines spezifischen »Ange-
bots von Subjektivitit« zu betrachten, das die Existenz der Schillerinnen und

40  B. Latour, Streit, 88.
41 N.Luhmann, Die Religion der Gesellschaft, Frankfurt a.M. 2002.

- am 14.02.2026, 19:24:18.


https://doi.org/10.14361/9783839458693-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PRASENZ IM RELIGIONSUNTERRICHT - MIT BRUNO LATOUR AN DER SEITE

Schiller als Berufung begreift. Das Angebot trifft nach Latour nie den Kern
dessen, was Religionsunterricht ausmachen kann.

Was trigt der Ansatz Latours fur den Religionsunterricht aus? Viele
liebgewonnenen religionspidagogischen Gewissheiten werden durch Latour
»verfliissigt«.** Im Zuge der religionspidagogischen Unterrichtsforschung
wird genauestens untersucht, wie didaktische Operationalisierungen gelin-
gen konnen und Schulzeit in echte Lernzeit zu iibersetzen ist. Latour zeigt,
dass das Moment des Zégerns konstitutiv zum Verstindnis von Religion
gehort. Eine Didaktik des Zoégerns wiirde die Inkommensurabilititen der
biblischen Sprache als religionsdidaktisch produktives Element auffassen
und nicht damit zufrieden sein, dass scheinbar alle im Unterrichtsraum
verstanden haben, worum es ging. Zum Zweiten konnte Religionsunterricht
als Raum des Zdgerns wieder echte Ubersetzungsarbeit leisten, die auch die
Lehrpersonen zu verrichten hitten. Denn wo »Religion zu nichts fihrt« (La-
tour), hat sie auch keine fertigen Antworten aufderhalb der eigenen Existenz
parat. Ubersetzen und Zdgern wiirden die Prisenz im Religionsunterricht
konturieren, weil sich die Anwesenden dort wiederfinden und so wechselsei-
tig zur Quelle und Grundlage ihres religiésen Lernens werden. »Man muf3
begreifen, dafy man von >Alteritit< oder »Andersheit« nur in bezug auf einen

gemeinsam gesetzten Fonds sprechen kann«.*?

Literatur

Altmeyer, S., Vom Eigenleben der Dinge. Der religionsdidaktische Konstruk-
tivismus quer gelesen mit Bruno Latour, in: ZPT 66/4 (2014), 349-357.
Dirschl, E., Grundriss theologischer Anthropologie. Die Entschiedenheit des

Menschen angesichts des Anderen, Regensburg 2006.
Dressler, B., Performativer Religionsunterricht, evangelisch, in: WiReLex
(2015), https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017 [29.10.2019].
Fuchs, O., Wer’s glaubt wird selig... Wer’s nicht glaubt, kommt auch in den
Himmel, Wiirzburg 2012, 122-127.

42 M. Schiissler, Mit Gott neu beginnen: die Zeitdimension von Theologie und Kirche in
ereignisbasierter Gesellschaft, Stuttgart 2013.

43 B.Latour/F.Jullien, Das neue Gemeinsame. Andersheit, Ungedachtes und Universalisie-
rendes in den Kulturen, in: Lettre international 80/1 (2008), 63-65, 63.

- am 14.02.2026, 19:24:18.

277


https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://doi.org/10.14361/9783839458693-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100017

278

Matthias Gronover

Gertenbach, L./ Laux, H., Zur Aktualitit von Bruno Latour. Einfithrung in sein
Werk, Wiesbaden 2019.

Hoff, G. M., Religionsgespenster. Versuch iiber den religiésen Schock, Lei-
den/Boston 2017.

Jackson, R., Council of Europe Policy and »Safe Space« for dialogue in Reli-
gious Education, in: Religionspidagogische Beitrige 71 (2014), 111-119.
Klieme, E./Avenarius, H./Blum W. u.a., Zur Entwicklung nationaler Bil-

dungsstandards: eine Expertise, Bonn 2003.

Kraschl, D., Indirekte Gotteserfahrung. Ihre Natur und Bedeutung fiir die
theologische Erkenntnislehre, Freiburg i.Br. 2017.

Latour, B., »Du sollst dir kein Standbild machen« — oder: wie man den
Streit zwischen Wissenschaft und Religion nicht missversteht, in: Milller,
J./Groddeck, V. von (Hg.), (Un)Bestimmtheit. Praktische Problemkonstel-
lationen, Miinchen 2013, 69-90.

Latour, B., Eine Soziologie ohne Objekt? Anmerkungen zur Interobjektivitit,
in: Berliner Journal fiir Soziologie 11/2 (2001), 237-252.

—, Existenzweisen. Eine Anthropologie der Modernen, Frankfurt a.M. 2018.

—, Jubilieren. Uber religiése Rede, Frankfurt a.M. 2011.

—, Wir sind nie modern gewesen. Versuch einer symmetrischen Anthropolo-
gie, Frankfurt a.M. 2008.

Latour, B./Jullien, F., Das neue Gemeinsame. Andersheit, Ungedachtes und
Universalisierendes in den Kulturen, in: Lettre international 80/1 (2008),
63-65.

Luhmann, N., Die Religion der Gesellschaft, Frankfurt a.M. 2002.

Meister Eckhart, Die deutschen und lateinischen Werke, Bd. 5, hg. von Quint,
J., Stuttgart 1963.

Rahner, K., Grundkurs des Glaubens. Einfithrung in den Begriff des Chris-
tentums, Freiburg i.Br./Basel/Wien 71976.

Riegel U./Gronover, M./Nowack, R., Theorie in Empirie {ibersetzen. Die Her-
ausforderungen der Konstruktion empirischer Instrumente am Beispiel
der Bewiltigung religioser Vielfalt im Kontext der Berufsschule, in: Hauf3-
mann, W./Roth, A./Schwarz, S. u.a. (Hg.), EIN-FACH UBERSETZEN.
Theologie und Religionspidagogik in der Offentlichkeit und fiir die Of-
fentlichkeit, Stuttgart 2019, 165-174.

Schiissler, M., Mit Gott neu beginnen: die Zeitdimension von Theologie und
Kirche in ereignisbasierter Gesellschaft, Stuttgart 2013.

Schweitzer, F., Interreligiose Bildung. Religi6se Vielfalt als religionspidago-
gische Herausforderung und Chance, Giitersloh 2014.

- am 14.02.2026, 19:24:18.


https://doi.org/10.14361/9783839458693-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PRASENZ IM RELIGIONSUNTERRICHT - MIT BRUNO LATOUR AN DER SEITE

—, Religionspddagogik, Giitersloh 2006.

Stosch, K. von, Komparative Theologie als Wegweiser in der Welt der Religio-
nen, Paderborn u.a. 2012.

Zenger, E., Gottes Bogen in den Wolken, Stuttgart 1983.

Zierer, K., Auf die Qualitit des Unterrichts kommt es an, in: Frankfurter All-
gemeine Zeitung vom 20.12.2013, 296.

Zimbardo, P. G., Psychologie, Berlin >1992..

- am 14.02.2026, 19:24:18.

279


https://doi.org/10.14361/9783839458693-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 14.02.2026, 19:24:18.


https://doi.org/10.14361/9783839458693-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

