Wert und Werthaltungsbegriindung
Zur Vereinbarkeit von moralischen, 6konomischen,

rechtlichen und medizinischen Werten

Giinter Fréhlich

Die Rede von Werten ist weitgehend heterogen. Je nach Sachzusam-
menhang verstehen wir darunter offenbar etwas Verschiedenes. In
der Frage nach Zuteilungskriterien im Gesundheitssystem wollen
wir aber die unterschiedlichen Bewertungsfaktoren medizinisch,
rechtlich, o6konomisch und moralisch aufeinander beziehen. Es
macht daher Sinn, zuerst danach zu fragen, was Werte tiberhaupt
sind, oder wie solche innerhalb der verschiedenen Bereiche der Be-
griffsverwendung verstanden werden, um im Anschluss daran das
Problem der Vielfalt ethischer Begriindungstypen zu beleuchten,
die sich in der philosophischen Tradition herausgebildet haben,
sich aber auch — unterschiedlich gesittigt — in Alltagswerthaltun-
gen oder in politischen Konzeptionen auffinden lassen. Ein solches
Vorgehen impliziert die Behauptung, dass sich letztlich auch me-
dizinische, rechtliche oder 6konomische Bewertungen ethisch aus-
weisen lassen miissen. Im anderen Fall konnten wir aber gar keine
Vergleichskriterien feststellen, welche es erméglichen, die Bewer-
tungssachlagen aufeinander zu beziehen.

Dass wir Zustinde, Vorgehensweisen, Zuteilungskriterien usf.
iiberhaupt bewerten, liegt, so die These dieses Beitrages, an Wert-
haltungen von Personen. In Bezug auf das Gesundheitssystem be-
steht das ethisch entscheidende Kriterium im Wohl und Willen des
Patienten sowie in seiner wohlverstandenen, d.h. durch ihn selbst

14.02.2026, 13:47:38. op



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422908.195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Giinter Frohlich

definierten und bewerteten Lebensqualitit. Es handelt sich dabei
um Wertorientierungen, die offensichtlich in den derzeitigen Dis-
kussionen im Gesundheitswesen keine Rolle spielen, weil diese von
medizinischen, rechtlichen und vor allem okonomischen Bewer-
tungen dominiert werden. Zwar fithren die an der Diskussion Betei-
ligten (z.B. Vertreter der politischen Parteien, von Arzteverbinden,
von Versicherungen) die Patientenselbstbestimmung sowie dessen
Wohl stindig im Munde, tatsichlich aber findet der Patient in der
politischen Auseinandersetzung tiber die medizinische Versorgung
keine ausreichende Beriicksichtigung,' und das, obwohl die Rechts-
lage durch die Selbstbestimmungsrechte des Grundgesetzes und
die entsprechenden richterlichen Entscheidungen dies eindeutig
fordern (vgl. Frohlich 2012a). Zugegebenermaflen mag in der ein-
zelnen Beziehung von Arzt und Patient eine Orientierung an den
Bediirfnissen und Wiinschen des Patienten mitunter einmal vor-
kommen; das ist dann aber eher zufillig bzw. findet statt, weil die
Behandelnden sich einem traditionellen Fiirsorgeethos verpflichtet
fuhlen, das unter modernen Gesichtspunkten zuweilen auch die
Wiinsche des Patienten beriicksichtigt, um so einem zu einseitigen
Paternalismus zu entgehen, der das vermeintliche Wohl des Patien-
ten iiber seinen Willen stellt.

1. Die FRAGE NACH DEM WERT

Was ein »Wert« ist, kann niemand exakt sagen (vgl. Schonrich
2008, S. 97; vgl. Kutschera 2010, S. uff,; vgl. Tappolet 2009, S. 459;
vgl. fiir das Folgende auch Frohlich 2011, S. 17£., 21ff.). Die ontologi-
sche Bestimmung davon, was Werte sind, wird immer umstritten

1 | Der Patient erscheint sozusagen nur noch als Empfanger von Gesund-
heitsleistungen. Zwar gibt es in den einschldgigen Gremien durchaus Pa-
tientenvertreter, diese haben aber eine &uferst schwache Stellung. Die
Interessen der beteiligten Parteien sind in den allermeisten Féllen mit den
Interessen der Patienten unvereinbar.

14.02.2026, 13:47:36. Op



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422908.195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wert und Werthaltungsbegriindung

bleiben. Die Rede von Werten ist zudem auch noch extrem kon-
trovers. Offenbar aber ist, dass, um von Werten zu sprechen, ein
Subjekt vorausgesetzt werden muss (vgl. Higli et al. 2004, S. 557,
599ft,; vgl. Kuhn 1975, S. 345). Das heifst aber nicht, dass das, was
einen Wert ausmacht, nur davon abhingt, was das Subjekt sich
darunter vorstellt oder konstruiert, also sozusagen ohne objektive
Auflenhalte. Vielmehr sind mit Subjekten nur die Bedingungen ge-
setzt, bestimmte Aspekte der Welt werthaft zu betrachten, um dann
»Werte« in den Umgebungen menschlichen Handelns auch zu
entdecken. Damit wiirde sich die Rede von Werten auf bestimmte
Eigenschaften von Objekten richten, die selbst in einem bestimm-
ten Sinn fiir objektiv gehalten werden kénnen.?

Nun sind so genannte Subjekte selbst schon komplexe Gebilde,
die einen Willen und Bediirfnisse haben bzw. die zum Handeln
getrieben werden. Deswegen entwerfen Subjekte Ziel- und Zweck-
setzungen, die sie in hoherwertige oder niedrigerwertige einteilen.
Fiir die Neuzeit stammt der Begriff des Werts aus der Okonomie.
Adam Smith bestimmte einen Tauschwert, wenn der Besitz eines
Guts gegen den Besitz eines anderen Guts eingetauscht werden
kann, und einen Gebrauchswert, der in der Niitzlichkeit einer Sa-
che liegt (vgl. Smith 2001, S. 27). Immanuel Kant nimmt einen ab-
soluten Wert an, der nicht, wie der Preis, austauschbar ist und Her-
mann Lotze (im Ubrigen ein Arzt) setzt im 19. Jahrhundert bereits
ein Gefiihl fiir Werte an (vgl. Lotze 1896, S. 2775 sowie Lotze 1905,
S. 314). Lotze meinte aber auch, dass Werte nicht nur danach be-
urteilt werden kénnen, wie diese in uns entstehen, sondern dass wir

2 | Hermann Lotze bindet den »Wert« fast vollstdndig an das Fihlen von
Subjekten, obwohl er umgekehrt versucht, eine »allgemeine Giltigkeit der
Wertungen zu sichern« (Hiigli et al. 2004, S. 559). Ahnlich argumentiert
heute Franz von Kutschera, nach dem wir von der »Objektivitat von Werttat-
sachen«nicht absehen kénnen. In Frage steht die Deutung dieses Befunds:
Sind Werte nur subjektive Praferenzen oder kommtihnen selbst Objektivitat
zu (vgl. Kutschera 2010, S. 19f.)? Zum Objektivitdtscharakter von Werten
vgl. auch Harth 2008, S. 24.

14.02.2026, 13:47:38. op

197


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422908.195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Giinter Frohlich

auch fragen miissen, was sie sind (vgl. Lotze 1912, S. 612, 615). Das
ist weiterhin fiir ihn eine moralphilosophische Frage. Unter diesen
Voraussetzungen hat sich der Begriff des Werts weit verzweigt.

Nach Franz von Kutschera miissen wir zuerst zwischen »klas-
sifikatorischen« (wie niitzlich — nutzlos), »komparativen« (wertvol-
ler oder ebenso wertvoll) und »metrischen« (die in Zahlen ausge-
driickten Nutzwerte) Wertbegriffen unterscheiden. Daneben gibt
es Werte fiir verschiedene Bereiche wie Ethik, Asthetik, Sport oder
Wissenschaft. Werte, wie z.B. »gut«, kénnen sich als Pradikate aber
auch auf einen rein deskriptiven Sinn beziehen: Indem wir z.B. von
einer Sache sagen, diese sei gut, meinen wir, dass sie die Bedingun-
gen, die wir von ihr erwarten, erfullt. Ein gutes Messer ist eines,
das schneidet, sonst kénnen wir es nicht seinem Gebrauch gemif
benutzen. Dass ein gutes Messer einen Funktionswert hat und dass
ein gutes Messer scharf ist, sind unterschiedliche Aspekte. Aller-
dings konnen sich solche deskriptiven Pridikate mit wertenden mi-
schen. Das ist bei moralischen oder dsthetischen Aussagen hiufig
der Fall (vgl. Kutschera 2010, S. 12-15).

Nach Helmut Kuhn sieht man dem Wertbegriff »seine Herkunft
aus dem Bereich der Wirtschaft« (Kuhn 1975, S. 343) an. Im Grunde
rezipiert die Wertphilosophie im ausgehenden 19. Jahrhundert aber
schon Traditionen aus der Antike (vgl. Galewicz 1990). Auch wenn
mit der Okonomie ein bestimmter Wertbegriff aufkommt (vgl.
Hugli et al. 2004, S. 556; Lichtblau 2004, S. 586), sind die meisten
Begriffe der Okonomie philosophischen Ursprungs (vgl. Vossen-
kuhl 2006, S. 300f.; vgl. Hemel 2007). Schon Aristoteles diskutiert
in seiner Nikomachischen Ethik Preisbindung und gerechten Tausch
(vgl. Aristoteles NE V, 8). Auch dem Begrift des 6konomischen
Tauschs liegt eine Theorie der Gerechtigkeit zugrunde, nach der
es notwendig wird, das »Selbstverstindnis des Lebens {iberhaupt«
(Kuhn 1975, S. 350) zu kliren und eine allgemeine Theorie des Gu-
ten zu entwickeln (vgl. ebd., S. 354-358). Der dkonomische Wert
als Preisidquivalent ist ein Spezialfall allgemeiner philosophischer
Begriffsbildungen. Ich nehme mit Peter Ulrich an, dass es keine

14.02.2026, 13:47:38. op



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422908.195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wert und Werthaltungsbegriindung

»wertfreie 6konomische Theorie« geben kann.® Dann besteht mit
Max Weber aber die Verpflichtung einer Wissenschaft, ihre Wert-
haltungen zu explizieren (vgl. Weber 1968). Das gilt fiir das Recht
genauso wie fiir die Medizin, in den Grundlagen wie in den An-
wendungen.

Eine weitere Differenzierung ergibt sich, wenn wir fragen, was
wir bewerten: die Dinge, die Ziele (die antizipierten oder die tatséich-
lichen Folgen), die Mittel,* die Prinzipien, den Willen, die zentralen
Motivationen, die Haltungen, die Begriindungen der Handlung,
das Verfahren zum Handlungsentwurf oder allgemein die Wert-
haltungen.® Dadurch und durch die méglichen Vermischungen
von Wertpridikaten in ihren Klassen der Moral, der Medizin, des
Rechts und der Okonomie sowie in ihren deskriptiven und norma-
tiven Dimensionen wird jede Einzelfallentscheidung im klinischen
Kontext auch immer moralisch hoch komplex. Neue therapeutische
Moglichkeiten, v.a. zur Lebensverlingerung, werden also nicht nur
in technisch-medizinischer Sicht immer komplizierter, sondern sie
bedingen gleichermaflen neue Uniibersichtlichkeiten der ethischen
Bewertung. Dies ist nicht zuletzt deshalb der Fall, weil auch die Mo-
ral ihre Entwicklung hat, die sich jeweils in den Handlungssubjek-
tiven absittigen muss, was dazu fithrt, dass unsere moralischen In-
tuitionen dem rasanten technischen Fortschritt hinterher hinken.

3 | Nach Peter Ulrich enthélt die Okonomie ein normatives Programm, das
sich »aspektbezogen als allgemeine Theorie menschlichen Verhaltens so-
wie der gesellschaftlichen Institutionen schlechthin« (Ulrich 2002, S. 1)
versteht. Der Grundwert der heutigen Wirtschaftstheorie liegt nach Ulrich
im Prinzip der Gewinnmaximierung.

4 | Vgl. zum »Ethos der Mittel« Fréhlich und Rogler 2005, S. 7f.

5 | Manfred Harth z.B. fasst Werte als »Informationen« auf: »Ethische Wahr-
heitist stabile Rechtfertigbarkeit vor dem Hintergrund bestimmter invariab-
ler ethischer Informationen, d.h. bestimmter ethischer Prinzipien, Wertvor-
stellungen oder moralischer Empfindungen, die eine Person, Gemeinschaft
oder Kultur zu einem bestimmten Zeitpunkt vertritt bzw. hat« (Harth 2008,
S. 169f,; vgl. auch ebd., S. 171, 177ff., 205ff.).

14.02.2026, 13:47:38. op

199


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422908.195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

200

Giinter Frohlich

Ethik als »reflexives Nachdenken iiber das Gute« (vgl. Froh-
lich 20006) hat freilich eine Orientierungsfunktion zu leisten, die
komplexititsreduzierend fiir das Handeln sein soll.® Dieser Um-
stand kann nicht gegen die Ethik verwendet werden, indem gesagt
wird, dass ethische Uberlegungen iiber das richtige Handeln die
Entscheidungsspielriume so verengen, dass situationsbezogen gar
nicht mehr geurteilt werden kénne.” Wir kénnen also nicht beides
haben, eine begriindete und bestimmende Orientierung, die uns
Handlungsregeln fiir umgrenzte Fallsituationen angibt, und die
totale Handlungsoffenheit, die sich zuletzt bei Einzelfallentschei-
dungen nicht mehr rechtfertigen lassen wird. Die Anwendung von
ethischen Maf3stiben schrinkt die Optionen des Handelns zwangs-
laufig ein, das ist aber gerade ihr Sinn. Wie diese inhaltlich ausse-
hen, ist damit aber noch nicht festgelegt.

Eine letzte, auf Aristoteles zuriickgehende Unterscheidung
kann uns ein weiteres Problem erhellen: »Ethik« ist per definitionem
Nachdenken des einzelnen {iber seine Handlungen (vgl. Frohlich
2000). Den 6ffentlichen Sektor bezeichnet Aristoteles als »Politik«.
Der Begriff ist erheblich weiter zu verstehen, als wir das heute ibli-
cherweise tun. Die Klammer zwischen den beiden Handlungsarten
ist aber wieder der einzelne, nur der Bezug der betroffenen Situa-
tionsumstinde, auf Privates (»idiotisch«) oder Offentliches (»poli-
tisch«) ist ein anderer. Auch 6ffentliches Handeln vollzieht sich in
Handlungen von Einzelsubjekten. Ebenso sind von solchen Ent-
scheidungen nicht »Gruppen« betroffen, sondern wiederum immer

6 | Das hat auf begrifflicher Ebene natirlich zur Folge, dass die Reflexion
Uiber das Gute hohere Komplexitatsgrade annimmt. Die Vermittlung zwi-
schen den komplexen begriindungstheoretischen Strukturen der Ethik und
der Alltagswelt ist umgekehrt ebenso eine Aufgabe der Ethik.

7 | Dies geschieht implizit teilweise zum Beispiel in der Kritik an Bewer-
tungsinstrumenten zur Evaluation von Gesundheitsleistungen, wenn gesagt
wird, dass sie dem Einzelfall nicht geniigen. Vgl. auch die Dimension 10 im
Beitrag von Dengler und Fangerau zu den Pramissen von gesundheitséko-
nomischen Bewertungsverfahren.

14.02.2026, 13:47:38. op



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422908.195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wert und Werthaltungsbegriindung

konkrete und einzelne Personen. Dass wir diese in beliebiger Weise
zu Gruppen, Kohorten, Klassen oder was sonst zusammenfassen
koénnen, um statistische Evaluationen zu gewinnen oder Fallpau-
schalen zu generieren, indert daran naheliegenderweise nichts.?
Jede therapeutische Intervention richtet sich zuletzt immer auf den
einzelnen, betroffenen Patienten.

Der Begriff des Werts, als Objekt gemeinsam gefillter Wert-
urteile (auf derselben Ebene!), tiberbriickt, wie ich behaupten méch-
te, dieses Bezugsproblem des Offentlichen — und das unabhingig
davon, wie der einzelne sein Werturteil begriindet.® Die Zielorien-
tierung offentlichen Handelns von einzelnen Individuen, sei es
auf das groftmogliche Wohlergehen, auf Rechtssicherheit, auf den
Standard der Medizin lege artis, auf das Klima im Team oder den
sozialen Frieden, auf Gerechtigkeit, darauf, jedem, das ihm Zukom-
mende zu gewihren, auf das Arzt-Patienten-Verhiltnis usf., beruht
vollstindig auf solchen gemeinsamen Werthaltungen, die freilich
faktisch durch das Moment der politischen Durchsetzungsfihig-
keit in ihrer inhaltlichen Ausrichtung verschoben werden kénnen.”
Das lisst sich immer dann beobachten, wenn auch nach langer
und abwigender, 6ffentlicher Diskussion Mafnahmen beschlossen
werden, welche zuletzt nicht die erhoffte Wirkung zeigen. Sollte
sich die zunehmende, zahlenbasiert-6konomische Ausrichtung im
Gesundheitswesen als inaddquat fiir die sachliche Einholung der
Patientenbediirfnisse erweisen lassen, wird die ausschlieflliche An-

8 | Mit dieser Kritik sei ausdriicklich auch nichts iiber den Sinn solcher Zu-
sammenstellungen gesagt.

9 | Das setzt freilich voraus, dass der einzelne sich auch ein Werturteil bil-
det, und dass er das als solches expliziert. Eine auf diesem Umstand auf-
bauende Theorie der Ethikberatung im klinischen Kontext wird derzeit vom
Verfasser entwickelt und soll 2013 erscheinen. Einige Grundiiberlegungen
hierfiir finden sich in Fréhlich 2012c.

10 | Carmen Kaminski will dagegen in pragmatischen Diskursen festle-
gen, was Offentlich zu gelten hat; die oberste Norm ist dabei die »politische
Durchsetzbarkeit« (vgl. Kaminski 2005; vgl. hierzu auch Frohlich 2009).

14.02.2026, 13:47:38. op

201


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422908.195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

202

Giinter Frohlich

wendung 6konomischer Methoden zwangsldufig solche Fehlsteue-
rungen generieren.

Eine Rekonstruktion der unterschiedenen Wertzuordnungen
und die klare Differenzierung ihres jeweiligen Sachgehalts ist die
notwendige Voraussetzung, die verschiedenen relevanten Werte
und die vorgebrachten Werthaltungen in einer Entscheidungssitua-
tion aufeinander zu beziehen und zu gewichten, um daraus ein be-
griindetes Urteil abzuleiten. Die Handlungsorientierung ist damit
noch nicht vorgeprigt, denn angesichts der Komplexitit von Wert-
verteilungen ist es jederzeit moglich, in Bezug auf die Situation, die
Ziele oder die zu ergreifenden Mittel diese umzugewichten, um
dadurch zu neuen Handlungsalternativen zu kommen. Jede Diffe-
renzierung auf einer solchen Grundlage wird immer sehr schnell
einsichtig machen, auf welcher Ebene und wie Werte miteinander
konfligieren. Dem Verfahren liegt letztlich noch ein Retorsionspro-
blem zugrunde, indem die Gewichtung der Handlungsoptionen
freilich wieder auf Werthaltungen fundiert ist. Diese werden aber
erst aufgrund einer Evaluation und einer Analyse der Fundierungs-
und Konsequenzzusammenhinge der unterschiedlichen beteilig-
ten Werthaltungstypen sichtbar. Nach der Analyse kénnen diese
dann allerdings als solche expliziert und diskutiert werden, woraus
sich in der Folge auch neue Losungswege, die fuir alle Beteiligten
und Betroffenen gangbar sind, 6ffnen diirften.

2. WERTHALTUNGEN UND ETHISCHE
BEGRUNDUNGSTYPEN

Nach einer klassischen Einteilung werden Wertbegriindungstypen
vielfach nach einer tugendbasierten, einer deontologischen und
einer konsequentialistischen Ethik differenziert.! So sinnvoll eine

11 | Vgl. zum Beispiel auch die von Dengler und Fangerau in ihrem Bei-
trag zu den Pramissen gesundheitsbkonomischer Bewertungsverfahren
beschriebene Dimension 10 »Einengung von Entscheidungsspielrdumens,

14.02.2026, 13:47:38. op



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422908.195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wert und Werthaltungsbegriindung

solche Klassifizierung der Ubersicht halber ist, und so sehr diese in
der Literatur und in den Bewertungsmafstiben zur Zuteilung von
Gesundheitsleistungen rezipiert wird, so bestehen dabei nicht un-
erhebliche, und zum Teil auch ungesehene Probleme, die vielfach
zu Missverstindnissen und Schwierigkeiten fithren.'

Es scheint dabei durchaus korrekt zu sein — wie der Beitrag von
Dengler und Fangerau in diesem Band belegt —, dass die derzeit zu-
grunde gelegten Mafistibe der Gesundheitsleistungszuteilung aus

wenn hierin kritischer Hinsicht betont wird, dass konsequentialistische An-
sétze unzureichend oder gar nicht auf Individuen oder konkret gegebene
Situationen bezogen werden kénnen.

12 | Das Argument, die Philosophie kdnne in Diskursen der 6ffentlichen
Moral nicht mitreden, weil den Philosophen sowohl die Kompetenz fiir die
einzelnen Bereiche als auch fiir die Komplexitat der Sachlagen abgeht (vgl.
Kaminski 2005), ist meines Erachtens nicht stichhaltig (vgl. Frohlich 2009).
Wenn es um moralische Orientierung geht und dahingehend um eine ethi-
sche Expertise, so gehort das freilich in den Bereich der Philosophie. Dabei
ist das Vorurteil abzulegen, eine ethische Analyse wiirde zweifelsfrei fest-
stellen, worin das richtige Handeln liegt, die Vorstellung also, dass durch
die Moralphilosophie Losungen generiert werden, an die der Handelnde
sich zu halten hat. Wichtig istin diesem Zusammenhang auch der Umstand,
dass Werthaltungen, auch wenn diese 6ffentlichkeitswirksam werden, nicht
einfach der modernen Welt entspringen. Diese gehen vielmehr aus der phi-
losophischen Tradition und der allgemeinen Ideengeschichte hervor, und
schlagen sich dann in unterschiedlichen Verzweigungen in den Werthaltun-
gen der offentlichen Akteure und ihren politischen Beobachtern (Biirger,
Journalisten, Wissenschaftler) nieder. Trotz der 6ffentlichen Relevanz der
Entscheidungen werden solche von einzelnen Personen getroffen und zum
Teil auch verantwortet. Die Komplexitdt der modernen Institutionen spielt
freilich fiir die Personenverhéltnisse und der in diesen vernetzten Akteu-
ren eine Rolle, sodass weitreichende 6ffentlich wirksame Entscheidungen
sicher nicht allein von Einzelpersonen getroffen werden. Aber dieses Prob-
lem entsteht schon auf der Ebene relativ liberschaubarer Teams wie z.B. auf
einer klinischen Station.

14.02.2026, 13:47:38. op

203


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422908.195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

204

Giinter Frohlich

einem bestimmten Typ konsequentialistischer Spielart resultieren,
die sich unter einer 6konomischen Rigide zusitzlich verkiirzt, in-
dem fast ausschlieRlich monetire Werte beriicksichtigt werden.!?
Dabei enthilt die Fokussierung des Beitrags zu den Primissen
gesundheitsokonomischer Bewertungssysteme bei der Ermittlung
der Bewertungsdimensionen, was unser Problem angeht, drei Be-
urteilungstendenzen: Erstens, dass diese konsequentialistisch-mo-
netire Einseitigkeit nicht durch deontologische Programme, son-
dern durch tugendethische Ansitze im Anschluss an Aristoteles zu
beheben sind; zweitens, dass eine individualethische Ausrichtung,
vor allem am Arzt-Patienten-Verhiltnis, die rein monetir basierte
Folgenabschitzung von Zuteilungsprinzipien am Mafistab der Be-
trachtung des Gesundheitssystems, von den Durchschnittskosten
und der Verteilung bestimmter Indikationen innerhalb der Bevol-
kerung verhindern wiirde; und drittens, dass einzelne Werte durch
verschiedene Begriindungstypen fundiert werden miissen, also z.B.
die Selbstbestimmung des Patienten durch die deontologische Ethik
oder das Arzt-Patienten-Verhiltnis durch den tugendethischen An-
satz.

Strategisch (das heifit ja der Einfachheit halber) soll hier so vor-
gegangen werden, dass im Rekurs auf die drei moralbegriindungs-
theoretischen Tendenzen der konsequentialistische Ansatz ver-
teidigt, der deontologische in sein Recht und der tugendethische
in seinen problematischen Ausrichtungen pointiert werden soll.
Das soll einen Ausgleich schaffen, der auf den Ausfithrungen im
zitierten Beitrag zu den Pramissen gesundheitsékonomischer Be-
wertungssysteme dahingehend basiert, als dessen Einschitzungen

13 | Dabei werden offenbar auch auBermonetére Werte entweder wieder
auf eine monetére Basis oder wenigstens auf ein quantitatives Verhaltnis
gebracht, was angesichts der mathematischen Methoden, welche erst eine
Berechnung und damit einen direkten Vergleich durch Korrelationen der Be-
zugsgrofien erlauben, nicht verwunderlich ist (vgl. zu den Grundlagen von
Korrelationen von definierten Zielbereichen bei mathematischen Funktio-
nen Frohlich 2012b).

14.02.2026, 13:47:38. op



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422908.195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wert und Werthaltungsbegriindung

durchweg nachvollziehbar sind. Dennoch wird dadurch stellenwei-
se nur eine sehr verkiirzte Lesart der wertbasierten Orientierungen
traditioneller Ethikbegriindungen geboten. Ich will mich hier aller-
dings auf Grundsitzliches beschrinken, vor allem weil die pointier-
te Darstellung der Ausrdumung von Vorurteilen besser dient als
eine sehr viel weitergehende philosophische Analyse und Interpre-
tation der jeweiligen Textgrundlagen.

2.1 Der Utilitarismus

Die zwingende Gleichsetzung von Folgeabschitzungen mit mone-
tiren Bewertungen ist trivialerweise falsch fiir den Utilitarismus.
Allerdings hat Jeremy Bentham mit seinem Vorschlag zum Gliicks-
kalkiil, der Auffassung also, dass sich die Gliicksmenge berechnen
lasst, eine solche Ausrichtung gewiss vorbereitet, und die neuen
Moglichkeiten zur mathematischen Formalisierung haben den Be-
reich fiir Berechnungen erheblich ausgedehnt. Hinzu kommt die
Verkiirzung von Gliick auf die Befriedigung von Interessen und
Beduirfnissen im Utilitarismus. John Stuart Mill, meines Erachtens
einer der mafigeblichen Vertreter, hat aber immer betont, dass es in
erster Linie um die Interessen der Gemeinschaft geht (vgl. Fréhlich
2010, S. 237, 240, 245fF., 256f). Und er nahm an, dass der Mensch
verschiedene Bediirfnisse hat, und eben ausdriicklich auch geistige
(vgl. ebd., S. 241, 2471F., 263).*

Ein anderer Punkt liegt in der Frage nach den Prinzipien im
Utilitarismus und in der Bestimmung des Verhiltnisses von In-
dividuum und Gemeinschaft. Es bestehen die Vorurteile, dass im
Utilitarismus keine moralischen Grundsitze gelten kénnen, und
dass ein Individuum, sollte es der Gemeinschaft niitzen, selbstver-
stindlich geopfert werden diirfe. Mill leitet dagegen eine Reihe von
Prinzipien aus der allgemeinen Erfahrung ab, an die wir uns halten

14 | Eine anregende Diskussion um diese Probleme unterschiedlicher Qua-
litdten von Lust bei Mill findet sich bei Henry Sidgwick 1909 im ersten Band
S. 46ff., 96ff., 109, 180 sowie im zweiten Band S. 274ff.

14.02.2026, 13:47:38. op

205


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422908.195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

206

Giinter Frohlich

sollten, weil diese sich bewdhrt haben (vgl. Fréhlich 2010, S. 243,
246, 261f.) — eine dhnliche Position finden wir z.B. im Rechtsposi-
tivismus bei der Begriindung der Menschenwiirde. Mill ist freilich
auch ein Regelutilitarist, gehort also der Richtung des Utilitarismus
an, die annimmt, dass es erfahrungsbasierte Prinzipien gibt, deren
Beachtung das Gemeinwohl besser férdern als ihre Aussetzung in
vermeintlich anders gelagerten Einzelfillen (vgl. ebd., S. 232f,, so-
wie 237, 243).

Was die individuellen Rechte angeht, so pladiert Mill eindeutig
dafiir, diese zu schiitzen, wenn auch aus Niitzlichkeitsgriinden (vgl.
ebd., S. 257f). Gesetze, allgemeine Regeln, tradierte Verhaltens-
weisen und gesellschaftliche Umgangsformen geben uns Sicher-
heit. Wenn wir stindig bedroht sind, belogen und betrogen zu wer-
den, wenn auch nur im Einzelfall und wohlbegriindet durch den
allgemein gesellschaftlichen Vorteil, konnen wir nicht zufrieden
leben. Deswegen gelten solche Prinzipien auch fur Mill absolut.
Thre Untergrabung kann auf keinen Fall das allgemeine Wohl be-
fordern. Wer z.B. einen Freund beliigt, 14dt Schuld auf sich, auch
wenn dadurch viele einen Vorteil gehabt haben sollten. Es gibt eine
Tendenz bei Mill dazu, dass sich der moralisch Handelnde fiir die
Gemeinschaft opfern sollte (vgl. ebd., S. 238f.), aber das muss er
auch bei ihm immer selbst entscheiden kénnen. Die Autonomie der
Entscheidung fiir das eigene Wohl und Wehe kann also nicht durch
einen Mehrheitsentscheid der iibrigen Mitglieder der Gesellschaft
ersetzt werden.

2.2 Die deontologische Ethik

Der Pflichtenethik wird vorgeworfen, dass ihr Ansatz erstens ri-
goros und insofern nicht mit anderen Positionen vermittelbar ist,
und — zweitens — kaum auf Einzelfallentscheidungen angewendet
werden kann, da die Prinzipienfundierung kein Augenmerk auf
die konkrete Handlungssituationen richtet. Allenfalls wenn es um
absolute Begriindungen wie die Menschenrechte oder die Selbst-
bestimmung des Menschen (Autonomie) geht, behalte diese ihr

14.02.2026, 13:47:38. op



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422908.195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wert und Werthaltungsbegriindung

relatives Recht. Es sieht dann so aus, als ob alternative Ansitze ge-
nerell nicht in der Lage sind, solche Prinzipien zu begriinden, oder
allenfalls zu schwach, sodass diese im Einzelfall immer zur Dis-
position stehen. Umgekehrt scheint die Deontologie zwar die wich-
tigsten Grundprinzipien unserer moralischen Orientierung sicher
begriinden zu kénnen, die Anwendung der Prinzipien dagegen ist
anscheinend unmdglich, weil der absolute Wert nie auf die konkrete
Handlungssituation passen kann.

Nun ist speziell die Kantische Moral als eine Maximenethik ent-
worfen. Maximen sind bekanntlich subjektive Grundsitze.’® Kant
unterscheidet objektive, praktische Gesetze und eben subjektive
Regeln (Maximen), die nur fiir das Subjekt giiltig sind. Solche Ma-
ximen gehen aus einer Vermittlung zwischen den Bediirfnissen
des Subjekts und seiner Handlungssituation hervor. Sie stehen aber
unter dem praktischen Gesetz, das die Verniinftigkeit des subjek-
tiven Grundsatzes fordert. Die Verniinftigkeit besteht in zwei for-
malen Voraussetzungen: Der Handlungsgrundsatz muss wider-
spruchsfrei sein, das heift, es diirfen in ihm keine Bedingungen
stecken, welche in contradictio zueinander stehen, und das Subjekt
muss die Folgen, welche sich aus der allgemeinen Anwendung des

15 | So heift es schon in der Kritik der reinen Vernunft: »Praktische Geset-
ze, so fern sie zugleich subjektive Griinde der Handlungen, d.i. subjektive
Grundsatze werden, heiRen Maximen. Die Beurteilung der Sittlichkeit, ihrer
Reinigkeit und Folgen nach, geschieht nach Ideen, die Befolgung ihrer Ge-
setze nach Maximen« (Kant KrvV B840/A 812); und der locus classicus in
der Kritik der praktischen Vernunft lautet freilich: »Praktische Grundsétze
sind Satze, welche eine allgemeine Bestimmung des Willens enthalten, die
mehrere praktische Regeln unter sich hat. Sie sind subjektiv, oder Maximen,
wenn die Bedingung nur als fiir den Willen des Subjekts giltig von ihm ange-
sehen wird; objektiv aber, oder praktische Gesetze, wenn jene als objektiv,
d.i. fir den Willen jedes verniinftigen Wesens giiltig erkannt wird« (Kant KpV
A 35, vgl. auch A 52). Vgl. auch Frohlich 2011, S. 39, FuBnote 20, S. 56ff,,
TAff.

14.02.2026, 13:47:38. op

207


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422908.195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

208

Giinter Frohlich

Grundsatzes ergeben wiirden, auch wollen kénnen (vgl. Frohlich
2011, S. 60, 69, 77).1¢

Die Folgen von Handlungen werden also vom Kantischen Gesetz
thematisiert, auch wenn es mégliche Folgen sind, denn tatsidchliche
Folgen konnen wir im Handeln gar nicht anzielen, allenfalls »ver-
hoffte« (vgl. Kant GMS AB 13f.), da wir alle Bedingungen der Folgen
und performativ dann diese auch selbst durch unser Handeln gar
nicht in der Hand haben. Was Kant vom Moralischen ausschliefit,
ist nur, dass wir uns in unserem Willen von den inhaltlichen Vorzii-
gen der Folgen motivieren lassen. Moralisch ist nach Kant nur, was
den Willen autonom bestimmt und damit nicht heteronom durch
Interessen, welche aus unserem Sinnen- und Begehrungsverméogen
kausal resultieren. Das heifdt aber nicht, dass wir in den luftleeren
Raum hinein handeln. Ein Prinzip wie die Menschenwiirde ist
deswegen so allgemein verbindlich, weil sich keine Bedingungen
denken lassen, unter denen diese nicht greift. Faktisch kann die
Menschenwiirde freilich verletzt werden, aber das ist dann unter
allen denkbaren Umstinden eben eine Verletzung. Was Kant im
Gegensatz zum Utilitarismus fiir die Moral nicht interessiert, sind
die tatsichlichen und kontingenten Folgen, ob diese nun das Wohl
beférdern oder nicht. Umgekehrt haben wir nach Kant ein Bediirf-
nis danach, unser eigenes Wohl und das der ganzen Menschheit zu
beférdern. Dieses subjektive Interesse lisst sich aber auch bei Kant
dahingehend objektivieren, als es verniinftig ist, sich um sich selbst
wie um die anderen zu kiimmern. Die Kantische Moral schlieft
nur die unmittelbare Orientierung an den Interessen aus, weil die-

16 | Die zweite Bedingung wird hdufig dadurch konterkariert, dass die Ma-
xime, z.B. sich auf einen bestimmten Stuhl zu setzen, nicht gefasst werden
kann, weil ich annehmen muss, bzw. sich aus dem Universalisierungsgebot
der Vernunft ergibt, dass sich alle anderen dann auch auf den Stuhl setzen
maégen. Das ist freilich von vorne herein schon keine Entscheidung morali-
scher Relevanz. Unabhéngig davon werde ich wohl, wenn tatsachlich alle
den Wunsch hétten, sich auf einen bestimmten Stuhl zu setzen, von meinem
Wunsch absehen.

14.02.2026, 13:47:38. op



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422908.195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wert und Werthaltungsbegriindung

se kontingent sind, und sich allenfalls ihre Anspriiche, nicht aber
ihre konkreten Inhalte, universalisieren lassen. Das schliefdt aber
die Beriicksichtigung von Handlungsfolgen und von den Interessen
der Betroffenen nicht vollstindig von der Handlungsorientierung
aus. Die Grundfrage fir Kant ist eine der Begriindung, nicht der
sinnlich vermittelten Inhalte.

2.3 Deontologie und Utilitarismus

Wir miissen, um die Positionen der Deontologie und des Utilitaris-
mus miteinander in Beziehung zu setzen, unterschiedliche Blick-
winkel auf das Konsequenzproblem einnehmen: Der Regelutilita-
rismus setzt seinen Fokus auf die tatsichlichen Folgen, er meint
aber ausdriicklich alle Folgen. Das willkiirliche Opfern einzelner
zu Gunsten des Gemeinwohls ist keine sinnvolle Option, weil die
damit verbundene Bedrohung jedes einzelnen, auch irgendwann
zu den Opfern zu gehéren, das generelle Wohl niemals fordern
kann. Deswegen ist es zweckmifRig, Minderheiten zu schiitzen und
Grundrechte zu definieren. Der Utilitarist, der diese Orientierung
von Mill teilt, ist sich wohl bewusst, dass die Freiheit des Handelns
auf Bedingungen aufruht, die erst etabliert werden miissen. Um
alle Individuen ins gleiche Recht zu setzen, fordert der Utilitarist
sozialen Ausgleich, allgemein garantierte Bildung, gleichen Zu-
gang zu Gesundheitsleistungen usf. Die durchschnittliche Hebung
des Wohlstandes um jeden Preis — die ebenso gut einigen wenigen
uberproportional zugute kommen kann (im Gegensatz zum &ko-
nomistischen Grundsatz, dass von der durchschnittlichen Hebung
des Wohlstandes zwangsliufig alle profitieren werden, was als Kau-
salsatz sicher falsch ist und als empirische Behauptung zwar rich-
tig sein kann, sich aber nicht ergeben muss) — gehért nicht zum
utilitaristischen Grundprogramm. Die Regeln, welche wir befolgen,
und die freilich unser Handeln einschrinken, sind aber fiir Mill
nicht absolut zu begriinden, sondern eben nur aus ihren Folgen.
Was da richtig und falsch ist, ist eine Sache der Erfahrung und der
Tradition.

14.02.2026, 13:47:38. op

209


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422908.195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

210

Giinter Frohlich

Fir Kant und die deontologische Moral dagegen ist auf die in-
tendierten Folgen zu achten, ob diese konsistent sind. Die tatsichli-
chen Folgen haben wir nicht in der Hand, weil die Wirklichkeit kon-
tingent ist. Um uns nicht von den zufilligen Erfahrungen abhingig
zu machen, kénnen wir mit Hilfe der Vernunft Handlungsprinzi-
pien entwerfen, welche nicht aus den Inhalten unserer Interessen
folgen, sondern durch die darin enthaltenen allgemein vermittelten
Anspriiche begriindet werden.” Diese beruhen freilich auch wieder
auf Erfahrung, weil ich sonst nicht wissen kann, was ich mir wiin-
sche und was passieren wiirde, wenn sich alle Beteiligten bestimm-
te Grundsitze vornehmen. Die Vernunft bringt also nichts Neues
in der Moral hervor, sie verallgemeinert nur. Die Rolle der Vernunft
und ihr Verfahren zur Bestimmung von Verpflichtungsgriinden
miisste freilich noch intensiver diskutiert werden.

Im Utilitarismus sind die Regeln unsicher, die Folgen geben
das Maf3; in der Deontologie sind die Folgen unsicher, also geben
die Regeln das Maf fiir das gute Handeln. Was wir tatsichlich tun
sollen, muss also, ob wir es utilitaristisch oder deontologisch be-
griinden, inhaltlich gar nicht verschieden sein — und ist es faktisch
auch zumeist nicht, weil wir uns alle auf die gleiche Welt beziehen
(wenigstens im Idealfall). Der Unterschied zwischen den beiden
Positionen findet sich also allein darin, wie die Handlung oder ihr
Prinzip rational-ethisch begriindet werden oder in der Frage, wie
wir zu Handlungsgrundsitzen kommen. Die Handlungsausrich-
tung wird aber in den meisten Fillen die gleiche sein, auch wenn
zugegeben werden muss, dass es in einzelnen Fillen dennoch zu
inhaltlichen Konflikten kommen kann, es also nicht immer fiir die
konkreten Handlungsregeln gleichgiiltig ist, welche Begriindung

17 | Um hier nicht Grund zur Annahme zu geben, ich deute die Kantische
Ethik im Sinn der Diskursethik, sei darauf hingewiesen, dass in der Dis-
kursethik die Grundlagen der Handlungsorientierung aus dem Prozess einer
Vermittlung der Handlungsbeteiligten und Handlungsbetroffenen resultiert,
wéhrend bei Kant die Vernunft des jeweils einzelnen hinreicht, unterschied-
liche Interessen auszugleichen.

14.02.2026, 13:47:38. op



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422908.195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wert und Werthaltungsbegriindung

jemand wihlt. In den meisten Fillen jedoch wird sich eine hohe
Ubereinstimmung in den Prinzipien und Handlungsregeln erge-
ben; und im Fall einer Forderung nach der Ausrichtung von Hand-
lungsorientierungen im Gesundheitswesen auf den Patienten ist
das aber sicher keine Frage.

Zu den inhaltlichen Dichotomien kommt es erst, wenn die Posi-
tionen verkiirzt werden, wie z.B. in den Sitzen: Der Pflichtethiker
kiimmert sich nicht um die Wirklichkeit. Oder: Der Utilitarist be-
urteilt moralisches Verhalten nur nach dem monetiren Gewinn,
weil das die einzigen Folgen sind, welche uns interessieren kon-
nen.'®

2.4 Die Tugendethik

Der tugendethische Ansatz, wie er von Aristoteles begriindet wurde
(vgl. fiir das Folgende: Frohlich 20006, S. 18ff., sowie Frohlich 2013),
ist zuerst ebenso wie der Utilitarismus ein konsequentialistischer
Ansatz, der allerdings mehrere Elemente in ihrem Stellenwert et-
was verschiebt. Die Zielgrofle ist wie im Utilitarismus das »Gliicks,
allerdings erstens individuell ausgerichtet (der Staat kommt erst in
einem zweiten Schritt hinzu, die Individuen haben aber als Biirger
die Bedingungen fiir den Staat, unter dem sie leben, zu gestalten),
zweitens ist die eudaimonia bei Aristoteles kein Zustand, sondern

18 | Im Ubrigen ist das Geld fiir Mill ein relativer Wert fiir sich selbst. Was
wie ein Widerspruch klingt, meint jeweils eine andere Ebene: Gegeniber
dem Glick steht es relativ neben anderen Gltern oder Tugenden. Da wir
aber die Erfahrung gemacht haben, dass Geld uns Sicherheit gibt, und die
wiederum einen Teil unserer Zufriedenheit und damit auch unseres Glicks
ausmacht, erstreben wir das Geld irgendwann auch um seiner selbst. Das
gilt genauso fiir andere Vorziige: das Glick ist demnach »kein abstrakter
Begriff, sondern ein konkretes Ganzes, und dies [Tugend, Geld, Ehre, Ruhm,
Liebe zur Musik, Wunsch nach Gesundheit usf.; GF] sind einige Teile die-
ses Ganzen [des Glicks; GF]« (Mill 2006, S. 113; vgl. auch Fréhlich 2010,
S. 248).

14.02.2026, 13:47:38. op

211


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422908.195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

212

Giinter Frohlich

ein Strebensziel, das — konsequent betrachtet — gar nicht erreichbar
ist. Zwar kennt Aristoteles die Bedingungen fiir ein individuelles,
soziales und politisches Wohlergehen, die eudaimonia ist aber we-
sentlich dynamisch durch das menschliche Handeln selbst geprigt.
Die Bedingungen fiir das Handeln sind dann nicht nur in den dufle-
ren Verhiltnissen, sondern auch in der inneren Haltung fundiert.
Ethisches Verhalten resultiert in der Tugendethik nicht so sehr aus
der Handlung, sondern aus der inneren Haltung, auch wenn die-
se sich auf die Handlung tibertragt. Tugenden sind Eigenschaften
der menschlichen Seele, durch die wir, wenn wir diese angesichts
der Verhiltnisse, die Aristoteles mit seinem »wann man soll und
wobei man es soll und wem gegeniiber und wozu und wie« cha-
rakterisiert,”” bestméglich einsetzen, auch das ethisch Geforderte
erfilllen und damit die eudaimonia erreichen konnen. Das Ziel des
tugendethischen Ansatzes, die eudaimonia, liegt aber in der Hand-
lung selbst und nicht in ihrem Ergebnis, das schon gar nicht nur
in einem Zustand des Wohlbefindens besteht. Eine solche Lesart
schlieft der aristotelische Text definitiv aus.?

19 | Die bekannte Stelle aus der Nikomachischen Ethik lautet: »Denn sie
[die ethische Tugend; GF] befafit sich mit den Leidenschaften und Handlun-
gen, und an diesen befinden sich UbermaR, Mangel und Mitte. So kann man
mehr oder weniger Angst empfinden oder Mut, Begierde, Zorn, Mitleid ohne
Uiberhaupt Freude und Schmerz, und beides auf eine unrichtige Art; da-
gegen es zu tun, wann man soll und wobei man es soll und wem gegeniber
und wozu und wie, das ist die Mitte und das Beste, und dies kennzeichnet
die Tugend. Ebenso gibt es auch bei den Handlungen UbermaR, Mangel und
Mitte. Die Tugend wiederum betrifft die Leidenschaften und Handlungen,
bei welchen das UbermaR ein Fehler ist und der Mangel tadelnswert, die
Mitte aber das Richtige trifft und gelobt wird. Und diese beiden Dinge
kennzeichnen die Tugend. So ist also die Tugend ein Mittelmaf3, sofern sie
auf die Mitte zielt« (NE II,5 1106b 16-28).

20 | Bevor Zweifel aufkommen, ob der Aristotelische Ansatz noch als
konsequentialistisch aufgefasst werden kann, sei Folgendes klar gestellt:
Aristoteles legt den Ausgangspunkt seiner ethischen Uberlegungen in die

14.02.2026, 13:47:38. op



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422908.195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wert und Werthaltungsbegriindung

Wie der Utilitarismus ist die aristotelische Tugendethik ebenso
eine Traditionsmoral, die auf den tiberkommenden Verhaltenswei-
sen aufbaut, die dabei zugrunde liegenden Prinzipien aber nicht
begriinden kann. Der Schwerpunkt der Moralbegriindung liegt auf
der Bestimmung des richtigen Strebensziels fiir die Lebensfithrung.
Die Tugenden sind nur die Weisen, wie es dem Menschen moglich
ist, das korrekte Ziel im Handeln auch anzustreben. Eine besonde-
re Verstehensschwierigkeit des aristotelischen Ansatzes liegt in der
Vorstellung, dass wir das Strebensziel des menschlichen Handelns
nicht als Ergebnis aus den Folgen der Handlung betrachten diirfen,
sondern schon im Handeln selbst realisieren (vgl. Frohlich 2013).

3. ZuRr VEREINBARKEIT VON MORALISCHEN,
OKONOMISCHEN, RECHTLICHEN UND
MEDIZINISCHEN WERTEN

Keine dieser drei Moralbegriindungstypen gibt exakt an, was wir
unter allen moglichen Bedingungen zu tun haben. Es ist klar nach-
vollziehbar, dass ein solches Unterfangen auch definitiv zum Schei-
tern verurteilt wire. Alle Versuche achten aber darauf, die konkreten
Handlungsbedingungen in den Uberlegungen zum guten Handeln
zu beriicksichtigen, und alle wissen um die Vielfalt der Bedingun-
gen und die unterschiedlichen Aspekte der Folgen unserer Hand-

Frage, was wir als Ziel des Handelns erstreben, insofern ist das eine Aus-
richtung auf die Konsequenzen unserer Handlungen, also ist der Ansatz als
konsequentialistisch einzustufen. Seine Analyse ergibt dann, dass das Ziel
des menschlichen Handelns im Vollzug eines bestimmten und vorausset-
zungesreichen Handlungstyps besteht, den er als eudaimonia bezeichnet.
Vollzug und Handlungsziel sind damit identisch. Daraus geht schon hervor,
dass Aristoteles einen ganz anderen und anspruchsvolleren Handlungsbe-
griff vertritt, sich aber auch der Reduktion von Handlungen auf nur positiv
feststellbare Ergebnisse (»nurwas hinten rauskommt, z&hlt«) nicht schuldig
macht.

14.02.2026, 13:47:38. op

213


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422908.195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

214

Giinter Frohlich

lungen. Was vielleicht keiner der Typen recht zum Thema macht,
ist, dass die Wiinsche des Menschen durchaus in ganz verschiedene
Richtungen gehen, sich dndern, tiberlagern, umstrukturieren usf.
Auch der Interessens- und Bediirfnisbegriff im Utilitarismus, der
einer Beriicksichtigung von Wiinschen noch am nichsten kommt,
ist viel zu grob und zu formal. Eine Verbindung zwischen den Tatsa-
chen in der Welt und den unterschiedlichen Bediirfnissen des Men-
schen versucht kaum einer der Ethiktypen wirklich zu entwickeln.

Dennoch ergeben sich, wenn wir diese Begriindungen auf die
Bereiche der Medizin, des Rechts und der Okonomie anwenden,
um so eine Verhiltnisbestimmung der Ethik zu diesen Bereichen
zu versuchen, unterschiedliche Schwerpunktsetzungen. Die Berei-
che selbst beinhalten schon verschiedene Wertsetzungen, die sich
in Wertsetzungsgruppen bei den Vertretern der Bereiche auffinden
lassen. Aus dem instrumentellen Vernunftbegriff des Utilitarismus
und seiner Ausrichtung auf die Handlungsfolgen, respektive des
Nutzens, griindet sich die ethische Verantwortung in erster Linie
auf die Gesellschaft, aber im drztlichen Handeln eben auch auf den
einzelnen Patienten,” in dessen Gesundung das Ziel des Handelns
besteht, wihrend sich in der Pflichtethik, in der die Vernunft fur die
Prinzipienstruktur verantwortlich ist, bestimmte Regelstrukturen
im Arzt-Patienten-Verhiltnis etablieren miissen. Die Tugendethik
mit ihrem universellen Vernunftbegriff setzt den Schwerpunkt da-
gegen in erster Line auf das drztliche Ethos, das gegeniiber dem
Patienten Respekt, Empathie, Redlichkeit und Fuirsorge entwickelt.

Auch in der Bewertung 6konomischer Zusammenhinge sind
sich diese ethischen Theorien weitgehend einig: Geldiquivalente
dienen in erster Linie der Erfiillung der dem System gestellten Auf-
gaben. Der am ehesten 6konomisch argumentierende Utilitarismus
hilt Wachstumsgrenzen an Kapitalakkumulationen ohnehin fiir

21 | Hier ist klarerweise festzustellen: Es geht dabei in erster Linie um den
Nutzen des Patienten, nicht um den des Arztes, seines Chefs, der Klinik, der
Gesundheitssysteme oder der in Gesundheitsfragen involvierten Vertreter,
ob diese aus der Politik, den Verbdnden oder den Versicherungen kommen.

14.02.2026, 13:47:36. Op



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422908.195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wert und Werthaltungsbegriindung

notwendig, da solche niemals dem Allgemeinwohl dienen werden;
vor allem aber wenn es darum geht, nicht-ckonomische Fortschrit-
te — und das Gesundheitssystem wird durch seine anders gelager-
te Aufgabenstellung im Wesentlichen als ein nicht-6konomisches
System bestimmt werden miissen — zu erzielen, also z.B. in der Pa-
tientenversorgung, konnen 6konomische Gréfien keine Rolle mehr
spielen, schon gar nicht die entscheidende.

Ein ganz dhnlicher Befund ergibt sich fiir die Rechtsverhiltnis-
se. Das Recht, so fordern diese Moralsysteme allesamt, dient der
einheitlichen Regelung bestimmter Handlungsvollziige, und bietet
insofern Sicherheit, sich auf bestimmte Verfahren verlassen zu kon-
nen. Diese Verfahren werden wieder durch die Aufgabenstellung
des betrachteten Bereichs inhaltlich aufgeladen. Dass die Okono-
mie die rechtlichen Regelungen dominiert, wiirde ein absolut sach-
fremdes Regelungsvorgehen zur Folge haben, weil die Okonomie
nur Teil des Systems, aber nicht deren zentrale Aufgabe darstellt.
Sehr viel schwieriger gestaltet sich die Einordnung naheliegender-
weise bei der Verhiltnisbestimmung von Recht und Medizin, weil
therapeutische Mafinahmen und die Méglichkeit, diese auch durch-
zufithren, den Kernbereich des Gesundheitssystems ausmachen.
Daran, dass rechtliche Regelungen bestimmte Eingriffe als illegal
qualifizieren, haben wir uns im Grunde aber schon gewodhnt. Es
bediirfte einer eingehenderen Diskussion, wie solche Verbote be-
griindet werden kénnen, es besteht aber der Verdacht, dass diese
wiederum moralische Gehalte aufweisen.

Insgesamt sind diese Orientierungen also nicht so weit von ei-
nander entfernt, wie hiufig angenommen wird — und sie themati-
sieren in ihren ethischen Forderungen alle sehr stark eine Ausrich-
tung auf die Belange von Patienten. Die folgende Ubersicht (Tabelle
4) auf der nichsten Seite kann das eben Ausgefiihrte noch verdeut-
lichen:?

22 | Erweiterte Fassung der tabellarischen Ubersicht aus Frdhlich, Rogler
2005.

14.02.2026, 13:47:38. op

215


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422908.195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Giinter Frohlich

216

(*S00z 42130y “Y21YQLT SND YI1S43G[) UIYISLID]IqDT 4P

Bunssv.] aguan19m47) 401313197 W1 DI uoa uaGunpunidag :v afaquy

[N Memg uyor

JUBY] [PNUBUITI]

Sa[0JOISITy

I0jenId dneq

“JUIAYOS IBQUOTALId

JILIYOSHIO,] JAYDI[JJBYOSUISSIAL puUN Iof[anjsje|
-[IUT “IR[[IN[NY] UT YOOU INU WP UT “JYOToLId
PUBISNZ ULIBUOIIE)S UDJWILITISAQ USUID $3 UUOM
9zua18aq [[e1ouaS [[IA] 199 "g'Z IST WINSYOBAY
SOUOSTWIOUONQ “YJJBYISIOA TOYIYIS "('Z

S2 [TOM “USPIOM HOIMZ]ISQ[2S WINZ JOQE UUBY
‘BunSrpotIjeqsuassaIeiu] Nz PRI U 1ST p[oD

jurums
-0q 98uawplen USpUAJNEWN IOP SIYOISAT

-Ue s1a1J uop juejuaseidorsSumsia] s[e 1oqe
SEBp [ONIA] SAFO[q UTR PaD) IST Ju[eAINbESTaI]
S[e “UaBUI(] pun ULIB A\ UOA JIONIBQUOIR[S
-1\ 12UI2 NZ USIYNJ USGOID) SYISTWOUONO)

JJeyosutewns) 1opal SunSurpag
981puamjou s[e yompep prduny
PUN [N UIYOSNBISIY UTR 1ST P[oD)

SEBp ‘DIOWIDPN? TOP UAYDTOLIT
wap Juatp , Sunjjeysne 3 21

Sunienjua
-l AYDSTWOU0YO

18 1311293 ua3und
-uIpag] UaYI[}Jeyos[[2sa3 1op puruSIojul wep
I0A OIS UBW SBA JNB “SBp 91T 14ooy S|y ‘spiep
-UR)S URUI9PIOJaS YoI[)Jeyos[[asaS ‘Usurswoge

N[9S UIZIPIN 91p ue

uaBunIapIO,] AYOIIJBYOS[[2598 pun 2ydIIeels
yo[aM “9gjo1n) apuadarfieqnuadas yorareg
uayosTUIZIpa W udp ‘Quadie aure 1eqe jop[iq
s "ueBunprayosiug pun ueSepunin ayosIyle

“UDIRPIOJRD) YOSTUIZIP
QU WP Pun SOYF We YoIs UaIen
-URTIO URSUNWIWTSAqSIYoay ‘SU[ep
-UBJ UR[[OUOIIMIISUT SOP 2IPUOS
-2QSUl ‘SU[PUBH] Sap PUnISIouIE

a1p pun SueSun) uap JeSel 22590 AYONY SB(] | UT SUNPUIQUIF JoUTd JIBPAQ Z19590) /Yoy SB(] UQP USP[Iq oSSTU[BYIAASIYORY | SUNIANUSLIOSIYOY
uapyedsesFun(iojio\ UOA a3e[punin
Iop Jne uedunSepreqnsioySnyoaten ‘Sunp
-unuBeq)z)e] Jne Jyorzio ‘udidizull] ae[nrur uoyonudsues3un[rony
‘usIopue 1w Sunwwmsqy ‘Sunjreisyeqry ‘Suns grwoad 13NYoaIn) ‘Senyne[loy SAZIy uaf
-ONUALIOWBA ], “WNNPIATPUT PUN JJBYOS[[S20) SOP U Pun 21y “SUNIBR{JNEULIULS | -UNqarydsIaAsSun[iany UoA yore[d
uoA ayorudsuy uaydIparyosIRun I9p Yot 3sny -1ed ‘ueyels yo48ap snips o1p UGS yo48an | -sny S[B NANINYDIL) ‘SAZIY SIP
‘UaAljeUIR) BSSUN[pUBYRE pun UonR[Ny[EY ‘Sund spjunjoa Ap uuey rqrlf “drzug 9)s1eqo zueled woy aYosIyIR JAYOIPY
-BMQeIN. ‘SunziBydsqeuad]o,] apuassejwn SBp Up[Iq Sunwiwmsaqisqag autes pun | [ania[aiur TynjeSiA eryiedwsy
UAUUQ S SAYISTUY02) PUN SUNIYBYIFH QYOI[IZIB | ULJURNBJ SIP 9pIN | A1(T :2IUOUOINBUUINE] | “Nayyor[Siosm,] Zuele[o ], podsay] SunienuatIopa \\
SISSTUJ[BYID A Jne yo1s jopunid
U2JULNIBJ UDp / URIDPUB UAP /JBYDS[[252D) AP | -UUANBJ-IZIY SoP U ns[a89y ue)saj o1p ZIy uap Sumiomuero
USZINN] URIP SIAPUOSAq “UaS[0Js3un[pue] uardizurid (es0181[01 " MZQ) AYISIYIR-IN[OSqy SOUIH SAYOIIZIY 2j013s3nzag
[eIuRmnISuI InpnsusIdizutL 19p Jne HaIseq [[eSIoATUn JJuSaqyunue \
STV SyosnSHEN Syeustdizuri g ryepuasn,

14.02.2026, 13:47:38.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422908.195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wert und Werthaltungsbegriindung

Fiir die Bereichsstrukturen der Medizin empfiehlt sich also die gera-
dezu universal zu verstehende Ausrichtung auf das Arzt-Patienten-
Verhiltnis. Vor allem nachdem die neuere Gesetzeslage verstirkt
die Autonomie des Patienten betont, ist nicht einzusehen, warum
die Okonomie dies konterkarieren sollte. Der sinnvolle Einsatz der
Mittel ist ein Gebot, das ebenso aus jedem ethischen Ansatz folgt,
aber die ZielgroRe, wenn es um die Zuteilung von Gesundheitsleis-
tungen gehen soll, darf nicht von aufen, also durch die Okonomie,
allein definiert werden, sondern von dem jeweiligen Aufgabenbe-
reich, und der liegt in der Medizin in der Versorgung von Patienten
— wie in allen ethischen Ansitzen im Grunde gefordert wird.

Diese Individualbetrachtung ist freilich nicht ohne Schwierig-
keiten, wenn wir bedenken, dass unter der gesellschaftlichen Di-
mension die Mittel nicht an einzelne zugewiesen werden (obwohl
das zuletzt durch das Handeln des Arztes doch geschehen soll-
te), sondern in globalen Budgets, nach Krankheiten sortiert, nach
Durchschnitts- oder Mindestliegezeiten usf. festgelegt werden sol-
len. Das wird auch immer ein Problem bleiben. Aber die Ausrich-
tung der ganzen Organisation auf 6konomische Gréflen statt auf die
Aufgabe des Systems, Leidenden zu helfen, wird dieses Problem in
keiner Weise 16sen konnen.

Eine derart radikale Konzentration der Ethik auf die individu-
elle Entscheidung hitte den klaren Vorteil, die Verantwortungsbe-
ziige des Handelns besser einholen und zuordnen zu konnen. Es
entsteht dabei aber die Frage, wie vor einem solchen Hintergrund
das institutionelle Handeln, wie es bei politischen Entscheidungen
gang und gibe ist, tiberhaupt eingeholt werden kann. Umgekehrt
wird es allerdings auch nicht von der Hand zu weisen sein, dass
Institutionen keine anonymen Gréfen sind, sondern dass auch im
institutionellen Kontext Entscheidungen von einzelnen Akteuren
getroffen werden, auch wenn dabei die Abhingigkeiten der jewei-
ligen Stellung des Akteurs, die Relation zu anderen verantwortli-
chen Akteuren, die potentielle Teilung der Verantwortung und wohl
noch einiges mehr bedacht werden muss.

14.02.2026, 13:47:36. Op

217


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422908.195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

218

Giinter Frohlich

Institutionelle Entscheidungen sind zumeist mit unterschiedli-
cher Regelungsdichte bureaukratisiert. Der Sinn eines solchen Auf-
wands liegt in der inhaltlichen Absicherung und der Kontrolle von
Handlungsabldufen. Die Frage ist, ob solche formal und inhaltlich
mehrstufigen Entscheidungskomplexe vollstindig automatisiert
werden konnen (was hiufig als Wunsch oder Ziel bureaukratischer
Eingriffe erscheint) oder ob im Kontext menschlicher Handlungen
auf Entscheidungsspielrdume nicht verzichtet werden kann, ob fak-
tisch nicht, weil wir immer mit unvorhersehbaren Situationen rech-
nen miissen, in denen wir erwarten, dass iiberlegende Personen mit
den Problemen adiquat (das heifét sachlich und verantwortungsvoll)
umgehen, oder weil es gar nicht gewiinscht wird. In solchen Bezii-
gen wird auch die Verantwortung fiir die jeweilige Entscheidung
angemahnt, ohne dass niher thematisiert werden wiirde, ob diese
dann auch eine ethische Komponente beinhaltet.

Im Grunde entspricht das individualethische Programm auch
dem Terminus der Ethik bei Aristoteles, der das 6ffentliche Han-
deln unter dem Begriff der Politik fasst, auch wenn er darunter in
erster Linie das versteht, was wir heute als Verfassung oder Grund-
ordnung bezeichnen wiirden, ohne das er etwas vom Recht wiisste,
das erst die Romer erfunden haben.?® Im ethischen Kontext unter-
scheidet Aristoteles die Gerechtigkeit von der Tugend. Zwar gilt:
»Beide sind dasselbe, aber ihr Begriff ist nicht derselbe, sondern
sofern sie sich anderen gegentiber betitigt, ist sie die Gerechtigkeit;
sofern sie ein bestimmtes Verhalten schlechthin ist, ist sie die Tu-
gend« (NE V3 1130a 12-14). Daraus geht hervor, dass schon Aristo-
teles Schwierigkeiten hatte, den individual-ethischen Begriff vom
offentlich-politischen klar zu scheiden. Das »Betdtigen anderen
gegeniiber« aber ist hier der Kern — und das kann nur die in erster

23 | Der griechische Begriff nomos umfasst das gottliche Recht, das Na-
turrecht und freilich auch das offentliche Recht; letzteres ist aber nicht in
unserem Sinne zu verstehen, sondern ist in letzter Hinsicht ein Blutrecht,
in dessen Rahmen die Ahndung von Rechtverletzungen Sache der Familie
oder der Sippe ist.

14.02.2026, 13:47:38. op



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422908.195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wert und Werthaltungsbegriindung

Linie von den Mafinahmen und Regelungen Betroffenen meinen,
also die Patienten.

LITERATUR

Aristoteles (2002): Die Nikomachische Ethik, iibersetzt und mit einer
Einfithrung und Erlduterungen versehen v. Olof Gigon, 4. Auf-
lage. Miinchen: dtv (im Text abgekiirzt mit NE).

Frohlich, G.; Rogler, G. (2005): Das Regensburger Modell zur Aus-
bildung in Klinischer Ethik. Protokoll der Blockwoche fiir das 4.
Klinische Semester zur Ausbildung in Ethik der Medizin nach
der neuen AAppO vom 27. Juni 2002 an der Medizinischen Fa-
kultit der Universitit Regensburg. In: Medizinethische Materia-
lien des Zentrums fiir Medizinische Ethik der Ruhr-Universitit Bo-
chum, hg. v. Burkhard May, Hans-Martin Sass, Herbert Viefues,
Heft 157, 2. Auflage.

Frohlich, G. (2006): Nachdenken iiber das Gute. Ethische Positionen
bei Aristoteles, Cicero, Kant, Mill und Scheler. Gottingen: Vanden-
hoeck & Ruprecht.

Frohlich, G. (2009): Ethische Beratung oder Therapie? Die konsi-
liatorische Grundstellung der Praktischen Philosophie und die
Frage nach der Angewandten Ethik. psycho-logik. Jahrbuch fiir
Psychotherapie, Philosophie und Kultur, Bd. 4: Lebensethik, 158-
175.

Frohlich, G. (2010): John Stuart Mill: Utilitarismus. In: Huber, H.
(Hg.): Klassische Werke zur Philosophischen Ethik. Miinchen, Frei-
burg: Alber, 230-265.

Frohlich, G. (2011): Form und Wert. Die komplementiren Begriindun-
gen der Ethik bei Immanuel Kant, Max Scheler und Edmund Hus-
serl. Wiirzburg: Konigshausen und Neumann.

Frohlich, G. (2012a): Ethische Uberlegungen zur irztlichen Ver-
sorgung in der Fliche. In: Baden-Wiirttemberg aktuell. Newsletter
des Hartmannbundes Landesverband Baden-Wiirttemberg 2 (Juni
2012), 7.

14.02.2026, 13:47:36. Op

219


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422908.195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

220

Giinter Frohlich

Frohlich, G. (2012b): Analyse und Funktion — Die Frage nach der
Leitwissenschaft und die Philosophische Anthropologie. In:
Frohlich G (Hg.): Anthropologische Wege. Ulmer Stadthausvortri-
ge. Nordhausen: Traugott Bautz GmbH, 185-225.

Frohlich, G. (2012¢): Fithlen — Handeln — Denken. Das Problem der
Motivation und seine Bedeutung fiir die Ethik und die Klini-
sche Ethikberatung. In: Frewer, A.; Bruns, F.; Rascher, W. (Hg.):
Jahrbuch Ethik in der Klinik: Emotion und Ethik in der Medizin 5.
Wiirzburg: Kénigshausen und Neumann, 21-41

Frohlich, G. (2013): Die aristotelische eudaimonia und der Doppel-
sinn vom guten Leben. Archiv fiir Begriffsgeschichte 54: 21-44.

Galewicz, W. (1990): Wert und Gut. Zum phinomenologischen
Wert-Pluralismus. Archiv fiir Begriffsgeschichte 33: 270-277.

Harth, M. (2008): Werte und Wahrheit. Paderborn: Mentis.

Hemel, U. (2007): Wert und Werte. Ethik fiir Manager — ein Leitfa-
den fiir die Praxis, 2. tiberarb. u. erweiterte Auflage. Miinchen:
Hanser.

Hugli, A.; Schlotter, S.; Schaber, P.; Rust, A.; Roughley, N. (2004):
Wert. In: Ritter, J.; Griinder, K.; Gabriel, G. (Hg.): Historisches
Worterbuch der Philosophie, Bd. 12: T-Z. Darmstadt: Wissen-
schaftliche Buchgesellschaft, 556-583.

Kaminsky, C. (2005): Moral fiir die Politik. Eine konzeptionelle Grund-
legung der Angewandten Ethik. Paderborn: Mentis.

Kant, I. (2009): Kritik der praktischen Vernunft. In: Weischedel, W.
(Hg.): Kant, Immanuel, Werkausgabe, Bd. 77, 19. Auflage. Frank-
furt a.M.: Suhrkamp, 103-302. (im Text abgekiirzt mit KpV).

Kant, I. (2009): Grundlegung zur Metaphysik der Sitten. In: Wei-
schedel, W. (Hg.): Kant, Immanuel, Werkausgabe, Bd. 7, 19. Auf-
lage. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 7-102 (im Text abgekiirzt mit
GMS).

Kant, I. (2012): Kritik der reinen Vernunft. In: Weischedel, W. (Hg.):
Kant, Immanuel, Werkausgabe in zwélf Binden, Bd. 3/4, 19. Auf-
lage, Frankfurt a.M.: Suhrkamp. (im Text abgekiirzt mit KrV).

14.02.2026, 13:47:38. op



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422908.195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wert und Werthaltungsbegriindung

Kuhn, H. (1975): Werte — eine Urgegebenheit. In: Gadamer, H.G.
und Vogler, P. (Hg.): Philosophische Anthropologie, Zweiter Teil
(Neue Anthropologie Band 7). Stuttgart: Georg Thieme, 343-373.

Kutschera, F. von (2010): Wert und Wirklichkeit. Paderborn: Mentis.

Lichtblau, K. (2004): Wert/Preis In: Ritter, ].; Griinder, K.; Gabri-
el, G. (Hg.): Historisches Worterbuch der Philosophie, Bd. 12: T-Z.
Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 586-591.

Lotze, H. (1896): Mikrokosmus. Ideen zur Naturgeschichte und Ge-
schichte der Menschheit. Versuch einer Anthropologie, Erster Band:
Der Leib, die Seele, das Leben. 5. Auflage. Leipzig: Hirzel.

Lotze, H. (1905): Mikrokosmus. Ideen zur Naturgeschichte und Ge-
schichte der Menschheit. Versuch einer Anthropologie, Zweiter
Band: 4. Der Mensch. 5. Der Geist. 6. Der Welt Lauf. 5. Auflage.
Leipzig: Hirzel.

Lotze, H. (1912): Metaphysik. Drei Biicher der Ontologie, Kosmologie
und Psychologie (System der Philosophie II), hg. v. Georg Misch.
Leipzig: Felix Meiner.

Mill, J.S. (20006): Utilitarianism/Utilitarismus. engl./dt., iibers.u.
hg. v. Dieter Birnbacher. Stuttgart: Reclam.

Schénrich, G. (2008): Option fiir eine philosophische Werttheorie.
Allgemeine Zeitschrift fiir Philosophie 33(2): 97-124.

Sidgwick, H. (1909): Die Methoden der Ethik. Leipzig: Klinkhardt.

Smith, A. (2001): Der Wohlstand der Nationen. Eine Untersuchung
seiner Natur und seiner Ursachen, aus dem Engl. v. Horst Claus
Recktenwald, 9. Auflage. Miinchen: C.H. Beck.

Tappolet, C. (2009): Emotionen und die Wahrnehmung von Wer-
ten. In: Doring, S.A. (Hg.): Philosophie der Gefiihle. Frankfurt
a.M.: Suhrkamp, 439-461.

Vossenkuhl, W. (2000): Die Mdglichkeit des Guten. Ethik im 21. Jahr-
hundert. Miinchen: C.H. Beck.

Weber, M. (1968): Die »Objektivitit« sozialwissenschaftlicher und
sozialpolitischer Erkenntnis. In: Weber, M.: Methodologische
Schriften. Studienausgabe, mit einer Einfithrung von Johannes
Winckelmann. Frankfurt a.M.: Fischer, 1-64.

14.02.2026, 13:47:36. Op

221


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422908.195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 13:47:38.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422908.195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

