
2. Protestmusik

Im ersten empirischen Kapitel meiner Arbeit möchte ich den Aspekt der lin-

ken Musik am Beispiel von Musikschaffenden behandeln, die sich rein aus

politisch-systemkritischen Gründen mit ihrer Musik und/oder ihrer Organi-

sation musikalischer Veranstaltungen von der offiziellen Haltung der Türkei

abgrenzen. Hierauf folgen ein Kapitel über explizit kurdische (Kapitel 3) und

eines über explizit alevitische Musiker/-innen (Kapitel 4).

In Kapitel 2 gehe ich gesondert auf Musikschaffende ein, die im Kontext

der Türkei keinen ethnischen oder religiösen Minderheiten angehören, sich

aber dennoch in ihrem Kulturausdruck eingeschränkt fühlen. Dieses Kapi-

tel kann nicht für sich alleine stehen, da die in Kapitel 3 und 4 vorgestellten

Musiker/-innen, die kurdisch und/oder alevitisch und zudem links-system-

kritisch sind, für die Betrachtung des politischen Musiklebens aus der Türkei

in Deutschland allgemein nicht außer Acht gelassen werden dürfen.

2.1 Allgemeines

Die Musikgeschichte der Türkei ist eine politische Geschichte: Mit der Re-

publik sollte auch eine neue Kultur erfasst bzw. geschaffen werden, mit dem

Ziel, die türkische Nation frei von osmanischen Einflüssen zu repräsentieren.

Es wurde angestrebt, die Sprache von arabischen und persischen Einflüssen

zu reinigen, und neue Literatur mit didaktischer Absicht veröffentlicht. Kul-

turelle Werke, wie u.a. Musikstücke, unterteilte man hierbei in zwei Kate-

gorien: »Alaturka« (»Kunst auf die türkische Art« bzw. auf die osmanische)

und »Alafranga« (»Kunst auf die fremde Art«, also – im Fall der Musik – klas-

https://doi.org/10.14361/9783839454763-002 - am 14.02.2026, 16:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

sisch-europäische Kompositionsschemata und Aufführungspraxen)1. O’Con-

nell schreibt:

»On the one hand, the exponents of this perspective viewed the multicul-

tural and conservative characteristics of alaturka [Herv.i.O.] as the chaotic

legacy of an imperial past. On the other hand, they equated alafranga with

the reforming ideals of the new republic. That is, they saw alafranga as a

unique manifestation of a precisely demarcated nation state: a state that

was characterized by a single ethnic composition, by a new secular status,

and by a contemporary outlook. As a fashionable expression of modernist

taste, these exponents of alafranga sought to control the perceived disor-

der of their Ottoman inheritance using the logic of western philosophical

thought and the language of western aesthetic discourse. In doing so, they

entered into a long-standing European debate on taste by defining alafranga

as tasteful (tatlı) […]«2

Kritik an »Alaturka« wurde nicht nur in Bezug auf künstlerische Elemente ge-

äußert, sondern insbesondere auch bezüglich der gesellschaftlichen Gepflo-

genheiten: Die hiermit verbundene Musik wurde häufig in religiösen Institu-

tionen gelehrt und zudem mündlich übermittelt anstatt in Notenform.3 Die

Gründung einer »Akademie der schönen Künste« (Güzel Sanatlar Akademisi) im

Stil europäischer Konservatorien fand im Jahr 1926 statt. Hier adaptierte man

westliche pädagogische Prinzipien, schloss Alaturka aus dem Curriculum aus

und brachte eine nationale Musikschule voran.4 Das Ziel lautete, den genuin

türkischen Kulturausdruck zu finden.

Bartsch beschreibt die Vorgehensweise als türkische »Musikrevolution«

und unterteilt diese in drei Phasen: die Etablierungsphase (1923-1934), die

Hochphase unter Atatürk (1934-1938) und die Fortsetzungsphase nach seinem

Tod (1938-1950). In der ersten Phase wurden osmanische Musikeinrichtungen

geschlossen und neue republikanische eröffnet. JungeMenschenwurden zum

Musikstudium nach Europa geschickt und gaben ihre erworbenen Kenntnis-

se später an der »Schule für Musiklehrer« (Musiki Muallim Mektebi) in Ankara

weiter. In der Hochphase versuchte Atatürk schließlich, eine türkische Natio-

1 Vgl. O’Connell 2000 : 119.

2 O’Connell 2000 : 125.

3 Vgl. O’Connell 2000 : 126f.

4 Vgl. O’Connell 2000 : 133.

https://doi.org/10.14361/9783839454763-002 - am 14.02.2026, 16:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Protestmusik 65

nalmusik aus dem Boden zu stampfen.5 Dieses Vorhaben beschreibt Bartsch

wie folgt:

»Atatürk war davon überzeugt, dass der Erfolg seiner Reformen im künstle-

rischen Bereich ein Indiz für den Erfolg aller Reformen war. Sie sollten ein

Beweis für die hohen humanitären Qualitäten sein, die die Nation erreicht

hatte, und zur Anerkennung bei anderen Nationen führen. Dies brachte er

auch in seiner Parlamentseröffnungsrede zum Ausdruck, indem er betonte,

dass man anhand der Musikentwicklung erkennen könne, inwiefern sich ein

Land verändere, und sie somit ein Indikator für den Zivilisationsgrad eines

Landes sei.«6

Öztürkmen beschreibt, wie im Jahr 1924 Fragebögen zur Ermittlung von

Volksmusik durch die junge Republik verschickt wurden7 und formuliert:

»The Republican intellectuals saw the Anatolian countryside and its peasant

population as the source of a cultural revival that would help to construct a

new national identity; the majority of them believed that it was the Repub-

lican’s duty, its very mission, to interfere in and to manipulate all folklore-

related activities.«8

Die türkische »Nationalmusik« sollte durch Unterricht, Rundfunk, Konzerte

und Schallplatten verbreitet werden. Versuchte man zunächst, türkische

Volksmusik mit westlichen Tonsatztechniken zu polyphonisieren, so be-

schloss man um 1940, ihrer Originalform zur Verbreitung zu verhelfen.9

Jedoch durchlief die von Institutionen gezielt gesammelte anatolische

Musik durch die Bündelung als »türkische Volksmusik« eine politische

Umdeutung: Nicht das Aufzeigen von vielfältiger Volkskultur stand hier im

Vordergrund, sondern die Einigung auf eine einzige Nationalkultur.10 Bryant

formuliert:

»[…] what happens to traditions that become self-consciously Traditional,

that is, history, rather than heritage? As Turkish folk music was converted

from a local tradition to a national Tradition, it acquired textuality as well as

5 Vgl. Bartsch 2011: 41ff.

6 Bartsch 2011: 46f.

7 Vgl. Öztürkmen 1992: 185.

8 Öztürkmen 1992: 190.

9 Vgl. Bartsch 2011: 48ff.

10 Vgl. Kayhan 2014: 156.

https://doi.org/10.14361/9783839454763-002 - am 14.02.2026, 16:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

a fixedness that, by most accounts, it did not previously have. This self-con-

sciousness of folk music as Tradition, and the status that it has begun to ac-

quire qua Tradition, takes one to the heart of the question of how ›tradition‹

[Herv.i.O.] is constituted. For underlyingmany of our assumptions about ›tra-

dition‹ is the conviction that traditions should not be self-consciously ›tradi-

tional‹ and that, as soon as a practice is labelled a ›tradition,‹ it loses its ca-

pacity to be a real [Herv.i.O.] tradition, that is, the past living in the present.«11

Dennoch überlebten auchMusiktraditionen, welche nicht von politischer Sei-

te gefördert wurden. Kayhan sieht in den Aktivitäten der Barden (der Aşıks,

der Ozan und der kurdischen Dengbej) den Ursprung der Protestmusik: Diese

hätten stets die inoffizielle Geschichte der Türkei durch das Land getragen,

jenen Teil der Geschichte, der von der Kulturpolitik missachtet worden sei.12

»Their narrative haswandered all aroundAnatolia for centuries to behanded

down to us today, a narrative that makes visible for us the other history that

has remained silent in the face of official history. This is the story, in a certain

sense, of the resistance of peoples told through the oral tradition and the

memory.«13

Die Vereinheitlichung des offiziellen, staatlich geförderten Kulturlebens sollte

den Machthabern die Kontrolle über das Land erleichtern. In den folgenden

Jahrzehnten kam immer mehr der Popularmusik – der von oben nicht ernst

genommenen Musik – die Rolle zu, ein Gegenstück zum offiziellen Kulturle-

ben der Türkei zu liefern.14

In den 1960er Jahren entstanden – wie auch anderswo auf der Welt –

zahlreiche Bands, welche Songs mit politischen Inhalten schrieben und mit

ihrer Musik zu soziopolitischen Aktionen aufzurufen versuchten. Das hier-

bei hervorgebrachte Musikgenre »Anadolu Rock« (dt. anatolischer Rock) ist

sowohl anatolisch als auch amerikanisch-europäisch beeinflusst, so finden

bspw. E-Gitarre und E-Bass nebst Bağlama und Davul (auch Dahol; eine zwei-

fellige Rahmentrommel) Verwendung. Als berühmter Vertreter dieser Musik-

entwicklungen ist Cem Karaca zu nennen.15

11 Bryant 2005: 223.

12 Vgl. Kayhan 2014: 156.

13 Kayhan 2014: 156.

14 Vgl. Kayhan 2014: 156.

15 Vgl. Karahasanoğlu/Skoog 2009: 60.

https://doi.org/10.14361/9783839454763-002 - am 14.02.2026, 16:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Protestmusik 67

Im folgenden Jahrzehnt, den 1970er Jahren, fanden weitere Fusionen von

Musikgenres mit anatolischen Volksliedtraditionen statt. Der in westlichen

Operngesangstechniken ausgebildete Sänger Ruhi Su beeinflusste die Inter-

pretation der Volksmusik stark und inspirierte weitere Musiker/-innen: Er

honorierte die Traditionen und nahm sich dennoch die Freiheit, Lieder indi-

viduell zu gestalten.16 Kayhan resümiert:

»This style then became the touchstone for all left-wing folk music groups,

singers and even the tradition of Anatolian Rock. This can also be seen as

the period of transition from the traditional bard to the socially concerned

modern poet-singer, i.e. to a figure affiliated to a political group or party,

appealing to the peoples to join the struggle.«17

Der politische Konflikt war hierbei all die Jahrzehnte stark präsent: Allein zu

Militärputschen kam es in den Jahren 1960, 1971 und 1980. Müge Göçek be-

schreibt, wie es nach diesen mit dem gesellschaftlichen Leben weiterging:

»In all cases, the pattern was one and the same: the military ostensibly in-

tervened to preserve the Republic, only to abolish the government; change

the constitution; arrest, try and sentence dissidents; and punish party lead-

ers, often by abolishing their parties. In all cases, however, their saving grace

was that they then let elections be held, turned political power over to the

elected government and left for their barracks. They left every time because

of Mustafa Kemal Atatürk’s maxim that ›the Turkish military should not get

involved in politics and ultimately belongs in the barracks.‹ [Herv.i.O.] Yet,

ironically, it was another maxim of Atatürk’s that legitimated their interven-

tion each and every time: ›The military is the guardian of the Turkish repub-

lic.‹«18

Durgun konstatiert, mit dem letzten dieser drei Militärputsche seien sämtli-

che linke Utopien, welche seit dem Ende des Osmanischen Reichs Anhänger

gefunden hätten, zerschlagen worden.19 Zeitgleich macht er jedoch die Lin-

ke selbst für die Militärputsche verantwortlich: Die Armee habe in der Türkei

stets den Ruf gehabt, die Kraft hinter Atatürks Republikgründung zu sein

16 Vgl. Kayhan 2014: 157.

17 Kayhan 2014: 157.

18 Müge Göçek 2011: 27f.

19 Vgl. Durgun 2015: 24.

https://doi.org/10.14361/9783839454763-002 - am 14.02.2026, 16:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

und daher auch weiterhin für die Werte des Kemalismus einzustehen – eine

Ideologie, von der die Linke es niemals geschafft habe, sich zu distanzieren.

»[…] Kemalism has always been acknowledged by all the groups in the Turk-

ish left. In fact, Kemalism is the political manifestation of the Turkish left,

for it is the philosophy on which the republic was established, and it is the

means for political legitimization. As they thought that they could not suc-

ceed in politics if they clashed with Kemalism, they had to build a positive

relationship with it. However, it was not easy to develop coherent left-wing

policies in a Kemalist political atmosphere, for co-existence with Kemalism

was amajor handicap to the transformationof the left-wing thought. The eli-

tist character of Kemalism diffused the left arena of politics, which proved

to be one of the major barriers to the appreciation of left-wing policies by

the masses. […] This unavoidably has encouraged the tendency for military

intervention, one of the sicknesses of the left-wing politics in Turkey, and the

left-wing circles who have come to realize that the revolution would not be

brought with the cooperation of the masses have taken up the attitude of

expecting the robust forces to bring the revolution.«20

Der Autor beschreibt, wie der erste von drei Militärputschen in linken Krei-

sen noch geschätzt worden sei.21 Der zweite, von 1971, war ihm nach bereits

umstritten22, der dritte, so konstatiert er, habe die Linke zerstört.

Müge Göçek macht jedoch auch internationale Akteure, namentlich die

USA, mitverantwortlich für den Versuch der Zerschlagung linker Gesinnung

in der Türkei: Da das Land an Russland angrenzt, hätten die USA im kalten

Krieg befürchtet, der Kommunismus könne auch in der Türkei überhandneh-

men.23 Sie schreibt über die Konsequenzen:

»The flip side of this advice was the bolstering of rightist religious move-

ments under the assumption that such movements were not revolutionary

but conservative, and therefore geared to sustaining the status quo. The pri-

ority advised by the United States was stability rather than democratic par-

ticipation thatmight challenge political stability. Hence the Turkishmilitary

supressed anddecimated the Turkish leftistmovements – especially the left-

20 Durgun 2015: 31.

21 Vgl. Durgun 2015: 17.

22 Vgl. Durgun 2015: 18ff.

23 Vgl. Müge Göçek 2011: 28f.

https://doi.org/10.14361/9783839454763-002 - am 14.02.2026, 16:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Protestmusik 69

ist intellectuals – in the name of stamping out communism while fostering

in its stead culturally conservative religious movements.«24

Infolge des Militärputsches von 1980 entbrannte dennoch – oder eben gerade

deshalb – eine Welle der linken Protestmusik. Zuvor hatten bereits Anadolu-

Rock-Musiker/-innen am politischen Protest teilgenommen, als noch offener

politisch stufen Karahasanoğlu und Skoog jedoch dieMusiker/-innen der nun

entstandenen »Özgün Müzik« (dt. originale Musik) ein.25 Als Vertreter des

Genres nennen die Autoren u.a. Ahmet Kaya und »Grup Yorum« (dt. Musik-

gruppe des Kommentars).26

Durch einen glücklichen Zufall traf ich gleich zu Beginn meiner Studie

eine besonders bedeutsame Person der Protestmusikszene: Kemal Sahir Gür-

el, Gründungsmitglied von Grup Yorum. Grup Yorum sind als Studenten-

band, deren Mitglieder der politischen Studentenbewegung angehörten, in-

folge des Militärputschs von 1980 entstanden. Das Gründen von Vereinen war

zu der Zeit untersagt, das von musikalischen Formationen gestattet. Kemal

sagt heute, die Musik sei hier ein Mittel gewesen, um politisch etwas zu än-

dern – wenn möglich auf der ganzen Welt. Die Band rief mit Musik zu po-

litischer Aktion auf, was zu zahlreichen Verhaftungen von Bandmitgliedern

führte. Kemal Sahir Gürels Lebenslauf werde ich mich in Kapitel 2.3.1 aus-

führlich widmen. Grup Yorum existieren in veränderter Besetzung bis heute.

Yücel beschreibt das Gesamtwerk der Band im Jahr 2014 wie folgt:

»Grup Yorum sind ein Phänomen. Seit 27 Jahren auf der Bühne, 22 Alben,

fünf Millionen verkaufte Tonträger. […] Dutzende Konzerte wurden verbo-

ten, gegen die etwa 40 Musikerinnen und Musiker, die die Band durchlau-

fen haben, wurden knapp 500 Verfahren eröffnet, alle wurden mehrmals

festgenommen oder inhaftiert. […] Viele, die anerkennen, dass Yorum dazu

beigetragen hat, das Schweigen der Junta-Ära zu brechen, kritisieren, dass

die Band die Grenze von politischerMusik zur Propaganda überschritten ha-

be.«27

Grup Yorum würdigen anatolische Volkstraditionen in ihren Liedern und

bringen (auch) hiermit ein politisches Statement hervor.

24 Müge Göçek 2011: 29.

25 Vgl. Karahasanoğlu/Skoog 2009: 61.

26 Vgl. Karahasanoğlu/Skoog 2009: 61.

27 Yücel 2014: 129f.

https://doi.org/10.14361/9783839454763-002 - am 14.02.2026, 16:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

Kayhan lobt des Weiteren explizit die Plattenfirma »Kalan« (dt. das, was

andauert), bei der Grup Yorum sowohl in der Original- als auch heute in der

neuen Besetzung unter Vertrag sind bzw.waren, und die 1993 gegründete und

bis heute aktive Band »Kardeş Türküler« (dt. Lieder der Geschwisterlichkeit)

dafür, verschiedene ethnische Musikstile aus der Türkei wieder bekannt ge-

macht zu haben.28 Sie formuliert:

»In this work, there was an emphasis on the mutual influence, even broth-

erhood, of musical cultures, parallel to the discourse of complementary cul-

tures with a clear reference to the concept of the mosaic. […] What distin-

guishes these efforts from the relationship between folk music and politics

before 1980 is that, rather than instrumental folk musics in the service of

politics, they have transformed into a form of political struggle the demon-

stration of the diversity and the interdependence of themusical structure of

Anatolian music and the performance of this music.«29

Mahon schreibt allgemeiner:

»[…] people debate, reproduce, and sometimes change power relations

through their engagements with expressive culture. I’ll even go so far as to

say that through engagement with expressive culture people respond to

and deal with ›real politics‹ [Herv.i.O.] and ›real issues.‹«30

Die Verwendung der Volksmusik anatolischer Kulturen, die bei der offiziellen

Geschichtsschreibung übergangen worden waren, wurde hierbei tatsächlich

zur realen Politik. Kayhan formuliert:

»[…] new voices have started to make a place for themselves in the market

within the urban popular culture, voices that use Anatolian music forms,

motifs or instruments, calling themselves variously ›protest‹ [Herv.i.O.], ›the

urban türkü‹ or ›özgün‹ (original) music. […] All these musical creations are

forms of reproduction of the oppositional spirit of folk musics, preserving

themselves under all circumstances and bringing to life the state of mind of

large sections of the population, lower classes that are somehow regarded

as the province, or minorities whose historic existence goes denied, people

who experience problems with the cities in which they live.«31

28 Vgl. Kayhan 2014 : 163.

29 Kayhan 2014: 163.

30 Mahon 2014: 327.

31 Kayhan 2014: 163.

https://doi.org/10.14361/9783839454763-002 - am 14.02.2026, 16:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Protestmusik 71

Jedoch ist Folk nicht das einzigeMusikgenre, das im Zuge politischen Protests

in der Türkei heute Verwendung findet. Gezen widmete 2011 der Band »Ban-

dista«, welche musikalische Elemente des Punk, Ska und Reggae verwendet

und in unterschiedlichen – auch europäischen – Sprachen singt, einen Arti-

kel, in dem sie schreibt, die Band habe einen wichtigen Impuls für die seit

1968 durch Folksongs dominierte Szene politischer Musik in der Türkei ge-

leistet.32

Die im Zuge meiner Arbeit interviewten Musiker/-innen singen und/oder

spielen jedoch mehr oder weniger alle Volksmusik und von Volksmusik in-

spirierte Eigenkompositionen, wenn auch häufig unter Einbezug klassisch-

europäischer Musikelemente oder verschiedener Stilmerkmale der Popular-

musik.

Alle von mir interviewten Musiker/-innen leben und/oder wirken in

Deutschland. Dennoch handeln sie auch hier z.T. im Rahmen von Kulturkon-

ventionen der Türkei.

Østergaard-Nielsen legt in ihrer 2003 erschienenen Studie »Transnatio-

nal Politics. Turks and Kurds in Germany« die das Leben in Deutschland

betreffenden offiziellen Vorhaben der »Großen Nationalversammlung der

Türkei« (Türkiye Büyük Millet Meclisi [TBMM]) von 1995 dar: Türkeistämmige

Kinder sollten hiernach gezielt durch die internationale Fassung des TRT-

Fernsehprogramms erzogen, Lehrer/-innen und religiöse Leiter verstärkt

entsendet und ausgewählte Kulturzentren der Türkei in Deutschland unter-

stützt werden. Des Weiteren, so ist hier ausgeführt, seien häufige Auftritte

türkischer Künstler/-innen in Deutschland anzustreben.33 Eine Schwer-

punktsetzung auf der kulturellen Ebene ist auffällig. Offensichtlich erhoffte

man sich in der Türkei auch Jahrzehnte nach der Republikgründung noch

stellenweise, durch Musik- und Kulturveranstaltungen ein Volk erziehen zu

können. Dies führt(e) selbstverständlich zu Widerstand.

Neben dem kulturellen Widerstand existiert auch der gezielt politische

aus der Diaspora heraus. Bereits in der Mitte der 1960er Jahre, verstärkt in

den 1970er Jahren, entstanden politisch linke Migrantenorganisationen in

Deutschland. Østergaard-Nielsen beschreibt zwei Hauptströmungen radika-

lerer linker Prägung: den orthodoxen Kommunismus in Anlehnung an den

Sowjet-Kommunismus und die Neue Linke, deren Teilorganisationen wie

etwa die »Revolutionäre Volksbefreiungspartei-Front« (Devrimci Halk Kurtuluş

32 Vgl. Gezen 2011: 438f.

33 Vgl. Østergaard-Nielsen 2003: 109.

https://doi.org/10.14361/9783839454763-002 - am 14.02.2026, 16:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

Partisi-Cephesi [DHKP-C]) jedoch nicht nur in der Türkei selbst, sondern auch

in Deutschland vom Verfassungsschutz beobachtet werden. Insgesamt kon-

statiert sie, die linken Gruppierungen seien von allen Interessensrichtungen

der Türkei am meisten zerspalten.34

Zwar können linke Aktivisten und Aktivistinnen in der Diaspora z.T. freier

handeln als in der Türkei selbst, doch blieb eine breitere Mobilisierung hier-

durch bisher aus.

»[…] because of German rights to freedom of expression, more marginal po-

litical groupings have been able to act publicly. Inflows of asylum seekers

have contributed to political mobilization in opposition to the homeland

regime – notably the Kurds and the New Left. That such organizations still

have relatively small followings reflects the fact that the vast majority of

the Turkish citizens in Germany adhere to moderate conservative or social

democratic parties.«35

Anlässlich konkreter politischer Geschehnisse in der Türkei können jedoch

gelegentlich auch in Deutschland breite Massen an Menschen mit biogra-

phischem Bezug zur Türkei mobilisiert werden. Am 24.5.2014 beispielswei-

se hielt Recep Tayyip Erdoğan in Köln eine Rede zur Feier des zehnjähri-

gen Gründungsjubiläums der »Union Europäisch-Türkischer Demokraten«

(UETD), ein Bündnis, welches seine Partei AKP unterstützt. Sein Besuch zog

viel Unmut unter Erdoğan-Kritikern und -kritikerinnen auf sich, da er als

Teil einer verstecktenWahlkampagne für die kurz darauf stattfindende türki-

sche Präsidentschaftswahl gewertet wurde. 1,5MillionenMenschenmit türki-

schem Pass leben in Deutschland, von denen ca. 1,4 Millionen wahlberechtigt

sind (Stand 2015). Deutschland stellt somit den viertgrößten Wahlbezirk der

Türkei dar – gleich nach Istanbul, Ankara und Izmir.36

Eine Großdemonstration gegen Erdoğan, an der mehr als 30.000 Men-

schen teilnahmen, fand in Köln statt.37 Besonders zahlreich vertreten waren

hier Mitglieder der »Alevitischen Gemeinde Deutschland« (zu den Aleviten

siehe Kapitel 4). Diese hatte die Anreise von Aleviten aus verschiedenen Städ-

ten mit Bussen organisiert und machte nun mit Bannern auf sich aufmerk-

sam.

34 Vgl. Østergaard-Nielsen 2003: 46f.

35 Østergaard-Nielsen 2003: 55.

36 Vgl. Diemand 2017 in URL.

37 Vgl. ZEIT ONLINE 2014 in URL.

https://doi.org/10.14361/9783839454763-002 - am 14.02.2026, 16:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Protestmusik 73

Die Demonstration verlief ausgesprochen friedlich; die Protestplakate

waren z.T. sogar amüsant. Ich war damals anwesend und erinnere mich an

ein Banner, welches auf einer Bühne hinter dem Rednerpult hing, beson-

ders. Die dort abgedruckte Karikatur von Jürgen Janson zeigte Erdoğan mit

Sultanskopfbedeckung neben dem Spruch: »Niemand hat die Absicht, die

Türkei zu islamisieren!« Dies ist selbstverständlich als Anlehnung an Walter

Ulbrichts Aussage »Niemand hat die Absicht, eineMauer zu errichten« – kurz

vor dem Bau der Mauer – zu verstehen und ist somit ein genuin deutsch-

türkischer Witz. Die Demonstranten wählten Parolen, die der deutschen

Öffentlichkeit bekannt vorkamen, um ihnen die Lage in der Türkei vor Augen

zu führen.

Abbildung 2: Auf der Demonstration verwendete Karikatur von

Jürgen Janson38

Andere Bereiche der Demonstration waren jedoch auch in türkischer bzw.

kurdischer Ästhetik gehalten, so tanzte eine Gruppe kurdischer Frauen in

Tracht einen Reihentanz mitten auf dem Kölner Grüngürtel (zu den Kurden

siehe Kapitel 3).

38 https://janson-karikatur.de/page/9/?s=erdogan&submit=Los [Datum des letzten

Zugriffs: 27.6.2020].

https://doi.org/10.14361/9783839454763-002 - am 14.02.2026, 16:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://janson-karikatur.de/page/9/?s=erdogan&submit=Los
https://janson-karikatur.de/page/9/?s=erdogan&submit=Los
https://janson-karikatur.de/page/9/?s=erdogan&submit=Los
https://janson-karikatur.de/page/9/?s=erdogan&submit=Los
https://janson-karikatur.de/page/9/?s=erdogan&submit=Los
https://janson-karikatur.de/page/9/?s=erdogan&submit=Los
https://doi.org/10.14361/9783839454763-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://janson-karikatur.de/page/9/?s=erdogan&submit=Los
https://janson-karikatur.de/page/9/?s=erdogan&submit=Los
https://janson-karikatur.de/page/9/?s=erdogan&submit=Los
https://janson-karikatur.de/page/9/?s=erdogan&submit=Los
https://janson-karikatur.de/page/9/?s=erdogan&submit=Los
https://janson-karikatur.de/page/9/?s=erdogan&submit=Los


74 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

Ein anderes relativ aktuelles Beispiel für die Beteiligung von Menschen

aus der Türkei in Deutschland an Protestveranstaltungen im türkischen Kon-

text stellen die »Gezi«-Solidaritätsevents dar. Die »Gezi«-Protestbewegung

aus dem Jahr 2013 in Istanbul verdankt ihren Namen dem kleinen Gezi-Park,

direkt am zentral gelegenen Taksim-Platz, in dem Bäume gefällt werden soll-

ten, um Platz für den Bau einer Moschee zu gewinnen. Die Istanbuler An-

wohner/-innen protestierten hiergegen und wurden von der Polizei brutal

bekämpft. Solidaritätsveranstaltungen in anderen Regionen der Türkei ent-

standen.39 Journalisten, die Gezi-freundlich berichteten, hatten mit Restrik-

tionen oder gar mit Kündigungen zu rechnen.40 Die Angst vor dem Verlust

der Meinungs- und Pressefreiheit motivierte mehr und mehr Teile der Bevöl-

kerung, sich den Protesten in Istanbul anzuschließen.41 Am 15.6.2013 wurde

der Gezi-Park gewaltsam geräumt.42 Auch in Deutschland kam es zu Solidari-

tätsevents, über deren Unterstützer/-innen aus Berlin Taşdemir und Içpınar

schreiben:

»Die ersten Proteste in Berlin wurden vermehrt von StudentInnen organi-

siert, von denen die meisten tatsächlich erst zum Studieren eingewandert

waren. Sie hatten alle einen direkten Draht zur Türkei, ihre Familien und

Freunde lebten noch dort. […] Aber auch die jungen BerlinerInnen, die selbst

nicht in der Türkei geboren wurden, verbindet noch viel mit diesem Land.

Auch sie haben Freunde und Verwandte in der Türkei und gerade diese dritte

Gastarbeitergeneration hat ein anderes Verständnis von Zugehörigkeitsge-

fühl. […] Völlig unabhängig vomBildungshintergrund solidarisierten sich die

Menschen dieser [dritten Gastarbeiter-]Generation mit der Gezi-Bewegung,

neben allen unterschiedlichen politischen oder persönlichenMotiven ist ih-

39 Yücel bezieht sich in seinem Buch »Taksim ist überall« auf Polizei-Angaben, denen zu-

folge zwischen EndeMai undMitte September 2013 insgesamt 3,6MillionenMenschen

in 80 von 81 Provinzen an den Protesten teilgenommenhaben und rund 5500 verhaftet

wurden. (Vgl. Yücel 2014: 164.)

40 Vgl. Yücel 2014: 150f.

41 Taşdemir und Içpınar zitieren in ihrem Buch über den Gezi-Protest eine Studie des

türkischen Meinungsforschungsinstituts KONDAmit mehr als 4000 Demonstrations-

teilnehmern und -teilnehmerinnen in der ersten Juniwoche 2013, nach der das Durch-

schnittsalter 28 Jahre betrug.Mehr als dieHälfte der Studienteilnehmer/-innen hätten

hiernach angegeben, erst nach den Bildern der ersten Polizeigewalt aus Solidarität in

den Gezi-Park gekommen zu sein. (Vgl. Taşdemir/Içpınar 2014: 52.)

42 Vgl. Taşdemir/Içpınar 2014: 166.

https://doi.org/10.14361/9783839454763-002 - am 14.02.2026, 16:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Protestmusik 75

nen allen die emotionale Bindung gemeinsam […]. Das [sic!] was in der Tür-

kei geschieht, geht sie eben doch was an.«43

Bei den Gezi-Veranstaltungen in Deutschland spielte, ebenso wie bei jenen

in der Türkei selbst, Musik häufig eine Rolle. In Kapitel 2.3.2 werde ich auf

die Konzertorganisation während der Solidaritätsveranstaltung »Gezi Soul«

in Köln näher eingehen.

2.2 Beobachtungen: das Wirken eines Protestmusikers
aus der Türkei in Deutschland

Im Februar 2015, als mein Forschungsprojekt noch in den Startlöchern steck-

te, luden mich Kemal Sahir Gürel, der bereits erwähnte Mit-Begründer von

Grup Yorum, heute Inhaber eines Tonstudios in Köln, und seine Frau Yasemin

zu einem privaten Musikabend ein. Diesen möchte ich hier näher beschrei-

ben, um eine Einordnung der darauf folgenden ersten Interviews in die sie

umgebenden gesellschaftlichen Umstände zu ermöglichen.

DerMusikabend fand im Lokal eines Freundes von Kemal nach offiziellem

Ladenschluss statt. Das kleine Restaurant lag auf der Venloer Straße, schräg

gegenüber von Kemals Wohnung im Kölner Bezirk Ehrenfeld, wo Mitglieder

der Communitys aus der Türkei zahlreiche Restaurants, Imbissbuden und Bä-

ckereien führen. Der Bezirk hat einen Ruf für Offenheit und Progressivität.

Viele linke Veranstaltungen mit Bezug zur Türkei finden hier statt, so bspw.

das Straßenfest der bereits erwähnten Aktion »Gezi Soul«. Auch der türkische

Chor, in dem ich zu der Zeit mitspielte und der von einer überzeugten Kema-

listin geleitet wurde, probte imBürgerzentrumEhrenfeld.Nicht weit entfernt

vom Lokal, in demwir saßen, befindet sich jedoch auch Kölns größte undmo-

dernsteMoschee und zumeiner Überraschung fürchtete der Restaurantbesit-

zer an diesem Abend um seinen Ruf bei möglicher konservativer Kundschaft.

Wir hatten uns von innen in dem Lokal eingeschlossen und als eine Flasche

Rakı herumging,wurde diesmit Vorsicht getan: Die Flasche wurde unter dem

Tisch aufbewahrt, damit am Imbiss vorbeigehende Kunden, die einen Blick

durchs Fenster hineinwerfen würden, sie nicht sehen könnten.

Gemeinsam aßen, tranken und musizierten Kemal, Yasemin, die etwa 5-

jährige Tochter der beiden, Gülçin Günduğ (meine Chorleiterin, welche ich

43 Taşdemir/Içpınar 2014: 45.

https://doi.org/10.14361/9783839454763-002 - am 14.02.2026, 16:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

hier per Zufall antraf), ihr Sohn Sercan Günduğ (siehe zu ihm Kapitel 2.3.2),

ein kurdischer Musiker, der zu der Zeit ein Album in Kemals Tonstudio auf-

nahm,mit seiner Frau, der Ladenbesitzer und ich.Kemal, Sercan und der kur-

dische Musiker musizierten gemeinsammit Bağlama und Gesang. Die ande-

ren Gäste summten stellenweise mit, Gülçin stimmte auch in den Gesang ein.

Yasemin erzählte mir, dass Kemal Musikabende der Art schon häufiger veran-

staltet hatte. Bereits zu diesem Zeitpunkt wurde mir bewusst, welch wichtige

Figur des Networkings er für die links ausgerichtete Musikszene mit Bezug

zur Türkei in Köln ist.

Dieser Eindruck verstärkte sich, als ich einenMonat später, imMärz 2015,

die Gelegenheit bekam, Kemals Tonstudio zu besichtigen. Das Studio liegt im

Keller einer Physiotherapiepraxis, die Yasemin führt. Vom Bürgersteig aus ist

die Werbung für die Praxis im Fenster zu sehen; das Tonstudio hätte ich hier

nicht vermutet. Um zu dem Studio zu gelangen, mussten wir einen Teil der

Praxis durchqueren.

Das Ein-Raum-Studio fungiert, so scheint es mir, auch als eine Art ge-

mütlicher Treffpunkt für verschiedene Leute. So war ein Freund von Kemal

zufällig zugegen. Er und ich nahmen auf einem Sofa Platz, während Kemal

sich seinem Computer zuwandte und uns ausgewählte Tonspuren vorspielte.

Yasemin und die kleine Tochter schauten im Laufe des Nachmittags ebenfalls

mehrfach bei uns im Keller vorbei. Der Bekannte war offensichtlich vorbei-

gekommen, um zu plaudern – er schien das Studio bereits gut zu kennen

und sich häufiger hier aufzuhalten –, brachte jedoch zeitgleich seinen gro-

ßen Respekt vor Kemal zum Ausdruck.Mehrfach wies ermich darauf hin, wie

bedeutsam Kemals Wirken mit Grup Yorum für die Türkei gewesen und wie

wichtig er als Künstler generell anzusehen sei. Lockeres Beisammensein und

großer Respekt schlossen sich im Verhältnis von Kemal und seinem Freund

nicht aus.

Die gleiche Erfahrung machte ich erneut, als ich noch einen guten Mo-

nat später, im Mai 2015, mein offizielles Interview mit Kemal führte. Auch

diesmal trafen wir uns in Kemals Musikstudio und auch diesmal waren wir

zu mehreren dort: Kemal hatte sich einen Dolmetscher für das Interview ge-

wünscht. Zwar sprach er gut genug Deutsch, um mit mir über Alltägliches

zu reden; ein detailliertes, aussagekräftiges Interview wollte er jedoch lieber

auf Türkisch geben. Da er sich Sorgen gemacht hatte, ob wirklich alle poli-

tischen und musikalischen Nuancen gut übersetzt werden würden, hatte er

einen politischenMusiker, den kurdischen Sänger Nurettin Kanoğlu (siehe zu

ihm Kapitel 3.3.1), als Dolmetscher organisiert. Dieser nahm zu der Zeit ein

https://doi.org/10.14361/9783839454763-002 - am 14.02.2026, 16:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Protestmusik 77

Album in Kemals Studio auf. Nurettin schien sich, ebenso wie Kemals Freund

vom vorangegangenen Treffen, in dem Studio wohlzufühlen und auszuken-

nen und dennoch zu Kemal aufzuschauen. In seine Übersetzungen ließ er

positive Wertungen über Kemals musikalisches Schaffen einfließen. Als wir

über den von Kemal komponierten Grup-Yorum-Song »Büyü de baban sana«

sprachen, ergänzte er beispielsweise: »Ich kenne dieses Lied. Ich bin verrückt

nach dem [Lied]!«

Im Januar 2016 sah ich Kemal wieder: Er war als eine Art Ehrengast zu

Gülçin Günduğs Geburtstagsfeier eingeladen. Leute, die ihn persönlich ken-

nen, scheinen hierauf gewissermaßen stolz zu sein.

Generell hatte ich während meiner Studie häufig den Eindruck, in den

Musikszenen aus der Türkei feiere man gerne »große Meister«. Mehrere mei-

ner Interviewpartner/-innen erzählten mir sichtlich stolz und ausführlich,

bei welcher Berühmtheit sie wann Instrumentalunterricht genommen hätten

u.Ä. Manchmal erschien es mir, als erhalte die gesamte Musizierpraxis für

die Communitys eine vermeintlich höhere Legitimität durch die Beteiligung

einzelner Personen.

Kemal ist meiner Einschätzung nach einer jener Musiker, dem gele-

gentlich die Rolle zukommt, die Wichtigkeit einzelner Musikproduktionen

und/oder Veranstaltungen in seinem Umfeld durch Beteiligung – oder auch

einfach nur Anwesenheit – zu erhöhen.

2.3 Portraits von Protestmusikern und Beteiligten
an musikalischen Protestveranstaltungen aus der Türkei
in Deutschland

Im Folgenwerde ich einigeMusikschaffende detaillierter vorstellen, um einen

Einblick in die Szene links-systemkritischer Musiker/-innen mit biographi-

schem Bezug zur Türkei in Deutschland zu ermöglichen.

2.3.1 Musikerportrait Kemal Sahir Gürel

(Anmerkung: Das Interviewmit Kemal ist das einzige, das nicht auf Deutsch

geführt wurde. Kemal verfügt über gute passive Deutschkenntnisse, jedoch

nicht über aktive. Es war ihm möglich, das Übersetzte zu überprüfen und

im Zweifelsfall sofort Präzisierungen oder Korrekturen nachzuschieben. Da

unser ÜbersetzerNurettin jedoch vonKemals 1. Person Singular bei derWie-

https://doi.org/10.14361/9783839454763-002 - am 14.02.2026, 16:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

dergabe auf Deutsch in die 3. Person Singular wechselte, ist dieses Interview

das einzige, aus dem ich nicht direkt zitieren werde.)

Kemal Sahir Gürel ist einMusiker, Komponist, Arrangeur und Produzent. Un-

ser Interview fand am 6.5.2015 in Kemals Tonstudio im Keller der Physiothe-

rapiepraxis seiner Frau in Köln-Ehrenfeld statt.

Kemal ist in Giresun aufgewachsen und befasste sich bereits in seiner frü-

hen Jugend, inspiriert von den musikalischen Geschwistern, autodidaktisch

mit Musik. Anfang der 1980er Jahre begann er, seinemusikalische Ausbildung

auf institutionalisierter Ebene in Istanbul fortzuführen. Ab 1981 besuchte er

Kurse in Musiktheorie und spezialisierte sich u.a. auf Tonsatz und Volkstanz.

Des Weiteren nahm er Unterricht auf der Bağlama bei Yavuz Top sowie auf

der Kaval (einer endgeblasenen Flöte) und begann auch bald, selbst Bağlama-

Unterricht zu erteilen. Ab 1985 studierte er Musiktheorie an der Technischen

Universität Istanbul. Im selben Jahr gründete er mit Freunden die berüch-

tigte Protestmusik-Band Grup Yorum. Als Inspiration, sagt er, hätten ihnen

Gruppen aus Lateinamerika gedient, die auch bereits Militärputsche erlebt

und diese mit Musik kommentiert hätten.

Kemals erstes Stück »Büyü de baban sana« handelte von dem minderjäh-

rigen Erdal Eren, den das Militär nach dem Putsch älter geschummelt hatte,

um ihn erhängen zu dürfen. Das Lied wurde in der Türkei berühmt und zahl-

reich auf Demonstrationen und Studentenveranstaltungen gesungen.Gemäß

dem Prinzip Grup Yorums, keinen persönlichen Ruhm zu verfolgen, sondern

für die Gemeinschaft zu komponieren, wurde der Song jedoch nicht explizit

als Kemals Komposition eingetragen. Unser Dolmetscher Nurettin Kanoğlu

erfuhr erst, während er für uns übersetzte, dass dieses Stück von Kemal war,

gab aber an, es schon seit Jahren zu kennen und immer bedeutsam gefunden

zu haben.

Während der 1980er Jahre beeinflussten Grup Yorum ihre Generati-

on durch Musik in beachtlichem Maß. Kemal sagt heute, wenn sie auf

Demonstrationen gegangen seien, seien andere Menschen mitgekommen.

Bennett und Petersen schreiben in Bezug auf Popularmusikszenen:

»[…] music becomes part of a creative process whereby members of par-

ticular local scenes construct shared narratives of everyday life.«44

44 Bennet/Petersen 2004: 7.

https://doi.org/10.14361/9783839454763-002 - am 14.02.2026, 16:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Protestmusik 79

Die Mobilisierung für politische Zwecke durch die Band kann als bemerkens-

wert angesehen werden; als Grund hierfür möchte ich nennen, dass sie zum

Sprachrohr der erwähnten »shared narratives of everyday life« geworden wa-

ren. Infolgedessen versuchte der Staat, ihre Konzerte zu verbieten. Als Grup

Yorum 1989 ein abgesagtes Konzert in Mersin vor den Toren der geschlosse-

nen Konzerthalle dennoch spielten, wurde dies als Gesetzesverstoß gewer-

tet und ein Haftbefehl gegen die Bandmitglieder erlassen. In Mersin sowie

in Istanbul gingen Menschen auf die Straße, um gegen diesen Entschluss

zu protestieren.Kemal erzähltemir,wie sie internationaleUnterstützung von

Künstlern und Künstlerinnen, u.a. von dänischen P.E.N.-Mitgliedern, erhalten

hätten. Vier Monate nach der Festnahme, drei Monate nach demGerichtsver-

fahren, seien er und seine Bandkollegen dann aufgrund desDrucks von außen

erneut einem Richter vorgestellt und schließlich entlassen worden, jedoch hät-

ten hiernach alle zwei, drei Monate erneute Inhaftierungen einzelner Band-

Mitglieder stattgefunden. Innerhalb der Dauer einer Haft, sagt er, seien sie

außerdem von verschiedenen Gefängnissen in andere verlegt worden, sodass

er insgesamt über die Jahre in 15 verschiedenen Gefängnissen gesessen habe.

Neben dem generellen linken Engagement der Bandmitglieder und der

Teilnahme an zahlreichen Demonstrationen benennt Kemal als Grund für die

vielen Inhaftierungen die Entscheidungen der Band im Jahr 1989, auch auf

Kurdisch zu singen45. Er berichtete mir zudem, seit der Kindheit den kurdi-

schen Sänger Şivan Perwer gehört zu haben – trotz der eigenen türkischen

Abstammung. Dieser ist ihm zufolge auch für viele Menschen bedeutsam ge-

wesen, die kein Kurdisch sprachen und die Texte nicht verstanden, aber po-

litische Offenheit zum Ausdruck bringen wollten.

Im Jahr 1989 wurde Kemal der Pass entzogen, um ihn an der Ausreise

aus der Türkei zu hindern. 1990 heiratete Kemal die Grup-Yorum-Gitarristin

Elif Sumru. Die Originalbesetzung der Band befand sich jedoch bald im Zer-

fall. Auch heute existieren Grup Yorum noch, laut Kemal haben die heutigen

Bandmitglieder allerdings mit der Original-Idee nicht mehr viel zu tun. Er

selbst distanziert sich stark von ihrem heutigen Engagement.

1992 verließ das Gründungsmitglied – und zudem Kemals bester Freund

– Metin Kahraman46 die Gruppe. Kemal und Elif versuchten, den politischen

45 Der Gebrauch kurdischer Sprache(n) war zu der Zeit offiziell verboten.

46 Metin Kahraman und sein Bruder Kemal Kahraman sind als zazasprachiges Musik-

duo ebenfalls im transnationalen Kontext Deutschland-Türkei erfolgreich (siehe hier-

zu Neyzi 2002: 89ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839454763-002 - am 14.02.2026, 16:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

Grundgedanken der Formation aufrecht zu erhalten. Im Jahr 1993 jedochwur-

de erneut gegen beide ein Haftbefehl erlassen. Elif befand sich zu diesem

Zeitpunkt zufällig im Ausland und entschied sich dagegen, wieder in die Tür-

kei einzureisen. Die Beziehung hielt nicht an. Kemal wurde erneut inhaftiert

und sagt heute, er sei mit Elif zwar sieben Jahre verheiratet, jedoch nur drei

Jahre zusammen gewesen: Sie habe nicht in die Türkei hinein gekonnt, er

nicht heraus. Auch nach der Entlassung war ihm die Ausreise aufgrund sei-

nes entzogenen Passes nicht möglich. Er versuchte, mit einem gefälschten

Dokument zu entkommen, wurde jedoch ertappt.

1998 trat Kemal aus Grup Yorum aus. Seit dem Jahr 2000 arbeitet er als

Arrangeur für andere Musiker/-innen, u.a. wirkte er mit an Produktionen

von Kâzım Koyuncu, mit dem er schließlich auch Musik für eine Fernsehse-

rie produzierte. Er sagt, dies sei zunächst Kâzıms Projekt gewesen, er habe

nur unterstützt. Die Kunst der Tontechnik hat er laut eigener Angabe auto-

didaktisch erlernt.

Mittlerweile kann Kemal auf eine beachtliche Karriere im Bereich der

Film- und Fernsehmusik zurückblicken. Besonders viel Anerkennung erhielt

er für seine Arbeit an der Filmmusik des 2007 erschienenen Films »MyMarlon

and Brando«, welcher u.a. auf dem Tribeca Film Festival in New York gezeigt

wurde.

2006 zog Kemal nach Deutschland. Aus Istanbul, so sagt er, habe er weg

gewollt, da es hier nur noch chaotisch gewesen sei und ihm demokratische

Vorgehensweisen gefehlt hätten. Zunächst ging Kemal nach Frankfurt, wo be-

reits ein Cousin von ihm wohnte. Da er sich nach seinem vorangegangenen

illegalen Ausreiseversuch nicht getraut hatte, einen offiziellen Asylantrag zu

stellen, war er hier offiziell als Masterstudent im Bereich Musik immatriku-

liert. Das Studium verfolgte er jedoch nicht konsequent.

In Frankfurt bot man Kemal die Teilnahme an einem Deutschkurs des

Goethe-Instituts an, welcher jedoch täglich von morgens bis abends stattfin-

den sollte, wohingegen es in Bonn einen Kurs gab, welcher nur von morgens

bis mittags lief. Um weiterhin Zeit für das Musikproduzieren zu haben, ent-

schied sich Kemal, nach Nordrhein-Westfalen umzuziehen, wo er 2010 seine

zweite Frau Yasemin kennen lernte.

Kemal sagte mir im Interview, er wolle Musik heute nicht mehr als Mittel

für politische Botschaften verwenden, sondern mit Musik lediglich Gefühle

transportieren. Am liebsten möge er die Arbeit an der Musik vor Hinzufügen

der Gesangsspur. Zudem sei er zufrieden damit, bei Produktionen im Hin-

tergrund zu agieren, anstatt eine eigene Berühmtheit anzustreben.

https://doi.org/10.14361/9783839454763-002 - am 14.02.2026, 16:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Protestmusik 81

In Köln arbeitet und interagiert Kemal hauptsächlich mit Menschen mit

biographischem Bezug zur Türkei – insbesondere mit Kurden, da er diese in

Fragen derWeltanschauung als häufig offener einstuft als viele der in Köln le-

benden Türken. Dass er die deutsche Sprache nicht ausreichend beherrscht,

um sozial und beruflich ohne Komplikationenmit Herkunftsdeutschen inter-

agieren zu können, bedauerte er im Interview sehr.

Bis heute pflegt Kemal gute Kontakte zum Plattenlabel »Kalan Müzik«,

von dem er nach wie vor auch Aufträge erhält. Jedoch sagte er mir bei unse-

rem Interview im Mai 2015, schon länger sei keine seiner Produktionen mit

Kalan mehr richtig erfolgreich gewesen, wohingegen seine eigenen Produk-

tionen sehr gut laufen würden. Insbesondere in Deutschland sprächen ihn

zahlreiche Musiker/-innen von sich aus an, mit dem Ziel, eine gemeinsame

Produktion zu planen; entsprechende Anrufe aus der Türkei erhalte er eben-

falls gelegentlich.

Kemal bereitet seine Album-Produktionen für in Deutschland lebende

Sänger/-innen in seinem Studio in Köln vor, nimmt jedoch gelegentlich

einen Teil der Instrumente in Istanbul auf. Neben der Gewohnheit einer

Zusammenarbeit mit den dort lebenden Musizierenden gibt Kemal weitere

Gründe für die Kooperation an: Zum einen sei dies preiswerter, Studio-

Musiker/-innen in Deutschland würden andere Preise verlangen, zudem

seien die Instrumentalisten und Instrumentalistinnen in der Türkei auf dem

Gebiet traditioneller Spielweisen häufig schlichtweg am versiertesten.

Bezüglich einer Reaktion von Herkunftsdeutschen auf seine Musik gibt

Kemal an, diese würden sie oft als bemerkenswert, aber sehr traurig wahr-

nehmen. Er sagt zudem, seine Musik kursiere generell in kleinen Kreisen und

erfreue sich lediglich bei Kennern und Kennerinnen großer Beliebtheit.

Kemal hat sich bewusst dagegen entschieden, sich in Deutschland poli-

tisch zu engagieren.

2.3.2 Musikerportrait Sercan Günduğ

Sercan Günduğ war einer der Gäste und zudem aktiver Jamsession-

Teilnehmer bei Kemals und Yasemins Musikabend im Ehrenfelder Lokal.

Dort waren wir jedoch nur per Zufall aufeinandergestoßen; ich kannte ihn

zu dem Zeitpunkt bereits von den allwöchentlichen Proben des türkischen

Chores, bei denen er Bağlama und gelegentlich Gitarre spielte und zuwei-

len auch Soli sang. Da ich mich für seine Beteiligung an der Organisation

von Solidaritätskonzerten im Rahmen des Gezi-Protests in Deutschland

https://doi.org/10.14361/9783839454763-002 - am 14.02.2026, 16:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

interessierte, bat ich ihn um ein Interview, welches am 25.7.2015 in meiner

Wohnung stattfand. Da ich Sercan schon länger kannte, hatte ich ihn zu

einer gemütlicheren Form des Interviews zu mir nach Hause eingeladen.

Sercan ist der jüngste meiner Interviewpartner/-innen und wurde in

Deutschland geboren. Zum Zeitpunkt unseres Interviews war er Student in

Sankt Augustin bei Bonn und lebte in Köln.

Sercans Großvater väterlicherseits war als Gastarbeiter nach Deutschland

immigriert; bereits Sercans Vater hatte seine Schulzeit hier beendet. DieMut-

ter Gülçin, welche ebenso wie die Familie väterlicherseits gebürtig aus Ordu

kommt, hatte länger in der Türkei gelebt und in Istanbul angefangen, Gesang

zu studieren, bevor sie sich schließlich entschieden hatte, zu ihrem späteren

Mann nach Deutschland zu ziehen. Sercan und seine Schwester wurden in

Köln geboren.

Sercan beschreibt seine musikalische Erziehung als klassisch: Zunächst

besuchte er Kurse der Musikalischen Früherziehung; in der Grundschule be-

gann er zudem, Klavierunterricht zu nehmen. Bağlama-Unterricht belegte er

erst später – laut eigener Aussage zunächst im »Multikulti«-Programm einer

Kölner Musikschule. Mehrfach nahm er am deutschen Klassik-Wettbewerb

»Jugend musiziert« mit der Bağlama teil (siehe zu diesem Wettbewerb auch

das Kapitel 4.3.1 über Jury-Mitglied Kemal Dinç). Trotz dieser Einbindung in

die institutionalisierte »deutsche« Musikerziehung wirkt er heute am liebs-

ten im Rahmen von Veranstaltungen (privater und öffentlicher Natur) von

Communitys mit biographischem Bezug zur Türkei. Das Repertoire an tradi-

tionellen Liedern, das er zu spielen vermag, ist extrem groß.

Im Anschluss an unsere Chorproben und bei Feierlichkeiten, wie bspw.

Geburtstagen, war es üblich, dass Chormitglieder Wunsch-Lieder singen

konnten. Sercan gelang es, restlos alle Lieder spontan auf der Bağlama zu

begleiten – in der Tonart, die der Sänger bzw. die Sängerin durch seinen

bzw. ihren Gesang vorgab. Zusätzlich beherrscht er auch die Kunst der

Improvisation.

Sercan beschreibt die Tatsache, dass er zur türkischen Chormusik kam,

als eine Art Zufall: SeineMutter Gülçin sang ihmnach zunächst in einemChor

in Leverkusen, zu dem er sie regelmäßig hinfuhr. Hier wartete er stets einige

Stunden, um sie anschließendwieder zurückzufahren –bis er beschloss, statt

nur zu warten, mitzumusizieren. Der Chor »Köln Türk Müzigi Korosu«, in

dem ich ihn später kennen lernte, wurde erst daraufhin von seiner Mutter

selbst gegründet.

https://doi.org/10.14361/9783839454763-002 - am 14.02.2026, 16:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Protestmusik 83

Sercan gibt an, privat mit Leuten verschiedenster Nationalitäten befreun-

det zu sein – u.a. mit vielen Herkunftsdeutschen –, sich beim Musizieren

jedoch stark auf die Zusammenarbeit mit Menschen aus der Türkei zu be-

schränken. Sich selbst bezeichnet er als türkisch und als Sunniten. Jedoch

kommt er laut eigener Aussage mit den unterschiedlichsten Leuten mit bio-

graphischem Bezug zur Türkei gut aus.

»Ich binHumanist. […] Ich habe sehr viele alevitische Freunde, sehr viele kur-

dische Freunde und sehr viele Tscherkessen oder keine Ahnung was. […] Ich

mache mit allen Musik, und ich sag mal so: Manche würden sich in den Be-

reichen, z.B. in kurdischen, […] gar nicht zurechtfinden, weil die die Lieder

nicht kennen. […] Aber ich bin nicht so einer. Also, ich kann genauso gut mit

den Kurden, genauso gut mit den Aleviten, genauso gut mit den Sunniten,

mit allen musizieren. Das ist gar kein Problem.«

Er berichtet, seine Kenntnis des Lied-Repertoires anderer Kulturen habe ihm

bereits dabei geholfen, »Mauern zu lösen«.

»Ich habe sehr viele alevitische und kurdische Freunde, aber die sind meis-

tens […] nicht so offen gegenüber anderen. Also, nicht viele sind so offen,

wie ich es bin. Und wenn wir dann so unter Freundeskreisen draußen sind

undNeue so dazukommen, dann sind diemeistens sehr überrascht, dass ich

dann auch deren Lieder […] genauso gut wiedergeben kann, wie die das in

ihren eigenen Kreisen machen. Da kriege ich meistens ein positive[s] Feed-

back: ›Hey! Seit wann kannst du das denn spielen?‹ Und: ›Wusste ich gar

nicht!‹ […] Dann ist man direkt willkommen.«

Sercan beschrieb mir, wie ein kurdischer Musiker ihn aufgefordert habe,

etwas auf der Bağlama zu spielen, damit dieser sehen könne, was für ein

Mensch er sei. Dieser Musiker sei nach Sercans kurzem Vorspiel positiv

überrascht und daraufhin sehr freundschaftlich eingestellt gewesen.

Zur Frage, ob er auch mit Herkunftsdeutschen musiziere, sagt Sercan,

dass diese sich seiner Erfahrung nach bei türkischer Musik langweilen wür-

den – und das reize ihn dann wenig.

Einige Zeit lang arbeitete Sercan für den Westdeutschen Rundfunk

(WDR). Dieser hat eine eigene Redaktionsgruppe mit der Aufgabe, die Men-

schen aus der Türkei in Deutschland zu repräsentieren, welche sich aus sehr

unterschiedlichen Leuten (laut Sercan: Kurden, Aleviten, Atatürk-Anhängern

und weiteren) zusammensetzt. Hier lernte er bereits früh viel über die

Organisation von Kulturveranstaltungen. Bei einem Rockfestival der Gruppe

https://doi.org/10.14361/9783839454763-002 - am 14.02.2026, 16:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

»Rakkas Entertainment«, bei dem Gruppen mit Bezug zur Türkei auftraten,

interviewte er für den WDR einmal bewusst herkunftsdeutsches Publikum.

Diese Konzertgänger/-innen hätten, so erzählte er mir, meist die Bands im

Vorfeld gegoogelt und seien somit schon gezielt zu den Konzerten gekom-

men. Die Reaktionen auf das Festival, die er von diesem Teil des Publikums

in den Interviews ermittelt habe, seien positiv gewesen.

Im September 2014, kurz nachdem in Istanbul der Gezi-Protest niederge-

schlagen worden war, fand in Köln die Veranstaltungsreihe »Gezi Soul« statt.

Hierbei wirkte Sercan als einer der Organisatoren. Die Veranstaltungsreihe

beinhaltete mehrere Konzerte mit international bedeutsamen Gruppen aus

der Türkei (u.a. Baba Zula und Yeni Türkü), ein Straßenfest, eine Internet-

seite mit Informationen, einen Dokumentarfilm-Abend, eine Führung durch

ein Kulturzentrum und einen Bereich mit Bildender Kunst. Als Leitgedan-

ken benennt Sercan die Idee, die Gezi-Stimmung –mitsamt ihrer schöneren,

kreativeren Seite und mitsamt der Realität, brutal niedergeschlagen worden

zu sein – in Köln widerzuspiegeln, in einer unzensierten Fassung. Dass der

Musik hierbei eine wichtige Rolle zukam, ist ebenfalls als eine Anlehnung an

das echte »Gezi« zu verstehen, über welches Sercan sagt:

»Während der Gezi-Zeit fand ich auch dieseMusik, diewar so bewegend,

weil die Leute sind einfach so kreativ. Die haben einfach [für] Lieder,

die es schon gab, einfach den Text umgeschrieben – auch verschiedene

Gruppierungen. Also, jede Gruppe für sich. Das war sensationell.«

Er verweist hierbei unter anderem auf den Text »Çapulcu musun vay vay«

zur Melodie des bekannten Liedes »Entarisi ala benziyor« mit dem Original-

Refrain »Şekerli misin vay vay«, welcher hier abgebildet ist: 47

 

Capulcumusun vay vay             Bist du ein Chaot?

 

Gazmaskesi ala benziyor             Meine Gasmaske ist rot

Biber gazı bala benziyor             Das Tränengas schmeckt nachHonig

Benim TOMA’mbana sıkıyor            MeinWasserwerfer bespritztmich

47 Der türkischsprachige Text wurde niedergeschrieben und ins Deutsche übersetzt von

Kerem Can, anlässlich der Aufführung des Stücks »Taksim Forever – #Rüyalar parkı« in

der Neuköllner Oper im Jahr 2014.

https://doi.org/10.14361/9783839454763-002 - am 14.02.2026, 16:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Protestmusik 85

Bulunur bir çare halk ayaktadır            Wirwerdendas lösen, dasVolk ist auf der

Straße

Taksim yolunda barikattadır             Auf demWeg nach Taksim, auf die Barri-

kaden

 

Çapulcumusun vay vay             Bist du ein Chaot, vay vay

Eylemcimisin vay vay             Oder bist du ein Aktivist?

Gazmaskesi biçim biçim             Die Gasmasken sind amStart

Yürüyoruz Taksim için             Wir sind hier für Taksim

Üşenme gel hakkın için             Kommauch, für deine Rechte

Bulunur bir çare halk ayaktadır            Wirwerdendas lösen, dasVolk ist auf der

Straße

Taksim yolunda barikattadır             Auf demWeg nach Taksim, auf die Barri-

kaden

 

Çapulcumusun vay vay             Bist du ein Chaot, vay vay

Eylemcimisin vay vay             Oder bist du ein Aktivist?

Gazmaskesi çeşit çeşit             Die Gasmasken, so unterschiedlich

Gezi Parkı senle yaşıt             Der Gezipark, so alt wie du

Bu tencere, çatal, kaşık             Diese Töpfe, Gabeln, Löffel

Bulunur bir çare halk ayaktadır            Wirwerdendas lösen, dasVolk ist auf der

Straße

Taksim yolunda barikattadır             Auf demWeg nach Taksim, auf die Barri-

kaden

 

Çapulcumusun vay vay             Bist du ein Chaot, vay vay

Eylemcimisin vay vay             Oder bist du ein Aktivist?

Sercan erzählte mir, wie er mit Freunden selber auch an einem Gezi-Song ge-

schrieben habe, indem sie ein traditionelles Lied umgedichtet hätten. Jedoch

hätten sie dieses Lied zum Spaß geschrieben, nicht, um öffentlich aufzutre-

ten.

Den Hauptorganisatoren von »Gezi Soul« ermöglichte Sercan, ein Inter-

view für den WDR zu geben, und bezeichnet seine Rolle bei der weiteren

Organisation mit viel Humor als »Mädchen für alles«. Insbesondere für Bü-

rokratisches sei er zuständig gewesen, z.B. für Absprachen mit der Polizei in

Bezug auf das Straßenfest.

https://doi.org/10.14361/9783839454763-002 - am 14.02.2026, 16:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

Ich selbst besuchte das Fest damals auch, wobei ich Sercan noch nicht

kannte, und möchte es folgendermaßen beschreiben: Es war ein fröhliches

Fest, das viele verschiedene Menschen – mit und ohne biographischen Be-

zug zur Türkei – anzog. An Bäumen und Masten hingen türkische Gedichte

mit deutschen Übersetzungen, zusätzlich gab es zahlreiche Stände mit Spei-

sen und Getränken. Eine gewisse Öffentlichkeitswirksamkeit in Bezug auf die

herkunftsdeutsche Gesellschaft wurde definitiv erreicht. Insider – meist mit

biographischem Bezug zur Türkei – kamen ebenfalls auf ihre Kosten.

Laut Sercan war zunächst nur ein einziger Konzertabend vorgesehen ge-

wesen, bevor das Organisations-Team dann jedoch entschieden hatte, man

benötige schon eine ganze Woche, um in das »Gezi-Feeling« zu gelangen.

Sercan berichtet, auf dem Konzert von Baba Zula seien besonders viele Her-

kunftsdeutsche gewesen. Er hofft, dass einige Leute sich hiernach mehr über

die politische Lage in der Türkei informiert haben. Es war ihm wichtig, von

Deutschland aus mit der Veranstaltung die Politik in der Türkei zu kommen-

tieren.

2.3.3 Musikerportrait Kadir Şahinkaya

Kadir Şahinkaya ist ein ehemaliger Konzert-Organisator, gebürtig aus Konya,

seit mehreren Jahrzehnten wohnhaft in Köln. Er ist als Hobby-Sänger, u.a.

im bereits erwähnten »Köln Türk Müziği Korosu« unter Leitung von Sercans

Mutter, aktiv, bei dessen Proben ich ihn kennen gelernt hatte. Um ein In-

terview bat ich ihn, da er in den 1980er Jahren, als Musiker/-innen aus der

Türkei in Deutschland noch weniger selbstverständlich in den deutschen

Popularmusik-Clubs Konzerte spielten als heute, daran mitgearbeitet hatte,

Auftrittsmöglichkeiten zu schaffen. Er ist somit an einem Prozess beteiligt

gewesen, in dem das Musikszeneleben in Deutschland durch das Mitwirken

von Musikschaffenden aus der Türkei bereichert wurde. Unser Interview

fand am 21.3.2016 in Kadirs Wohnung in Köln-Ehrenfeld statt.

Kadir wuchs als jüngstes von acht Kindern seiner Eltern im innerana-

tolischen Konya – laut ihm die »konservativste Stadt der Türkei« – auf. Als

Beispiel für das konservative Verhalten gibt er an, dass sein älterer Bruder

hier für den Besuch eines Konzerts des Protestmusikers Cem Karaca auf der

Straße verprügelt worden sei.

Kadir befasste sich früh mit Musik. Er beherrschte es bereits in der Kind-

heit, mit einem Kassettenrekorder zweispurig aufzunehmen, spielte auf ei-

ner Spur Instrumente wie die Blockflöte, Mundharmonika oder Zimbel ein

https://doi.org/10.14361/9783839454763-002 - am 14.02.2026, 16:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Protestmusik 87

und nahm auf der zweiten Gedichte dazu auf. Er wurde ebenfalls zum Cem-

Karaca-Fan und daraufhin laut eigener Aussage gesellschaftlich gemieden. In

der Moschee, sagt er, sei er immer schräg angeguckt worden. Aufgrund der

Protestmusikszene-Zugehörigkeit seien ihm ständige Kneipenbesuche unter-

stellt worden – ein Tabu für so manchen Moscheebesucher.

»Wenn du diese Lieder hörst, dann wirst du automatisch so daran [bewertet

…], duwirst vermieden. Gesellschaftliche Isolierung, ja. Also: ›Lieber den Typ

nicht!‹«

Die Eltern zogen aus Konya weg, als Kadir noch ein Schüler war, ließen aber

einige ihrer Söhne dort. Fortan lebte er zusammen mit einem Bruder, der

jedoch nach Deutschland auswanderte, und blieb schließlich alleine zurück.

Kadir gibt an, über die Jahre in Konya aufgrund der scharfen Blicke von außen

immer wieder mit Selbstzensur zu tun gehabt zu haben:

»Ich habe dann selber auf mich aufgepasst. Ich habe ja nur eine Nase. Wenn

sie gebrochen ist, dann tutmir [das]weh.Deshalb so, bei bestimmten Leuten

dann, habe ich also Autozensur [walten lassen].«

Im Jahr 1974 zog Kadir als 16-Jähriger nach Ankara, um dort Elektronik zu

studieren. Dort engagierte er sich im Rahmen der linken Aydınlık-Bewegung,

laut Kadir damals eine revolutionär-linke Szene. Kurz vor seinem Studienab-

schluss wurden ihm die Umstände an der Universität jedoch zu anarchisch.

Einen Universitätsabschluss zu erlangen, sagt er, sei so nicht mehr möglich

gewesen. Kadir ging nach Deutschland mit dem Ziel, in München zu Ende zu

studieren. Aufgrund seiner mangelnden Deutschkenntnisse und der zusätz-

lichen Schwierigkeit, Studienleistungen aus der Türkei anerkennen zu lassen,

gab er diesen Plan jedoch auf und zog zu seinen Brüdern nach Köln. Bei einem

von ihnen konnte er vorerst unterkommen.

Da es ihm an Geld mangelte, konnte er in den ersten vier Jahren nicht in

die Türkei reisen. Kadir sagt heute, in diesen Jahren habe er sich gewünscht,

die Heimat zu sich zu holen, habe Gleichgesinnte gesucht und viel auf Tür-

kisch gesungen.

Von Anfang an integrierte sich Kadir auch in die deutsche Rockszene. Im

bis heute erfolgreichen Kölner Rockclub »Luxor« war er laut eigener Aussa-

ge bereits DJ, Kaffeemann, Türsteher, sowie zuständig dafür, vor der Bühne

zu stehen und Pogo-Tanzende zurück in die Menge zu schmeißen, damit sie

nicht gegen die Bühne knallten. Er beteiligte sich auch an zahlreichen politi-

schen Diskussionen der linken Szene. Auf die Interviewfrage, mit Menschen

https://doi.org/10.14361/9783839454763-002 - am 14.02.2026, 16:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

welcher kulturellen Herkunft – beispielsweise deutsch, türkisch, kurdisch –

er am meisten zu tun gehabt habe, antwortete er:

»[…] diese Differenzierung zwischen Türken und Kurden – die kannte ich

nicht. In Konya lebten – oder leben immer noch – sehr viele Kurden und wir

sind zusammengewachsen. Und die Differenzierung habe ich in Deutsch-

land kennen gelernt. Ja. Das ist so grausam und das tut mir so in meine[r]

Seele weh.«

Er berichtet, Konzerte im Luxor besucht zu haben, wo er der einzige Kon-

zertbesucher türkischer Abstammung gewesen sei, weist jedoch auch darauf

hin, dass dort u.a. Italiener auf Englisch gesungen hätten und es insofern

wohl auch kaum »deutsche« Veranstaltungen gewesen seien. Weitere Inter-

viewfragen der Art lehnte er unter folgender Begründung ab:

»Wo beginnt die Grenze? Oder wo hört die Grenze auf, [ihren Weg] zu neh-

men? […] Die muss man sich selber, diese Hürde, selber so vorstellen und

dann darüber springen können. Es gibt viele Leute, die mit ihren eigenen

Schatten kämpfen. Das ist schlecht. Also, die tun mir echt leid.«

Mit unterschiedlichen Metaphern kam er während des Interviews mehrfach

auf diesen Punkt zurück. Bspw. sagte er, angelehnt an Mevlana, dem er sich

aufgrund der Abstammung aus Konya verbunden fühlt, in Bezug auf die To-

leranz solle man wie das Meer sein, da dieses sich selbst bereinige.

Im Luxor half Kadir aktivmit, Grenzen aufzuheben und verschiedeneMu-

sikweltenmiteinander zu verknüpfen. An ein Ereignis erinnert er sich hierbei

besonders gerne zurück: 1985 lernte er sein großes Idol Cem Karaca, der zu

dieser Zeit im Exil in Deutschland lebte, persönlich kennen und organisierte

für ihn eine Auftrittsmöglichkeit im Luxor. Kadir begründet seine Liebe für

Cem Karaca damit, dass dieser ihn in seiner Jugend durch die Einflechtung

von jahrhundertealten Gedichten in Rocksongs motiviert habe, sich mit Kul-

tur auseinanderzusetzen, und sagt stolz, das von ihm organisierte Konzert

sei ausverkauft gewesen.

Seine Konzertorganisation, selbst wenn die Größten des Musikbusiness

mitwirkten,war jedoch nicht immer von reinemErfolg geprägt. Auch erzählte

er mir von seiner Beteiligung an der Organisation eines Konzerts von Udo

Lindenberg und Sezen Aksu am Fühlinger See – ein Abend, der laut Kadir

finanziell betrachtet allerdings ein Misserfolg war.

Während seiner Zeit im Luxor studierte Kadir zudem Soziale Arbeit, ein

Beruf, in dem er direkt nach seinem Studienabschluss tätig war und es heute

https://doi.org/10.14361/9783839454763-002 - am 14.02.2026, 16:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Protestmusik 89

wieder ist. Arbeit im sozialen Bereich, sagt er, sei für ihn immer auch politi-

sches Engagement gewesen. Hierzu inspiriert worden sei er, als er habe mit

ansehen müssen, wie Menschen ohne Deutschkenntnisse in Deutschland z.T.

nicht zu ihrem Recht gekommen seien.

Zwischenzeitlich legte er diese Arbeit jedoch nieder und wandte sich der

Gastronomie zu: Nach Jahren des Kellnerns gelang es ihm sogar, ein eigenes

Restaurant zu eröffnen – in dem er den Schwerpunkt wieder auf die Musik zu

legen versuchte. Kadir beschrieb mir, wie Bauchtänzerinnen und Livemusi-

ker/-innen mit Oud, Geige, Kanun, Klarinette und Tanbur (eine Langhalslau-

te) hier aufgetreten seien. In dieser Zeit, sagt er, habe er sich wieder mehr als

zuvor mit den Musikszenen aus der Türkei identifiziert und auch Herkunfts-

deutsche hätten in dem Lokal die Musik aus der Türkei kennen gelernt.

»Da habe ich meine Türkei dahin geholt. Und dadurch kamen immer mehr.

Und dann andere deutsche Musiker kamen auch dahin. Und die fanden das

anders, also so: ›Ja, ich komme mit den Tönen nicht zurecht. Aber hört sich

gut an!‹«

Grundsätzlich, sagt er, sei für ihn immer wieder auffällig gewesen, wie über-

rascht Herkunftsdeutsche reagierten, wenn sie einmal türkische Musik hör-

ten, die nicht demGenre der Volksmusik angehöre. Der Stil-Vielfalt innerhalb

der Musikszenen aus der Türkei seien sich viele nicht bewusst.

Die Schuld für die mangelnde Kenntnis gibt Kadir jedoch nicht nur den

Herkunftsdeutschen selbst. Er erzählte mir, wie er Werbung für Konzerte des

türkischen Chores, in dem wir anderthalb Jahre lang gemeinsam musizier-

ten, bei Freunden und Freundinnen unterschiedlicher kultureller Herkunft

gemacht habe, und wie Türken Deutsche mit weniger Kenntnis der Musik-

tradition davon abgehalten hätten, zum Konzert zu kommen.

»Meine deutsche[n] – neu-deutsche[n], ex-türkische[n] – Freundinnen mit

ihren deutschen Männern […] – wenn ich sie einlade, zum Konzert dann zu

kommen, zu unseremChor, […]weißt du,was sie sagen? ›Ach,meinAlexwür-

de diese Musik nicht mögen.‹ Das ist eine [Be]vormund[ung]. […] Dann sage

ich auch diese[r] Frau oder jene[r] Frau: ›[…] Lass ihn kommen und dann sel-

ber denken. Und ja, wenn du so mit diese[r] Einstellung schon mal zu der

Sache hingehst, dann vergiss es. [Dann] brauchst du nicht zu kommen.‹«

Kadir sagt, Musik mache man ja wohl kaum für ein spezielles Land, Musik

mache man ganz generell. Er lehnt es ab, wenn verschiedene ideologische

Schulen versuchen, Musik für ihre Zwecke umzudeuten.

https://doi.org/10.14361/9783839454763-002 - am 14.02.2026, 16:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

2.4 Erste Antworten auf die drei Forschungsfragen

Im Folgenden werde ich die Aussagen der interviewten Protestmusiker aus-

werten, mit dem Ziel, erste Antworten auf meine drei Forschungsfragen zu

geben.

2.4.1 Der Wunsch, musikalisch-politisch zu kommentieren

Kemal Sahir Gürel sagt aus, mit seiner Musik künftig keinen politischen An-

spruch mehr zu verfolgen. Diese Antwort scheint wohl überlegt zu sein: Ke-

mal hat knapp zwanzig Jahre lang in der Türkei Protestmusik im großen Stil

betrieben als einer der Begründer und zugleich Bandmitglied der Ursprungs-

besetzung von Grup Yorum. Auch heutemangelt es Kemal nicht an Kontakten

zum Musikbusiness in der Türkei: Er produziert u.a. Musik für dort laufen-

de Fernsehserien und nimmt Tonspuren mit Instrumentalisten und Instru-

mentalistinnen in der Türkei für Produktionen mit in Deutschland lebenden

Musikern und Musikerinnen auf. Auch die Frage, ob er sich in Deutschland

politisch engagieren wolle, verneint Kemal. Er ist desillusioniert vom politi-

schen Leben und möchte Musik fortan als reine Kunst betrachten.

Kadir Şahinkaya schließt genau wie Kemal aus, mit Musik einen politi-

schen Anspruch zu verfolgen. Ich denke jedoch, dass seine Haltung nicht auf

eine umfangreiche und frustrierende Erfahrung mit dem Musikbusiness in

der Türkei zurückzuführen ist, sondern dass sich bei ihm in der Beantwor-

tung der Frage seine grundsätzliche philosophische Weltsicht widerspiegelt.

Er lehnt die Identifikationmit einer bestimmten Interessengemeinschaft und

die hiermit verbundene Problematisierung ihrer Inhalte ab. Musik, sagt er,

mache man generell, nicht für ein spezielles Land.

Sercan Günduğ gibt ebenfalls an, eher keine politischen Absichten beim

Musizieren zu hegen, hat jedoch durch die Mitwirkung an der Organisati-

on der (auch) musikalischen Veranstaltungsreihe »Gezi Soul« ein politisches

Statement zur Lage in der Türkei zum Ausdruck gebracht. Er berichtet zu-

dem,wie er zu Gezi-Zeitenmit Freunden die Zeilen eines traditionellen türki-

schen Liedes zu einem politisch aktuell-relevanten Text umgeschrieben habe,

weist jedoch darauf hin, dies sei nur zum Spaß gewesen. Er und seine Freun-

de hätten nicht das Ziel verfolgt, hiermit aufzutreten. Sercan versteht sich,

denke ich, allerdings nicht als freischaffender Musiker; er ist Hobby-Musiker

und spielt hauptsächlich traditionelles Repertoire.

https://doi.org/10.14361/9783839454763-002 - am 14.02.2026, 16:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Protestmusik 91

Musik als Medium für die Beeinflussung der Gesellschaft zu wählen, ist

für einen Hobbymusiker bzw. eine Hobbymusikerin sicherlich weniger nahe-

liegend als für Berufsmusiker/-innen. Kemal ist der einzige hauptberufliche

Musiker in der Gruppe dieser drei Interviewpartner, war mit seiner Musik

zudem jahrelang explizit politisch aktiv, wandte sich dann aber bewusst von

der Politik ab.

Somit konnte ich zwar gezielt linke musikalische Veranstaltungen in

Deutschland finden, aber – in dieser Gruppe der Interviewten – keine (ernst

gemeinten) Neukompositionen mit Kommentar-Charakter.

2.4.2 Die Darstellung der Heterogenität von Communitys

aus der Türkei in Deutschland

Kemal Sahir Gürel hält es für generell möglich, mit musikalischen Veranstal-

tungen auf die Heterogenität der Communitys aus der Türkei in Deutschland

aufmerksam zu machen. Er glaubt aber, dass es derzeit noch nicht viel da-

zu komme. Zum einen bemängelt er, die Konzertorganisation – die Werbung

hierfür sowie die Ansagen bei Veranstaltungen – finde meist in türkischer

oder kurdischer Sprache statt. Stattdessen, fordert er, müsse die deutsche

Gesellschaft künftig direkt adressiert werden. Interessanterweise sagt er des

Weiteren,Menschen aus der Türkei in Deutschland würden sich seiner Erfah-

rung nach häufig selber nur als Gäste verstehen und daher gar nicht versu-

chen, Anklang in der allgemeinen deutschen Gesellschaft zu finden oder gar

Einfluss auf sie zu nehmen. Als weiteren Punkt benennt er, dass dieMusik aus

der Türkei aus ästhetischen Gründen das deutsche Publikum ohne vorherige

Hörerfahrung nicht besonders anspreche: Zwar würden diese Zuhörer/-innen

die Musik oft bemerkenswert finden, jedoch sehr traurig. Die Musik werde

ihm nach häufig als zu gefühlvoll oder auch zu schmerzvoll wahrgenommen

und erreiche somit keine große Nachfrage beim herkunftsdeutschen Publi-

kum.

Auch Sercan Günduğ hält die Sprache für das entscheidende Merkmal,

um herkunftsdeutsches Publikum anzulocken. Gute Erfahrungen machte er

während der Solidaritätsveranstaltung »Gezi Soul« mit ausgehängten zwei-

sprachigen Gedichten aus der Türkei: Das Feedback war sehr positiv. Was die

Musik betrifft, sagt jedoch auch er aus, dass diese den Hörerwartungen ei-

nes herkunftsdeutschen Publikums nicht entspreche und dieses sich bei der

Darbietung der Musik zuweilen langweile. Dennoch beobachtet er einen ge-

wissen Anstieg an herkunftsdeutschem Publikum auf Musikveranstaltungen

https://doi.org/10.14361/9783839454763-002 - am 14.02.2026, 16:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

– sowohl bei solchen, die von deutsch-institutioneller Seite organisiert wer-

den, als auch bei jenen der Diaspora-Communitys. Er lobt das Sommerblut-

Festival in Köln und denWDR, der sogar eine eigene Redaktionsabteilungmit

sehr unterschiedlichen Repräsentanten und Repräsentantinnen der Commu-

nitys aus der Türkei hat, und hofft zudem, dass bei Konzerten der Commu-

nitys aus der Türkei auch das Publikum mit biographischem Bezug das Ge-

samtbild der Herkunftsdeutschen von ihrenMitbürgern undMitbürgerinnen

aus der Türkei verändert – nämlich wenn die Herkunftsdeutschen erkennen:

»Die feiern ja wie wir!«

Kadir Şahinkaya glaubt im Gegensatz zu den anderen beiden Interview-

partnern jedoch nicht, dass das Verständnis der Deutschen für die Hetero-

genität der Communitys aus der Türkei mit Musik auf nachhaltige Art und

Weise verbessert werden kann, nur kurzfristig. Er sagt, dass wenige Konzerte

diese Heterogenität überhaupt abbilden würden; für gewöhnlich treffe man

beispielsweise auf alevitischen Veranstaltungen nur Aleviten an. Von seinen

Aktivitäten im Bereich Popularmusik jedoch berichtet er, Herkunftsdeutsche

hätten oft überrascht auf die Genre-Vielfalt innerhalb der anatolischen Musik

reagiert, seien zunächst davon ausgegangen, es gebe ausschließlich Volksmu-

sik in der Türkei. Auch dieses Bild von Heterogenität betrachte ich als wert-

voll. Rock, Hip Hop oder auch Klassik aus der Türkei können ebenfalls einen

beachtlichen Beitrag zur Wahrnehmung von gesellschaftlicher Pluralität leis-

ten, auch wenn sie im Rahmen dieser Arbeit nicht differenziert betrachtet

werden.

2.4.3 Der Wunsch einer Beeinflussung des Musiklebens in der Türkei

Kemal Sahir Gürel sagt, die Diaspora-Communitys in Deutschland würden in

der Türkei nicht als besonders innovativ wahrgenommen; sie hätten den Ruf,

das Kulturleben der Türkei lediglich zu kopieren und somit auch nichts Inno-

vatives von außen beizutragen. Er aber plante zur Zeit unseres Interviews im

Mai 2015 die Produktion eines Albums mit unterschiedlichen in Deutschland

lebendenMusikern undMusikerinnenmit biographischem Bezug zur Türkei,

mit der Absicht, dieses in der Türkei zu vermarkten und somit aufzuzeigen,

wie aktiv die Diaspora-Communitys in Wirklichkeit sein können.

Das Beispiel von Kemal ist interessant, da er die Communitys in Deutsch-

land generell musikalisch abbilden möchte, ungeachtet der Zugehörigkeit zu

speziellen Untergruppierungen. Im folgenden Kapitel über Kurden werde ich

Beispiele zu den transnationalen Aktivitäten einer in der Türkei diskriminier-

https://doi.org/10.14361/9783839454763-002 - am 14.02.2026, 16:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Protestmusik 93

tenMinderheit geben, derenMitglieder auf ganz spezielle politische Umstän-

de hinweisen wollen. Kemal aber ist in der Türkei als Musikproduzent gut

angesehen, bis heute dort produktionstechnisch vernetzt und im von ihm er-

wähnten Projekt bemüht um ein generelles deutsch-türkisches Statement.

Sicherlich ist es für ihn hierbei auch reizvoll, dass Alben derart bisher

auf dem Musikmarkt (weitestgehend) fehlen, dass er folglich eine mögli-

che Marketing-Lücke ausfüllen könnte. Daher bleibt an dieser Stelle offen,

wie sehr seine Vermarktungsintentionen als bewusstes gesellschaftliches

Statement zu verstehen sind, bzw. wie sehr er es als kreativ herausfordernd

und wirtschaftlich (einigermaßen) vielversprechend ansieht, etwas Neues zu

schaffen. Bei letzterer Motivation würde die Türkei genutzt werden als ein

Ort, der neue Rahmenbedingungen für die Rezeption von in Deutschland

aufgenommener Musik bieten kann. Kemal ist dort bereits im Bereich der

Musikproduktion und -vermarktung tätig – es scheint naheliegend, die sich

hieraus ergebenden Möglichkeiten zu nutzen.

Somit sind es die internationalen Lebensläufe einzelner Musikschaffen-

der, die transnationale Produktionen ermöglich. Da Menschen wie Kemal an

geeigneter Stelle networken können – sodass Tonträger im Idealfall gleich an

Sender, Plattformen etc. geraten, die dem interessierten Hörerpublikum den

Zugang und Zugriff erleichtern –, können manche Aufnahmen ähnlich einer

Aufnahme aus der Türkei selbst auf dem Musikmarkt zirkulieren, nicht nur

wie ein Import im Bereich derWeltmusik. Dank einiger weniger Musikschaf-

fender, die in beiden Ländern gleichermaßen aktiv sind, kann ein größerer

Kreis von Musikschaffenden die Hoffnung auf das Wirken in beiden Ländern

entwickeln.

Kemal Sahir Gürel, ehemals ein hochgradig politischer Protestmusiker,

der im Kampf mit Institutionen der Republik Türkei stand, nutzt sei-

nen Wohnsitz in Deutschland aber nicht explizit dahingehend, politisch

verbannte Musik von hier aus für die Türkei zu produzieren.

https://doi.org/10.14361/9783839454763-002 - am 14.02.2026, 16:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839454763-002 - am 14.02.2026, 16:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

