2. Protestmusik

Im ersten empirischen Kapitel meiner Arbeit méchte ich den Aspekt der lin-
ken Musik am Beispiel von Musikschaffenden behandeln, die sich rein aus
politisch-systemkritischen Griinden mit ihrer Musik und/oder ihrer Organi-
sation musikalischer Veranstaltungen von der offiziellen Haltung der Tiirkei
abgrenzen. Hierauf folgen ein Kapitel iiber explizit kurdische (Kapitel 3) und
eines iiber explizit alevitische Musiker/-innen (Kapitel 4).

In Kapitel 2 gehe ich gesondert auf Musikschaffende ein, die im Kontext
der Tiirkei keinen ethnischen oder religidsen Minderheiten angehéren, sich
aber dennoch in ihrem Kulturausdruck eingeschrinkt fithlen. Dieses Kapi-
tel kann nicht fir sich alleine stehen, da die in Kapitel 3 und 4 vorgestellten
Musiker/-innen, die kurdisch und/oder alevitisch und zudem links-system-
kritisch sind, fiir die Betrachtung des politischen Musiklebens aus der Tirkei
in Deutschland allgemein nicht auler Acht gelassen werden diirfen.

2.1 Allgemeines

Die Musikgeschichte der Tiirkei ist eine politische Geschichte: Mit der Re-
publik sollte auch eine neue Kultur erfasst bzw. geschaffen werden, mit dem
Ziel, die tiirkische Nation frei von osmanischen Einfliissen zu reprasentieren.
Es wurde angestrebt, die Sprache von arabischen und persischen Einfliissen
zu reinigen, und neue Literatur mit didaktischer Absicht verdffentlicht. Kul-
turelle Werke, wie u.a. Musikstiicke, unterteilte man hierbei in zwei Kate-
gorien: »Alaturka« (»Kunst auf die tiirkische Art« bzw. auf die osmanische)
und »Alafranga« (»Kunst auf die fremde Art, also — im Fall der Musik — klas-

https://dol.org/10:14361/9783839454763-002 - am 14.02.2026, 16:17:12.



https://doi.org/10.14361/9783839454763-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

64 Musik & politischer Konflikt aus der Tiirkei

sisch-europidische Kompositionsschemata und Auffihrungspraxen)'. O’'Con-
nell schreibt:

»0n the one hand, the exponents of this perspective viewed the multicul-
tural and conservative characteristics of alaturka [Herv.i.0.] as the chaotic
legacy of an imperial past. On the other hand, they equated alafranga with
the reforming ideals of the new republic. That is, they saw alafranga as a
unique manifestation of a precisely demarcated nation state: a state that
was characterized by a single ethnic composition, by a new secular status,
and by a contemporary outlook. As a fashionable expression of modernist
taste, these exponents of alafranga sought to control the perceived disor-
der of their Ottoman inheritance using the logic of western philosophical
thought and the language of western aesthetic discourse. In doing so, they
entered into a long-standing European debate on taste by defining alafranga
as tasteful (tatl) [...]<*

Kritik an »Alaturka« wurde nicht nur in Bezug auf kiinstlerische Elemente ge-
dufert, sondern insbesondere auch beziiglich der gesellschaftlichen Gepflo-
genheiten: Die hiermit verbundene Musik wurde hiufig in religiésen Institu-
tionen gelehrt und zudem miindlich iibermittelt anstatt in Notenform.? Die
Griindung einer »Akademie der schénen Kinste« (Giizel Sanatlar Akademisi) im
Stil europiischer Konservatorien fand im Jahr 1926 statt. Hier adaptierte man
westliche pddagogische Prinzipien, schloss Alaturka aus dem Curriculum aus
und brachte eine nationale Musikschule voran.* Das Ziel lautete, den genuin
tiirkischen Kulturausdruck zu finden.

Bartsch beschreibt die Vorgehensweise als tiirkische »Musikrevolution«
und unterteilt diese in drei Phasen: die Etablierungsphase (1923-1934), die
Hochphase unter Atatiirk (1934-1938) und die Fortsetzungsphase nach seinem
Tod (1938-1950). In der ersten Phase wurden osmanische Musikeinrichtungen
geschlossen und neue republikanische eroffnet. Junge Menschen wurden zum
Musikstudium nach Europa geschickt und gaben ihre erworbenen Kenntnis-
se spiter an der »Schule fiir Musiklehrer« (Musiki Muallim Mektebi) in Ankara
weiter. In der Hochphase versuchte Atatiirk schliellich, eine tiirkische Natio-

Vgl. O’Connell 2000: 119.
O'Connell 2000: 125.

Vgl. O'Connell 2000 : 126f.
Vgl. O'Connell 2000:133.

AW N =

https://dol.org/10:14361/9783839454763-002 - am 14.02.2026, 16:17:12. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839454763-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Protestmusik

nalmusik aus dem Boden zu stampfen.® Dieses Vorhaben beschreibt Bartsch
wie folgt:

»Atatlirk war davon tiberzeugt, dass der Erfolg seiner Reformen im kiinstle-
rischen Bereich ein Indiz fir den Erfolg aller Reformen war. Sie sollten ein
Beweis fiir die hohen humanitiren Qualitdten sein, die die Nation erreicht
hatte, und zur Anerkennung bei anderen Nationen fithren. Dies brachte er
auch in seiner Parlamentseréffnungsrede zum Ausdruck, indem er betonte,
dass man anhand der Musikentwicklung erkennen kénne, inwiefern sich ein
Land verandere, und sie somit ein Indikator fiir den Zivilisationsgrad eines
Landes sei.«®

Oztiirkmen beschreibt, wie im Jahr 1924 Fragebdgen zur Ermittlung von
Volksmusik durch die junge Republik verschickt wurden’ und formuliert:

»The Republican intellectuals saw the Anatolian countryside and its peasant
population as the source of a cultural revival that would help to construct a
new national identity; the majority of them believed that it was the Repub-
lican’s duty, its very mission, to interfere in and to manipulate all folklore-
related activities.<®

Die tiirkische »Nationalmusik« sollte durch Unterricht, Rundfunk, Konzerte
und Schallplatten verbreitet werden. Versuchte man zunichst, tirkische
Volksmusik mit westlichen Tonsatztechniken zu polyphonisieren, so be-
schloss man um 1940, ihrer Originalform zur Verbreitung zu verhelfen.’

Jedoch durchlief die von Institutionen gezielt gesammelte anatolische
Musik durch die Biindelung als »tiirkische Volksmusik« eine politische
Umdeutung: Nicht das Aufzeigen von vielfiltiger Volkskultur stand hier im
Vordergrund, sondern die Einigung auf eine einzige Nationalkultur.'® Bryant
formuliert:

»[...] what happens to traditions that become self-consciously Traditional,
that is, history, rather than heritage? As Turkish folk music was converted
from a local tradition to a national Tradition, it acquired textuality as well as

5 Vgl. Bartsch 2011: 41ff.

6 Bartsch 2011: 46f.

7 Vgl. Oztiirkmen 1992: 185.
8  Oztiirkmen1992:190.

9 Vgl. Bartsch 2011: 48ff.

10 Vgl. Kayhan 2014:156.

https://dol.org/10:14361/9783839454763-002 - am 14.02.2026, 16:17:12. - Open A

65


https://doi.org/10.14361/9783839454763-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

66

Musik & politischer Konflikt aus der Tiirkei

a fixedness that, by most accounts, it did not previously have. This self-con-
sciousness of folk music as Tradition, and the status that it has begun to ac-
quire qua Tradition, takes one to the heart of the question of howtradition<
[Herv.i.0]is constituted. For underlying many of our assumptions aboutstra-
dition<is the conviction that traditions should not be self-consciously >tradi-
tional<and that, as soon as a practice is labelled a >tradition,« it loses its ca-
pacity to be a real [Herv.i.0.] tradition, that s, the past living in the present.«"

Dennoch tiberlebten auch Musiktraditionen, welche nicht von politischer Sei-
te geférdert wurden. Kayhan sieht in den Aktivititen der Barden (der Astks,
der Ozan und der kurdischen Dengbej) den Ursprung der Protestmusik: Diese
hitten stets die inoffizielle Geschichte der Tiirkei durch das Land getragen,
jenen Teil der Geschichte, der von der Kulturpolitik missachtet worden sei."

»Their narrative haswandered all around Anatolia for centuries to be handed
down to us today, a narrative that makes visible for us the other history that
has remained silent in the face of official history. This is the story, in a certain
sense, of the resistance of peoples told through the oral tradition and the

memory.«'>

Die Vereinheitlichung des offiziellen, staatlich geforderten Kulturlebens sollte
den Machthabern die Kontrolle iiber das Land erleichtern. In den folgenden
Jahrzehnten kam immer mehr der Popularmusik — der von oben nicht ernst
genommenen Musik — die Rolle zu, ein Gegenstiick zum offiziellen Kulturle-
ben der Tarkei zu liefern.*

In den 1960er Jahren entstanden — wie auch anderswo auf der Welt -
zahlreiche Bands, welche Songs mit politischen Inhalten schrieben und mit
ihrer Musik zu soziopolitischen Aktionen aufzurufen versuchten. Das hier-
bei hervorgebrachte Musikgenre »Anadolu Rock« (dt. anatolischer Rock) ist
sowohl anatolisch als auch amerikanisch-europiisch beeinflusst, so finden
bspw. E-Gitarre und E-Bass nebst Baglama und Davul (auch Dahol; eine zwei-
fellige Rahmentrommel) Verwendung. Als berithmter Vertreter dieser Musik-

entwicklungen ist Cem Karaca zu nennen.”

1 Bryant 2005: 223.

12 Vgl. Kayhan 2014: 156.

13 Kayhan 2014:156.

14 Vgl. Kayhan 2014: 156.

15 Vgl. Karahasanoglu/Skoog 2009: 60.

https://dol.org/10:14361/9783839454763-002 - am 14.02.2026, 16:17:12. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839454763-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Protestmusik

Im folgenden Jahrzehnt, den 1970er Jahren, fanden weitere Fusionen von

Musikgenres mit anatolischen Volksliedtraditionen statt. Der in westlichen

Operngesangstechniken ausgebildete Singer Ruhi Su beeinflusste die Inter-

pretation der Volksmusik stark und inspirierte weitere Musiker/-innen: Er

honorierte die Traditionen und nahm sich dennoch die Freiheit, Lieder indi-

viduell zu gestalten.’ Kayhan resiimiert:

»This style then became the touchstone for all left-wing folk music groups,
singers and even the tradition of Anatolian Rock. This can also be seen as
the period of transition from the traditional bard to the socially concerned
modern poet-singer, i.e. to a figure affiliated to a political group or party,
appealing to the peoples to join the struggle.«'”

Der politische Konflikt war hierbei all die Jahrzehnte stark prasent: Allein zu
Militirputschen kam es in den Jahren 1960, 1971 und 1980. Miige Gogek be-
schreibt, wie es nach diesen mit dem gesellschaftlichen Leben weiterging:

»In all cases, the pattern was one and the same: the military ostensibly in-
tervened to preserve the Republic, only to abolish the government; change
the constitution; arrest, try and sentence dissidents; and punish party lead-
ers, often by abolishing their parties. In all cases, however, their saving grace
was that they then let elections be held, turned political power over to the
elected government and left for their barracks. They left every time because
of Mustafa Kemal Atatiirk’s maxim that>the Turkish military should not get
involved in politics and ultimately belongs in the barracks.< [Herv.i.0] Yet,
ironically, it was another maxim of Atatiirk’s that legitimated their interven-
tion each and every time:>The military is the guardian of the Turkish repub-

lic.«'®

Durgun konstatiert, mit dem letzten dieser drei Militirputsche seien samtli-

che linke Utopien, welche seit dem Ende des Osmanischen Reichs Anhinger

gefunden hitten, zerschlagen worden.” Zeitgleich macht er jedoch die Lin-

ke selbst fir die Militirputsche verantwortlich: Die Armee habe in der Tirkei
stets den Ruf gehabt, die Kraft hinter Atatiirks Republikgriindung zu sein

17
18

Vgl. Kayhan 2014: 157.
Kayhan 2014: 157.

Miige Gocek 2011: 27f.
Vgl. Durgun 2015: 24.

https://dol.org/10:14361/9783839454763-002 - am 14.02.2026, 16:17:12. - Open A

67


https://doi.org/10.14361/9783839454763-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68  Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

und daher auch weiterhin fiir die Werte des Kemalismus einzustehen - eine
Ideologie, von der die Linke es niemals geschafft habe, sich zu distanzieren.

»[...] Kemalism has always been acknowledged by all the groups in the Turk-
ish left. In fact, Kemalism is the political manifestation of the Turkish left,
for it is the philosophy on which the republic was established, and it is the
means for political legitimization. As they thought that they could not suc-
ceed in politics if they clashed with Kemalism, they had to build a positive
relationship with it. However, it was not easy to develop coherent left-wing
policies in a Kemalist political atmosphere, for co-existence with Kemalism
was a major handicap to the transformation of the left-wing thought. The eli-
tist character of Kemalism diffused the left arena of politics, which proved
to be one of the major barriers to the appreciation of left-wing policies by
the masses. [...] This unavoidably has encouraged the tendency for military
intervention, one of the sicknesses of the left-wing politics in Turkey, and the
left-wing circles who have come to realize that the revolution would not be
brought with the cooperation of the masses have taken up the attitude of
expecting the robust forces to bring the revolution.«*°

Der Autor beschreibt, wie der erste von drei Militirputschen in linken Krei-
sen noch geschitzt worden sei.* Der zweite, von 1971, war ihm nach bereits
umstritten®*, der dritte, so konstatiert er, habe die Linke zerstort.

Miige Gogek macht jedoch auch internationale Akteure, namentlich die

USA, mitverantwortlich fiir den Versuch der Zerschlagung linker Gesinnung

in der Tirkei: Da das Land an Russland angrenzt, hitten die USA im kalten

Krieg befiirchtet, der Kommunismus kénne auch in der Tiirkei tiberhandneh-

me

n.” Sie schreibt iiber die Konsequenzen:

»The flip side of this advice was the bolstering of rightist religious move-
ments under the assumption that such movements were not revolutionary
but conservative, and therefore geared to sustaining the status quo. The pri-
ority advised by the United States was stability rather than democratic par-
ticipation that might challenge political stability. Hence the Turkish military
supressed and decimated the Turkish leftist movements—especially the left-

20
21

22
23

Durgun 2015: 31.

Vgl. Durgun 2015: 17.

Vgl. Durgun 2015: 18ff.
Vgl. Miige Cocek 2011: 28f.

https://dol.org/10:14361/9783839454763-002 - am 14.02.2026, 16:17:12. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839454763-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Protestmusik

ist intellectuals — in the name of stamping out communism while fostering
in its stead culturally conservative religious movements.«**

Infolge des Militdrputsches von 1980 entbrannte dennoch — oder eben gerade
deshalb — eine Welle der linken Protestmusik. Zuvor hatten bereits Anadolu-
Rock-Musiker/-innen am politischen Protest teilgenommen, als noch offener
politisch stufen Karahasanoglu und Skoog jedoch die Musiker/-innen der nun
entstandenen »Ozgiin Miizik« (dt. originale Musik) ein.?® Als Vertreter des
Genres nennen die Autoren u.a. Ahmet Kaya und »Grup Yorum« (dt. Musik-
gruppe des Kommentars).>®

Durch einen gliicklichen Zufall traf ich gleich zu Beginn meiner Studie
eine besonders bedeutsame Person der Protestmusikszene: Kemal Sahir Giir-
el, Griindungsmitglied von Grup Yorum. Grup Yorum sind als Studenten-
band, deren Mitglieder der politischen Studentenbewegung angehérten, in-
folge des Militirputschs von 1980 entstanden. Das Griinden von Vereinen war
zu der Zeit untersagt, das von musikalischen Formationen gestattet. Kemal
sagt heute, die Musik sei hier ein Mittel gewesen, um politisch etwas zu dn-
dern - wenn moglich auf der ganzen Welt. Die Band rief mit Musik zu po-
litischer Aktion auf, was zu zahlreichen Verhaftungen von Bandmitgliedern
fithrte. Kemal Sahir Giirels Lebenslauf werde ich mich in Kapitel 2.3.1 aus-
fihrlich widmen. Grup Yorum existieren in verinderter Besetzung bis heute.
Yiicel beschreibt das Gesamtwerk der Band im Jahr 2014 wie folgt:

»Grup Yorum sind ein Phanomen. Seit 27 Jahren auf der Bithne, 22 Alben,
finf Millionen verkaufte Tontrager. [..] Dutzende Konzerte wurden verbo-
ten, gegen die etwa 40 Musikerinnen und Musiker, die die Band durchlau-
fen haben, wurden knapp 500 Verfahren eroffnet, alle wurden mehrmals
festgenommen oder inhaftiert. [...] Viele, die anerkennen, dass Yorum dazu
beigetragen hat, das Schweigen der Junta-Ara zu brechen, kritisieren, dass
die Band die Grenze von politischer Musik zur Propaganda tGberschritten ha-

be.<<27

Grup Yorum wiirdigen anatolische Volkstraditionen in ihren Liedern und
bringen (auch) hiermit ein politisches Statement hervor.

24  Mige Gogek 2011: 29.

25  Vgl. Karahasanoglu/Skoog 2009: 61.
26  Vgl. Karahasanoglu/Skoog 2009: 61.
27  VYicel 2014: 129f.

https://dol.org/10:14361/9783839454763-002 - am 14.02.2026, 16:17:12. - Open A

69


https://doi.org/10.14361/9783839454763-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

70

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

Kayhan lobt des Weiteren explizit die Plattenfirma »Kalan« (dt. das, was
andauert), bei der Grup Yorum sowohl in der Original- als auch heute in der
neuen Besetzung unter Vertrag sind bzw. waren, und die 1993 gegriindete und
bis heute aktive Band »Kardeg Tiirkiiler« (dt. Lieder der Geschwisterlichkeit)
dafiir, verschiedene ethnische Musikstile aus der Tiirkei wieder bekannt ge-
macht zu haben.?® Sie formuliert:

»In this work, there was an emphasis on the mutual influence, even broth-
erhood, of musical cultures, parallel to the discourse of complementary cul-
tures with a clear reference to the concept of the mosaic. [..] What distin-
guishes these efforts from the relationship between folk music and politics
before 1980 is that, rather than instrumental folk musics in the service of
politics, they have transformed into a form of political struggle the demon-
stration of the diversity and the interdependence of the musical structure of
Anatolian music and the performance of this music.«*®

Mahon schreibt allgemeiner:

»[..] people debate, reproduce, and sometimes change power relations
through their engagements with expressive culture. I'll even go so far as to
say that through engagement with expressive culture people respond to
and deal with >real politics< [Herv.i.O.] and >real issues.«>°

Die Verwendung der Volksmusik anatolischer Kulturen, die bei der offiziellen
Geschichtsschreibung tibergangen worden waren, wurde hierbei tatsichlich
zur realen Politik. Kayhan formuliert:

»[..] new voices have started to make a place for themselves in the market
within the urban popular culture, voices that use Anatolian music forms,
motifs or instruments, calling themselves variously >protest< [Herv.i.O.], >the
urban tiirkiic or >0zgiin< (original) music. [...] All these musical creations are
forms of reproduction of the oppositional spirit of folk musics, preserving
themselves under all circumstances and bringing to life the state of mind of
large sections of the population, lower classes that are somehow regarded
as the province, or minorities whose historic existence goes denied, people
who experience problems with the cities in which they live.<'

28  Vgl. Kayhan 2014:163.
29  Kayhan 2014:163.
30 Mahon 2014: 327.
31 Kayhan 2014: 163.

https://dol.org/10:14361/9783839454763-002 - am 14.02.2026, 16:17:12. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839454763-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Protestmusik

Jedoch ist Folk nicht das einzige Musikgenre, das im Zuge politischen Protests
in der Tiirkei heute Verwendung findet. Gezen widmete 2011 der Band »Ban-
dista«, welche musikalische Elemente des Punk, Ska und Reggae verwendet
und in unterschiedlichen — auch europiischen — Sprachen singt, einen Arti-
kel, in dem sie schreibt, die Band habe einen wichtigen Impuls fir die seit
1968 durch Folksongs dominierte Szene politischer Musik in der Tiirkei ge-
leistet.**

Die im Zuge meiner Arbeit interviewten Musiker/-innen singen und/oder
spielen jedoch mehr oder weniger alle Volksmusik und von Volksmusik in-
spirierte Eigenkompositionen, wenn auch hiufig unter Einbezug klassisch-
europiischer Musikelemente oder verschiedener Stilmerkmale der Popular-
musik.

Alle von mir interviewten Musiker/-innen leben und/oder wirken in
Deutschland. Dennoch handeln sie auch hier z.T. im Rahmen von Kulturkon-
ventionen der Tirkei.

Qstergaard-Nielsen legt in ihrer 2003 erschienenen Studie »Transnatio-
nal Politics. Turks and Kurds in Germany« die das Leben in Deutschland
betreffenden offiziellen Vorhaben der »Grofien Nationalversammlung der
Tiirkei« (Tirkiye Biiyitk Millet Meclisi [TBMM]) von 1995 dar: Tiirkeistimmige
Kinder sollten hiernach gezielt durch die internationale Fassung des TRT-
Fernsehprogramms erzogen, Lehrer/-innen und religiose Leiter verstirke
entsendet und ausgewéhlte Kulturzentren der Tiirkei in Deutschland unter-
stiitzt werden. Des Weiteren, so ist hier ausgefithrt, seien hiufige Auftritte
tiirkischer Kiinstler/-innen in Deutschland anzustreben.® Eine Schwer-
punktsetzung auf der kulturellen Ebene ist auffillig. Offensichtlich erhoffte
man sich in der Tirkei auch Jahrzehnte nach der Republikgriindung noch
stellenweise, durch Musik- und Kulturveranstaltungen ein Volk erziehen zu
kénnen. Dies fiithrt(e) selbstverstindlich zu Widerstand.

Neben dem kulturellen Widerstand existiert auch der gezielt politische
aus der Diaspora heraus. Bereits in der Mitte der 1960er Jahre, verstirkt in
den 1970er Jahren, entstanden politisch linke Migrantenorganisationen in
Deutschland. @stergaard-Nielsen beschreibt zwei Hauptstromungen radika-
lerer linker Prigung: den orthodoxen Kommunismus in Anlehnung an den
Sowjet-Kommunismus und die Neue Linke, deren Teilorganisationen wie
etwa die »Revolutionidre Volksbefreiungspartei-Front« (Devrimci Halk Kurtulus

32 Vgl. Gezen 2011: 438f.
33 Vgl. @stergaard-Nielsen 2003: 109.

https://dol.org/10:14361/9783839454763-002 - am 14.02.2026, 16:17:12. - Open A

n


https://doi.org/10.14361/9783839454763-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

72

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

Partisi-Cephesi [DHKP-C]) jedoch nicht nur in der Tiirkei selbst, sondern auch
in Deutschland vom Verfassungsschutz beobachtet werden. Insgesamt kon-
statiert sie, die linken Gruppierungen seien von allen Interessensrichtungen
der Tiirkei am meisten zerspalten.*

Zwar konnen linke Aktivisten und Aktivistinnen in der Diaspora z.T. freier
handeln als in der Tiirkei selbst, doch blieb eine breitere Mobilisierung hier-
durch bisher aus.

»[...] because of German rights to freedom of expression, more marginal po-
litical groupings have been able to act publicly. Inflows of asylum seekers
have contributed to political mobilization in opposition to the homeland
regime — notably the Kurds and the New Left. That such organizations still
have relatively small followings reflects the fact that the vast majority of
the Turkish citizens in Germany adhere to moderate conservative or social
democratic parties.«®

Anlisslich konkreter politischer Geschehnisse in der Tiirkei konnen jedoch
gelegentlich auch in Deutschland breite Massen an Menschen mit biogra-
phischem Bezug zur Tiirkei mobilisiert werden. Am 24.5.2014 beispielswei-
se hielt Recep Tayyip Erdogan in Koln eine Rede zur Feier des zehnjihri-
gen Griindungsjubiliums der »Union Europdisch-Tiirkischer Demokraten«
(UETD), ein Biindnis, welches seine Partei AKP unterstiitzt. Sein Besuch zog
viel Unmut unter Erdogan-Kritikern und -kritikerinnen auf sich, da er als
Teil einer versteckten Wahlkampagne fiir die kurz darauf stattfindende tirki-
sche Prisidentschaftswahl gewertet wurde. 1,5 Millionen Menschen mit tiirki-
schem Pass leben in Deutschland, von denen ca. 1,4 Millionen wahlberechtigt
sind (Stand 2015). Deutschland stellt somit den viertgréfiten Wahlbezirk der
Tiirkei dar — gleich nach Istanbul, Ankara und Izmir.*¢

Eine Grofddemonstration gegen Erdogan, an der mehr als 30.000 Men-
schen teilnahmen, fand in Kéln statt.’” Besonders zahlreich vertreten waren
hier Mitglieder der »Alevitischen Gemeinde Deutschland« (zu den Aleviten
siehe Kapitel 4). Diese hatte die Anreise von Aleviten aus verschiedenen Stid-
ten mit Bussen organisiert und machte nun mit Bannern auf sich aufmerk-
sam.

34  Vgl. @stergaard-Nielsen 2003: 46f.
35  (stergaard-Nielsen 2003: 55.

36 Vgl. Diemand 2017 in URL.

37  Vgl. ZEIT ONLINE 2014 in URL.

https://dol.org/10:14361/9783839454763-002 - am 14.02.2026, 16:17:12. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839454763-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Protestmusik

Die Demonstration verlief ausgesprochen friedlich; die Protestplakate
waren z.T. sogar amiisant. Ich war damals anwesend und erinnere mich an
ein Banner, welches auf einer Bithne hinter dem Rednerpult hing, beson-
ders. Die dort abgedruckte Karikatur von Jiirgen Janson zeigte Erdogan mit
Sultanskopfbedeckung neben dem Spruch: »Niemand hat die Absicht, die
Tiirkei zu islamisieren!« Dies ist selbstverstindlich als Anlehnung an Walter
Ulbrichts Aussage »Niemand hat die Absicht, eine Mauer zu errichten« — kurz
vor dem Bau der Mauer — zu verstehen und ist somit ein genuin deutsch-
tiirkischer Witz. Die Demonstranten wihlten Parolen, die der deutschen
Offentlichkeit bekannt vorkamen, um ihnen die Lage in der Tiirkei vor Augen
zu fithren.

Abbildung 2: Auf der Demonstration verwendete Karikatur von
Jiirgen Janson®®

NEWNW
DR
.. :
\2\/'\&/\\%\“{&“‘

Vi

IINGLAARIGE HERT TIE SANME:

Andere Bereiche der Demonstration waren jedoch auch in tiirkischer bzw.
kurdischer Asthetik gehalten, so tanzte eine Gruppe kurdischer Frauen in
Tracht einen Reihentanz mitten auf dem Koélner Griingiirtel (zu den Kurden
siehe Kapitel 3).

38  https:/fjanson-karikatur.de/page/9/?s=erdogan&submit=Los [Datum des letzten
Zugriffs: 27.6.2020].

https://dol.org/10:14361/9783839454763-002 - am 14.02.2026, 16:17:12. - Open A

73


https://janson-karikatur.de/page/9/?s=erdogan&submit=Los
https://janson-karikatur.de/page/9/?s=erdogan&submit=Los
https://janson-karikatur.de/page/9/?s=erdogan&submit=Los
https://janson-karikatur.de/page/9/?s=erdogan&submit=Los
https://janson-karikatur.de/page/9/?s=erdogan&submit=Los
https://janson-karikatur.de/page/9/?s=erdogan&submit=Los
https://doi.org/10.14361/9783839454763-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://janson-karikatur.de/page/9/?s=erdogan&submit=Los
https://janson-karikatur.de/page/9/?s=erdogan&submit=Los
https://janson-karikatur.de/page/9/?s=erdogan&submit=Los
https://janson-karikatur.de/page/9/?s=erdogan&submit=Los
https://janson-karikatur.de/page/9/?s=erdogan&submit=Los
https://janson-karikatur.de/page/9/?s=erdogan&submit=Los

Th

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

Ein anderes relativ aktuelles Beispiel fiir die Beteiligung von Menschen
aus der Tiirkei in Deutschland an Protestveranstaltungen im tiirkischen Kon-
text stellen die »Gezi«-Solidarititsevents dar. Die »Gezi«-Protestbewegung
aus dem Jahr 2013 in Istanbul verdankt ihren Namen dem kleinen Gezi-Park,
direkt am zentral gelegenen Taksim-Platz, in dem Biume gefillt werden soll-
ten, um Platz fiir den Bau einer Moschee zu gewinnen. Die Istanbuler An-
wohner/-innen protestierten hiergegen und wurden von der Polizei brutal
bekiampft. Solidarititsveranstaltungen in anderen Regionen der Tiirkei ent-
standen.*® Journalisten, die Gezi-freundlich berichteten, hatten mit Restrik-
tionen oder gar mit Kiindigungen zu rechnen.*® Die Angst vor dem Verlust
der Meinungs- und Pressefreiheit motivierte mehr und mehr Teile der Bevol-
kerung, sich den Protesten in Istanbul anzuschlieffen.* Am 15.6.2013 wurde
der Gezi-Park gewaltsam gerdumt.** Auch in Deutschland kam es zu Solidari-
titsevents, iiber deren Unterstiitzer/-innen aus Berlin Tagdemir und I¢pinar
schreiben:

»Die ersten Proteste in Berlin wurden vermehrt von Studentlnnen organi-
siert, von denen die meisten tatsichlich erst zum Studieren eingewandert
waren. Sie hatten alle einen direkten Draht zur Tiirkei, ihre Familien und
Freunde lebten noch dort. [...] Aber auch die jungen Berlinerlnnen, die selbst
nicht in der Tirkei geboren wurden, verbindet noch viel mit diesem Land.
Auch sie haben Freunde und Verwandte in der Tiirkei und gerade diese dritte
Castarbeitergeneration hat ein anderes Verstandnis von Zugehorigkeitsge-
fihl. [..] Volligunabhangig vom Bildungshintergrund solidarisierten sich die
Menschen dieser [dritten Gastarbeiter-]Generation mit der Gezi-Bewegung,
neben allen unterschiedlichen politischen oder persénlichen Motiven ist ih-

39  Yiicel beziehtsich in seinem Buch »Taksim ist tiberall« auf Polizei-Angaben, denen zu-
folge zwischen Ende Mai und Mitte September 2013 insgesamt 3,6 Millionen Menschen
in 80 von 81 Provinzen an den Protesten teilgenommen haben und rund 5500 verhaftet
wurden. (Vgl. Yicel 2014:164.)

40 Vgl Yicel 2014: 150f.

41 Tasdemir und Igpinar zitieren in ihrem Buch ber den Gezi-Protest eine Studie des
tlirkischen Meinungsforschungsinstituts KONDA mit mehr als 4000 Demonstrations-
teilnehmern und -teilnehmerinnen in der ersten Juniwoche 2013, nach der das Durch-
schnittsalter 28 Jahre betrug. Mehrals die Hilfte der Studienteilnehmer/-innen hatten
hiernach angegeben, erst nach den Bildern der ersten Polizeigewalt aus Solidaritat in
den Gezi-Park gekommen zu sein. (Vgl. Tasdemir/Igpinar 2014: 52.)

42 Vgl. Tasdemir/Igpinar 2014: 166.

https://dol.org/10:14361/9783839454763-002 - am 14.02.2026, 16:17:12. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839454763-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Protestmusik

nen allen die emotionale Bindung gemeinsam [..]. Das [sic!] was in der Tiir-
kei geschieht, geht sie eben doch was an.«*

Bei den Gezi-Veranstaltungen in Deutschland spielte, ebenso wie bei jenen
in der Tiirkei selbst, Musik hiufig eine Rolle. In Kapitel 2.3.2 werde ich auf
die Konzertorganisation wihrend der Solidarititsveranstaltung »Gezi Soul«
in Koln niher eingehen.

2.2 Beobachtungen: das Wirken eines Protestmusikers
aus der Tiirkei in Deutschland

Im Februar 2015, als mein Forschungsprojekt noch in den Startlochern steck-
te, luden mich Kemal Sahir Giirel, der bereits erwihnte Mit-Begriinder von
Grup Yorum, heute Inhaber eines Tonstudios in Kéln, und seine Frau Yasemin
zu einem privaten Musikabend ein. Diesen mochte ich hier niher beschrei-
ben, um eine Einordnung der darauf folgenden ersten Interviews in die sie
umgebenden gesellschaftlichen Umstinde zu ermdglichen.

Der Musikabend fand im Lokal eines Freundes von Kemal nach offiziellem
Ladenschluss statt. Das kleine Restaurant lag auf der Venloer Strafle, schrig
gegeniiber von Kemals Wohnung im Koélner Bezirk Ehrenfeld, wo Mitglieder
der Communitys aus der Tiirkei zahlreiche Restaurants, Imbissbuden und Bi-
ckereien fithren. Der Bezirk hat einen Ruf fiir Offenheit und Progressivitit.
Viele linke Veranstaltungen mit Bezug zur Tiirkei finden hier statt, so bspw.
das Strafienfest der bereits erwihnten Aktion »Gezi Soul«. Auch der tiirkische
Chor, in dem ich zu der Zeit mitspielte und der von einer itberzeugten Kema-
listin geleitet wurde, probte im Biirgerzentrum Ehrenfeld. Nicht weit entfernt
vom Lokal, in dem wir safden, befindet sich jedoch auch Kélns groite und mo-
dernste Moschee und zu meiner Uberraschung fiirchtete der Restaurantbesit-
zer an diesem Abend um seinen Ruf bei moglicher konservativer Kundschaft.
Wir hatten uns von innen in dem Lokal eingeschlossen und als eine Flasche
Rak: herumging, wurde dies mit Vorsicht getan: Die Flasche wurde unter dem
Tisch aufbewahrt, damit am Imbiss vorbeigehende Kunden, die einen Blick
durchs Fenster hineinwerfen wiirden, sie nicht sehen kénnten.

Gemeinsam afen, tranken und musizierten Kemal, Yasemin, die etwa 5-
jahrige Tochter der beiden, Giilgin Giindug (meine Chorleiterin, welche ich

43 Tasdemir/Igpinar 2014: 45.

https://dol.org/10:14361/9783839454763-002 - am 14.02.2026, 16:17:12.

75


https://doi.org/10.14361/9783839454763-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

76

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

hier per Zufall antraf), ihr Sohn Sercan Giindug (siehe zu ihm Kapitel 2.3.2),
ein kurdischer Musiker, der zu der Zeit ein Album in Kemals Tonstudio auf-
nahm, mit seiner Frau, der Ladenbesitzer und ich. Kemal, Sercan und der kur-
dische Musiker musizierten gemeinsam mit Baglama und Gesang. Die ande-
ren Giste summten stellenweise mit, Giilgin stimmte auch in den Gesang ein.
Yasemin erzihlte mir, dass Kemal Musikabende der Art schon hiufiger veran-
staltet hatte. Bereits zu diesem Zeitpunkt wurde mir bewusst, welch wichtige
Figur des Networkings er fir die links ausgerichtete Musikszene mit Bezug
zur Tirkei in Koln ist.

Dieser Eindruck verstirkte sich, als ich einen Monat spiter, im Mirz 2015,
die Gelegenheit bekam, Kemals Tonstudio zu besichtigen. Das Studio liegt im
Keller einer Physiotherapiepraxis, die Yasemin fithrt. Vom Biirgersteig aus ist
die Werbung fiir die Praxis im Fenster zu sehen; das Tonstudio hitte ich hier
nicht vermutet. Um zu dem Studio zu gelangen, mussten wir einen Teil der
Praxis durchqueren.

Das Ein-Raum-Studio fungiert, so scheint es mir, auch als eine Art ge-
miitlicher Treffpunkt fir verschiedene Leute. So war ein Freund von Kemal
zufillig zugegen. Er und ich nahmen auf einem Sofa Platz, wihrend Kemal
sich seinem Computer zuwandte und uns ausgewahlte Tonspuren vorspielte.
Yasemin und die kleine Tochter schauten im Laufe des Nachmittags ebenfalls
mehrfach bei uns im Keller vorbei. Der Bekannte war offensichtlich vorbei-
gekommen, um zu plaudern - er schien das Studio bereits gut zu kennen
und sich hiufiger hier aufzuhalten —, brachte jedoch zeitgleich seinen gro-
Ren Respekt vor Kemal zum Ausdruck. Mehrfach wies er mich daraufhin, wie
bedeutsam Kemals Wirken mit Grup Yorum fiir die Tirkei gewesen und wie
wichtig er als Kiinstler generell anzusehen sei. Lockeres Beisammensein und
grofer Respekt schlossen sich im Verhiltnis von Kemal und seinem Freund
nicht aus.

Die gleiche Erfahrung machte ich erneut, als ich noch einen guten Mo-
nat spiter, im Mai 2015, mein offizielles Interview mit Kemal fithrte. Auch
diesmal trafen wir uns in Kemals Musikstudio und auch diesmal waren wir
zu mehreren dort: Kemal hatte sich einen Dolmetscher fiir das Interview ge-
wiinscht. Zwar sprach er gut genug Deutsch, um mit mir @ber Alltigliches
zu reden; ein detailliertes, aussagekriftiges Interview wollte er jedoch lieber
auf Turkisch geben. Da er sich Sorgen gemacht hatte, ob wirklich alle poli-
tischen und musikalischen Nuancen gut iibersetzt werden wiirden, hatte er
einen politischen Musiker, den kurdischen Singer Nurettin Kanoglu (siehe zu
ihm Kapitel 3.3.1), als Dolmetscher organisiert. Dieser nahm zu der Zeit ein

https://dol.org/10:14361/9783839454763-002 - am 14.02.2026, 16:17:12. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839454763-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Protestmusik

Album in Kemals Studio auf. Nurettin schien sich, ebenso wie Kemals Freund
vom vorangegangenen Treffen, in dem Studio wohlzufithlen und auszuken-
nen und dennoch zu Kemal aufzuschauen. In seine Ubersetzungen lie er
positive Wertungen iiber Kemals musikalisches Schaffen einflieflen. Als wir
iiber den von Kemal komponierten Grup-Yorum-Song »Bilyii de baban sana«
sprachen, erginzte er beispielsweise: »Ich kenne dieses Lied. Ich bin verriickt
nach dem [Lied]'«

Im Januar 2016 sah ich Kemal wieder: Er war als eine Art Ehrengast zu
Giilgin Giindugs Geburtstagsfeier eingeladen. Leute, die ihn personlich ken-
nen, scheinen hierauf gewissermafien stolz zu sein.

Generell hatte ich wihrend meiner Studie hiufig den Eindruck, in den
Musikszenen aus der Tiirkei feiere man gerne »grofRe Meister«. Mehrere mei-
ner Interviewpartner/-innen erzihlten mir sichtlich stolz und ausfihrlich,
bei welcher Berithmtheit sie wann Instrumentalunterricht genommen hitten
u.A. Manchmal erschien es mir, als erhalte die gesamte Musizierpraxis fiir
die Communitys eine vermeintlich hohere Legitimitit durch die Beteiligung
einzelner Personen.

Kemal ist meiner Einschitzung nach einer jener Musiker, dem gele-
gentlich die Rolle zukommt, die Wichtigkeit einzelner Musikproduktionen
und/oder Veranstaltungen in seinem Umfeld durch Beteiligung — oder auch
einfach nur Anwesenheit — zu erhéhen.

2.3 Portraits von Protestmusikern und Beteiligten
an musikalischen Protestveranstaltungen aus der Tiirkei
in Deutschland

Im Folgen werde ich einige Musikschaffende detaillierter vorstellen, um einen
Einblick in die Szene links-systemkritischer Musiker/-innen mit biographi-
schem Bezug zur Tiirkei in Deutschland zu erméglichen.

2.3.1 Musikerportrait Kemal Sahir Giirel

(Anmerkung: Das Interview mit Kemal ist das einzige, das nicht auf Deutsch
geflihrt wurde. Kemal verfligt (iber gute passive Deutschkenntnisse, jedoch
nicht iiber aktive. Es war ihm moglich, das Ubersetzte zu iiberpriifen und
im Zweifelsfall sofort Prazisierungen oder Korrekturen nachzuschieben. Da
unser Ubersetzer Nurettin jedoch von Kemals 1. Person Singular bei der Wie-

https://dol.org/10:14361/9783839454763-002 - am 14.02.2026, 16:17:12.

71


https://doi.org/10.14361/9783839454763-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

78

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

dergabe auf Deutsch in die 3. Person Singular wechselte, ist dieses Interview
das einzige, aus dem ich nicht direkt zitieren werde.)

Kemal Sahir Giirel ist ein Musiker, Komponist, Arrangeur und Produzent. Un-
ser Interview fand am 6.5.2015 in Kemals Tonstudio im Keller der Physiothe-
rapiepraxis seiner Frau in Koln-Ehrenfeld statt.

Kemal ist in Giresun aufgewachsen und befasste sich bereits in seiner frii-
hen Jugend, inspiriert von den musikalischen Geschwistern, autodidaktisch
mit Musik. Anfang der 1980er Jahre begann er, seine musikalische Ausbildung
auf institutionalisierter Ebene in Istanbul fortzufithren. Ab 1981 besuchte er
Kurse in Musiktheorie und spezialisierte sich u.a. auf Tonsatz und Volkstanz.
Des Weiteren nahm er Unterricht auf der Baglama bei Yavuz Top sowie auf
der Kaval (einer endgeblasenen Flote) und begann auch bald, selbst Baglama-
Unterricht zu erteilen. Ab 1985 studierte er Musiktheorie an der Technischen
Universitit Istanbul. Im selben Jahr griindete er mit Freunden die beriich-
tigte Protestmusik-Band Grup Yorum. Als Inspiration, sagt er, hitten ihnen
Gruppen aus Lateinamerika gedient, die auch bereits Militirputsche erlebt
und diese mit Musik kommentiert hitten.

Kemals erstes Stiick »Biiyil de baban sana« handelte von dem minderjih-
rigen Erdal Eren, den das Militir nach dem Putsch ilter geschummelt hatte,
um ihn erhingen zu dirfen. Das Lied wurde in der Tirkei berithmt und zahl-
reich auf Demonstrationen und Studentenveranstaltungen gesungen. Gemif
dem Prinzip Grup Yorums, keinen persénlichen Ruhm zu verfolgen, sondern
fiir die Gemeinschaft zu komponieren, wurde der Song jedoch nicht explizit
als Kemals Komposition eingetragen. Unser Dolmetscher Nurettin Kanoglu
erfuhr erst, wihrend er fiir uns iibersetzte, dass dieses Stiick von Kemal war,
gab aber an, es schon seit Jahren zu kennen und immer bedeutsam gefunden
zu haben.

Wihrend der 198cer Jahre beeinflussten Grup Yorum ihre Generati-
on durch Musik in beachtlichem Mafd. Kemal sagt heute, wenn sie auf
Demonstrationen gegangen seien, seien andere Menschen mitgekommen.

Bennett und Petersen schreiben in Bezug auf Popularmusikszenen:

»[...] music becomes part of a creative process whereby members of par-
ticular local scenes construct shared narratives of everyday life.«**

44  Bennet/Petersen 2004: 7.

https://dol.org/10:14361/9783839454763-002 - am 14.02.2026, 16:17:12. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839454763-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Protestmusik

Die Mobilisierung fiir politische Zwecke durch die Band kann als bemerkens-
wert angesehen werden; als Grund hierfiir mochte ich nennen, dass sie zum
Sprachrohr der erwihnten »shared narratives of everyday life« geworden wa-
ren. Infolgedessen versuchte der Staat, ihre Konzerte zu verbieten. Als Grup
Yorum 1989 ein abgesagtes Konzert in Mersin vor den Toren der geschlosse-
nen Konzerthalle dennoch spielten, wurde dies als Gesetzesverstof3 gewer-
tet und ein Haftbefehl gegen die Bandmitglieder erlassen. In Mersin sowie
in Istanbul gingen Menschen auf die Strafie, um gegen diesen Entschluss
zu protestieren. Kemal erzihlte mir, wie sie internationale Unterstiitzung von
Kanstlern und Kinstlerinnen, u.a. von dinischen P.E.N.-Mitgliedern, erhalten
hitten. Vier Monate nach der Festnahme, drei Monate nach dem Gerichtsver-
fahren, seien er und seine Bandkollegen dann aufgrund des Drucks von auflen
erneut einem Richter vorgestellt und schlief3lich entlassen worden, jedoch hit-
ten hiernach alle zwei, drei Monate erneute Inhaftierungen einzelner Band-
Mitglieder stattgefunden. Innerhalb der Dauer einer Haft, sagt er, seien sie
auflerdem von verschiedenen Gefingnissen in andere verlegt worden, sodass
er insgesamt iiber die Jahre in 15 verschiedenen Gefingnissen gesessen habe.

Neben dem generellen linken Engagement der Bandmitglieder und der
Teilnahme an zahlreichen Demonstrationen benennt Kemal als Grund fiir die
vielen Inhaftierungen die Entscheidungen der Band im Jahr 1989, auch auf
Kurdisch zu singen®. Er berichtete mir zudem, seit der Kindheit den kurdi-
schen Singer Sivan Perwer gehort zu haben - trotz der eigenen tiirkischen
Abstammung. Dieser ist ihm zufolge auch fir viele Menschen bedeutsam ge-
wesen, die kein Kurdisch sprachen und die Texte nicht verstanden, aber po-
litische Offenheit zum Ausdruck bringen wollten.

Im Jahr 1989 wurde Kemal der Pass entzogen, um ihn an der Ausreise
aus der Tirkei zu hindern. 1990 heiratete Kemal die Grup-Yorum-Gitarristin
Elif Sumru. Die Originalbesetzung der Band befand sich jedoch bald im Zer-
fall. Auch heute existieren Grup Yorum noch, laut Kemal haben die heutigen
Bandmitglieder allerdings mit der Original-Idee nicht mehr viel zu tun. Er
selbst distanziert sich stark von ihrem heutigen Engagement.

1992 verlieR das Griindungsmitglied — und zudem Kemals bester Freund
- Metin Kahraman*® die Gruppe. Kemal und Elif versuchten, den politischen

45  Der Gebrauch kurdischer Sprache(n) war zu der Zeit offiziell verboten.

46  Metin Kahraman und sein Bruder Kemal Kahraman sind als zazasprachiges Musik-
duo ebenfalls im transnationalen Kontext Deutschland-Turkei erfolgreich (siehe hier-
zu Neyzi 2002: 89ff.).

https://dol.org/10:14361/9783839454763-002 - am 14.02.2026, 16:17:12. - Open A

79


https://doi.org/10.14361/9783839454763-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

80

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

Grundgedanken der Formation aufrecht zu erhalten. Im Jahr 1993 jedoch wur-
de erneut gegen beide ein Haftbefehl erlassen. Elif befand sich zu diesem
Zeitpunkt zufillig im Ausland und entschied sich dagegen, wieder in die Tiir-
kei einzureisen. Die Beziehung hielt nicht an. Kemal wurde erneut inhaftiert
und sagt heute, er sei mit Elif zwar sieben Jahre verheiratet, jedoch nur drei
Jahre zusammen gewesen: Sie habe nicht in die Tiirkei hinein gekonnt, er
nicht heraus. Auch nach der Entlassung war ihm die Ausreise aufgrund sei-
nes entzogenen Passes nicht moglich. Er versuchte, mit einem gefilschten
Dokument zu entkommen, wurde jedoch ertappt.

1998 trat Kemal aus Grup Yorum aus. Seit dem Jahr 2000 arbeitet er als
Arrangeur fiir andere Musiker/-innen, u.a. wirkte er mit an Produktionen
von Kizim Koyuncu, mit dem er schliefilich auch Musik fiir eine Fernsehse-
rie produzierte. Er sagt, dies sei zunichst Kizims Projekt gewesen, er habe
nur unterstiitzt. Die Kunst der Tontechnik hat er laut eigener Angabe auto-
didaktisch erlernt.

Mittlerweile kann Kemal auf eine beachtliche Karriere im Bereich der
Film- und Fernsehmusik zuriickblicken. Besonders viel Anerkennung erhielt
er fiir seine Arbeit an der Filmmusik des 2007 erschienenen Films »My Marlon
and Brando«, welcher u.a. auf dem Tribeca Film Festival in New York gezeigt
wurde.

2006 zog Kemal nach Deutschland. Aus Istanbul, so sagt er, habe er weg
gewollt, da es hier nur noch chaotisch gewesen sei und ihm demokratische
Vorgehensweisen gefehlt hitten. Zunichst ging Kemal nach Frankfurt, wo be-
reits ein Cousin von ihm wohnte. Da er sich nach seinem vorangegangenen
illegalen Ausreiseversuch nicht getraut hatte, einen offiziellen Asylantrag zu
stellen, war er hier offiziell als Masterstudent im Bereich Musik immatriku-
liert. Das Studium verfolgte er jedoch nicht konsequent.

In Frankfurt bot man Kemal die Teilnahme an einem Deutschkurs des
Goethe-Instituts an, welcher jedoch tiglich von morgens bis abends stattfin-
den sollte, wohingegen es in Bonn einen Kurs gab, welcher nur von morgens
bis mittags lief. Um weiterhin Zeit fiir das Musikproduzieren zu haben, ent-
schied sich Kemal, nach Nordrhein-Westfalen umzuziehen, wo er 2010 seine
zweite Frau Yasemin kennen lernte.

Kemal sagte mir im Interview, er wolle Musik heute nicht mehr als Mittel
fir politische Botschaften verwenden, sondern mit Musik lediglich Gefiihle
transportieren. Am liebsten moge er die Arbeit an der Musik vor Hinzufiigen
der Gesangsspur. Zudem sei er zufrieden damit, bei Produktionen im Hin-
tergrund zu agieren, anstatt eine eigene Berithmtheit anzustreben.

https://dol.org/10:14361/9783839454763-002 - am 14.02.2026, 16:17:12. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839454763-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Protestmusik

In Koln arbeitet und interagiert Kemal hauptsichlich mit Menschen mit
biographischem Bezug zur Tiirkei — insbesondere mit Kurden, da er diese in
Fragen der Weltanschauung als hiufig offener einstuft als viele der in Koln le-
benden Tiirken. Dass er die deutsche Sprache nicht ausreichend beherrscht,
um sozial und beruflich ohne Komplikationen mit Herkunftsdeutschen inter-
agieren zu konnen, bedauerte er im Interview sehr.

Bis heute pflegt Kemal gute Kontakte zum Plattenlabel »Kalan Miizike,
von dem er nach wie vor auch Auftrage erhilt. Jedoch sagte er mir bei unse-
rem Interview im Mai 2015, schon linger sei keine seiner Produktionen mit
Kalan mehr richtig erfolgreich gewesen, wohingegen seine eigenen Produk-
tionen sehr gut laufen wiirden. Insbesondere in Deutschland sprichen ihn
zahlreiche Musiker/-innen von sich aus an, mit dem Ziel, eine gemeinsame
Produktion zu planen; entsprechende Anrufe aus der Tirkei erhalte er eben-
falls gelegentlich.

Kemal bereitet seine Album-Produktionen fiir in Deutschland lebende
Singer/-innen in seinem Studio in Kéln vor, nimmt jedoch gelegentlich
einen Teil der Instrumente in Istanbul auf. Neben der Gewohnheit einer
Zusammenarbeit mit den dort lebenden Musizierenden gibt Kemal weitere
Griinde fiur die Kooperation an: Zum einen sei dies preiswerter, Studio-
Musiker/-innen in Deutschland wiirden andere Preise verlangen, zudem
seien die Instrumentalisten und Instrumentalistinnen in der Tiirkei auf dem
Gebiet traditioneller Spielweisen hiufig schlichtweg am versiertesten.

Beziiglich einer Reaktion von Herkunftsdeutschen auf seine Musik gibt
Kemal an, diese wiirden sie oft als bemerkenswert, aber sehr traurig wahr-
nehmen. Er sagt zudem, seine Musik kursiere generell in kleinen Kreisen und
erfreue sich lediglich bei Kennern und Kennerinnen grofRer Beliebtheit.

Kemal hat sich bewusst dagegen entschieden, sich in Deutschland poli-
tisch zu engagieren.

2.3.2 Musikerportrait Sercan Giindug

Sercan Giindug war einer der Giste und zudem aktiver Jamsession-
Teilnehmer bei Kemals und Yasemins Musikabend im Ehrenfelder Lokal.
Dort waren wir jedoch nur per Zufall aufeinandergestof3en; ich kannte ihn
zu dem Zeitpunkt bereits von den allwichentlichen Proben des tiirkischen
Chores, bei denen er Baglama und gelegentlich Gitarre spielte und zuwei-
len auch Soli sang. Da ich mich fir seine Beteiligung an der Organisation
von Solidarititskonzerten im Rahmen des Gezi-Protests in Deutschland

https://dol.org/10:14361/9783839454763-002 - am 14.02.2026, 16:17:12.

81


https://doi.org/10.14361/9783839454763-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

82

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

interessierte, bat ich ihn um ein Interview, welches am 25.7.2015 in meiner
Wohnung stattfand. Da ich Sercan schon linger kannte, hatte ich ihn zu
einer gemiitlicheren Form des Interviews zu mir nach Hause eingeladen.

Sercan ist der jingste meiner Interviewpartner/-innen und wurde in
Deutschland geboren. Zum Zeitpunkt unseres Interviews war er Student in
Sankt Augustin bei Bonn und lebte in Kéln.

Sercans Grofdvater viterlicherseits war als Gastarbeiter nach Deutschland
immigriert; bereits Sercans Vater hatte seine Schulzeit hier beendet. Die Mut-
ter Giilgin, welche ebenso wie die Familie viterlicherseits gebiirtig aus Ordu
kommyt, hatte linger in der Tiirkei gelebt und in Istanbul angefangen, Gesang
zu studieren, bevor sie sich schliefllich entschieden hatte, zu ihrem spiteren
Mann nach Deutschland zu ziehen. Sercan und seine Schwester wurden in
Kéln geboren.

Sercan beschreibt seine musikalische Erziehung als klassisch: Zunichst
besuchte er Kurse der Musikalischen Fritherziehung; in der Grundschule be-
gann er zudem, Klavierunterricht zu nehmen. Baglama-Unterricht belegte er
erst spiter — laut eigener Aussage zunichst im »Multikulti«-Programm einer
Koélner Musikschule. Mehrfach nahm er am deutschen Klassik-Wettbewerb
»Jugend musiziert« mit der Baglama teil (siehe zu diesem Wettbewerb auch
das Kapitel 4.3.1 iiber Jury-Mitglied Kemal Ding). Trotz dieser Einbindung in
die institutionalisierte »deutsche« Musikerziehung wirkt er heute am liebs-
ten im Rahmen von Veranstaltungen (privater und 6ffentlicher Natur) von
Communitys mit biographischem Bezug zur Tiirkei. Das Repertoire an tradi-
tionellen Liedern, das er zu spielen vermag, ist extrem grof3.

Im Anschluss an unsere Chorproben und bei Feierlichkeiten, wie bspw.
Geburtstagen, war es iblich, dass Chormitglieder Wunsch-Lieder singen
konnten. Sercan gelang es, restlos alle Lieder spontan auf der Baglama zu
begleiten — in der Tonart, die der Singer bzw. die Singerin durch seinen
bzw. ihren Gesang vorgab. Zusitzlich beherrscht er auch die Kunst der
Improvisation.

Sercan beschreibt die Tatsache, dass er zur tiirkischen Chormusik kam,
als eine Art Zufall: Seine Mutter Giilgin sang ihm nach zunichst in einem Chor
in Leverkusen, zu dem er sie regelmifRig hinfuhr. Hier wartete er stets einige
Stunden, um sie anschliefend wieder zuriickzufahren — bis er beschloss, statt
nur zu warten, mitzumusizieren. Der Chor »Kdln Tirk Mizigi Korosuk, in
dem ich ihn spiter kennen lernte, wurde erst darauthin von seiner Mutter
selbst gegriindet.

https://dol.org/10:14361/9783839454763-002 - am 14.02.2026, 16:17:12. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839454763-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Protestmusik

Sercan gibt an, privat mit Leuten verschiedenster Nationalititen befreun-
det zu sein — u.a. mit vielen Herkunftsdeutschen —, sich beim Musizieren
jedoch stark auf die Zusammenarbeit mit Menschen aus der Tiirkei zu be-
schrinken. Sich selbst bezeichnet er als tiirkisch und als Sunniten. Jedoch
kommt er laut eigener Aussage mit den unterschiedlichsten Leuten mit bio-
graphischem Bezug zur Tirkei gut aus.

»lch bin Humanist. [...] Ich habe sehrviele alevitische Freunde, sehr viele kur-
dische Freunde und sehr viele Tscherkessen oder keine Ahnung was. [..] Ich
mache mit allen Musik, und ich sag mal so: Manche wiirden sich in den Be-
reichen, z.B. in kurdischen, [..] gar nicht zurechtfinden, weil die die Lieder
nicht kennen. [...] Aber ich bin nicht so einer. Also, ich kann genauso gut mit
den Kurden, genauso gut mit den Aleviten, genauso gut mit den Sunniten,
mit allen musizieren. Das ist gar kein Problem.«

Er berichtet, seine Kenntnis des Lied-Repertoires anderer Kulturen habe ihm
bereits dabei geholfen, »Mauern zu losen«.

»lch habe sehr viele alevitische und kurdische Freunde, aber die sind meis-
tens [...] nicht so offen gegeniiber anderen. Also, nicht viele sind so offen,
wie ich es bin. Und wenn wir dann so unter Freundeskreisen drauflen sind
und Neue so dazukommen, dann sind die meistens sehr (iberrascht, dass ich
dann auch deren Lieder [..] genauso gut wiedergeben kann, wie die das in
ihren eigenen Kreisen machen. Da kriege ich meistens ein positive[s] Feed-
back: sHey! Seit wann kannst du das denn spielen?< Und: sWusste ich gar
nicht!<[..] Dann ist man direkt willkommen.«

Sercan beschrieb mir, wie ein kurdischer Musiker ihn aufgefordert habe,
etwas auf der Baglama zu spielen, damit dieser sehen kénne, was fiir ein
Mensch er sei. Dieser Musiker sei nach Sercans kurzem Vorspiel positiv
iberrascht und daraufhin sehr freundschaftlich eingestellt gewesen.

Zur Frage, ob er auch mit Herkunftsdeutschen musiziere, sagt Sercan,
dass diese sich seiner Erfahrung nach bei tirkischer Musik langweilen wiir-
den - und das reize ihn dann wenig.

Einige Zeit lang arbeitete Sercan fiir den Westdeutschen Rundfunk
(WDR). Dieser hat eine eigene Redaktionsgruppe mit der Aufgabe, die Men-
schen aus der Tiirkei in Deutschland zu reprisentieren, welche sich aus sehr
unterschiedlichen Leuten (laut Sercan: Kurden, Aleviten, Atatiirk-Anhingern
und weiteren) zusammensetzt. Hier lernte er bereits frith viel iiber die
Organisation von Kulturveranstaltungen. Bei einem Rockfestival der Gruppe

https://dol.org/10:14361/9783839454763-002 - am 14.02.2026, 16:17:12. - Open A

83


https://doi.org/10.14361/9783839454763-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

84

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

»Rakkas Entertainment, bei dem Gruppen mit Bezug zur Tiirkei auftraten,
interviewte er fiir den WDR einmal bewusst herkunftsdeutsches Publikum.
Diese Konzertginger/-innen hitten, so erzihlte er mir, meist die Bands im
Vorfeld gegoogelt und seien somit schon gezielt zu den Konzerten gekom-
men. Die Reaktionen auf das Festival, die er von diesem Teil des Publikums
in den Interviews ermittelt habe, seien positiv gewesen.

Im September 2014, kurz nachdem in Istanbul der Gezi-Protest niederge-
schlagen worden war, fand in K6ln die Veranstaltungsreihe »Gezi Soul« statt.
Hierbei wirkte Sercan als einer der Organisatoren. Die Veranstaltungsreihe
beinhaltete mehrere Konzerte mit international bedeutsamen Gruppen aus
der Tiirkei (u.a. Baba Zula und Yeni Tiirkii), ein Straflenfest, eine Internet-
seite mit Informationen, einen Dokumentarfilm-Abend, eine Fithrung durch
ein Kulturzentrum und einen Bereich mit Bildender Kunst. Als Leitgedan-
ken benennt Sercan die Idee, die Gezi-Stimmung — mitsamt ihrer schoneren,
kreativeren Seite und mitsamt der Realitit, brutal niedergeschlagen worden
zu sein - in K6ln widerzuspiegeln, in einer unzensierten Fassung. Dass der
Musik hierbei eine wichtige Rolle zukam, ist ebenfalls als eine Anlehnung an
das echte »Gezi« zu verstehen, tiber welches Sercan sagt:

»Wahrend der Gezi-Zeit fand ich auch diese Musik, die war so bewegend,
weil die Leute sind einfach so kreativ. Die haben einfach [fiir] Lieder,
die es schon gab, einfach den Text umgeschrieben — auch verschiedene
Gruppierungen. Also, jede Gruppe fiir sich. Das war sensationell.«

Er verweist hierbei unter anderem auf den Text »Capulcu musun vay vay«

zur Melodie des bekannten Liedes »Entarisi ala benziyor« mit dem Original-

Refrain »Sekerli misin vay vay«, welcher hier abgebildet ist: +

Capulcu musun vay vay Bistdu ein Chaot?

Gaz maskesi ala benziyor Meine Gasmaske ist rot

Biber gazi bala benziyor Das Tranengas schmeckt nach Honig
Benim TOMA'm bana sikiyor Mein Wasserwerfer bespritzt mich

47  Der tirkischsprachige Text wurde niedergeschrieben und ins Deutsche iibersetzt von
Kerem Can, anlasslich der Auffihrung des Stiicks »Taksim Forever — #Riiyalar parki«in
der Neukdllner Oper im Jahr 2014.

https://dol.org/10:14361/9783839454763-002 - am 14.02.2026, 16:17:12. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839454763-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Protestmusik

Bulunur bir care halk ayaktadir

Taksim yolunda barikattadir

Gapulcu musun vay vay
Eylemci misin vay vay

Gaz maskesi bi¢cim bigim
Yiiriiyoruz Taksim icin
Usenme gel hakkin icin
Bulunur bir care halk ayaktadir

Taksim yolunda barikattadir

Capulcu musun vay vay
Eylemci misin vay vay

Gaz maskesi gesit cesit

Gezi Parki senle yasit

Bu tencere, catal, kasik
Bulunur bir care halk ayaktadir

Taksim yolunda barikattadir

Capulcu musun vay vay
Eylemci misin vay vay

Wirwerden das l6sen, das Volk ist auf der
Strafie
Auf dem Weg nach Taksim, auf die Barri-
kaden

Bist du ein Chaot, vay vay

Oder bist du ein Aktivist?

Die Gasmasken sind am Start

Wir sind hier fiir Taksim

Komm auch fiir deine Rechte
Wirwerden das [6sen, das Volk ist auf der
Strafle

Auf dem Weg nach Taksim, auf die Barri-
kaden

Bist du ein Chaot, vay vay

Oder bist du ein Aktivist?

Die Gasmasken, so unterschiedlich

Der Gezipark, so alt wie du

Diese Topfe, Gabeln, Loffel

Wirwerden das |6sen, das Volk ist auf der
Strafie

Auf dem Weg nach Taksim, auf die Barri-
kaden

Bist du ein Chaot vay vay
Oder bist du ein Aktivist?

Sercan erzihlte mir, wie er mit Freunden selber auch an einem Gezi-Song ge-
schrieben habe, indem sie ein traditionelles Lied umgedichtet hitten. Jedoch
hitten sie dieses Lied zum Spaf3 geschrieben, nicht, um 6ffentlich aufzutre-
ten.

Den Hauptorganisatoren von »Gezi Soul« ermdglichte Sercan, ein Inter-
view fiir den WDR zu geben, und bezeichnet seine Rolle bei der weiteren
Organisation mit viel Humor als »Madchen fir alles«. Insbesondere fir Bii-
rokratisches sei er zustindig gewesen, z.B. fir Absprachen mit der Polizei in
Bezug auf das Strafienfest.

https://dol.org/10:14361/9783839454763-002 - am 14.02.2026, 16:17:12.

85


https://doi.org/10.14361/9783839454763-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

86

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

Ich selbst besuchte das Fest damals auch, wobei ich Sercan noch nicht
kannte, und machte es folgendermafien beschreiben: Es war ein frohliches
Fest, das viele verschiedene Menschen — mit und ohne biographischen Be-
zug zur Tiirkei — anzog. An Baumen und Masten hingen tiirkische Gedichte
mit deutschen Ubersetzungen, zusitzlich gab es zahlreiche Stinde mit Spei-
sen und Getrinken. Eine gewisse Offentlichkeitswirksamkeit in Bezug auf die
herkunftsdeutsche Gesellschaft wurde definitiv erreicht. Insider — meist mit
biographischem Bezug zur Tiirkei — kamen ebenfalls auf ihre Kosten.

Laut Sercan war zunichst nur ein einziger Konzertabend vorgesehen ge-
wesen, bevor das Organisations-Team dann jedoch entschieden hatte, man
bendtige schon eine ganze Woche, um in das »Gezi-Feeling« zu gelangen.
Sercan berichtet, auf dem Konzert von Baba Zula seien besonders viele Her-
kunftsdeutsche gewesen. Er hofft, dass einige Leute sich hiernach mehr iiber
die politische Lage in der Tiirkei informiert haben. Es war ihm wichtig, von
Deutschland aus mit der Veranstaltung die Politik in der Tirkei zu kommen-
tieren.

2.3.3 Musikerportrait Kadir Sahinkaya

Kadir Sahinkaya ist ein ehemaliger Konzert-Organisator, gebiirtig aus Konya,
seit mehreren Jahrzehnten wohnhaft in Kéln. Er ist als Hobby-Singer, u.a.
im bereits erwihnten »Koln Tirk Miizigi Korosu« unter Leitung von Sercans
Mutter, aktiv, bei dessen Proben ich ihn kennen gelernt hatte. Um ein In-
terview bat ich ihn, da er in den 1980er Jahren, als Musiker/-innen aus der
Tirkei in Deutschland noch weniger selbstverstindlich in den deutschen
Popularmusik-Clubs Konzerte spielten als heute, daran mitgearbeitet hatte,
Auftrittsmoglichkeiten zu schaffen. Er ist somit an einem Prozess beteiligt
gewesen, in dem das Musikszeneleben in Deutschland durch das Mitwirken
von Musikschaffenden aus der Tiirkei bereichert wurde. Unser Interview
fand am 21.3.2016 in Kadirs Wohnung in Kéln-Ehrenfeld statt.

Kadir wuchs als jiingstes von acht Kindern seiner Eltern im innerana-
tolischen Konya — laut ihm die »konservativste Stadt der Tiirkei« — auf. Als
Beispiel fiir das konservative Verhalten gibt er an, dass sein dlterer Bruder
hier fiir den Besuch eines Konzerts des Protestmusikers Cem Karaca auf der
Strafle verpriigelt worden sei.

Kadir befasste sich frith mit Musik. Er beherrschte es bereits in der Kind-
heit, mit einem Kassettenrekorder zweispurig aufzunehmen, spielte auf ei-
ner Spur Instrumente wie die Blockflote, Mundharmonika oder Zimbel ein

https://dol.org/10:14361/9783839454763-002 - am 14.02.2026, 16:17:12.



https://doi.org/10.14361/9783839454763-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Protestmusik

und nahm auf der zweiten Gedichte dazu auf. Er wurde ebenfalls zum Cem-
Karaca-Fan und darauthin laut eigener Aussage gesellschaftlich gemieden. In
der Moschee, sagt er, sei er immer schrig angeguckt worden. Aufgrund der
Protestmusikszene-Zugehorigkeit seien ihm stindige Kneipenbesuche unter-
stellt worden - ein Tabu fiir so manchen Moscheebesucher.

»Wenn du diese Lieder horst, dann wirst du automatisch so daran [bewertet
...J, duwirst vermieden. Gesellschaftliche Isolierung, ja. Also:>Lieber den Typ
nichtl«

Die Eltern zogen aus Konya weg, als Kadir noch ein Schiiler war, liefRen aber
einige ihrer S6hne dort. Fortan lebte er zusammen mit einem Bruder, der
jedoch nach Deutschland auswanderte, und blieb schliefilich alleine zuriick.
Kadir gibt an, iiber die Jahre in Konya aufgrund der scharfen Blicke von aufien
immer wieder mit Selbstzensur zu tun gehabt zu haben:

»lch habe dann selber auf mich aufgepasst. Ich habe ja nur eine Nase. Wenn
sie gebrochenist, dann tut mir [das] weh. Deshalb so, bei bestimmten Leuten
dann, habe ich also Autozensur [walten lassen].«

Im Jahr 1974 zog Kadir als 16-Jahriger nach Ankara, um dort Elektronik zu
studieren. Dort engagierte er sich im Rahmen der linken Aydinlik-Bewegung,
laut Kadir damals eine revolutionir-linke Szene. Kurz vor seinem Studienab-
schluss wurden ihm die Umstinde an der Universitit jedoch zu anarchisch.
Einen Universititsabschluss zu erlangen, sagt er, sei so nicht mehr moéglich
gewesen. Kadir ging nach Deutschland mit dem Ziel, in Miinchen zu Ende zu
studieren. Aufgrund seiner mangelnden Deutschkenntnisse und der zusitz-
lichen Schwierigkeit, Studienleistungen aus der Tiirkei anerkennen zu lassen,
gab er diesen Plan jedoch auf und zog zu seinen Briidern nach Kéln. Bei einem
von ihnen konnte er vorerst unterkommen.

Da es ihm an Geld mangelte, konnte er in den ersten vier Jahren nicht in
die Tiirkei reisen. Kadir sagt heute, in diesen Jahren habe er sich gewiinscht,
die Heimat zu sich zu holen, habe Gleichgesinnte gesucht und viel auf Tiir-
kisch gesungen.

Von Anfang an integrierte sich Kadir auch in die deutsche Rockszene. Im
bis heute erfolgreichen Kélner Rockclub »Luxor« war er laut eigener Aussa-
ge bereits DJ, Kaffeemann, Tirsteher, sowie zustindig dafiir, vor der Bithne
zu stehen und Pogo-Tanzende zuriick in die Menge zu schmeifien, damit sie
nicht gegen die Bithne knallten. Er beteiligte sich auch an zahlreichen politi-
schen Diskussionen der linken Szene. Auf die Interviewfrage, mit Menschen

https://dol.org/10:14361/9783839454763-002 - am 14.02.2026, 16:17:12. - Open A

87


https://doi.org/10.14361/9783839454763-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

88  Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

welcher kulturellen Herkunft — beispielsweise deutsch, tiirkisch, kurdisch -
er am meisten zu tun gehabt habe, antwortete er:

»[...] diese Differenzierung zwischen Tiirken und Kurden — die kannte ich
nicht. In Konya lebten — oder leben immer noch —sehr viele Kurden und wir
sind zusammengewachsen. Und die Differenzierung habe ich in Deutsch-
land kennen gelernt. Ja. Das ist so grausam und das tut mir so in meine[r]
Seele weh.«

Er berichtet, Konzerte im Luxor besucht zu haben, wo er der einzige Kon-
zertbesucher tiirkischer Abstammung gewesen sei, weist jedoch auch darauf
hin, dass dort u.a. Italiener auf Englisch gesungen hitten und es insofern
wohl auch kaum »deutsche« Veranstaltungen gewesen seien. Weitere Inter-
viewfragen der Art lehnte er unter folgender Begriindung ab:

»Wo beginnt die Grenze? Oder wo hort die Grenze auf, [ihren Weg] zu neh-
men? [...] Die muss man sich selber, diese Hurde, selber so vorstellen und
dann dariiber springen kénnen. Es gibt viele Leute, die mit ihren eigenen
Schatten kimpfen. Das ist schlecht. Also, die tun mir echt leid.«

Mit unterschiedlichen Metaphern kam er wihrend des Interviews mehrfach
auf diesen Punkt zuriick. Bspw. sagte er, angelehnt an Mevlana, dem er sich
aufgrund der Abstammung aus Konya verbunden fithlt, in Bezug auf die To-
leranz solle man wie das Meer sein, da dieses sich selbst bereinige.

Im Luxor half Kadir aktiv mit, Grenzen aufzuheben und verschiedene Mu-
sikwelten miteinander zu verkniipfen. An ein Ereignis erinnert er sich hierbei
besonders gerne zuriick: 1985 lernte er sein grofles Idol Cem Karaca, der zu
dieser Zeit im Exil in Deutschland lebte, personlich kennen und organisierte
fiir ihn eine Auftrittsméglichkeit im Luxor. Kadir begriindet seine Liebe fiir
Cem Karaca damit, dass dieser ihn in seiner Jugend durch die Einflechtung
von jahrhundertealten Gedichten in Rocksongs motiviert habe, sich mit Kul-
tur auseinanderzusetzen, und sagt stolz, das von ihm organisierte Konzert
sei ausverkauft gewesen.

Seine Konzertorganisation, selbst wenn die Grofdten des Musikbusiness
mitwirkten, war jedoch nicht immer von reinem Erfolg geprigt. Auch erzihlte
er mir von seiner Beteiligung an der Organisation eines Konzerts von Udo
Lindenberg und Sezen Aksu am Fithlinger See — ein Abend, der laut Kadir
finanziell betrachtet allerdings ein Misserfolg war.

Wihrend seiner Zeit im Luxor studierte Kadir zudem Soziale Arbeit, ein
Beruf, in dem er direkt nach seinem Studienabschluss titig war und es heute

https://dol.org/10:14361/9783839454763-002 - am 14.02.2026, 16:17:12. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839454763-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Protestmusik

wieder ist. Arbeit im sozialen Bereich, sagt er, sei fiir ihn immer auch politi-
sches Engagement gewesen. Hierzu inspiriert worden sei er, als er habe mit
ansehen miissen, wie Menschen ohne Deutschkenntnisse in Deutschland z.T.
nicht zu ihrem Recht gekommen seien.

Zwischenzeitlich legte er diese Arbeit jedoch nieder und wandte sich der
Gastronomie zu: Nach Jahren des Kellnerns gelang es ihm sogar, ein eigenes
Restaurant zu erdffnen — in dem er den Schwerpunkt wieder auf die Musik zu
legen versuchte. Kadir beschrieb mir, wie Bauchtinzerinnen und Livemusi-
ker/-innen mit Oud, Geige, Kanun, Klarinette und Tanbur (eine Langhalslau-
te) hier aufgetreten seien. In dieser Zeit, sagt er, habe er sich wieder mehr als
zuvor mit den Musikszenen aus der Tiirkei identifiziert und auch Herkunfts-
deutsche hitten in dem Lokal die Musik aus der Tiirkei kennen gelernt.

»Da habe ich meine Tiirkei dahin geholt. Und dadurch kamen immer mehr.
Und dann andere deutsche Musiker kamen auch dahin. Und die fanden das
anders, also so:>»]a, ich komme mit den Ténen nicht zurecht. Aber hort sich
gut anl«

Grundsitzlich, sagt er, sei fur ihn immer wieder auffillig gewesen, wie tiber-
rascht Herkunftsdeutsche reagierten, wenn sie einmal tiirkische Musik hér-
ten, die nicht dem Genre der Volksmusik angehore. Der Stil-Vielfalt innerhalb
der Musikszenen aus der Tiirkei seien sich viele nicht bewusst.

Die Schuld fir die mangelnde Kenntnis gibt Kadir jedoch nicht nur den
Herkunftsdeutschen selbst. Er erzihlte mir, wie er Werbung fiir Konzerte des
tiirkischen Chores, in dem wir anderthalb Jahre lang gemeinsam musizier-
ten, bei Freunden und Freundinnen unterschiedlicher kultureller Herkunft
gemacht habe, und wie Tiirken Deutsche mit weniger Kenntnis der Musik-
tradition davon abgehalten hitten, zum Konzert zu kommen.

»Meine deutsche[n] — neu-deutsche[n], ex-tiirkische[n] — Freundinnen mit
ihren deutschen Mannern [..] — wenn ich sie einlade, zum Konzert dann zu
kommen, zu unserem Chor, [...] weif3t du, was sie sagen?>Ach, mein Alex wiir-
de diese Musik nicht mégen.<Das ist eine [BelJvormund[ung]. [...] Dann sage
ich auch diese[r] Frau oder jene[r] Frau:>[..] Lass ihn kommen und dann sel-
ber denken. Und ja, wenn du so mit diese[r] Einstellung schon mal zu der
Sache hingehst, dann vergiss es. [Dann] brauchst du nicht zu kommen.«

Kadir sagt, Musik mache man ja wohl kaum fiir ein spezielles Land, Musik
mache man ganz generell. Er lehnt es ab, wenn verschiedene ideologische
Schulen versuchen, Musik fiir ihre Zwecke umzudeuten.

https://dol.org/10:14361/9783839454763-002 - am 14.02.2026, 16:17:12. - Open A

89


https://doi.org/10.14361/9783839454763-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

90

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

2.4 Erste Antworten auf die drei Forschungsfragen

Im Folgenden werde ich die Aussagen der interviewten Protestmusiker aus-
werten, mit dem Ziel, erste Antworten auf meine drei Forschungsfragen zu
geben.

2.4.1 Der Wunsch, musikalisch-politisch zu kommentieren

Kemal Sahir Giirel sagt aus, mit seiner Musik kiinftig keinen politischen An-
spruch mehr zu verfolgen. Diese Antwort scheint wohl iiberlegt zu sein: Ke-
mal hat knapp zwanzig Jahre lang in der Tiirkei Protestmusik im grofRen Stil
betrieben als einer der Begriinder und zugleich Bandmitglied der Ursprungs-
besetzung von Grup Yorum. Auch heute mangelt es Kemal nicht an Kontakten
zum Musikbusiness in der Tiirkei: Er produziert u.a. Musik fir dort laufen-
de Fernsehserien und nimmt Tonspuren mit Instrumentalisten und Instru-
mentalistinnen in der Tiirkei fiir Produktionen mit in Deutschland lebenden
Musikern und Musikerinnen auf. Auch die Frage, ob er sich in Deutschland
politisch engagieren wolle, verneint Kemal. Er ist desillusioniert vom politi-
schen Leben und méchte Musik fortan als reine Kunst betrachten.

Kadir Sahinkaya schliefit genau wie Kemal aus, mit Musik einen politi-
schen Anspruch zu verfolgen. Ich denke jedoch, dass seine Haltung nicht auf
eine umfangreiche und frustrierende Erfahrung mit dem Musikbusiness in
der Tiirkei zuriickzufithren ist, sondern dass sich bei ihm in der Beantwor-
tung der Frage seine grundsitzliche philosophische Weltsicht widerspiegelt.
Erlehnt die Identifikation mit einer bestimmten Interessengemeinschaft und
die hiermit verbundene Problematisierung ihrer Inhalte ab. Musik, sagt er,
mache man generell, nicht fiir ein spezielles Land.

Sercan Giindug gibt ebenfalls an, eher keine politischen Absichten beim
Musizieren zu hegen, hat jedoch durch die Mitwirkung an der Organisati-
on der (auch) musikalischen Veranstaltungsreihe »Gezi Soul« ein politisches
Statement zur Lage in der Tirkei zum Ausdruck gebracht. Er berichtet zu-
dem, wie er zu Gezi-Zeiten mit Freunden die Zeilen eines traditionellen tiirki-
schen Liedes zu einem politisch aktuell-relevanten Text umgeschrieben habe,
weist jedoch darauf hin, dies sei nur zum Spaf? gewesen. Er und seine Freun-
de hitten nicht das Ziel verfolgt, hiermit aufzutreten. Sercan versteht sich,
denke ich, allerdings nicht als freischaffender Musiker; er ist Hobby-Musiker
und spielt hauptsichlich traditionelles Repertoire.

https://dol.org/10:14361/9783839454763-002 - am 14.02.2026, 16:17:12.



https://doi.org/10.14361/9783839454763-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Protestmusik

Musik als Medium fiir die Beeinflussung der Gesellschaft zu wihlen, ist
fiir einen Hobbymusiker bzw. eine Hobbymusikerin sicherlich weniger nahe-
liegend als fiir Berufsmusiker/-innen. Kemal ist der einzige hauptberufliche
Musiker in der Gruppe dieser drei Interviewpartner, war mit seiner Musik
zudem jahrelang explizit politisch aktiv, wandte sich dann aber bewusst von
der Politik ab.

Somit konnte ich zwar gezielt linke musikalische Veranstaltungen in
Deutschland finden, aber — in dieser Gruppe der Interviewten — keine (ernst
gemeinten) Neukompositionen mit Kommentar-Charakter.

2.4.2 Die Darstellung der Heterogenitat von Communitys
aus der Tiirkei in Deutschland

Kemal Sahir Giirel hilt es fiir generell méglich, mit musikalischen Veranstal-
tungen auf die Heterogenitit der Communitys aus der Tiirkei in Deutschland
aufmerksam zu machen. Er glaubt aber, dass es derzeit noch nicht viel da-
zu komme. Zum einen bemingelt er, die Konzertorganisation — die Werbung
hierfiir sowie die Ansagen bei Veranstaltungen — finde meist in tiirkischer
oder kurdischer Sprache statt. Stattdessen, fordert er, miisse die deutsche
Gesellschaft kiinftig direkt adressiert werden. Interessanterweise sagt er des
Weiteren, Menschen aus der Tiirkei in Deutschland wiirden sich seiner Erfah-
rung nach hiufig selber nur als Giste verstehen und daher gar nicht versu-
chen, Anklang in der allgemeinen deutschen Gesellschaft zu finden oder gar
Einfluss auf sie zu nehmen. Als weiteren Punkt benennt er, dass die Musik aus
der Tiirkei aus dsthetischen Griinden das deutsche Publikum ohne vorherige
Hérerfahrung nicht besonders anspreche: Zwar wiirden diese Zuhorer/-innen
die Musik oft bemerkenswert finden, jedoch sehr traurig. Die Musik werde
ihm nach hiufig als zu gefiihlvoll oder auch zu schmerzvoll wahrgenommen
und erreiche somit keine grofie Nachfrage beim herkunftsdeutschen Publi-
kum.

Auch Sercan Gindug hilt die Sprache fir das entscheidende Merkmal,
um herkunftsdeutsches Publikum anzulocken. Gute Erfahrungen machte er
wihrend der Solidarititsveranstaltung »Gezi Soul« mit ausgehingten zwei-
sprachigen Gedichten aus der Tiirkei: Das Feedback war sehr positiv. Was die
Musik betrifft, sagt jedoch auch er aus, dass diese den Horerwartungen ei-
nes herkunftsdeutschen Publikums nicht entspreche und dieses sich bei der
Darbietung der Musik zuweilen langweile. Dennoch beobachtet er einen ge-
wissen Anstieg an herkunftsdeutschem Publikum auf Musikveranstaltungen

https://dol.org/10:14361/9783839454763-002 - am 14.02.2026, 16:17:12.

91


https://doi.org/10.14361/9783839454763-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

92

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

— sowohl bei solchen, die von deutsch-institutioneller Seite organisiert wer-
den, als auch bei jenen der Diaspora-Communitys. Er lobt das Sommerblut-
Festival in K6ln und den WDR, der sogar eine eigene Redaktionsabteilung mit
sehr unterschiedlichen Reprisentanten und Reprisentantinnen der Commu-
nitys aus der Tiirkei hat, und hofft zudem, dass bei Konzerten der Commu-
nitys aus der Tiirkei auch das Publikum mit biographischem Bezug das Ge-
samtbild der Herkunftsdeutschen von ihren Mitbiirgern und Mitbiirgerinnen
aus der Tiirkei verandert — nimlich wenn die Herkunftsdeutschen erkennen:
»Die feiern ja wie wirl«

Kadir Sahinkaya glaubt im Gegensatz zu den anderen beiden Interview-
partnern jedoch nicht, dass das Verstindnis der Deutschen fiir die Hetero-
genitit der Communitys aus der Tirkei mit Musik auf nachhaltige Art und
Weise verbessert werden kann, nur kurzfristig. Er sagt, dass wenige Konzerte
diese Heterogenitit itberhaupt abbilden wiirden; fir gew6hnlich treffe man
beispielsweise auf alevitischen Veranstaltungen nur Aleviten an. Von seinen
Aktivititen im Bereich Popularmusik jedoch berichtet er, Herkunftsdeutsche
hitten oft tiberrascht auf die Genre-Vielfalt innerhalb der anatolischen Musik
reagiert, seien zunichst davon ausgegangen, es gebe ausschlieRlich Volksmu-
sik in der Tiirkei. Auch dieses Bild von Heterogenitit betrachte ich als wert-
voll. Rock, Hip Hop oder auch Klassik aus der Tiirkei konnen ebenfalls einen
beachtlichen Beitrag zur Wahrnehmung von gesellschaftlicher Pluralitit leis-
ten, auch wenn sie im Rahmen dieser Arbeit nicht differenziert betrachtet
werden.

2.4.3 Der Wunsch einer Beeinflussung des Musiklebens in der Tiirkei

Kemal Sahir Giirel sagt, die Diaspora-Communitys in Deutschland wiirden in
der Tiirkei nicht als besonders innovativ wahrgenommen; sie hitten den Ruf,
das Kulturleben der Tiirkei lediglich zu kopieren und somit auch nichts Inno-
vatives von aufden beizutragen. Er aber plante zur Zeit unseres Interviews im
Mai 2015 die Produktion eines Albums mit unterschiedlichen in Deutschland
lebenden Musikern und Musikerinnen mit biographischem Bezug zur Tiirkei,
mit der Absicht, dieses in der Tiirkei zu vermarkten und somit aufzuzeigen,
wie aktiv die Diaspora-Communitys in Wirklichkeit sein kdnnen.

Das Beispiel von Kemal ist interessant, da er die Communitys in Deutsch-
land generell musikalisch abbilden méchte, ungeachtet der Zugehoérigkeit zu
speziellen Untergruppierungen. Im folgenden Kapitel itber Kurden werde ich
Beispiele zu den transnationalen Aktivititen einer in der Tiirkei diskriminier-

https://dol.org/10:14361/9783839454763-002 - am 14.02.2026, 16:17:12.



https://doi.org/10.14361/9783839454763-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Protestmusik

ten Minderheit geben, deren Mitglieder auf ganz spezielle politische Umstin-
de hinweisen wollen. Kemal aber ist in der Tiirkei als Musikproduzent gut
angesehen, bis heute dort produktionstechnisch vernetzt und im von ihm er-
wahnten Projekt bemiiht um ein generelles deutsch-tiirkisches Statement.

Sicherlich ist es fiir ihn hierbei auch reizvoll, dass Alben derart bisher
auf dem Musikmarkt (weitestgehend) fehlen, dass er folglich eine mogli-
che Marketing-Liicke ausfilllen kénnte. Daher bleibt an dieser Stelle offen,
wie sehr seine Vermarktungsintentionen als bewusstes gesellschaftliches
Statement zu verstehen sind, bzw. wie sehr er es als kreativ herausfordernd
und wirtschaftlich (einigermafien) vielversprechend ansieht, etwas Neues zu
schaffen. Bei letzterer Motivation wiirde die Tiirkei genutzt werden als ein
Ort, der neue Rahmenbedingungen fiir die Rezeption von in Deutschland
aufgenommener Musik bieten kann. Kemal ist dort bereits im Bereich der
Musikproduktion und -vermarktung titig — es scheint naheliegend, die sich
hieraus ergebenden Moglichkeiten zu nutzen.

Somit sind es die internationalen Lebensliufe einzelner Musikschaffen-
der, die transnationale Produktionen ermdglich. Da Menschen wie Kemal an
geeigneter Stelle networken kénnen — sodass Tontriger im Idealfall gleich an
Sender, Plattformen etc. geraten, die dem interessierten Horerpublikum den
Zugang und Zugriff erleichtern -, kdnnen manche Aufnahmen dhnlich einer
Aufnahme aus der Tiirkei selbst auf dem Musikmarket zirkulieren, nicht nur
wie ein Import im Bereich der Weltmusik. Dank einiger weniger Musikschaf-
fender, die in beiden Lindern gleichermafien aktiv sind, kann ein grofierer
Kreis von Musikschaffenden die Hoffnung auf das Wirken in beiden Lindern
entwickeln.

Kemal Sahir Giirel, ehemals ein hochgradig politischer Protestmusiker,
der im Kampf mit Institutionen der Republik Tirkei stand, nutzt sei-
nen Wohnsitz in Deutschland aber nicht explizit dahingehend, politisch
verbannte Musik von hier aus fiir die Tiirkei zu produzieren.

https://dol.org/10:14361/9783839454763-002 - am 14.02.2026, 16:17:12. - Open A

93


https://doi.org/10.14361/9783839454763-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10:14361/9783839454763-002 - am 14.02.2026, 16:17:12.

Access


https://doi.org/10.14361/9783839454763-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

