
MARTIN M. BAUER

Odysseus im Ural: Ein antiker Held als Identifikationsfigur für 
österreichische Kriegsheimkehrer im Werk von Johann Leopold 
Bogg (1919–2010) und Rudolf Kalmar (1900–1974)

I

Das Ende des Zweiten Weltkriegs stellt für die deutschsprachige Literatur-
produktion eine nicht unwesentliche Zäsur dar. Von den Schriftstellern, 
die in der Zwischenkriegszeit aktiv gewesen waren, waren viele verboten, 
verfolgt und ermordet worden, andere geflüchtet und ins Exil gegangen, 
manche auch bei Kriegshandlungen ums Leben gekommen und ein großer 
Teil der in Deutschland überlebenden aufgrund ihrer Verstrickung in nati-
onalsozialistische Ideologie und Verbrechen untragbar geworden und ohne 
Publikationsmöglichkeiten. Für das Verlagswesen und den Buchhandel stellt 
sich die Zäsur weit geringer dar, hier konnte mit Neuauflagen vergangener 
Bestseller vergleichsweise nahtlos an die Traditionen der Zwischenkriegs-
zeit angeknüpft werden.1 Junge Schriftsteller aber, die Avantgarde der un-
mittelbaren Nachkriegszeit, fühlten sich damals gleichsam in ein Vakuum 
geworfen, ohne Vorbilder innerhalb der eigenen, nach den Gräueln des Na-
tionalsozialismus verdächtig gewordenen kulturellen Traditionen, aber auch 
ohne tragfähigen Anschluss an internationale literarische Entwicklungen.2 
Das Bedürfnis, radikal neu anzufangen, mit der Sprache und Form national
sozialistischer und vornationalsozialistischer Literatur zu brechen, wurde von 
den Autoren selbst ins Zentrum ihrer literaturtheoretischen Überlegungen 
gestellt, der Neubeginn als »Trümmerliteratur« oder noch prägnanter als 
»Kahlschlagliteratur« bezeichnet.3 Letztlich sahen die jungen Schriftsteller 
keinen anderen Weg, als die abendländische Tradition und Kultur, die das 
alles doch nicht verhindern konnte, in Frage zu stellen und ihr jeden Wert 
für die sittliche Bildung des Menschen abzusprechen. Diesen kritischen Blick 
auf Antikerezeption und humanistische Bildung versinnbildlicht vielleicht 
am besten Heinrich Bölls berühmte Kurzgeschichte Wanderer, kommst du nach 

1	 Adam 2016, 16–19 und 56–70.
2	 Siehe z.B. Schnell 2013, 484–486.
3	 Siehe etwa W. Weyrauch, Nachwort, in: Ders. (Hg.), Tausend Gramm: Ein deutsches 

Bekenntnis in dreißig Geschichten aus dem Jahr 1949, ND Reinbek 1989, 175–183. Vgl. 
auch Heinrich Böll, Bekenntnis zur Trümmerliteratur (1952), eingesehen in: A. Bernáth 
(Hg.), Heinrich Böll: Werke, Bd. 6, Köln 2007, 58–62.

Tilg print.indd   57 15.11.19   12:39

https://doi.org/10.5771/9783968219424-57 - am 13.01.2026, 02:57:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219424-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


58 Martin M. Bauer

Spa …, die 1950 erstveröffentlicht wurde.4 Das humanistische Gymnasium, 
in dem die Geschichte spielt, ist nur dem Namen nach humanistisch, be-
reitet aber den Boden für Kriegsverherrlichung und nationalsozialistisches 
Gedankengut. Die Antike, in Form von Gipsabgüssen, Vasenimitaten und 
patriotischen Texten, wird zur bereitwilligen Helferin dieses zweifelhaften 
Bildungsprogramms und kann daher nach 1945 nicht mehr ohne Weiteres 
als Bezugspunkt für künstlerisches Schaffen dienen. Besonders eindrücklich 
zeigt sich das in der Fragmentierung des im Titel zitierten Thermopylen-
Epigramms, die gleichzeitig eine Aktualisierung darstellt: Zwar spielt die 
belgische Stadt Spa innerhalb der Kurzgeschichte keine Rolle, doch sind 
Assoziationen an die Ardennenoffensive des Winters 1944/45 wohl beab-
sichtigt.
Nicht weniger bedeutsam scheint allerdings eine Leerstelle im bis heute 
erfolgreichsten Theaterstück dieser Jahre: Wolfgang Borcherts Draußen vor 
der Tür schildert die Erlebnisse eines Kriegsheimkehrers.5 Die Frau will 
nichts mehr von ihm wissen, die Wiedereingliederung ins bürgerliche Leben 
scheitert, die Eltern haben Selbstmord begangen. Es ist geradezu eine Anti-
Odyssee, in der das Happy End des griechischen Epos schonungslos Zug um 
Zug negiert wird, und das in seiner Wucht des Jammers, der in jeder Szene 
noch eine Stufe höher geschraubt wird, vielleicht in einer Intensität wie kein 
zweites Theaterstück des 20. Jahrhunderts an Strukturen der altgriechischen 
Tragödie anknüpft – eine Kopplung mit den Persern des Aischylos an einem 
Abend könnte sich durchaus als reizvolles Experiment erweisen. Und doch 
wird die Antike mit keinem Wort erwähnt, wird die Odyssee nie explizit als 
Negativfolie herausgearbeitet: Was die Schriftsteller der »Kahlschlaglitera-
tur« aus den Trümmern ihrer Städte und Leben herauskratzen, ist sich selbst 
genug. Die Antike scheint als Lieferantin von Deutungsmustern vorerst 
ausgedient zu haben.

4	 Eingesehen in: H. J. Bernhard (Hg.), Heinrich Böll: Werke, Bd. 4, Köln 2003, 547–556; 
vgl. dazu Baumbach 2000, 1–6, Reid 2004 und den Beitrag von Michael Hillgruber in 
diesem Band. – Bereits 1949 hatte Böll übrigens im Titel des zu seinen Lebzeiten unver-
öffentlicht gebliebenen Zweiakters »…wie das Gesetz es befahl« (ebd. 11–39) auf dasselbe 
Epigramm angespielt. Sowohl in Gestalt des Dr. Grammel, im Personenverzeichnis als 
»irgendein Akademiker in einer ländlichen Gemeinde« bezeichnet, als auch in Heins Mo-
nologen über seine Schulzeit wird eine ähnliche Perspektive auf Antike und humanistische 
Bildung wie in Wanderer, kommst du nach Spa… entworfen.

5	 Eingesehen in: M. Töteberg (Hg.), Wolfgang Borchert: Das Gesamtwerk, Reinbek 2009, 
115–192.

Tilg print.indd   58 15.11.19   12:39

https://doi.org/10.5771/9783968219424-57 - am 13.01.2026, 02:57:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219424-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


59Odysseus im Ural

Das ist etwa das Bild, das die Avantgarde der unmittelbaren Nachkriegs-
zeit von sich selbst zeichnet.6 Aber es ist nicht das ganze Bild. Richtet man 
nämlich seinen Blick auf Textmaterial abseits der heute noch einem breite-
ren Publikum bekannten Höhenkammliteratur, zeichnet sich wenig über-
raschend bald ab, dass das Bedürfnis nach einem Bruch mit kulturellen 
Traditionen bei einem Großteil der Bevölkerung kaum vorhanden war, und 
dass die Antike in der öffentlichen Diskussion und in der privaten Lebens-
bewältigung zahlreicher humanistisch ausgebildeter Menschen weiterhin als 
Reservoir narrativer Schemata und sinnstiftender Deutungsmuster genutzt 
wurde.7 Dies soll im Folgenden anhand des Odysseus-Stoffes etwas genauer 
betrachtet werden.
Im öffentlichen Heimkehrdiskurs der unmittelbaren Nachkriegszeit erscheint 
Odysseus nämlich durchaus mit gewisser Regelmäßigkeit. So verfasst Wolf-
gang Schadewaldt für Peter Suhrkamps Taschenbuch für junge Menschen von 
1946 eine unter dem Vorwand der Homeranalyse gezielt auf das Zielpubli-
kum zugeschnittene Nacherzählung der Odyssee und bietet Odysseus dabei 
explizit als Identifikationsfigur für Heimkehrer an.8 In Österreich hat der 
Bahnhof von Wiener Neustadt, etwa 50 km südlich von Wien, als damaliger 
Endpunkt der Oststrecke eine besondere Bedeutung für die österreichischen 
Russlandheimkehrer. Hier wurde in der Nachkriegszeit geplant, als Monu-
ment für die wartenden Frauen und Heimkehrer einen »Penelope-Brunnen« 
zu errichten. Der Entwurf wurde in den österreichischen Medien vorgestellt, 
aber nie ausgeführt.9 Mehrere heute wenig bekannte Bühnenstücke beschäf-
tigten sich mit dem Odysseus-Mythos, so beispielsweise eine der ersten Ur-
aufführungen am Wiener Burgtheater nach dem Zweiten Weltkrieg, Franz 
Theodor Csokors Kalypso (1946), und Rolf Liebermanns Auftragsoper für 
die Salzburger Festspiele 1954, Penelope, ein auf einer Zeitungsnotiz basieren-
des Heimkehrerdrama im Stil von Borcherts Draußen vor der Tür, jedoch mit 
antikem Überbau.10 Die österreichische Historikerin Ela Hornung hat in 

6	 Die Mythologeme der »Trümmerliteratur« wurden freilich bald hinterfragt, s. Widmer 
1967 (ursprünglich 1965 als Feuilleton-Artikel erschienen) und später z.B. Hoffmann 2006, 
bes. 13–20 und 113; Schnell 2013, bes. 500–501, 505–506 und 514.

7	 Dass etwa die Heimkehrer-Gedichte in H. W. Richter (Hg.), Deine Söhne, Europa: Ge-
dichte deutscher Kriegsgefangener, München 1947, keinen Bruch mit poetischen Traditi-
onen vollziehen, wie Barner 1994, 82–85, zu Recht kritisch anmerkt, liegt wohl u.a. auch 
daran, dass zahlreiche Autoren eher autotherapeutische als im engeren Sinn literarische 
Ansprüche verfolgten und auch später nicht mehr literarisch hervorgetreten sind.

8	 Schadewaldt 1946; vgl. dazu jetzt Eßlinger 2018.
9	 Hornung 1999, 65; Hornung 2005, 11.

10	 Hornung 1999, 66 für weitere Beispiele.

Tilg print.indd   59 15.11.19   12:39

https://doi.org/10.5771/9783968219424-57 - am 13.01.2026, 02:57:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219424-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


60 Martin M. Bauer

mehreren Publikationen Geschlechterverhältnisse in der Nachkriegszeit an-
hand von österreichischen Heimkehrerberichten und Heimkehrerinterviews 
untersucht und ist dabei zum Ergebnis gekommen, dass »[i]m Diskurs der 
unmittelbaren Nachkriegszeit […] das mythische Paar der treu wartenden 
Penelope und des heimkehrenden Odysseus als ein zentrales Rollen-Modell 
von Männlichkeit und Weiblichkeit« auftritt.11 Ihr geht es jedoch – ähnlich 
wie Jonathan Shay in seiner Studie zu Vietnam-Heimkehrern12 – hauptsäch-
lich um strukturelle Parallelen der von ihr analysierten Paarbeziehungen zur 
Odyssee und weniger um direkte Rezeption des antiken Epos. Im Folgenden 
möchte ich hingegen an konkreten Texten aufzeigen, wie Odysseus unter 
Bezug auf den homerischen Hypotext gerade auch in subliterarischen Gat-
tungen als Identifikationsfigur für Kriegsheimkehrer aufgebaut und ange-
boten wurde.

II

Ungewöhnlich dicht erscheint das Odysseus-Motiv im Bericht von Johann 
Leopold Bogg über seine Erlebnisse in russischer Kriegsgefangenschaft 
1945–1955. Bogg wurde am 13.4.1919 in Wien geboren und besuchte das 
Ignaz-Seipel-Gymnasium im zwölften Bezirk (das heutige BG/BRG Wien 
XII Rosasgasse), wo er 1938 die Matura ablegte. Anschließend trat er ins 
Infanterieregiment 134 mit Standort in Wien-Strebersdorf ein. Ab 1942 war 
er als Leutnant an der Ostfront im Einsatz und geriet bei der Kapitulation 
Deutschlands am 8.5.1945 in russische Kriegsgefangenschaft, die ihn von 
Lettland über die Ukraine bis Rewda im Ural (Oblast Swerdlowsk) führen 
sollte. Erst nach Abschluss des österreichischen Staatsvertrages durfte er am 
4.6.1955 nach Österreich heimkehren. Aufgrund seines guten Gedächtnisses 
konnte er während der Kriegsgefangenschaft zahlreiche Texte, »Tagebuchein-
tragungen« und Gedichte seiner Mitgefangenen und seiner selbst auswendig 
lernen und so bewahren. Für seinen Sohn hat er seine Erinnerungen später 
aufgeschrieben und konnte in den 1990er Jahren schließlich von seinen 
ehemaligen Mitgefangenen dazu überredet werden, diese Erinnerungen der 
Öffentlichkeit zugänglich zu machen.13

11	 Hornung 2005, 20.
12	 Shay 2002, 11–146.
13	 Bogg 1994; zur Biographie des Autors und der Entstehung des Berichts über seine 

Kriegsgefangenschaft ebd. 7 und 312. Allgemein zu Österreichern in sowjetischer Kriegs-
gefangenschaft und ihrer Heimkehr u.a. Karner 1995, Biess 1999, Knoll 2005.

Tilg print.indd   60 15.11.19   12:39

https://doi.org/10.5771/9783968219424-57 - am 13.01.2026, 02:57:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219424-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


61Odysseus im Ural

Es stellt sich natürlich die Frage, inwieweit der Text vor der Veröffentlichung 
aus der Perspektive der 1990er Jahre überarbeitet wurde und inwiefern er 
noch die Gedankenwelt der unmittelbaren Nachkriegszeit widerspiegelt. 
Außerdem ist Johann Leopold Bogg zwar kein professioneller Schriftsteller, 
aber doch ein Schreiber, der sich literarischer Techniken und narrativer 
Muster auch absichtlich bedient – es handelt sich nicht um einen ganz naiven 
Erlebnisbericht. Trotz dieser berechtigten Einwände gibt es manche Indizien, 
die darauf deuten, dass die häufige Bezugnahme auf die Odyssee schon Teil 
der Selbstreflexion des Verfassers während seiner Kriegsgefangenschaft und 
keine spätere Zutat ist. Innerhalb des Narrativs wird dieser Bezugspunkt 
schon zu Beginn ganz materiell eingeführt:

Das goldene Birkenlaub raschelt auf dem Bankett, auf das uns die Militärlast-
wagen immer wieder drängen. Mein Gepäck macht mir kein Beschwer, wohl 
aber der Odysseeband aus der Diederich’schen Reihe, übersetzt von Tassilo v. 
Scheffer, den ich mir im Hauptlager gegen Papirossi eingetauscht habe. Unter 
Hemd und Hosenriemen verborgen, rutscht das Buch beim Gehen immer tiefer. 
Meine größte Sorge ist, ich könnte beim Zurechtrücken die Aufmerksamkeit der 
Posten erregen.14

Bogg kann das Buch einige Zeit lang behalten, verliert es aber beim nächsten 
Lagerwechsel zu seinem großen Bedauern.15 Er hat jedoch genug Gelegen-
heit, die Erinnerungen aus der Schulzeit aufzufrischen, denn in einer seiner 
weiteren Stationen, 1949 im Lager Darnyzja nahe Kiew, ermuntert er seine 
Mitgefangenen mit Erzählungen des Odysseus-Mythos:

Seit einigen Tagen versammelt sich beim Ausmarsch ein kleiner Kreis um mich, 
dem ich, sofern der Posten Unterhaltung duldet, die Abenteuer Odysseus’ erzähle. 
Wenn mich Professor Friemel hören könnte! Die Schule ersteht mir, die glückliche 
Jugendzeit. Meine Begeisterung überträgt sich auf die Zuhörer, die nicht genug 
hören können von Polyphem, Kirke, Kalypso, den Lästrygonen, der lieblichen 
Nausikaa, dem göttlichen Sauhirten Eumaios und der Heimkehr des Vieldulders 
Odysseus. Und mancher hofft, daß seiner daheim eine Penelope harrt.16

Die Passage ist besonders interessant, weil sie die Erzählsituation des Haupt-
narrativs auf intradiegetischer Ebene spiegelt und dabei ins Mythische verla-
gert. Wie der extradiegetische Erzähler die Geschichte von Johann Leopold 

14	 Bogg 1994, 33.
15	 Ebd., 48.
16	 Ebd., 126.

Tilg print.indd   61 15.11.19   12:39

https://doi.org/10.5771/9783968219424-57 - am 13.01.2026, 02:57:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219424-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


62 Martin M. Bauer

Boggs Kriegsgefangengeschaft und Heimkehr berichtet,17 so erzählt die 
Figur Bogg selbst als intradiegetischer Erzähler die Irrfahrt- und Heim-
kehrgeschichten der Odyssee. Die Betonung der Zuhörerreaktionen rückt 
die kleine Szene äußerlich in die Nähe der odysseischen Apologe (Odyssee 
9–12). Wichtiger ist allerdings, dass hier ein Analogieverhältnis zwischen 
Johann Leopold Bogg und Odysseus etabliert wird, das den antiken Helden 
zur Identifikationsfigur für den Autor, aber darüber hinaus auch für sein 
intra- wie extradiegetisches Publikum werden lässt. André Gide hat für die-
ses Phänomen den Begriff mise en abyme geprägt.18 In der Binnenerzählung 
fungiert Odysseus als Stellvertreter oder alter ego Boggs und seiner Zuhörer, 
der erwünschte Handlungsverläufe vollzieht oder vorwegnimmt, die den 
Kriegsgefangenen in der Realität verwehrt bleiben. Wie in den Romanen 
André Gides übt die mise en abyme, indem sie Handlungsalternativen durch-
spielt, eine therapeutische Funktion auf Erzähler und Zuhörer aus: Die 
Identifikation mit Odysseus stabilisiert sie in ihrer bedrohten Identität und 
lässt sie in ihrer psychologisch herausfordernden Situation hoffen, dass es 
für sie selbst eine ähnlich glückliche Heimkehr zu ihrer jeweiligen Penelope 
geben wird.
Überhaupt sind Frauen, und gerade die in der Heimat wartenden Frauen, 
ein wichtiges Thema in Boggs Bericht und in den darin wiedergegebenen 
Gesprächen unter den Gefangenen. Auf eine Nachricht seiner Frau, »er brau-
che nicht mehr nach Hause kommen«, bringt sich einer ums Leben.19 Für 
die Männer ist die Hoffnung auf Heimkehr untrennbar mit dem Verhalten 
ihrer Frauen verknüpft, die Frau wird zum Symbol für die Heimat. Diese 
Vorstellung lässt sich bereits in der Odyssee nachweisen, etwa im Gleichnis 
vom rechtschaffenen König (19,108–114),20 findet sich aber auch sonst in 
Heimkehrerberichten der Nachkriegszeit.21 Die meisten einschlägigen Stellen 
bieten nur implizite Parallelen zur Odyssee, gelegentlich stellt Bogg den Bezug 
zum antiken Mythos aber auch explizit her, so wie in der folgenden eindrück-

17	 Obwohl es sich um eine autodiegetische Erzählung handelt, die sich an der Oberfläche 
den Anschein unmittelbarer Kunstlosigkeit gibt, lässt sich doch gelegentlich an Prolepsen 
und nachträglichen Wertungen erkennen, dass der extradiegetische Erzähler und die 
intradiegetische Figur Johann Leopold Bogg als zwei getrennte Instanzen anzusehen sind.

18	 Zur mise en abyme s. insbesondere den grundlegenden Aufsatz von Gruber 1987, bes. 
226–230; für ein Beispiel aus der antiken Epik Bauer 2017, 70–71 mit weiterführender 
Literatur.

19	 Bogg 1994, 108–109.
20	 Bauer 2016, 244–246.
21	 Hornung 1999, 68; Hornung 2005, 12 (»Heimat als weiblicher Ort«); s. auch Shay 2002, 

125–126.

Tilg print.indd   62 15.11.19   12:39

https://doi.org/10.5771/9783968219424-57 - am 13.01.2026, 02:57:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219424-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


63Odysseus im Ural

lichen Episode aus dem Jahr 1954, in der die herkömmliche Zuordnung der 
Geschlechterrollen plötzlich auf den Kopf gestellt wird:

An einem Sonntag im Juni ist es mit einem Schlag aus mit der Ruhe in den 
Baracken.
Vor dem Lagertor steht eine Dame! Sie will ihren Mann sprechen! Die Fußball-
spieler verlassen das Feld und rennen, wie viele, die auf der Terrasse saßen oder 
spazieren gingen, zur Butka, dem Wachhäuschen. Immer mehr strömen aus den 
Baracken dorthin. Es ist die Gattin eines ungarischen Obersten, die sich auf den 
weiten Weg in den Ural gemacht hat!
Einer seiner Kameraden kommt zu uns Österreichern, um einen Trainingsanzug 
auszuleihen. Der Oberst möchte nicht in seinen Arbeitsklamotten der Gattin 
gegenübertreten. 
Lebhaft erörtern wir dieses ergreifende Beispiel unwandelbarer Gattenliebe. 
Schon hat sie einen Namen: »Leonore!« Wie viele vergebliche, demütigende 
Behördenwege wird sie gemacht haben, welche Standhaftigkeit mußte sie vor 
den Kommandanten der russischen Besatzungsmacht beweisen, wenn sie sich zu 
ihrem Mann, dem Kriegsverbrecher, bekannte! Dann das Warten auf den Propusk, 
die Genehmigung zur Reise, das Aufbringen der Kosten, und die tagelange Reise 
selbst ans Ende der Welt!
Aber nur auf der Wache dürfen sie sich sprachen unter Aufsicht des MWDisten 
und eines Dolmetschers, vielleicht eine Stunde lang.
Tief bewegt, fast mit einem Gefühl leisen Neides, liege ich auf der Pritsche und 
starre zur Decke. Was für eine Frau! Leonore, die in den Kerker hinabsteigt, um 
dem Gatten nahe zu sein. Eine moderne Penelope, die selbst eine Irrfahrt unter-
nimmt, um ihren Odysseus zu finden …
»Jetzt steht sie hinterm Lager, jenseits des Flusses!« Ich bringe es nicht fertig, mich 
zu den anderen zu stellen, die sich neben der neuen Latrine versammeln und 
zu den altrussischen Holzhäuschen hinter den Kugelrobinien hinaufstarren. Ich 
steige auf den Trockenboden der Wäscherei. Unbeweglich steht sie in weißem 
Sommerkleid und Florentinerhut im dürftigen Schatten eines Baumes, und schaut 
zu uns herunter über Stacheldraht und Planke.22

Bogg kokettiert geradezu mit antiken geographischen Vorstellungen, wenn 
er das Lager Rewda im Ural als »Ende der Welt«, gewissermaßen als Land 
der Hyperboreer, anspricht. Die Reise der namenlosen Frau ins Straflager 
kommt so nahezu einer Nekyia gleich: Die Männer hier sind alle zu 25 Jah-
ren Lagerhaft verurteilt und für die Außenwelt fast so gut wie tot. Wie die 
homerischen Schatten versuchen sie, sich um die lebendige Frau zu scharen, 
von der sie durch Stacheldraht und Fluss getrennt sind.

22	 Bogg 1994, 216–217.

Tilg print.indd   63 15.11.19   12:39

https://doi.org/10.5771/9783968219424-57 - am 13.01.2026, 02:57:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219424-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


64 Martin M. Bauer

Für einen kurzen Moment wird hier die Irrfahrt weiblich konnotiert, wäh-
rend der gefangene und somit gezwungenermaßen statische Mann die Rolle 
der wiederzufindenden Heimat einnimmt. Diese Umkehrung ist im Schiff-
brüchigen-Gleichnis der Odyssee bereits vorgezeichnet, in denen Penelopes 
Freude über die Rückkehr ihres Gatten mit der Erleichterung von Schiffbrü-
chigen, die sich ans Land retten können, verglichen wird (23,232–239):23

κλαῖε δ’ ἔχων ἄλοχον θυμαρέα, κεδνὰ ἰδυῖαν.
ὡς δ’ ὅτ’ ἂν ἀσπάσιος γῆ νηχομένοισι φανήῃ,
ὧν τε Ποσειδάων εὐεργέα νῆ’ ἐνὶ πόντῳ
ῥαίσῃ, ἐπειγομένην ἀνέμῳ καὶ κύματι πηγῷ·
παῦροι δ’ ἐξέφυγον πολιῆς ἁλὸς ἤπειρόνδε
νηχόμενοι, πολλὴ δὲ περὶ χροῒ τέτροφεν ἅλμη,
ἀσπάσιοι δ’ ἐπέβαν γαίης, κακότητα φυγόντες·
ὣς ἄρα τῇ ἀσπαστὸς ἔην πόσις εἰσοροώσῃ […]

Er weinte, als er die geliebte Frau, die treu gesinnte, festhielt.
Wie wenn das Land den Schwimmenden willkommen erscheint,
denen Poseidon das gut gebaute Schiff auf dem Meer 
zerschmettert hat, das vom Wind und der wallenden Woge bedrängte:
Nur wenige retteten sich aus dem grauen Salzwasser ans Festland,
indem sie schwammen, und dick klebte ihnen die Salzkruste auf der Haut,
und glücklich gingen sie an Land, dem Verderben entronnen:
so ersehnt also war ihr der Gatte, als sie ihn ansah. (Üs. MMB)

Das Gleichnis entstammt der Erfahrungswelt des Odysseus, der auch Sub-
jekt des unmittelbar vorausgehenden Satzes ist, wodurch beim Publikum 
zunächst der Eindruck entsteht, hier solle die Sehnsucht des Helden nach 
Ithaka charakterisiert werden. Erst der letzte Satz deutet das Bild plötzlich auf 
Penelope, die jetzt auch bei ihrem Odysseus angekommen ist. Das Gleichnis 
wird so inhaltlich und strukturell zum Bindeglied zwischen den wiederver-
einten Protagonisten.24 Mit der Umkehrung der Geschlechterrollen wird 
sowohl im odysseischen Gleichnis als auch in Johann Leopold Boggs Bericht 
das Ideal einer ebenbürtigen Ehe angedeutet, in der die Partner wechsel-
seitig füreinander zur ersehnten Heimat werden können. Der Besuch der 
namenlosen Frau währt aber nur kurz; bald setzt sich im Text wieder die 
übliche Rollenverteilung von heimkehrendem Mann und wartender (oder 
nicht-wartender) Frau durch.

23	 Zu den »reverse similes« der Odyssee grundlegend Foley 1978; s. auch Bauer 2016, 244–245.
24	 Murnaghan 1987, 45–46.

Tilg print.indd   64 15.11.19   12:39

https://doi.org/10.5771/9783968219424-57 - am 13.01.2026, 02:57:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219424-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


65Odysseus im Ural

Die Identifikation mit Odysseus, die sich als roter Faden durch diese Er-
innerungen an die Kriegsgefangenschaft zieht, findet sich auch in einem 
Gedichtband wieder, den Johann Leopold Bogg wenige Jahre später im 
Eigenverlag herausgegeben hat. Der Band versammelt Texte des Autors von 
der Jugend bis ins hohe Alter, die ältesten Werke entstammen den Kriegsjah-
ren, ein nicht unbeträchtlicher Teil auch der Zeit der Kriegsgefangenschaft. 
Die Gedichte sind keine große Literatur und gehören eher der Sparte des 
autotherapeutischen Schreibens an, aber sie bieten eine interessante Pers-
pektivenerweiterung und ein komplementäres Bild zum Prosabericht. In 
einem 1980 datierten Hexametergedicht weist Bogg zwar jeden Vergleich 
mit Odysseus zurück – die aufgezählten Parallelen der beiden Lebensläufe 
zeigen aber ebenso wie die Wahl des Metrums, dass der antike Held immer 
noch als Identifikationsfigur fungiert, auch wenn nun die Unterschiede und 
Defizite stärker betont werden:

Ach, ich dachte – mit Recht einst – Odysseus mich nennen zu dürfen,
wenn auch der Krieg, dem ich diente, gedauert nur sieben der Jahre
statt der vollendeten zehn, wie er vor Troja gewütet.
Doch auch mich trieb das Schicksal, als würde ihm nimmer genügen
harter Verlust meiner Jugend, weitere Jahre umher, 
gerade so viele auch wie der Held, der vieles erduldet,
fern von der Heimat ertrug, die Heimkehr sehnlichst erwartend.
Freilich lachte mir nicht ein Jahr bei der Zauberin Kirke,
noch verbrachte ich sieben am Herzen der Nymphe Kalypso.
Nein! Für mich gab’s nur Knechtschaft und männerzermürbende Arbeit,
die ich nimmer gelernt, mit Geschick und Vorteil zu leisten.
Dazu den Hunger, die Kälte, den Mangel an jeglichem, dessen
jeder zum Leben bedarf, er sei auch noch so bescheiden.
Nicht auch ersparte man Schimpf uns, Erniedrigung und die Verachtung,
die des Stärkeren Recht allezeit grausam begleiten.
Wie auf den Sohn Laertes, gebückt durch den Gram und das Alter
all die Jahre gewartet, so harrte auch meiner der Vater.
Freilich, Freier auch, begierig mein Weib zu verführen.
Doch ihr fehlte die Stärke. Sie war keine Penelopeia,
wenn ich, geblendet und taub ihrer Treue auch sicher mich wähnte.
Und mein Sohn war ein Kind noch, ihm mangelte Scharfsinn und Urteil,
auch kein Telemach er, auch nicht später, zum Manne erwachsen.
Also muß ich erkennen, daß lächerlich hinkt der Vergleich:
Nimmer erborg’ ich den Namen, daß ich Odysseus mich nenne …25

25	 Bogg 1997, 34–35.

Tilg print.indd   65 15.11.19   12:39

https://doi.org/10.5771/9783968219424-57 - am 13.01.2026, 02:57:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219424-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


66 Martin M. Bauer

Freilich liegen die Parallelen zwischen der mythischen Figur Odysseus und 
dem Schicksal der Kriegsheimkehrer selbst bei oberflächlicher Betrachtung 
auf der Hand: die zehnjährige Abwesenheit, die schwierige Heimkehr, die 
wartende und/oder entfremdete Gattin, die Wiederherstellung der alten Ord-
nung … Ja, die Parallelen gehen so weit, dass sie sogar Auswirkungen auf die 
Interpretation der Odyssee hatten: Analytische Positionen wie diejenige, dass 
die Wiedererkennung der Ehegatten durch großflächige Interpolationen zu 
sehr retardiert worden sei, wurden vor dem Hintergrund der realen Erfah-
rungen mit der Psychologie der Heimkehr zunehmend unhaltbar.26 Odysseus 
war somit für humanistisch gebildete Menschen der Nachkriegszeit zweifellos 
eine naheliegende Identifikationsfigur. Die besondere Rolle, die er in den 
Erinnerungen und Gedichten von Johann Leopold Bogg spielt, bedarf aber 
vielleicht noch einer tiefergehenden Erklärung. Hierfür liefern seine Texte 
selbst weitere Indizien. An einer Stelle im autobiographischen Bericht heißt es:

Daß dieses Lager Raswilka nicht nur vom Namen her einen Scheideweg für mich 
bedeutet, wird mir immer klarer. Habe ich mir nicht nach der Matura, als ich 
dachte, nun stünden mir alle Wege offen, ein ungewöhnliches Leben gewünscht? 
Ich habe mich – ein Zwerg-Faust, ha, ha! – einfach zu hoch gebläht.27

Diese Einsicht in die eigenen superbia wird in einem noch in Kriegsgefangen-
schaft entstandenen, »Erkenntnis« betitelten Gedicht weiter ausgeführt und 
dort auch mit dem Odysseus-Stoff verknüpft:

Tor, der ich war! – Kaum hatte sich geschlossen
die Tür des Elternhauses hinter mir,
meint’ ich, hinauszustürmen müssen.
Nur Weite schien mir wichtig, nicht ein Ziel!
Und welch ein Wunsch! – Vermessen, wie nur Jugend
sich Schicksal unbedacht heraufbeschwört,
begehrte ich ein ungewöhnlich Leben,
sei eine Dornenkrone auch der Preis.
War weise – oder hämisch, – der erhörte?
Verliehen waren mir die Stunden karg,
da ich aus vollen Zügen handeln durfte
und mir aus Glück und Wagnis wuchs die Tat.

26	 Die analytische Meinung z.B. bei Wilamowitz 1927, 74–75, der Odyssee 23,117–172 für 
eine spätere Hinzufügung hält, und bei Von der Mühll 1940, 760–762, der sogar Odyssee 
23,96–165 athetieren will; dagegen u.a. Hölscher 1988, 284–296; s. auch Hornung 1999, 
71–75.

27	 Bogg 1994, 111.

Tilg print.indd   66 15.11.19   12:39

https://doi.org/10.5771/9783968219424-57 - am 13.01.2026, 02:57:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219424-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


67Odysseus im Ural

Ich lernte nie, bar der Geduld, zu warten,
ob lächelnd träfe mich der Götter Rufen,
daß ich ersteigen dürfte Marmorstufen
nach kompaßlosen Irr- und Wanderfahrten.
Doch fahr ich immer noch. Zerfetzt das Segel.
Ob meinen Kiel ein Gott lenkt, weiß ich nicht.
Das Boot ist leck, und schwarzes Sturmgevögel
kreist um den Mast wie um ein Hochgericht.
Doch halt ich Kurs, solang die Balken tragen.
Der Trotz ist mein getreuer Rudergast.
Erst ohne Hoffnung wird dir leicht, zu wagen,
wenn du sie über Bord geworfen hast.
Denn – sie macht feige. Nein! Ich will nicht beben!
Noch rinnt der Sand mir durch das Stundenglas.
Fahr’ zu, Ulyss, dein ungewöhnlich Leben!
Mir ward gewährt nur, wes ich mich vermaß.
Wiederholt erinnernd eine Tagebucheintragung von 1938
1954 im Ural28

Das Gedicht ruft die Fahrt des Odysseus von Thrinakia zu Kalypso auf: 
Nach dem von den Göttern als Strafe für die Schlachtung der Heliosrinder 
verhängten Schiffbruch besteht das Schiff des Odysseus nur noch aus Kiel 
und Mastbaum und lässt sich nur noch mit den Händen rudern (Odyssee 
12,420–444). Die Metapher des Schiffs im Sturm erinnert darüber hinaus 
an die entsprechenden Gedichte von Alkaios und Horaz.29 Was hat aber 
der jugendliche Wunsch nach einem »ungewöhnlichen Leben«, der von 
Bogg mehrfach angesprochen wird, mit Odysseus zu tun? In einem der 
zahlreichen Rezeptionsstränge, angefangen von Ciceros Interpretation der 
Sirenen-Szene in De finibus 5,48–49 über Dante und Tennyson bis Pascolis 
L’ultimo viaggio, ist Odysseus zum Archetyp des rastlos strebenden, wissens- 
und erfahrungshungrigen Menschen, zu einer Art Faust-Figur geworden.30 
Es ist wahrscheinlich, dass auch Bogg als humanistisch gebildeter Mensch 
diese Traditionslinie kannte und sich in Anbetracht seiner eigenen Biogra-
phie ganz besonders mit dieser Facette der Odysseus-Figur identifizierte. 
Über die allgemeinen und wohl unvermeidlichen Parallelen zwischen der 
Ithaka-Handlung der Odyssee und den Erfahrungen von Kriegsheimkehrern 

28	 Bogg 1997, 32–33.
29	 Alkaios, Fragmente 107 und 148 LGS ; Horaz, Oden 1,14; zur Interpretationsgeschichte 

Kruschwitz 2007.
30	 Dazu z.B. Bauer 2016, 243.

Tilg print.indd   67 15.11.19   12:39

https://doi.org/10.5771/9783968219424-57 - am 13.01.2026, 02:57:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219424-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


68 Martin M. Bauer

hinaus gibt es also auch sehr individuelle Gründe für die prominente Rolle 
des Odysseus in den autobiographischen Texten von Johann Leopold Bogg.
Darüber hinaus ist ein wesentliches Charakteristikum von Odysseus, dass 
es sich bei ihm gerade nicht um einen strahlenden Helden der Antike han-
delt. Nicht der heroische Zweikampf ist sein Metier, sondern die List und 
der Hinterhalt. Schon in der Odyssee sind seine Entscheidungen gelegent-
lich moralisch fragwürdig, z.B. in der Polyphem-Episode, in der er seine 
Gefährten aus Leichtsinn und Übermut in die gefährliche Höhle bringt 
und nach geglückter Flucht die Heimkehr wieder gefährdet, indem er sich 
vor Polyphem triumphierend zu erkennen gibt.31 Noch kontroverser ist 
das Odysseus-Bild in anderen antiken Quellen, etwa seine Rolle bei der 
Herbeischaffung des Philoktetes, beim Tod des Astyanax und beim Streit 
um die Waffen mit Aias. Dazu kommt, dass sich nicht zuletzt aufgrund der 
Troia-Genealogie der Römer und vieler germanischer Stämme im Laufe der 
Antike und des Mittelalters die Griechen immer mehr zu den moralischen 
Verlierern des Trojanischen Krieges entwickeln und demzufolge ja auch von 
den Göttern mit der Verzögerung oder gar Verhinderung der Heimkehr 
gestraft werden.32

Möglicherweise war Odysseus als Identifikationsfigur für österreichische 
Kriegsgefangene und Kriegsheimkehrer nach dem Zweiten Weltkrieg gerade 
deshalb interessant, weil er kein eindimensionales, uneingeschränkt positives 
Heldenbild bietet, sondern das vielschichtige, gebrochene und schillernde 
Bild eines flawed hero. Bei Odysseus ist Platz für Schuldfragen, für Einge-
ständnisse, für Scheitern und Niederlagen, und doch auch für die Hoffnung 
auf eine Rückkehr zu einer neuen Normalität. Diese Charakteristika der 
Odysseus-Figur sind es aber gleichzeitig auch, die Odysseus in der gesamten 
Moderne, bei Joyce, Kavafis, Pascoli und anderen, zum Sinnbild des moder-
nen, zum Scheitern verurteilten Menschen gemacht haben. Die Identifikation 
mit Odysseus in den Erinnerungen österreichischer Kriegsheimkehrer wie 
Johann Leopold Bogg lässt sich also auch im Kontext der Odyssee-Rezeption 
der Moderne als eine von persönlichen Erfahrungen angeregte und geprägte 
Sonderform eines umfassenderen Rezeptionsphänomens sehen.

31	 Odyssee 9,170–236; 473–480; dazu auch Shay 2002, 42–50.
32	 Graus 1989, 32–41; Reichert 2006, 261–263.

Tilg print.indd   68 15.11.19   12:39

https://doi.org/10.5771/9783968219424-57 - am 13.01.2026, 02:57:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219424-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


69Odysseus im Ural

III

Ähnliches lässt sich auch an einem 1946 entstandenen Zeitungsartikel des 
Journalisten Rudolf Kalmar zeigen. Kalmar wurde am 18.9.1900 in Wien 
geboren und besuchte das Stiftsgymnasium der Benediktiner in Seitenstetten. 
Er studierte Staatswissenschaften an der Universität Wien, wo er 1927 pro-
movierte, wandte sich jedoch einer journalistischen Laufbahn zu. Trotz seines 
christlichsozialen Hintergrundes war er in den Redaktionen der progressiv-
liberalen Zeitungen Wiener Tag und Der Morgen tätig, was ihn zum Opfer der 
ersten politischen Verhaftungswelle nach dem Anschluss 1938 werden ließ. 
Er verbrachte den Zweiten Weltkrieg in den Konzentrationslagern Dachau 
und Flossenbürg und wurde kurz vor Kriegsende mit zahlreichen anderen 
politischen Häftlingen für die SS-Sondereinheit Dirlewanger zwangsrek-
rutiert und an die Ostfront geschickt. Die unausgebildeten Neo-Soldaten 
liefen jedoch bei der ersten Gelegenheit geschlossen zur Roten Armee über 
und gerieten daraufhin im Jänner 1945 in russische Kriegsgefangenschaft. 
Mithilfe seiner politischen Kontakte erreichte Kalmar jedoch bald die Frei-
lassung und konnte am 6.9.1945 nach Wien zurückkehren.33 Sein schon 
bald darauf als Artikelserie in der Wiener Wochenausgabe erschienener Bericht 
über die Gefangenschaft im KZ, Zeit ohne Gnade (1945/46, Buchausgabe 
1946), war ein großer Erfolg und wurde schon von der zeitgenössischen 
Kritik für seine außergewöhnlichen literarischen Qualitäten gerühmt.34 Seit 
seiner Rückkehr nach Wien war Kalmar außerdem Redaktionsmitglied der 
neu gegründeten Tageszeitung Neues Österreich. Darin erschien am 1.9.1946 
ein Penelope betitelter Essay, der auf die Aufführungen von Franz Theodor 
Csokors Kalypso Bezug nimmt und dabei Odysseus als mythisches Modell 
und Identifikationsfigur für ein breiteres Publikum anbietet:

Zehn Jahre lang lagen die Griechen vor Troja. Hektor fiel nach dem Willen der 
ewigen Götter und ließ Andromache mit ihrem Kind zurück. Das Scheusal Ther-
sites täuschte den Tod, der viele Helden auf beiden Seiten fällte. Odysseus aber, 
der listenreiche, wurde seines Sieges nicht froh. »Tausende sah ich wandern, wie 
ihn, nach einem Ithaka, das nicht mehr da ist«, zieht in Csokors »Kalypso« der 
blinde Sänger die große Bilanz. »Und nur ganz wenige rasten wie er, und wenn 
sie auch endlich ihr Ithaka finden, wird dort Hader und Elend wie überall sein.«
Auch nach diesem Krieg erfüllt sich in aller Welt tausendfach das odysseische 
Schicksal. Nach dem Lärm der siebenjährigen Schlacht hat die Erschöpfung den 
Mantel des Schweigens über Millionen Gräber gebreitet, und eine Welt wartet 

33	 Zur Biographie Rudolf Kalmars s. Maurer 2009.
34	 Wedl 2009, 248–252.

Tilg print.indd   69 15.11.19   12:39

https://doi.org/10.5771/9783968219424-57 - am 13.01.2026, 02:57:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219424-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


70 Martin M. Bauer

darauf, dass endlich Frieden werde. Von denen, die mitten ins große Morden 
gerieten, als die Vernunft die Regentschaft verlor, sind viele gefallen. Den Über-
lebenden hat eine entgötterte Zeit die Ruhe des Herzens geraubt. Jacobowsky 
sucht unter fremden Sternen noch immer ein Ithaka, das nicht mehr da ist, und 
täglich kehrt ein Odysseus zurück.
Penelope sitzt nicht am Webstuhl, um tagsüber die Fäden zu ziehen, die sie nachts 
wieder löst, und wehrt sich der zechenden Freier. Sie hat den Kriegseinsatz im 
Rüstungsbetrieb, den Luftschutzkeller, den Hunger und die tägliche Todesangst 
hinter sich. Der Mann lag draußen vor seinem Troja, aber er war kein Held wie 
Odysseus und bei weitem nicht mächtig genug, um dem Kampf zu gebieten. Ein 
kleines Rad in der großen Maschine, von anderen Rädern getrieben und ohne 
die Freiheit des eigenen Willens. In den Steppen des Ostens löschte der Frost 
die Feuer der Sehnsucht in ihm. Unter der afrikanischen Sonne verblaßte das 
Bild vom Daheim. Das Leben gewann zwischen Einsatz und Einsatz eine andere 
Richtung. Was einmal war, verlor seinen tieferen Sinn. Man mußte das Gestern 
vergessen, um dem harten Heute gewachsen zu sein.
Penelope ging zwischen Maschinen und fremden Männern den gleichen Weg in 
einer anderen Richtung. Sie hatte an das Leben geglaubt und das Leben geliebt, 
ehe der Krieg ihren Glauben zerbrach. Aus der Angst vor der täglichen Drohung 
wuchs die Angst vor dem Ende ohne Erfüllung. Andromache weint um den ver-
lorenen Hektor. Penelope hat den Odysseus vergessen. Sein Bild ist unter dem 
Schutt zusammenstürzender Häuser begraben. Nach dem letzten »Ich bin gesund 
und es geht mir gut!« war er lange vermißt. Er trug die Mühsal seines geretteten 
Lebens von Lager zu Lager. »Wo ein Mann irrt nach der Heimat in Zukunft, dort 
ist er, Odysseus, und wo man ihm Schutz gibt und Liebe auf seiner Flucht ohne 
Ende, dort bist du, Kalypso. Nur seine Heimat erkennt er nicht wieder, selbst 
wenn er zurückkehrt in sie. Denn man muß erst die Heimat für ewig verlieren, 
damit man erkennt, wo sie war.« Ein Jacobowsky formte die Worte des ewigen 
Schicksals. Er griff damit Tausenden seiner Brüder ins Herz, von denen jeder 
Odysseus heißt.
Viele kamen zurück und fanden die Heimat nicht wieder. Sie gingen wie im Traum 
durch die fremd gewordenen Gassen der Kindheit, an toten Häusern vorüber 
und suchten unter den Trümmern ihre verlorene Welt. Die Frau, die sie liebten, 
war nicht mehr Penelope. Sie hatte, wie der Mann am anderen Ufer, ihr eigenes 
Leben gelebt und anderen Zeichen gehorcht. Nun stehen sie einander wie zum 
erstenmal gegenüber: Zwei Soldaten der Front. Sie haben beide im Grunde das 
gleiche gelitten. Der Platz, an dem früher die Zärtlichkeit wohnte, ist leer. »Freust 
du dich nicht, daß ich wieder da bin?« fragt der müde Odysseus. »Ich habe dich 
nicht mehr erwartet.« »Liebst du mich noch?« »Ich weiß es nicht …« So zerbricht 
nach Jahren der Trennung eine sorgsam gehütete Illusion. Die Freier haben gesiegt 
und Odysseus verliert sein kaum erst wieder gefundenes Ithaka, wo Hader ist 
und Elend, wie überall.
Zum Abschiednehmen gehört ein starker Entschluß. Er wird durch den Druck von 
außen erleichtert. Im Augenblick des langersehnten Wiedersehens entscheidet sich 
oft für alle Zeiten die Zukunft. Nach vielen einsamen Jahren tritt eine fremde Frau 
uns entgegen. Sie trägt noch immer die Züge der Geliebten von einst und hat ihre 

Tilg print.indd   70 15.11.19   12:39

https://doi.org/10.5771/9783968219424-57 - am 13.01.2026, 02:57:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219424-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


71Odysseus im Ural

Art, sich zu geben. Wenn sie lacht, lacht sie wie damals, beim ersten Rendezvous, 
und wenn sie spricht, läuten die kleinen Glocken dazwischen. Es kommt aber 
kaum darauf an. In tausend verträumten Stunden hat sich der Mann ein Bild von 
der Frau und die Frau ein Bild ihres Mannes gemacht. Es formte sich aus der 
Erinnerung an das frühere Leben und aus den Wunschträumen der heimweh-
kranken Phantasie. Das Bild war in allen Fällen verzerrt. Es nahm auf sehr viele 
mögliche, auf manche wahrscheinliche, aber kaum auf die wirklichen Umstände 
Rücksicht. Im Augenblick des Wiedersehens gewann das bisher Unterdrückte, das 
taktvoll Verschwiegene Gestalt. Aus der vertrauten Form sprach den Heimkehrer 
ein fremder Mensch an. Er fand nach den blutigen Jahren ohne Gemeinschaft den 
Kontakt mit dem verlorenen Freund glücklicher Tage nicht wieder.
Kalypso war eine Frau irgendwo in der Tundra, ein Mädel am Zaun eines Camps, 
eine Schwester am Rangierbahnhof, die den Schöpfer mit heißer Suppe verteilte, 
»wo sie ihm Schutz gab und Liebe auf seiner Flucht ohne Ende«. Sie war der gute 
Kamerad, der seine letzte Zigarette in zwei gleiche Teile riß und lachend vom 
Leben erzählte, wenn mit den Fleckfieberläusen der Tod durch die Baracken 
kroch. Manchmal war sie auch nur ein Hund, der die zerschundene Hand des 
Einsamen leckte. Solange die Griechen vor Troja lagen, hatte Penelope keinen 
Anteil an ihrem Odysseus. Er ging ohne Mit-Leid von ihr durch das abenteuer-
liche Erlebnis. Der Mord an den Freiern ist eine poetisch-heroische Lösung. Wir 
leben in einer anderen Zeit.
Der Scheidungsrekord in unseren Tagen ist eine Folge des Krieges, der vielen den 
Blick in die Zukunft verstellte. Sie rafften zusammen, was ihnen die Gegenwart 
gab, ohne mehr an die Möglichkeit eines besseren Morgen zu glauben. Wenn 
der Kahn vorübergleitet, sind die blumigen Ufer für immer verloren. Die Zeit ist 
um. Wir treiben mit ihr.
Hektor ist tot. Andromache weint. Penelope wartet. Und Odysseus, Kamerad?! 
Odysseus …?35

Vor der Folie der Odyssee setzt sich Kalmar feinfühlig mit der Problematik 
des Heimkehrens nach langer Abwesenheit auseinander. Er thematisiert die 
Fremdheit des ehemals Vertrauten und die Schwierigkeit, die unterbrochene 
Beziehung zur geliebten Frau wieder fortzusetzen. Die Wiedererkennungs-
szene endet in Aporie, das »Happy End« der Odyssee wird negiert. Kalmar 
nimmt aber auch die Kriegserfahrungen der Frauen ernst und stilisiert seine 
Penelope in homerischer Tradition (s.o.) als ebenbürtige Partnerin für seinen 
Odysseus. Das Gegenbild dazu ist Kalypso, Chiffre für jede Art von nieder-
schwelliger Liebes- oder Freundschaftsbezeugung im Draußen.
Kalmars Text changiert eigenwillig zwischen direkter Identifikation der 
Kriegsheimkehrer mit Odysseus (»täglich kehrt ein Odysseus zurück«) und 
einer halbherzigen Abwehr ebendieser Gleichsetzung (»Der Mann […] war 

35	 Kalmar 1946. Der Essay ist hier in voller Länge wiedergegeben.

Tilg print.indd   71 15.11.19   12:39

https://doi.org/10.5771/9783968219424-57 - am 13.01.2026, 02:57:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219424-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


72 Martin M. Bauer

kein Held wie Odysseus«). Odysseus wird dem Publikum damit zwar als 
mythisches Ideal eines Heimkehrers vor Augen gestellt, gleichzeitig wird 
aber der Druck, diesem Ideal zu entsprechen, niedrig gehalten: Das 20. 
Jahrhundert ist nicht mehr das Heroenzeitalter und die zeitgenössischen 
Männer sind keine homerischen Helden. Ihre Probleme können nicht auf 
epische Art gelöst werden, vielmehr wird es moderne Ansätze brauchen. 
Die Verantwortung im Krieg wird bewusst kleingeredet, da ja alle nur »ein 
kleines Rad in der großen Maschine« gewesen seien. Dennoch erfüllt der 
Mythos auch in diesem Text eine therapeutische Funktion: Der Verweis 
auf die zahlreichen Schwierigkeiten, die sich Odysseus bei seiner Heim-
kehr stellen, nicht zuletzt auf die heikle Wiedererkennung mit Penelope, 
demonstriert Kriegsheimkehrern, die mit ähnlichen Problemen kämpfen, 
dass sie nicht allein sind. Das mythische Modell hebt die jeweils persönlichen 
Erfahrungen auf eine überindividuelle Ebene und kann womöglich helfen, 
damit umzugehen.
Schließlich mag es auch aufgrund der politischen Situation im Österreich 
der Nachkriegszeit ratsam erschienen sein, aktuelle Themen in eine un-
verfängliche Antike rückzuprojizieren. Schon die Zwischenkriegszeit und 
der Austrofaschismus hatten zu einer Spaltung der österreichischen Gesell-
schaft in politische Lager geführt, die im Nationalsozialismus um weitere 
Bruchlinien vermehrt wurde. In der Nachkriegszeit musste Österreich erst 
wieder zusammenwachsen und nationale Identitäten und Erinnerungsorte 
neu konstituieren, die von allen Lagern mitgetragen werden konnten. Chris-
toph Kühberger hat gezeigt, wie bei der Entstehung der österreichischen 
Bundeshymne politisch und weltanschaulich neutrale Textfassungen den 
Vorzug erhalten haben. Das Ergebnis ist ein betont unverfänglicher Text, 
der kein politisches Lager vor den Kopf stößt und emotional aufgeladene 
Motive und Themen meidet.36

Ähnlich kann vielleicht auch Rudolf Kalmar konkreten Schilderungen und 
Wertungen ausweichen, indem er – statt etwa über seine eigenen Erlebnisse 
im KZ – über Odysseus schreibt. Als Schuldige klagt er nur allgemein den 
Krieg und die »entgötterte Zeit« an und vermeidet die Erwähnung des Nati-
onalsozialismus oder einzelner verantwortlicher Personen. In seinem Essay 
können sich also alle Heimkehrer, unabhängig davon, auf welcher Seite sie 
zuvor standen und was sie persönlich erlebt haben, wiederfinden. Der fa-
cettenreiche, ambivalente und rezeptionsoffene flawed hero und »Vieldulder« 

36	 Kühberger 2005, bes. 11–16.

Tilg print.indd   72 15.11.19   12:39

https://doi.org/10.5771/9783968219424-57 - am 13.01.2026, 02:57:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219424-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


73Odysseus im Ural

eignet sich als gemeinsame Identifikationsfigur für jedermann. So lässt sich in 
Kalmars Odysseus-Darstellung über den Heimkehrdiskurs hinaus vielleicht 
auch eine Spur von jenem Bemühen um Einheit, Identität und Normalität 
finden, das für die Nachkriegszeit in Österreich bestimmend war und die 
kritische Aufarbeitung von Austrofaschismus und Nationalsozialismus lange 
Zeit gehemmt hat.

Bibliographie

C. Adam, Der Traum vom Jahre Null: Autoren, Bestseller, Leser: Die Neuord-
nung der Bücherwelt in Ost und West nach 1945, Berlin 2016.

W. Barner (Hg.), Geschichte der deutschen Literatur von 1945 bis zur Gegen-
wart, München 1994.

M. M. Bauer, Penelope in Lissabon: Odyssee-Rezeption bei Carlos Tê, Gymna-
sium 123 (2016), 233–246.

M. M. Bauer, Der Dichter und sein Sänger: Orpheus und Apollonios im Paian 
der Argonautika (Apollonios Rhodios 2,669–729), Antike und Abendland 
63 (2017), 58–77.

M. Baumbach, »Wanderer, kommst du nach Sparta …«: Zur Rezeption eines 
Simonides-Epigramms, Poetica 32 (2000), 1–22.

F. Biess, Vom Opfer zum Überlebenden des Totalitarismus: Westdeutsche 
Reaktionen auf die Rückkehr der Kriegsgefangenen aus der Sowjetunion, 
1945–1955, in: G. Bischof/R. Overmans (Hg.), Kriegsgefangenschaft im 
Zweiten Weltkrieg: Eine vergleichende Perspektive, Ternitz-Pottschach 1999, 
365–389.

J. L. Bogg, Geraubt: Zehn Jahre und ein Monat, Wien 1994.
J. L. Bogg, Gereimtes/ungereimtes Leben, [Scheifling 1997].
E. Eßlinger, Heimkehr eines Kriegsveteranen. Einleitende Überlegungen zu 

Homers Odyssee, Deutsche Vierteljahrsschrift für Literaturwissenschaft und 
Geistesgeschichte 92 (2018), 127–161.

H. P. Foley, »Reverse similes« and Sex Roles in the Odyssey, Arethusa 11 (1978), 
7–26.

F. Graus, Troja und trojanische Herkunftssage im Mittelalter, in: W. Erzgräber 
(Hg.), Kontinuität und Transformation der Antike im Mittelalter, Sigmarin-
gen 1989, 25–43.

J. Gruber, Literatur und Heraldik: Textetymologische Bemerkungen zu André 
Gide’s [!] »charte de la mise en abyme«, in: A. Arens (Hg.), Text-Etymologie: 
Untersuchungen zu Textkörper und Textinhalt, Stuttgart 1987, 220–230.

D. Hoffmann, Arbeitsbuch Deutschsprachige Prosa seit 1945, Bd. 1: Von der 
Trümmerliteratur zur Dokumentarliteratur, Tübingen 2006.

U. Hölscher, Die Odyssee: Epos zwischen Märchen und Roman, München 1988.

Tilg print.indd   73 15.11.19   12:39

https://doi.org/10.5771/9783968219424-57 - am 13.01.2026, 02:57:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219424-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


74 Martin M. Bauer

E. Hornung, »Penelope« und »Odysseus«: Zur Paarstruktur von Heimkehrer 
und wartender Frau in der Nachkriegszeit, in: U. Brunnbauer (Hg.), Eiszeit 
der Erinnerung: Vom Vergessen der eigenen Schuld, Wien 1999, 65–83.

E. Hornung, Warten und Heimkehren: Eine Ehe während und nach dem zwei-
ten Weltkrieg, Wien 2005.

R. Kalmar, Penelope, in: Neues Österreich, 1.9.1946, 3.
S. Karner, Im Archipel GUVPI: Kriegsgefangenschaft und Internierung in der 

Sowjetunion 1941–1956, Wien 1995.
H. Knoll, Späte Heimkehr: Als Kriegsverbrecher verurteilte österreichische 

Kriegsgefangene in der Sowjetunion 1944 bis 1953, in: G. Bischof/S. Karner/ 
B. Stelzl-Marx (Hg.), Kriegsgefangen im Zweiten Weltkrieg: Gefangennahme 
– Lagerleben – Rückkehr, Wien 2005, 167–183.

P. Kruschwitz, Fluctuat nec mergitur: Überlegungen zu Horaz’ Ode 1,14, Hyper-
boreus 13 (2007), 151–174.

C. Kühberger, Die österreichische Bundeshymne: Ein goldener Erinnerungsort 
der Zweiten Republik: Zur Teilkonstruktion der österreichischen Identität 
nach 1945, Oberösterreichische Heimatblätter 59/1–2 (2005), 3–17.

S. Maurer, »Es bleibt in der Regel nicht mehr als ein Stoss bedrucktes Papier 
zurück«: Rudolf Kalmar (1900–1974), in: S. Maurer/M. Wedl (Hg.), Rudolf 
Kalmar: Zeit ohne Gnade, Wien 2009, 229–245.

S. Murnaghan, Disguise and Recognition in the Odyssey, Princeton 1987.
F. Reichert, Wanderer kommst du nach Troia: Mittelalterliche Reisende auf 

den Spuren Homers, in: E. Olshausen/H. Sonnabend (Hg.), »Troianer sind 
wir gewesen« – Migrationen in der antiken Welt, Stuttgart 2006, 257–275.

J. H. Reid, Heinrich Böll: Wander, kommst du nach Spa …, in: W. Bellmann 
(Hg.), Klassische deutsche Kurzgeschichten, Stuttgart 2004, 96–106.

W. Schadewaldt, Die Heimkehr des Odysseus, in: P. Suhrkamp (Hg.), Taschen-
buch für junge Menschen, Berlin 1946, 177–224.

R. Schnell, Deutsche Literatur nach 1945, in: W. Beutin u.a., Deutsche Literatur-
geschichte: Von den Anfängen bis zur Gegenwart, Stuttgart 82013, 483–514.

J. Shay, Odysseus in America: Combat Trauma and the Trials of Homecoming, 
New York 2002.

P. Von der Mühll, Odyssee, in: Paulys Real-Encyclopädie der classischen Alter-
tumswissenschaft, Supplementbd. 7 (1940), 696–768.

M. Wedl, Rudolf Kalmars »Zeit ohne Gnade«: Berichte »von der anderen Seite 
des Zaunes«, in: S. Maurer/M. Wedl (Hg.), Rudolf Kalmar: Zeit ohne Gnade, 
Wien 2009, 247–262.

U. Widmer, So kahl war der Kahlschlag nicht, in: R. Lettau (Hg.), Die Gruppe 
47: Bericht, Kritik, Polemik, Berlin 1967, 328–335 [ursprünglich erschienen 
in Die Zeit vom 26.11.1965].

U. v. Wilamowitz-Moellendorff, Die Heimkehr des Odysseus: Neue Homerische 
Untersuchungen, Berlin 1927.

Tilg print.indd   74 15.11.19   12:39

https://doi.org/10.5771/9783968219424-57 - am 13.01.2026, 02:57:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219424-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

