
DI. Sein - Nichtsein - Werden. Zur Privationstheorie 
bei Albertus Magnus

Rolf Schönberger

1. Zur Bedeutung des Problems

Zu den intrikatesten Problemen des Denkens gehört das Werden.1 
Da das Denken auf Identifikation angewiesen ist, das Sich-in-Ver- 
änderung-Befindliche aber dem ersten Anschein nach keine durch­
gängige Identität aufweist, ist es gar nicht femliegend, daß die 
Realität des Werdens ganz bestritten wird. Niemand hat dies so 
radikal und eindrucksvoll getan wie Parmenides. Gegenüber dem 
Kriterium der Nichtdenkbarkeit reicht es selbstverständlich nicht 
aus, auf die Wahrnehmung des Werdens zu verweisen. Denn diese 
Wahrnehmung hatte Parmenides ja auch. Es kann aber auch nicht 
um eine einfache „Aufwertung“ der Wahrnehmung im Sinne einer 
gewichtigeren Anerkennung ihres Status als einer Berufungsin­
stanz gehen. Denn dies würde den philosophischen Diskurs zu 
einer Frage von Mentalitäten oder ganz zufälligen geschichtlichen 
Verschiebungen machen. Abgesehen davon, daß man dann nicht 
mehr begründen könnte, warum es sich lohnte zu philosophieren, 
könnte man damit die Kraft der jeweils vorgebrachten Argumente 
nicht einschätzen. Sie würden nur auf die plane Ebene jeweiliger 
Einstellungen bezogen und dann als deren Ausdruck deklariert. 
Das Werden von philosophischen und anderen Überzeugungen 
würde damit zum Paradigma für ein Problem gemacht, das sehr 
viel allgemeiner als es selbst ist: das Problem des Werdens über­
haupt. 1

1M. Heidegger Vom Wesen und Begriff der <t>üo i GAIX, S. 283: „Was ist 
Bewegtheit, nämlich als das Sein, d.h. die Anwesung des Bewegten? Aristo­
teles gibt die Antwort in Phys. 0 1-3. Es wäre vermessen, die aristotelische 
Auslegung der Bewegtheit, das Schwierigste, was in der Geschichte der abend­
ländischen Metaphysik gedacht werden mußte, in wenigen Sätzen vor den 
Wesensblick zu bringen.“

59

https://doi.org/10.5771/9783495993705-59 - am 25.01.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die klassische griechische Philosophie hat im wesentlichen zwei 
Argumente vorgebracht, die von den beiden großen griechische 
Philosophen stammen. Platon hat eingewandt, daß mit der Leug­
nung jeglicher Veränderung sich die These selbst aufliebt. Denn 
das Denken beruht doch nicht nur auf Leistungen der Identifika­
tion, sondern ist eben auch ein Prozess.2 Das Denken könnte sich 
also selbst nicht mehr verstehen, wenn es sich nicht mehr in den 
Zusammenhang des Werdens bringen dürfte. Aber vielleicht ist es 
ja so? Dies mag ja sein, aber dann hat diese These nur noch die 
Form eines Verdachtes, nicht mehr aber die Form einer These. Sie 
schließt sich damit aus dem Austausch von Argumenten aus.

Aristoteles findet die Parmenideische These selbst unklar, weil 
auf einer Äquivokation beruhend. Das „ist“ hat nicht nur einen 
Sinn, schon gar nicht den, den Parmenides als den einzigen un­
terstellt. Damit ist jedoch in den Augen des Aristoteles das philoso­
phische Problem noch nicht vollständig gelöst. Er macht es aber 
nicht zu einer Frage der bloßen Beweislastverteilung. Er könnte ja 
sagen, wenn die logischen Einwände des Parmenides ausgeräumt 
sind, dann gibt es keinen Grund mehr, das Zeugnis der Wahrneh­
mung nicht wieder in sein Recht einzusetzen. Dies aber tut Aristo­
teles nicht. Er rekurriert darauf, die Semantik des Wortes Nicht­
sein zu klären. Auch dies hat vor ihm schon Platon getan. Platon 
hat im Sophistes das Phänomen der Sophistik mit dem Eleatismus 
in Zusammenhang gebracht. Wenn nämlich der parmenideische 
Satz gilt: „Nichtseiendes ist nicht“, dann kann es nicht mehr mög­
lich sein, den Begriff des Bildes zu klären. Denn zum Bild gehört 
wesentlich das Moment der Negativität. Das Bild ist nicht nur das, 
was es gegenständlich ist, sondern auch das, was es nicht ist, wor­
auf es aber verweist. Daher war für Platon die Unterscheidung von 
Nichtsein im Sinne der Nichtexistenz von dem des Andersseins ein 
erster Schritt, das eleatische Dogma aufzubrechen.

Aristoteles hat einen zweiten Schritt getan. Er versuchte, die 
Vielfältigkeit der Bedeutungen von „sein“ weiter aufzuklären. 
Nichtsein hat auch den Sinn des bloßen Möglichseins. Es ist zwar 
auch nicht, insofern es noch nichts Bestimmtes ist. Aber es ist 
gleichwohl nicht in dem Sinne nichts, daß es gar nicht existierte. 
Aristoteles hat es sich bekanntlich zu seinen großen Leistungen 
gerechnet, daß er in vielen Dingen über das vorsokratische Niveau 

2 Soph. 248a-249d.

60

https://doi.org/10.5771/9783495993705-59 - am 25.01.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Diskussion hinausgekommen ist. Er behält allerdings sehr wohl 
bei, daß das Werden eine logische Verfassung hat. Auch dies wie­
derum hat schon Platon behauptet - dies sogar in mehrfachen 
Sinne: Zum einen hat Platon bereits verschiedene Sinne des Wer­
dens bzw. der Bewegung unterschieden? Sie kann also nicht den 
Sinn des reinen Chaos und der Nicht-Transparenz haben. Er sagt 
daher mit Recht, daß der Herakliteismus in der Sprache der Men­
schen gar nicht ausdrückbar ist.3 4 Seine Theorie greift noch viel zu 
kurz, wenn sie glaubt, nicht eine neue Sprache kreiieren zu müs­
sen. Zum anderen aber ist auch die Beanspruchung der Teleologie 
eine Logisierung der Bewegung. Durch den Bezug auf einen 
Zweck wird nämlich die Bewegung verständlich, und zwar unab­
hängig davon - jedenfalls für die einzelne Bewegung -, ob das Ziel 
tatsächlich erreicht wird.

Aristoteles setzt diese Linie fort. Er fuhrt aber über diese beiden 
Logisierungsversuche noch eine weitere vor. Dies fuhrt zu dem be­
rühmten Lehrstück, daß das Werden sich immer zwischen Gegen­
sätzen abspielt

All dies sei zunächst nur als eine kurze Rekapitulation gedacht. 
Diese Rechtfertigung des Werdens büßt seine Universalität wieder 
ein, wenn es darum geht, die Schöpfung zu verstehen. Schöpfung 
scheint kein Werden zu sein. Denn wenn Aristoteles Recht hat, daß 
etwas immer aus etwas wird, dann läßt sich dieses Axiom dann 
nicht mehr anwenden, wenn das Woraus selbst geschaffen ist. Nun 
könnte man sagen, dies sei eben nur eine Beschränkung der Uni­
versalität der aristotelischen Prinzipien. Vor die Klammer der ari­
stotelischen Werdeprinzipien wird der Begriff der Schöpfung ge­
setzt, der Inhalt der Klammer zwar seiner Form nach relativiert, 
inhaltlich aber doch gänzlich in Takt gelassen. Diese Frage, inwie­
weit der Schöpfungsbegriff die aristotelische Naturphilosophie ver­
ändert, wird aus unterschiedlichen Perspektiven betrachtet: Für die 
Vertreter der klassischen neuzeitlichen Physik ist der Unterschied 
zwischen Aristoteles und der Scholastik immer nur ein verschwin­
dender gewesen. Für die am historischen Aristoteles Interessierten 
liegt im Gegenteil immer der Verdacht nahe, daß man diesen nur 
zurechtgemacht, mehr oder weniger stark verdorben hat aus ganz 
naheliegenden Gründen. Diese Diskussionen können wir hier auf 

3 Theait. 181 c ff.
4Theait. 180 b.

61

https://doi.org/10.5771/9783495993705-59 - am 25.01.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich beruhen lassen. Stellen wird man diese Frage Heber an einen, 
der sich wie wenige andere für die Rezeption - und zwar für die 
adäquate Rezeption - des AristoteHsmus stark gemacht hat: an 
Albertus Magnus.

2. Die Privation als Bedingung des Werdens

Für den Ursprung der Welt nimmt Albertus Magnus nur ein ein­
ziges Prinzip an. Natüriich kennt er die alte und in seiner Zeit auch 
erneuerte Lehre von dem doppelten Ursprung der Welt. Diese 
gründet nach dem Manichäismus in einem moralischen, aber hypo- 
stasierten Antagonismus. Albert glaubt, dies im wissenschaftlichen 
Sinne nicht weiter ernst nehmen zu müssen: haeresis Manichaei 
numquam habuit in scientia defensorem, quia numquam habuit 
rationabilem positionem, quae etiam satis parum litterato pro- 
babilis possit videri.^ Einen doppelten Ursprung kann das Uni­
versum nicht haben, weil die dafür überhaupt in Frage kommenden 
Prinzipien keine Mannigfaltigkeit zulassen.

Mit der neuplatonisch-augustinischen Tradition ist auch Albert 
der Überzeugung, daß das Malum eine Privation ist und daher 
weder selbständig existieren noch für sich gedacht werden kann.5 6 
Aber die Privation spielt nicht allein in der neuplatonischen Theo­
rie des Malum, sondern auch in der aristotelischen Theorie des 
Werdens eine unverzichtbare Rolle. Wenn in letzterem Zusam­
menhang die Privation als Prinzip angenommen werden muß, so ist 
dies ja „nur“ durch Erfordernisse erzwungen. Dies setzt aber vor­
aus, daß die Privation überhaupt Prinzipiencharakter annehmen 
kann. Albertus Magnus bespricht interessanterweise gerade dieses 
Problem mit großer AusführHchkeit.7
a) Was nicht ist, kann auch kein Prinzip sein. Dies aber scheint für 
die Privation zu gelten.
b) Von welcher Art ist denn überhaupt der Prinzipiencharakter 
Privation? Denn über die Unterscheidung von Ding und Prinzip 

5II Sent d. 1 a. 2 (ed. Borgnet XXVH, lOa-b).
6 Vgl. vom Vf.: Die Existenz des Nichtigen. Zur Geschichte der Privationstheo- 
rie. In: Die Wirklichkeit des Bösen. Ed. F. Hermanni u. P. Koslowski. Mün­
chen 1998, S. 1547.
7 Phys. 1,3,3 (ed. Col. IV/1,40-44).

62

https://doi.org/10.5771/9783495993705-59 - am 25.01.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hinaus läßt sich angesichts der Universalität der Begriffe Substanz 
und Akzidens auch eine Unterscheidung von wesentlichen und ak­
zidentellen Prinzipien machen. Aber ist denn eine Instanz, die nur 
akzidenteller Weise Prinzip ist, überhaupt im regulären Sinne ein 
Prinzip? Man kann dies in Frage stellen, nicht aber, daß die Priva- 
tion ein akzidentelles Prinzip darstellt. Dies aus dem einfachen 
Grunde, weil nämlich die Materie durch sie der Bewegung unter­
hegt.
c) Ein letzter Einwand fordert, daß ein Prinzip auch eine Zahl, 
wohl gemeint eine Ordnungszahl unter den Prinzipien aufweist. Bei 
der Privation ist dies aber nicht der Fall. Daher kann man den 
Vorwurf des Aristoteles an andere Denker auch leichtfertig finden, 
daß in ihren Prinzipientheorien die Privation nicht berücksichtigen.

Es bleibt aber auf der anderen Seite, daß sich das elementare 
Phänomen der Veränderung, d.h. der Bewegung im weitesten Sinne 
nicht denken läßt, wenn nicht zwei Bedingungen als erfüllt angese­
hen werden können. Alles was wird, wird aus etwas. Dies ist aber 
nur dann keine Aussage, welche den eleatischen Einwand nicht 
unterläuft, wenn das Woraus und das Wohin des der Veränderung 
nicht identisch sind. Es muß also ein Gegensatzverhältnis gedacht 
werden. Das Woraus ist schon so wie das Wohin der Veränderung, 
aber eben nicht auf dieselbe Weise. Gerade die Gegensatzverhält­
nisse lassen eine reguläre Veränderung zu, wohingegen alles an­
dere auch in einer zufälligen Beziehung stehen kann.

Albertus Magnus kann hier nicht nur auf Aristoteles zurückgrei­
fen. Schon dieser hatte ja gesagt, daß auch das Wort apxi] vielfäl­
tig ausgesagt wird. Es braucht hier nicht betont zu werden, daß 
schon in diesem Bück auf die Mehrdeutigkeit der philosophischen 
Grundbegriffe eine Emanzipationsbewegung aus dem Eleatismus 
vorliegt. Aber die pure Mannigfaltigkeit der Bedeutungen kann ja 
bei dieser Frage gar nicht mehr genügen. Dies wäre nur dann der 
Fall, wenn die Frage, ob denn mm die Privation Prinzipiencharak­
ter haben kann, als eine feilsch gestellte Frage zurückgewiesen 
würde. Es könnte demgegenüber nur dann nur noch die Frage sein, 
in welchem Sinne denn die Privation Prinzip sein könne. Doch wie 
sollte man eine solche Frage denn beantworten? Wenn es unter­
schiedliche Sinne des Begriffes Prinzip gibt, dann muß es zumin­
dest Gruppen geben. Denn wenn jedes Prinzip nur in einem beson­
deren Sinne Prinzip heißen könnte, dann wäre damit eine einheitli­
che Prinzipienlehre aufgehoben. Dies aber ist deswegen unsinnig, 

63

https://doi.org/10.5771/9783495993705-59 - am 25.01.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


weil die Prinzipien ja nicht einfach eine bestimmte Menge oberster 
Annahmen oder dergleichen ausmachen, sondern so gedacht 
werden müssen, daß sie aufeinander abgestimmt sind, sich 
entsprechen bzw. komplettieren. Diese Einheitsstruktur wäre mit 
einer schieren Äquivokation des Prinzipienbegriffs nicht zu leisten.

Allerdings ließe sich einwenden, daß auch in der Lehre von den 
sog. vier Ursachen der Begriff Ursache ja ebenfalls in mehrere 
Sinnrichtungen aufgeteilt wird, die einerseits zueinander komple­
mentär, aber eben doch vielfältig sind. Diese Analogie trifft aber 
nicht zu. Denn diese sog. vier Ursachen nennen ja selbst die ver­
schiedenen Weisen des Ursacheseins. Gewiß gibt es dort noch eine 
Vorordnung - dies gilt insbesondere für causa finalis -, aber dies 
macht keinen grundsätzlich unterschiedlichen Sinn im Ursachebe­
griff selbst aus.

Einen ähnlichen Weg geht mm interessanterweise auch Albertus 
Magnus. Er beruft sich hierfür auf Avicenna. Auch dieser hatte 
gelehrt, daß der analoge Sinn der Grundbegriffe der Philosophie 
auch auf den Begriff des Prinzips sich anwenden lasse. Auch diese 
Begriffe werden zumindest per prius und per posterius ausgesagt. 
Schon der Begriff der Privation selbst ist ja in sich differenziert:
- Privation meint zum einen das, was in der Objektivität nichts 
setzt; die Beraubung der Blindheit meint eben die Aufhebung des 
Gesichtssinnes;
- Privation meint aber auch eine bloß relative Aufhebung. Dies 
aber nicht bloß im partiellen Sinne - etwa, um im Beispiel zu blei­
ben, eine massive Beeinträchtigung der Sehstärke. Die Privation 
kann nicht nur einen „Rest“ der Bestimmung übrig lassen, sondern 
auch ein bestimmtes Verhältnis zu dieser Bestimmung: eine apti- 
tudo in subiecto. Diese Fähigkeit bestimmt als dasjenige, wodurch 
seine Materietheorie Berühmtheit erlangt hat: quae est incohatio 
formae in ipso, in qua incohatione forma est in potentia formali?

Albert hält hier fest, daß privatio in beiderlei Sinn in gewisser 
Hinsicht (secundum quid) den Charakter eines Prinzips ist. Diese 
Bestimmung muß aber noch weiter präzisiert werden. Im ersten 
Sinn, wenn also Privation nur und nichts anderes als die Abwesen­
heit, genauer das Fehlen der Form (carentia formae) meint, dann 
hat es zwar den Sinn eines Prinzips, aber nur in einem einzigen 
Sinne. Diese Bestimmung kann auf keine andere zurückgefuhrt

8 Phys. 1,3,10 (ed. Col. IV/1,56,43-44). 

64

https://doi.org/10.5771/9783495993705-59 - am 25.01.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


werden, wohl aber ist anderes dadurch bestimmt. In dem Woraus 
(ex) kann dies noch festgemacht werden, da es die Beziehung auf 
das meint, was vorher der Bestimmung ermangelte. Dies muß als 
Bedingung der Bewegung verstanden werden, denn Bewegung 
meint die Realisierung von etwas - also darf das Realisierte nur im 
Modus der Abwesenheit - also der Privation - vor da sein. Et hoc 
modo privatio dicitur esse principium, a quo est motus et cuius 
essentia non salvatur in ipso motu vel mobili (56, 56-58).

Der zweite Sinn der Privation läßt es nach Albert ebenfalls zu, 
den Charakter eines Prinzips ihm zuzuschreiben. Denn die Eignung 
zur Form(ung) macht gerade die Materie aus, wenn es auch dem 
Sein nach von dieser verschieden ist. Es muß hier eine fortlaufende 
Vervollkommnung gedacht werden und zugleich ein schon eine Art 
von Form. Wenn man also die Privation als unterschieden von der 
Materie annimmt, dann kommt ihr als solcher kein Status des Prin­
zips zu. Aber in der Einheit damit muß auch die Privation ebenso 
wie Materie und Form zu den Prinzipien gerechnet werden. Denn 
diese sind es, die im Prozeß des Werdens bleiben. Es ergibt sich 
aber darüber hinaus ohnehin eine Hierarchie der Prinzipien. Im 
ersten und höchste Sinne ist die Form Prinzip; denn erstens ist die 
Form der Grund, warum die Materie von der Wirkursache verän­
dert wird und zweitens strebt die Materie nach der Form. Die der 
Materie eigentümliche Dynamik kann nur mit Bezug auf die Form 
verstanden werden. Da also in diesem doppelten Sinn die Form in 
den Begriff der Materie eingeht, hat die Form einen höheren Sta­
tus. Unnötig zu sagen, daß dies der Sache, nicht aber der Zeit nach 
gilt; selbstverständlich realisiert sich die Form erst am Ende einer 
Veränderungsprozesses. Von allen drei Prinzipien ist hingegen die 
Privation zwar ebenfalls ein Prinzip, jedoch nur im letztrangigen 
Sinn.

Was aber sagt Albert zu den oben angeführten Einwänden? Zum 
ersten Einwand, der die Negativität der Privation zum Ausschluß­
kriterium für den Prinzipiencharakter gemacht hat, sagt Albert - 
der Text ist jedoch an dieser Stelle nicht ohne weiteres verständlich 
-, daß sie keine Privation ist, insofern sie die Negation des Habitus 
ist (aber dies ist doch ihre Definition!), aber gleichwohl nicht zu­
rückführbar ist auf das reine Nichts. Eben dies unterscheidet doch 
die Privation von der Negation, daß erste die Wirklichkeit nicht 
einfach aufliebt, sondern gerade etwas läßt - nämlich das Subjekt 
der Negation und dessen Neigung zur Form.

65

https://doi.org/10.5771/9783495993705-59 - am 25.01.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Einwand, daß ein bloß im akzidentellen Sinne sich auf ein 
sein Prinzipiiertes beziehendes Prinzip im strengen Sinn gar nicht 
Prinzip heißen könne, veranlaßt Albert, diese Beziehungsmoda­
litäten noch gründlicher zu unterscheiden. Der Ausdruck per se ist 
nämlich doppeldeutig: Er meint zum einen das Wesentliche im Un­
terschied zum Zufälligen; es meint aber möglicherweise auch das 
Selbständige im Unterschied zu dem, was durch anderes ist. Im 
ersten Sinne nun ist die Privatio tatsächlich kein Prinzip, die Pri- 
vatio gerade nicht erhalten bleibt in dem, was entsteht; sie kann 
also, so die implizite Prämisse, sich nicht zum Entstanden immer 
noch wesentlich verhalten. Als Bestimmung der Materie ist sie 
darin nur indirekt beteiligt, also in diesem Sinne nicht wesentlich.

Der andere Sinn aber erfüllt die Bedingung, unter der man den 
Begriff des Prinzips denken kann. Denn was immer entsteht, ent­
steht notwendig aus der Privation dessen, was es ist. Aber dies un­
terliegt als es selbst der Bewegung. Den dritten Einwand räumt 
Albert in gewisser Weise ein. Er fuhrt in zu einer Klärung, die den 
Sinn des Prinzipiencharakters der Privation noch genauer bestim­
men läßt. Privation bezieht sich auf die der Bewegung unterliegen­
den Materie. Diese Vermittlung schließt es aus, daß sie einfach ein 
Prinzip neben den beiden anderen sein könnte. Aber sie ist eben 
doch umgekehrt nicht etwas anderes als die Prinzipien Form und 
Materie, sondern ist vermittels der Materie und deren Prinzipstatus 
zur Zahl der Prinzipien gehörig.

3. Das Streben der Materie

Wenn nun aber der Begriff der Materie nicht bloß die Negation der 
Formbestimmtheit meint, dann muß dies in einer „positiven“ Rela­
tion der Materie zum Ausdruck gebracht werden können. Gibt es 
eine Möglichkeit, sich das Streben des Möghchen verständlich zu 
machen?9 An einer einzigen Stelle in der „Physik“ spricht Aristo­

9 Auch Leibniz kennt ein solches Aussein, wenn auch in verwandelter Form: 
dem Streben der Wesenheiten zur Existenz. Diese ist umso merkwürdiger, als 
man sagen könnte, daß Leibniz' Festhalten an einem eher aristotelischen als 
megarischen Möglichkeitsbegriff konterkariert wird dadurch, daß die wichtig­
ste Auszeichnung der Wirklichkeit bei Aristoteles, nämlich das Streben, nun 
auf die Möglichkeit übergeht.

66

https://doi.org/10.5771/9783495993705-59 - am 25.01.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


teles davon, daß die Materie nach der Form strebt.10 11 Damit ver­
schiebt man das Problem allerdings nur. Denn wenn auch Aristo­
teles das Streben nicht an bewußtes Sein bindet, sondern bereits im 
Wirklichsein selbst verankert, so ist dies in unserem Fall eine Mi­
nimalbedingung. Aber die Schwierigkeiten sind nicht so eindeutig 
verteilt: Denn ebenso wie man fragen kann: Wie kann ein Unwirk­
liches streben?, so kann auch fragen: Wonach sollte ein Wirkliches 
streben? Aristoteles bestreitet denn auch, daß ein so und so Be­
stimmtes nach dieser Bestimmung noch streben könnte.11 Freilich 
sagt er an anderer Stelle, daß ein Sobestimmtes nach der Erhaltung 
seiner selbst strebt; dieses Streben ist für Aristoteles aber auch nur 
unter der Bedingung sinnvoll, daß das Strebende eine von seinem 
eigenen Streben unterschiedene Identität hat. Das Streben hätte 
sonst keinen Inhalt - außer dem Streben selbst. Aber was sollte das 
heißen?

Das Streben der Materie bei Aristoteles ist daher nur verständ­
lich, wenn man es wie er selbst abhebt gegen eine andere Weise der 
Negativbestimmtheit. Ein Etwas, das zwar bestimmt ist, aber noch 
anderes werden kann, strebt nach dieser Bestimmung. Das heißt 
aber nichts anderes als: ein Etwas, insofern es Materie ist. Man 
kann also weder sagen, der rein logische Gegensatz strebe nach 
seiner positiven Bestimmung, noch daß die materia prima als sol­
che auf irgendeine Weise zu streben vermöchte. Was man sich 
gleichwohl beim Streben der Materie denken sollte, war ein 
schwieriges Problem, andererseits aber ein vielzitiertes Theorem.12 
Thomas etwa begegnet in seinem Kommentar zur Physik einem 
entsprechenden Einwand des Avicenna. Auch ein moderner Inter­
pret und Kommentator wie Hans Wagner, der zum einen eine selt­

10 Phys. I, 9; 192 a 22-23; in den Auctoritates Aristotelis (ed. J. Hamesse, 
Louvain 1974, 142) heißt dies: Materia appetit formam sicut femina virum et 
turpebonum.
11 Phys. 19; 192 a 20-21.
12 Albertus Magnus: De homine, q. 65 a. 2 (ed. Borgnet XXXV, 551b); Super 
Ethica m, 6 nr. 191 (ed. Col. XIV/1, 171,23-25); Duns Scotus, H Lect. d. 12 n.
17 (ed. Vat. XIX, 74); immer wieder auch bei Meister Eckhart; Pseudo-Buri­
dan (Guillaume de Vauddmont), Quaestiones super octo libros Politicorum 
Aristotelis, Paris 1513 (= ND Frankfurt 1969), I, 3 (fol. 4rb): appetitus quo 
quis appetit non differt ab appetente; probatur conclusio quia appetitus mate- 
riae quo appetit formam est ipsa materia, igitur etc.

67

https://doi.org/10.5771/9783495993705-59 - am 25.01.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sam anmutende Leugnung eines Strebens der Materie bei W. Wie­
land zurückweist,13 sagt doch zum anderen selbst nur, daß es sich 
hier um eine Mischung von rationalen Momenten und teleologi­
schen Metaphern handelt.14

Auch Albertus Magnus thematisiert dieses Problem. Er widmet 
ihm das vorletzte Kapitel in seinem Physik-Kommentar, welches 
Kapitel er ausdrücklich als eine digressio bezeichnet.15 Er benennt 
zunächst eine ganze Reihe von Gegengründe, die allesamt den 
Strebenscharakter der Materie in Zweifel ziehen sollen. Um es 
gleich vorweg zu sagen: Ein Argument, das man vielleicht am ehe­
sten erwarten würde, wird auffalligerweise nicht vorgebracht. 
Niemand in der langen Diskussionsgeschichte dieser Stelle hat 
offenbar eingewandt, daß die Materie ja nicht eigentlich selbst real 
sei und deshalb auch nicht streben könne. Gewiß muß im Streben 
eine Negation gedacht werden. Selbst wenn sich das Streben auf 
eine Eigenschaft oder eine Befindlichkeit bezieht, die das Strebende 
bereits aufweist, so muß doch mindestens seine Bedrohtheit durch 
die künftige Zeit mit gedacht werden. Dies hat erstmals Platon in 
seiner Lehre vom Eros herausgestellt.16 Aber selbst in der Gottes­
lehre, in der die Zeit aus systematischen Gründen keine Rolle 
spielen kann, muß der auf das göttliche Sein gerichtete Wille von 
seinem Strebenscharakter entkleidet sein.

Nun aber zu den Schwierigkeiten, die Albert selbst namhaft 
macht. Der Begriff des Strebens (appetitus vel desiderium) gehört 
doch, so der erste Einwand, dem Reich des Lebendigen an. Ver­

13 Aristoteles, Physikvorlesung. Übersetzt von H. Wagner. Darmstadt 41983, S. 
354.
14 A.a.O., S. 442. Auch Gadamer relativiert völlig die Bedeutung dieser Stelle, 
Gibt es die Materie? Eine Studie zur Begriffsbildung in Philosophie und Wis­
senschaft (1973). In: Gesammelte Werke VI. Tübingen 1986, S. 201-217; hier 
206: „Wer hier einen teleologischen Anthropomorphismus hineingeheimnißt, 
für den hat Aristoteles die ganze scharfsinnige Analyse von Met. 6 umsonst ge­
schrieben, in der es den ontologischen Begriff des öuväue i von der 'vulgären' 
und in der Bewegungslehre gewiß wichtigen öuväpis kivct iKf) (Potenz 
zum Bewegen oder Bewegtwerden) abhebt [...]. Es ist mir völlig rätselhaft, was 
für eine 'Kausalität' die Materie bei Aristoteles haben soll außer der, das je­
weils letzte Zugrundeliegende eaxärr) üXi) zu sein“.
15 Phys. 1,3,17 (ed. Col. IV/1,73-75).
16 Symp. 206a.

68

https://doi.org/10.5771/9783495993705-59 - am 25.01.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nunftfreie und vernünftige Lebewesen streben nach etwas. Nach­
dem aber die nichts Belebtes ist, scheint hier dieser Grundbegriff 
allen Lebens, nämlich auf etwas aus zu sein, ganz deplaziert.

Außerdem ist die Materie ja in sich von doppelter Art - jeden­
falls sofern ihr die Privation beigemischt ist. Denn diese - so muß 
man das Argument ergänzen - ist von zweifacher Art. Denn die 
Materie als reine Potenzialität kann ja von sich her kein Differen­
zierungsprinzip enthalten. Nun ist aber die der Materie zugeord­
nete Privation die Ursache des Schlechten. Als solche aber kann sie 
nicht zugleich Ursache für das Streben der Materie sein, denn - 
auch hier ist nochmals eine Ergänzung vonnöten - das Schlechte 
oder auch die Ursache des Schlechten kann nicht als Ziel eines 
Strebens fungieren. Dies muß in irgendeiner Weise - sei es von 
Natur oder durch Antizipation, sei es durch wahre oder irrige 
Überlegung - als gut erscheinen.

Ein zweiter Einwand bestreitet die Vollständigkeit des Gedan­
kens. Denn wenn die Materie nach der Form strebt, dann muß man 
nach dem Grund dieses Strebens fragen. Dieser Grund kann nur in 
der Unvollständigkeit des Seins der Materie liegen, welches ja in 
der bloßen Potenzialität liegt. Daher ist die Materie niemals für 
sich wirklich. Wenn aber tatsächlich dies das zureichende Argu­
ment für das Streben der Materie ist, dann muß ein solches Streben 
auch der Form zugeschrieben werden. Albert formuliert dieses 
Bedenken mit dem Prinzip das Strebens nach dem Sein. Nach Sein 
- hier steht ein Satz des Avicenna,17 den auch Meister Eckhart 
immer wieder zitiert,18 im Hintergrund - strebt alles. Da aber die 
Form ebenfalls nicht für sich wirklich ist, sondern nur als Form in 
der Materie, muß auch sie nach der Materie als der Bedingung 
ihres Seinkönnens streben.

Ein weiteres Bedenken greift nochmals auf den oben schon im 
Zusammenhang des Prinzipiencharakters vorgebrachten Gesichts­
punkt auf. Da die Privatio als solche nicht ist, die Privation aber 
die Bestimmung der Materie darstellt, kann sie weder Prinzip noch 
auch nur Ursache eines Strebens sein.

Das nächste Argument setzt merkwürdigerweise gerade umge­
kehrt an. Die Privation könnte gerade wesentlich Prinzip sein. Die­

17 Met. Vin, 6: id quod desiderat omnis res, est esse et perfectio esse.
18 Prol. gen. n. 8 (LW1,1,153); Gen. I n. 174; 243 (LWI, 319; 387); Sap. n. 
177; 222; 259 (LW n, 512 sq.; 558; 589).

69

https://doi.org/10.5771/9783495993705-59 - am 25.01.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


se Erwägung bezieht sich darauf, daß erstens ja auch die Form 
wesentlich Prinzip (und kein Ding - mit der kritisierten Verdop­
pelung der Welt) ist und zweitens Form und Privation in einem Ge­
gensatzverhältnis zueinander stehen. Wenn dies jedoch zutrifit, 
dann kann die Privation nicht numerisch dasselbe sein wie die 
Materie, von der sie sich nur der Art nach unterscheidet, aber auf 
diese als auf ihre Bedingung angewiesen ist. Wenn man nun die 
Privation in dieser Weise von der Materie zu trennen hat, dann 
entfallt der Hauptgrund dafür, der Materie den Charakter des Stre­
bens zuzuschreiben.

Dieser Durchgang zeigt schon jetzt, daß die Bedenken und Ein­
wände nicht aus einer bestimmten Richtung kommen. Die jeweils 
leitenden Gesichtspunkte sind dafür zu disparat. Die Materie der 
Dinge des Werdens und Vergehens (materia generabilium) läßt 
sich ebensowenig von der Privation trennen wie der Form. An­
dernfalls wären alle diese Prinzipien nämlich selbständige Enti­
täten. Wenn sie sich aber der Zahl nach gar nicht unterscheiden, 
sondern nur ihrer Artbestimmtheit, d.h. zugleich ihrer Kraft und 
Potenz nach drei sind, dann kann nicht eines davon zum Strebens­
ziel für ein anderes erkoren werden. Hierzu müßte, so die Voraus­
setzung des Einwandes, mindestens doch eine numerische Ver­
schiedenheit gefordert werden.

Aristoteles hatte die Form als etwas Göttliches bezeichnet. Er 
tut es gerade in diesem Zusammenhang: divinum et Optimum et 
appetibile (0£ lou Kal öcyaöoü Kal 2<p£ioü).19 Aber als sol­
chermaßen reich bestimmtes Prinzip kann man es nicht auf diese 
Zielfunktion für die Materie beschränken. Die Form ist ohnehin 
darüber hinaus auch noch species, ratio, idea, paradigma, imago. 
Diese Bezeichnungen müßten in ihrer Verschiedenheit erst geklärt 

19 Phys. I, 9; 192 a 17; cf. Thomas von Aquin, ScG I, 50 (426). - Hier gehört 
wohl auch die Stelle aus der Nikomachischen Ethik angeführt, wo Aristoteles 
sagt,Eth. Nie. VII, 13; 1153 b 32: növra y«p <puoei ?xCl T 1 Oelov. Ari­
stoteles zitiert in De an. 1,5; 411 a 8 den Satz von Thales von Milet:,Alles ist 
voll von Göttern“. (VS 11 A 22: 0ewv e iva i nXf]pr) nävrot). Auch Platon 
hat diesen Satz - „der einzige in sprachlicher Prägung von ihm überlieferte 
Ausspruch“, so W. Jaeger (Die Theologie der frühen griechischen Denker. 
Stuttgart 1964, S. 31) - in den Nomoi (899b) durch die Begründung des Primats 
der selbstbewegten Seele nicht nur zitiert, sondern sogar für sich selbst in 
Anspruch nehmen können.

70

https://doi.org/10.5771/9783495993705-59 - am 25.01.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


werden; jedenfalls aber darf diese Verschiedenheit nicht auf die 
eine Relation auf die Materie - genauer gesagt: der Materie zu ihr - 
beschränkt und reduziert werden.

Wenn nun aber, so das letzte Argument, die Form durch die ge­
nannten Prädikate ausgezeichnet werden muß, dann scheint es 
keine Verkehrung im Streben mehr geben zu können. Dann aber 
scheint damit überhaupt alle Fehler in der Natur unverständlich zu 
werden. Woher sollen diese dann kommen: Unde ergo provenit 
error et perversitas (73, 73-74)? Aus der ersten Ursache kann 
dergleichen ohnehin nicht kommen; wenn aber alles andere nur am 
Guten teilhat - weil es ja nur nach der Form mit seiner Zielorientie­
rung strebt, dann wird das Sinnlose, Mißratene und Mißgebildete 
völllig unerklärlich.

Albertus Magnus hält ungeachtet der stattlichen Zahl an pro­
blematisierenden Einwänden das damit aufgebrachte Problem für 
relativ leicht lösbar. Schon der Kommentierungsgeschichte ist 
dieses Problem zu lösen versucht worden. Obwohl Albert anson­
sten keine auffällig polemische Stellung Averroes gegenüber ein­
nimmt, sieht er sich doch hier veranlaßt, dessen Lösungsvorschlag 
zu kritisieren. Averroes hatte - wie das die lateinische Philosophie 
des Westens dann ebenfalls getan hatte - ein zweifaches Streben 
unterschieden. Das Streben der Pflanzen muß als ein bloß natürli­
ches Streben angesehen werden, wohingegen das Streben der Le­
bewesen insofern von anderer und höherer Art ist, weil es ja die 
Wahmehmungsleistung der Tiere voraussetzt.20

Dieser Vorschlag des Averroes ist jedoch in den Augen Alberts 
ganz unzureichend. Albert nennt zwei Gegengründe: Zum einen 
deshalb, weil ja auch Pflanzen eine Seele haben, die Materie jedoch 
nicht. Wenn man also den Begriff des Strebens ontologisch am 
Lebendigen festzumachen hat, dann geht die Distinktion des Aver­
roes an diesem Einwand völlig vorbei. Tatsächlich aber ist hier 
jeweils ein unterschiedlicher Charakter des Strebens zu denken, so 
daß das Streben der Materie nicht unter das der Pflanzen zu sub­
sumieren ist. Genau dies ist nun der zweite Einwand Alberts gegen 
Averroes. Das Streben der Pflanzen geht nicht darauf, daß sie in 
eine (jeweilige) Form überfuhrt werden, sondern doch vielmehr 
darauf, in der - durch die Form (mit-)konstituierte - Art zu bleiben, 
in der allein sie sein können. Das Streben der Materie hingegen ist 

20 Phys. I comm. 81 (Venedig 1562,46 D.

71

https://doi.org/10.5771/9783495993705-59 - am 25.01.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kein Erhaltungsstreben - denn sie gehört unmöglich einer Art an 
sondern ist genau ein solches Streben nach Geformtwerden, was 
der Pflanze, da sie schon geformt ist, abgesprochen werden muß.

Albertus Magnus selbst setzt nun sehr viel grundsätzlicher an. 
Das Bewegbare wird zuletzt vom ersten Beweger als der Ursache 
aller kosmischen Bewegung bewegt. Diese Bewegung ist aber eine, 
die durch den göttlichen Intellekt geschieht (74, 2-3: quae per in- 
tellectum movet). Daher ist diese Bewegung eine finale und als 
solche ist sie zuletzt gerichtet das göttliche Sein, welche alle Be­
wegung zuletzt anzielt und zwar in seiner ihm möglichen Weise der 
Annäherung.21 Es ist also die Strebensbewegung der Materie kei­
neswegs die sozusagen unterste und primitivste, sondern eine, die 
unmittelbar auf den ersten Ursprung und seine Art der Bewegung 
zurückgefuhrt werden muß: ideo appetitus intellectualis est, quo 
appetit materia similari primo in esse divino (74, 5-6). Insofern 
es sich dabei aber um die Strebensbewegung der Materie handeln 
soll, muß noch eine Unterscheidung angebracht werden:

Wir können von dem Streben der Materie reden und dabei die 
Materie als das Subjekt dieses Strebens auffassen. In diesem Sinn 
aber hat die Materie kein Streben. Albert nennt hier leider den 
Grund nicht, doch ist er nicht allzu schwer zu erraten: Streben 
kann nur das, was irgendwie schon ist und das heißt zugleich, auch 
schon etwas Bestimmtes ist. Andernfalls kann man das Streben 
nicht beschreiben. Das Streben, von dem der Aristotelismus ge­
sprochen hat, ist ja stets ein Bestimmtes und für die natürlichen 
Dinge auch prinzipiell erfüllbares Streben. Selbst wenn man sagt, 
daß doch alle Dinge nach dem Sein streben, so realisiert sich dieses 
Streben doch dadurch, daß es das jeweils bestimmtes Sein dieses 
(Lebe-) Wesens ist, worauf es gerichtet ist. Dieses Bestimmtheit 
aber kann der Materie nicht nur nicht zugeschrieben werden; der 
Begriff der Materie wird umgekehrt gerade dadurch gebildet, daß 
alle Bestimmtheit eliminiert wird.

Das Streben kann aber auch aufgefaßt werden im Sinne des 
Bewegtseins durch einen Beweger, der seinerseits selbst ein Stre­
ben aufweist. In diesem und nur in diesem Sinne kann von einem 
Streben der Materie gesprochen werden. Es ist hier ein Ziel vor­
gesetzt auf das sie sich hin bewegt. Albert begründet dies mit ei­
nem bei ihm häufig zitierten Prinzip, das er an dieser Stelle Ari­

21 So auch Thomas von Aquin, ScG DI, 19.

72

https://doi.org/10.5771/9783495993705-59 - am 25.01.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


stoteles zuschreibt: opus naturae est opus intelligentiae? Die 
Materie enthält in sich bereits einen Anfeng des göttlichen Seins 
(74, 15-16: habe<a>t incohationem esse divini in seipsa). Der 
Grund für diese erstaunliche Behauptung liegt darin, daß die Mate­
rie bereits einen Akt des Bewegers aufhimmt. Wiederum bringt 
Albert dafür nicht nochmals ein Argument. Man muß also wie­
derum ein solches ergänzen: Insofern die Materie von Gott ge­
schaffen ist und gerade kein von der Schöpferkraft Gottes unab­
hängiges Prinzip darstellt, muß sie irgendeinen ontologischen Sta­
tus haben. Der Neoaugustinismus hat aus dieser schöpfungstheo­
logischen Prämisse gefolgert, daß die Materie bereits irgendwie 
real ist. Dies tut Albert hier nicht. Aber es ist eben doch ein an­
fangsweises Geformtsein. Dies ist die Voraussetzung für genau die 
Folgerung, die Albert zieht: Die Materie strebt danach, noch voll­
ständiger geformt zu werden (74, 16-17: desiderat conformari 
plenius [!]).

Hierher gehört übrigens auch, daß die Materie in der Tradition 
des Dionysius Areopagita^als etwas angesehen werden muß, das 
auch selbst schon eine gewisse Gutheit hat. Thomas von Aquin hat 
es auf die prägnante Formel gebracht: nihil appetit bonum nisi 
bonum.22 23 24 Auch Albertus Magnus selbst nennt die Materie ein bo­
num incohatum,25 da sie der Potenz nach am Guten Anteil hat.26

22 J.A. Weisheipl: The Axiom 'Opus naturae est opus intelligentiae' and its 
Origins. In: Albertus Magnus. Doctor universalis, 1280/1980. Ed. G. Meyer u. 
A. Zimmermann, Mainz 1980, S. 441-463.
23 De div. nom. IV, 28 (PG 3,729A; CD 174,4 sqq.).
24 ScG HI, 20 (2013).
25 In De div. nom. IV n. 148 (ed. Col. XXXVÜ/1,243,63).
26 In De div. nom. IV n. 90 (ed. Col. XXXVÜ/1,194). - Thomas sagt nicht nur, 
daß es von der Materie als einem con-creatum eine göttliche Idee geben müsse 
(De ver. 3, 5), sondern spricht ihr auch eine Teilhabe am Guten zu, nämlich 
ordo vel aptitudo ad bonum (Sum. theol. I, 5, 3 ad 3. Noch akzentuierter ist der 
Gedanke in der Summa contra gentiles. Obgleich die Materie bloß potentiell 
seiend ist, ist sie doch schlechterdings gut, da ihr die Hinordnung auf die Form 
als einem Guten wesentlich ist, ScG m, 20 (2013): potest autem ex hoc simpli­
citer dici bona\ In De div. nom. IV, 2 (296-298).

73

https://doi.org/10.5771/9783495993705-59 - am 25.01.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Den Einwand, die Privation könne nur Grund für das Üble, nicht 
aber Grund eines Strebens sein, bringt Albert mit der platonischen 
Anschauung zusammen, daß die Privation überhaupt kein Prinzip 
sein könne. Platon habe einen entscheidenden Zug in diesem Prin­
zip übersehen, nämlich die aptitudo formalis. Diese aber sei zu­
gleich Grund für das Streben.

Jene Umkehrung des Strebungsverhältnisses, welche auch der 
Form ein Streben nach der Materie zuschreiben will, nennt Albert 
absurd. Denn für sich genommen ist die Form einfach und selb­
ständig. Durch ihre Materialisierung hingegen wird die Form zer­
störbar. Da dies der schlechtere Zustand ist, kann dieser kein Stre­
bensziel sein.

Albert fügt dem noch eine weitere Klärung des Strebensbegriff 
hinzu: Man kann nur zwei Fälle unterscheiden:
- das Streben nach Kontinuität; dies ist das Streben eines bereits 
vollkommenen Dinges;
- das Streben nach Veränderung zum Sein; dies ist das Streben 
eines noch unvollkommenen Dinges.

Beides kann auf die Form nicht zutreffen. Als solche ist sie auf 
eine Kontinuierung gar nicht angewiesen, denn die Form ist für 
sich genommen unzerstörbar. Die Form wird aber auch nicht ver­
ändert, ist vielmehr selbst Prinzip einer Veränderung.

Der ontologische Status der Privation bedarf, wie der nächste 
Einwand gezeigt hat, einer weiteren Klärung. Die Privation ist 
nicht einfach nichts, sondern ein relatives Nichtsein. Es ist noch 
etws im Subjekt und als solches kann es auch Grund eines Stre­
bens sein. Die Unterscheidung von Materie und Privation ist erfor­
derlich, weil nur so die Möglichkeit von Bewegung gedacht werden 
kann. Wenn die Materie nicht durch Privation bestimmt wäre, 
könnte es keine Bewegung als den Fluß von der Möglichkeit zur 
Wirklichkeit geben.

Die abschließende Entgegnung greift nochmals den Zusammen­
hang von Veränderung in der Natur und dem Problem des Malum 
auf, ein Zusammenhang, der in der Privationstheorie nicht immer 
in derselben Intensität festgehalten worden ist. Der Grund für alle 
Verkehrung, so Albertus Magnus, ist in Natur und Moral ein und 
derselbe, aber ist in keinem Fall ein Wirkgrund. Vielmehr ist es - 
augustinisch - nur die Hinderung der Entfaltung von Wirkursa­
chen. Diese Hinderung nimmt sozusagen mit dem Abstand von der 

74

https://doi.org/10.5771/9783495993705-59 - am 25.01.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ersten Ursache zu. Nicht weil die Kraft der ersten Ursache ir­
gendwo doch nachlassen würde, sondern durch die Zunahme an 
Potentialität in den niedrigsten Geschöpfen. Wo aber ein hohes 
Maß an Unbestimmtheit vorliegt, dort geschieht auch die Hinde­
rung umso leichter.

75

https://doi.org/10.5771/9783495993705-59 - am 25.01.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495993705-59 - am 25.01.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-59
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

